
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Dalam khazanah keilmuan Islam, hadits menempati posisi yang sangat 

krusial sebagai sumber kedua setelah Al-Qur'an dalam pembentukan hukum dan 

pemahaman agama. Namun, interpretasi dan aplikasi hadits seringkali 

menghadirkan kompleksitas tersendiri, terutama ketika terjadi perbedaan 

pemahaman di antara para sahabat Nabi Muhammad. Salah satu peristiwa yang 

mencerminkan kompleksitas ini adalah kejadian saat Rasulullah memerintahkan 

para sahabatnya untuk melaksanakan shalat Ashar di Bani Quraizhah. 

Perintah Rasulullah yang diriwayatkan oleh Imam Al-Bukhari dalam 

Shahih-nya berbunyi: 

 لاَ يُصَلِّيَََّ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلاَّ فِ بَنِِ قُ رَيْظةََ 

"Janganlah seseorang shalat Ashar kecuali di Bani Quraizhah."1 

Perintah ini telah memunculkan perbedaan pemahaman di kalangan 

sahabat. Sebagian dari mereka memahami perintah tersebut secara literal dan 

menunda shalat Ashar hingga tiba di Bani Quraizhah, sementara yang lain 

memahaminya sebagai anjuran untuk bergegas dan tetap melaksanakan shalat pada 

waktunya. 

Peristiwa ini tidak hanya signifikan dalam konteks historis, tetapi juga 

memiliki implikasi mendalam terhadap metodologi pemahaman hadits (Fahmu Al-

Hadits) dan pengembangan hukum Islam secara umum. Perbedaan interpretasi ini 

menjadi titik tolak diskusi yang kaya tentang fleksibilitas dalam memahami nash, 

urgensi kontekstualisasi dalam interpretasi hadits, serta pentingnya ijtihad dalam 

menghadapi situasi yang kompleks.2 

 
1 Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih Al-Bukhari, Kitab Al-Maghazi, Bab Marji' Al-

Nabi min Al-Ahzab, Hadits No. 4119. 
2 Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-

Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 409-410. 



2 

 

 

 

Untuk memahami signifikansi peristiwa ini, kita perlu menyelami konteks 

historisnya. Kejadian ini berlangsung setelah Perang Ahzab (Khandaq) pada tahun 

5 Hijriah, di mana Bani Quraizhah, salah satu suku Yahudi di Madinah, telah 

melanggar perjanjian dengan kaum muslimin dengan bersekutu dengan musuh 

dalam perang tersebut. Setelah kekalahan pasukan Ahzab, Rasulullah 

memerintahkan para sahabat untuk segera menuju Bani Quraizhah.3 

Imam Ibn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari mencatat: 

يََ مِنْ ذِي الْقَعْدَةِ سَنَةَ وكََانَ ذَلِكَ عَقِبَ الْفَرَاغِ مِنْ الْْنَْدَقِ وَهُوَ يَ وْمُ الَْْرْبعَِاءِ لِسَبْعٍ بقَِ 

 خََْسٍ 

"Peristiwa itu terjadi setelah selesainya Perang Khandaq, yaitu pada hari 

Rabu, tujuh hari tersisa dari bulan Dzulqa'dah tahun kelima Hijriah."4 

Perbedaan pemahaman di antara para sahabat terhadap perintah Nabi ini 

bukan hanya menunjukkan keragaman interpretasi, tetapi juga mencerminkan 

kematangan intelektual dan spiritual para sahabat dalam berinteraksi dengan nash. 

Imam Muslim meriwayatkan dalam Shahih-nya: 

فَ قَالَ بَ عْضُهُمْ: لاَ نُصَلِّي حَتََّّ نََْتيَِ هَا، وَقاَلَ بَ عْضُهُمْ:  فأََدْرَكَ بَ عْضَهُمُ الْعَصْرَ فِ الطَّريِقِ،  

ا بَلْ نُصَلِّي، لََْ يُ رَدْ مِنَّا ذَلِكَ، فَذكُِرَ ذَلِكَ للِنَّبِِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَ لَمْ يُ عَنِِّفْ وَاحِد  

هُمْ   مِن ْ

"Maka sebagian dari mereka mendapati waktu Ashar di tengah perjalanan. 

Sebagian berkata: 'Kita tidak akan shalat hingga sampai di sana.' Sebagian 

lain berkata: 'Bahkan kita akan shalat, beliau tidak menghendaki demikian 

 
3 Ibn Hisyam, Abdul Malik. Al-Sirah Al-Nabawiyyah, tahqiq Mustafa Al-Saqqa, Ibrahim Al-

Abyari, dan Abdul Hafidz Shalabi, Syirkah Maktabah wa Matba'ah Mustafa Al-Babi Al-Halabi, 

Cairo, 1955, Juz 3, hal. 244-245. 
4 Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-

Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 409. 



3 

 

 

 

dari kita.' Kemudian hal itu diceritakan kepada Nabi, dan beliau tidak 

mencela seorangpun dari mereka."5 

Sikap Nabi yang tidak mencela kedua kelompok ini menjadi landasan 

penting dalam memahami fleksibilitas interpretasi nash dan etika perbedaan 

pendapat dalam Islam. Hal ini juga membuka ruang diskusi yang luas tentang 

metodologi pemahaman hadits dan pengembangan hukum Islam. Beberapa aspek 

penting yang muncul dari peristiwa ini meliputi fleksibilitas dalam interpretasi 

nash, urgensi ijtihad dalam memahami perintah agama, dan pentingnya 

kontekstualisasi dalam pemahaman hadits.6 

Imam Al-Syafi'i dalam Al-Risalah menyoroti aspek fleksibilitas ini dengan 

menyatakan: 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السُّنَّةَ وَهُوَ يرُيِدُ بِِاَ الْْاَصَّ دُونَ الْعَامِّ   وَقَدْ يَسُنُّ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ

"Terkadang Rasulullah menetapkan suatu sunnah, dan yang dimaksud 

dengannya adalah hal yang khusus, bukan yang umum."7 

Pernyataan ini menegaskan bahwa tidak semua perintah Nabi harus 

dipahami secara literal dan universal, tetapi perlu mempertimbangkan konteks dan 

tujuan dari perintah tersebut. 

Sementara itu, urgensi ijtihad dalam memahami nash digarisbawahi oleh 

Imam Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa. Beliau mendefinisikan ijtihad sebagai: 

 الِاجْتِهَادُ هُوَ بَذْلُ الْمُجْتَهِدِ وُسْعَهُ فِ طلََبِ الْعِلْمِ بَِِحْكَامِ الشَّريِعَةِ 

"Ijtihad adalah pengerahan kemampuan seorang mujtahid dalam mencari 

pengetahuan tentang hukum-hukum syariat."8 

 
5 Muslim ibn Al-Hajjaj. Sahih Muslim, Kitab Al-Jihad wa Al-Siyar, Bab Al-Mubadarah bi 

Al-Ghazw, Hadits No. 1770. 
6 Al-Nawawi, Yahya ibn Syaraf. Al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn Al-Hajjaj, Dar Ihya' Al-

Turath Al-'Arabi, Beirut, 1392 H, Juz 12, hal. 89-90. 
7 Al-Syafi'i, Muhammad ibn Idris. Al-Risalah, tahqiq Ahmad Muhammad Syakir, Maktabah 

Al-Halabi, Cairo, 1940, hal. 216. 
8 Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'Ilm Al-Usul, tahqiq Muhammad Abdul Salam 

Abdul Syafi, Dar Al-Kutub Al-'Ilmiyyah, Beirut, 1993, Juz 2, hal. 350. 



4 

 

 

 

Definisi ini menekankan pentingnya usaha intelektual dalam memahami 

dan mengaplikasikan ajaran agama, termasuk dalam konteks memahami hadits 

Nabi. 

Peristiwa perselisihan pemahaman sahabat ini telah menjadi objek kajian 

dan refleksi bagi para ulama sepanjang sejarah Islam. Imam Ibn Hajar Al-Asqalani 

(773-852 H) dalam Fath Al-Bari menyimpulkan: 

 تَكُنْ ضَرُورةَ   وَفِ الْْدَِيثِ جَوَازُ تََْخِيِر الصَّلََةِ عَنْ وَقْتِهَا للِْمَصْلَحَةِ وَلَوْ لََْ 

"Dalam hadits ini terdapat dalil dibolehkannya menunda shalat dari 

waktunya karena suatu maslahat, meskipun bukan dalam keadaan 

darurat."9 

Interpretasi ini membuka pintu bagi pemahaman yang lebih fleksibel 

terhadap perintah-perintah agama, dengan tetap mempertimbangkan tujuan dan 

konteks dari perintah tersebut. 

Lebih jauh lagi, Imam Al-Nawawi (631-676 H) dalam Syarh Shahih 

Muslim menarik sebuah kaidah ushul dari peristiwa ini. Beliau menyatakan: 

 أُصُوليَِّةٍ وَهِيَ أَنَّ الَْْمْرَ إِذَا تَطَرَّقَ إِليَْهِ احْتِمَالٌ سَقَطَ بهِِ الِاسْتِدْلَالُ وَفِيهِ دَليِلٌ لِقَاعِدَةٍ 

"Di dalamnya terdapat dalil bagi suatu kaidah ushul, yaitu bahwa apabila 

suatu perintah mengandung kemungkinan (interpretasi lain), maka 

gugurlah pengambilan dalil dengannya (secara literal)."10 

Kaidah ini menjadi landasan penting dalam metodologi pemahaman 

hadits, yang memungkinkan adanya fleksibilitas dalam interpretasi tanpa 

mengurangi otoritas hadits itu sendiri. 

Sementara itu, urgensi pemahaman mendalam terhadap hadits 

digarisbawahi oleh Imam Al-Khatthabi (319-388 H) dalam Ma'alim Al-Sunan. 

Beliau menekankan: 

 
9 Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-

Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 412. 
10 Al-Nawawi, Yahya ibn Syaraf. Al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn Al-Hajjaj, Dar Ihya' Al-

Turath Al-'Arabi, Beirut, 1392 H, Juz 12, hal. 89. 



5 

 

 

 

 فهم الْديث هو أساس العمل به، ولا يمكن العمل بالْديث دون فهم معناه ومقصده 

"Pemahaman hadits adalah dasar untuk mengamalkannya, dan tidak 

mungkin mengamalkan hadits tanpa memahami makna dan tujuannya."11 

Pernyataan ini menegaskan pentingnya pemahaman yang mendalam 

terhadap hadits sebelum mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Aspek kontekstualisasi pemahaman hadits mendapat perhatian khusus dari 

ahli hadits kontemporer seperti Syaikh Muhammad Nashiruddin Al-Albani (1914-

1999 M). Dalam karyanya "Silsilah Al-Ahadits Al-Shahihah", beliau sering 

menekankan: 

 لا بد من فهم الْديث فِ ضوء الْحاديث الْخرى والسياق التاريخي له 

"Adalah suatu keharusan untuk memahami hadits dalam cahaya hadits-

hadits lain dan konteks historisnya."12 

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami hadits secara 

komprehensif, dengan mempertimbangkan hadits-hadits lain yang berkaitan dan 

latar belakang historisnya. 

Peristiwa perselisihan pemahaman para sahabat ini telah menjadi objek 

kajian dan refleksi bagi para ulama sepanjang sejarah Islam. Imam Ibn Khuzaimah 

(223-311 H) dalam Shahih Ibn Khuzaimah menyimpulkan: 

أن المجتهد قد فِ هذا الْديث دليل على جواز الاجتهاد فِ فهم النصوص الشرعية و 

 يصيب وقد يخطئ 

"Dalam hadits ini terdapat dalil tentang dibolehkannya ijtihad dalam 

memahami nash-nash syariat, dan bahwa seorang mujtahid terkadang 

benar dan terkadang salah."13 

 
11 Al-Khatthabi, Abu Sulaiman Hamd ibn Muhammad. Ma'alim Al-Sunan, Al-Matba'ah Al-

'Ilmiyyah, Halab, 1932, Juz 1, hal. 3. 
12 Al-Albani, Muhammad Nashiruddin. Silsilah Al-Ahadits Al-Shahihah, Maktabah Al-

Ma'arif, Riyadh, 1995, Juz 1, hal. 34. 
13 Ibn Khuzaimah, Abu Bakr Muhammad ibn Ishaq. Sahih Ibn Khuzaimah, tahqiq 

Muhammad Mustafa Al-A'zhami, Al-Maktab Al-Islami, Beirut, 1980, Juz 1, hal. 223. 



6 

 

 

 

Interpretasi ini membuka pintu bagi pemahaman yang lebih fleksibel 

terhadap perintah-perintah agama, dengan tetap mempertimbangkan kemungkinan 

adanya perbedaan pemahaman. 

Dalam diskursus kontemporer, peristiwa ini mendapat perhatian khusus 

dari para sarjana hadits modern. DR. Mustafa Al-A'zhami (1930-2017) dalam 

karyanya "Manhaj Al-Naqd 'inda Al-Muhadditsin" menekankan: 

النبوية   النصوص  فهم  فِ  الصحابة  منهجية  عن  لنا  تكشف  الْادثة  هذه  دراسة  إن 

 وتطبيقها

"Sesungguhnya studi tentang peristiwa ini mengungkapkan kepada kita 

metodologi para sahabat dalam memahami dan mengaplikasikan nash-

nash kenabian."14 

Pendekatan ini menegaskan bahwa pemahaman hadits harus 

mempertimbangkan metodologi yang digunakan oleh para sahabat sebagai generasi 

pertama yang menerima dan mengamalkan hadits Nabi. 

DR. Muhammad 'Ajjaj Al-Khatib, dalam karyanya "Ushul Al-Hadits: 

'Ulumuhu wa Musthalahuhu", lebih jauh menggarisbawahi: 

إن فهم الْديث يتطلب دراسة شاملة لجميع الروايات وأسباب ورودها والظروف المحيطة  

 بِا

"Sesungguhnya pemahaman hadits memerlukan studi komprehensif 

terhadap semua riwayat, sebab-sebab munculnya, dan keadaan yang 

melingkupinya."15 

Pandangan ini menekankan pentingnya pendekatan holistik dalam 

memahami hadits, tidak hanya terpaku pada teks, tetapi juga mempertimbangkan 

berbagai aspek yang melingkupinya. 

 

 
14 Al-A'zhami, Muhammad Mustafa. Manhaj Al-Naqd 'inda Al-Muhadditsin, Maktabah Al-

Kawthar, Riyadh, 1990, hal. 84. 
15 Al-Khatib, Muhammad 'Ajjaj. Ushul Al-Hadits: 'Ulumuhu wa Musthalahuhu, Dar Al-Fikr, 

Beirut, 1989, hal. 283. 



7 

 

 

 

Relevansi peristiwa ini dalam konteks kontemporer tidak bisa diremehkan. 

Dalam pengembangan metodologi tafsir hadits, kejadian ini memberikan landasan 

untuk mengembangkan pendekatan yang lebih komprehensif dalam memahami dan 

mengaplikasikan hadits. Pendekatan ini harus mempertimbangkan tidak hanya 

aspek linguistik dan historis, tetapi juga konteks sosial-budaya dan maqashid 

syariah.16 

Dalam hal resolusi konflik pemahaman, peristiwa ini memberikan model 

bagaimana mengelola perbedaan pendapat dengan bijaksana. Sikap Nabi yang tidak 

mencela kedua kelompok sahabat menjadi contoh bagaimana seharusnya umat 

Islam menyikapi perbedaan pemahaman dalam masalah-masalah ijtihadiyah. Hal 

ini sangat relevan dalam konteks modern di mana perbedaan pendapat seringkali 

menjadi sumber konflik dan perpecahan.17 

Lebih jauh lagi, peristiwa ini mendorong ijtihad kontemporer dalam 

menghadapi isu-isu modern. Keberanian para sahabat untuk melakukan interpretasi 

terhadap perintah Nabi sesuai dengan pemahaman mereka menjadi inspirasi bagi 

para ulama dan cendekiawan Muslim kontemporer untuk melakukan ijtihad dalam 

menghadapi tantangan zaman, tentu dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasar syariat.18 

Aspek etika perbedaan pendapat yang tercermin dalam peristiwa ini juga 

sangat relevan dalam konteks kekinian. Di tengah maraknya intoleransi dan konflik 

atas nama agama, sikap para sahabat dan Nabi dalam menyikapi perbedaan 

pemahaman ini menjadi teladan yang sangat berharga. Hal ini mengajarkan bahwa 

perbedaan pendapat dalam masalah ijtihadiyah seharusnya tidak menjadi sumber 

perpecahan, melainkan rahmat dan pengayaan khazanah pemikiran Islam.19 

 
16 Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence, The Islamic Texts 

Society, Cambridge, 2003, hal. 367-370. 
17 Al-Alwani, Taha Jabir. Adab Al-Ikhtilaf fi Al-Islam, The International Institute of Islamic 

Thought, Herndon, 1992, hal. 93-98. 
18 Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, The 

International Institute of Islamic Thought, London, 2008, hal. 245-250. 
19 Al-Qarafi, Shihab Al-Din. Al-Ihkam fi Tamyiz Al-Fatawa 'an Al-Ahkam wa Tasarrufat Al-

Qadi wa Al-Imam, tahqiq Abdul Fattah Abu Ghuddah, Maktab Al-Matbu'at Al-Islamiyyah, Halab, 

1967, hal. 218-220. 



8 

 

 

 

Dalam konteks studi hadits kontemporer, peristiwa ini membuka ruang 

untuk pengembangan metodologi kritik matan yang lebih sophisticated. Pendekatan 

ini tidak hanya fokus pada aspek sanad, tetapi juga memberikan perhatian yang 

mendalam pada aspek matan, termasuk analisis linguistik, kontekstual, dan 

maqashid. Hal ini sejalan dengan seruan banyak sarjana Muslim kontemporer untuk 

melakukan "rekontruksi" ilmu hadits yang lebih responsif terhadap tantangan 

zaman.20 

Akhirnya, peristiwa perselisihan pemahaman para sahabat dalam 

merespon perintah Nabi untuk shalat Ashar di Bani Quraizhah bukan hanya menjadi 

catatan sejarah, tetapi juga menjadi cermin yang memantulkan kompleksitas dan 

kekayaan tradisi intelektual Islam. Peristiwa ini menjadi titik tolak bagi 

pengembangan metodologi pemahaman hadits yang lebih komprehensif, fleksibel, 

dan kontekstual, tanpa mengurangi otoritas dan kesucian sumber-sumber ajaran 

Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam implikasi 

peristiwa tersebut terhadap metodologi Fahmu Al-Hadits, dengan harapan dapat 

memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan studi hadits kontemporer. 

Melalui analisis kritis terhadap berbagai pandangan ulama klasik dan kontemporer, 

serta eksplorasi terhadap relevansi dan aplikasi pemahaman ini dalam konteks 

modern, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya wawasan dalam menghadapi 

kompleksitas interpretasi nash syar'i di era global. 

Mengingat Peristiwa perselisihan pemahaman para sahabat tentang shalat 

Ashar di Bani Quraizhah merupakan salah satu momen paling intriguing dalam 

sejarah Islam awal. Kejadian ini tidak hanya menarik perhatian para ulama 

sepanjang sejarah, tetapi juga menjadi titik fokus diskusi yang mendalam tentang 

metodologi pemahaman hadits. Kekuatan dan otentisitas riwayat tentang peristiwa 

ini telah diakui oleh para muhadditsun terkemuka, menjadikannya landasan yang 

kokoh untuk analisis lebih lanjut.21 

 
20 Brown, Jonathan A.C. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World, 

Oneworld Publications, Oxford, 2009, hal. 241-246. 
21 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Sharh Sahih al-Bukhari, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1379 

H, juz 7, hal. 409. 



9 

 

 

 

Yang menarik, terdapat beberapa variasi riwayat yang memperkaya 

pemahaman kaum muslimin tentang kejadian ini. Salah satu versi menyajikan detail 

tambahan tentang reaksi Nabi terhadap perbedaan pemahaman para sahabat, 

memberikan nuansa baru pada narasi utama.22 Keberagaman riwayat ini bukan 

hanya menambah wawasan tentang peristiwa tersebut, tetapi juga membuka jendela 

untuk memahami dinamika periwayatan dan interpretasi hadits pada masa-masa 

awal Islam. 

Peristiwa ini telah menjadi subjek diskusi yang kaya di kalangan fuqaha 

dari berbagai mazhab. Imam Syafi'i dalam "Al-Umm" menggunakan kejadian ini 

sebagai dalil fleksibilitas dalam memahami perintah Nabi.23 Sementara itu, 

pandangan Imam Abu Hanifah, sebagaimana dikutip oleh Al-Sarakhsi dalam "Al-

Mabsut", menekankan pentingnya memahami maksud (maqshad) di balik sebuah 

perintah.24 Perbedaan pendekatan ini mencerminkan kekayaan tradisi fiqh Islam 

dalam menginterpretasikan nash-nash syariat. 

Dari perspektif ushul fiqh, peristiwa ini bersinggungan erat dengan kaidah 

للوجوب"  Namun, sebagaimana dijelaskan .(perintah menunjukkan kewajiban) "الْمر 

oleh Imam Al-Syatibi dalam "Al-Muwafaqat", konteks dan qarinah (indikasi) harus 

dipertimbangkan dalam memahami sebuah perintah.25 Kompleksitas penerapan 

kaidah ushul dalam situasi nyata ini membuka diskusi mendalam tentang 

metodologi istinbath hukum. 

Lebih jauh lagi, peristiwa ini memiliki resonansi kuat dengan konsep 

maqashid syariah. Imam Ibn Ashur dalam "Maqashid al-Shariah al-Islamiyyah" 

menegaskan bahwa pemahaman terhadap maqashid adalah kunci dalam 

menginterpretasikan nash-nash syariat.26 Peristiwa Bani Quraizhah menjadi contoh 

nyata bagaimana sahabat berusaha memahami maksud di balik perintah Nabi, 

menunjukkan fleksibilitas syariat dalam mencapai tujuan-tujuannya. 

 
22 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, Beirut, t.t., Kitab al-

Jihad wa al-Siyar, hadits no. 1770. 
23 Al-Shafi'i, Muhammad ibn Idris, Al-Umm, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1990, juz 1, hal. 207. 
24 Al-Sarakhsi, Shams al-Din, Al-Mabsut, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1993, juz 1, hal. 37. 
25 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, Al-Muwafaqat, Dar Ibn 'Affan, 1997, juz 3, hal. 108. 
26 Ibn Ashur, Muhammad al-Tahir, Maqashid al-Shariah al-Islamiyyah, Dar al-Salam, Cairo, 

2005, hal. 183. 



10 

 

 

 

Aspek linguistik dari hadits ini juga menarik untuk dikaji. Penggunaan 

kata " َََّلاَ يُصَلِّي" yang berbentuk larangan tegas (nahi) membuka ruang diskusi tentang 

nuansa makna perintah dalam bahasa Arab. DR. Muhammad Abu Zahrah dalam 

"Ushul al-Fiqh" menjelaskan bagaimana konteks penggunaan kata ini dapat 

mempengaruhi maknanya, apakah sebagai larangan mutlak atau sekadar 

penekanan.27 

Komparasi dengan peristiwa serupa, seperti kejadian shalat di Bani 

Sulaim, sebagaimana dibahas oleh Imam Al-Nawawi dalam "Syarh Shahih 

Muslim",28 memberikan perspektif yang lebih luas tentang metodologi sahabat 

dalam memahami perintah Nabi. Konsistensi pendekatan sahabat dalam situasi 

yang berbeda-beda ini memperkaya pemahaman kita tentang dinamika interpretasi 

hadits pada masa awal Islam. 

Relevansi peristiwa ini dengan ijtihad kontemporer tidak bisa diabaikan. 

DR. Yusuf al-Qaradawi dalam "Al-Ijtihad fi al-Syari'ah al-Islamiyyah" 

menggunakan kasus ini sebagai contoh bagaimana ijtihad modern harus 

mempertimbangkan konteks dan tujuan syariat.29 Hal ini menunjukkan bagaimana 

peristiwa historis dapat menjadi cermin untuk metodologi ijtihad di era modern. 

Peristiwa ini juga menjadi peringatan tentang bahaya pemahaman tekstual 

yang kaku terhadap nash-nash syariat. Imam Al-Ghazali dalam "Al-Mustasfa" telah 

memperingatkan hal ini jauh sebelumnya,30 dan kasus Bani Quraizhah menjadi 

bukti historis pentingnya memahami konteks dan maksud di balik sebuah perintah. 

Tidak bisa dipungkiri bahwa peristiwa ini juga telah menarik perhatian 

sarjana Barat. Ignaz Goldziher, misalnya, telah membahasnya dalam konteks studi 

hadits.31 Meskipun pendekatan mereka sering kali berbeda, keterlibatan dengan 

 
27 Abu Zahrah, Muhammad, Ushul al-Fiqh, Dar al-Fikr al-'Arabi, Cairo, t.t., hal. 171. 
28 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf, Al-Minhaj Sharh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, Dar Ihya' al-

Turath al-'Arabi, Beirut, 1392 H, juz 12, hal. 89. 
29 Al-Qaradawi, Yusuf, Al-Ijtihad fi al-Syari'ah al-Islamiyyah, Dar al-Qalam, Kuwait, 1996, 

hal. 41. 
30 Al-Ghazali, Abu Hamid, Al-Mustasfa, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, Beirut, 1993, hal. 342. 
31 Goldziher, Ignaz, Muslim Studies, translated by C.R. Barber and S.M. Stern, George Allen 

& Unwin Ltd, London, 1971, vol. 2, hal. 89. 



11 

 

 

 

studi orientalis ini dapat memperkaya diskusi akademis tentang metodologi 

pemahaman hadits, membuka ruang dialog antara tradisi keilmuan Islam dan Barat. 

Keseluruhan analisis ini menunjukkan betapa kompleks dan kayanya 

diskursus seputar pemahaman hadits Bani Quraizhah. Dari aspek sanad hingga 

implikasi kontemporer, dari analisis linguistik hingga pertimbangan maqashid 

syariah, peristiwa ini terus menjadi sumber refleksi dan pembelajaran dalam tradisi 

keilmuan Islam. Pemahaman yang mendalam terhadap berbagai aspek ini tidak 

hanya memperkaya khazanah ilmu hadits dan fiqh, tetapi juga memberikan 

landasan yang kuat untuk pengembangan metodologi pemahaman hadits yang lebih 

komprehensif dan kontekstual di era modern. 

Berikut merupakan Hadits-hadits yang penulis jadikan sebagai landasan 

pokok bahasan dalam tesis ini. Hadits-hadits ini berkaitan erat dengan perselisihan 

para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani 

Quraizhah, di antaranya: 

Hadits Pertama: 

عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِكٍ، قاَلَ: نََدَى مُنَادِي رَسُولِ اللََِّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ وْمَ الْْنَْدَقِ:  

  فِ بَنِِ قُ رَيْظةََ أَنْ لَا يُصَلِّيَََّ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلاَّ 

“Dari Anas bin Malik, ia berkata: Penyeru Rasulullah mengumumkan pada 

hari Khandaq: 'Janganlah seseorang shalat Ashar kecuali di Bani 

Quraizhah.” 

Hadits Kedua: 

لَمَّا رجََعَ   عُمَرَ، قاَلَ:  بْنِ  عَبْدِ اللََِّّ  أَمَرَ  عَنْ  الَْْحْزَابِ  مِنَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  النَّبُِّ صَلَّى اللهُ 

وَقاَلَ   الطَّريِقِ،  فِ  بَ عْضُهُمْ  فَصَلَّى  قُ رَيْظةََ،  بَنِِ  فِ  إِلاَّ  الْعَصْرَ  يُصَلُّوا  لَا  أَنْ  أَصْحَابهَُ 

 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَذكُِرَ ذَلِكَ للِنَّبِِّ  بَ عْضُهُمْ: لَا نُصَلِّي إِلاَّ حَيْثُ أَمَرَنََ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللهُ 

هُمْ  ا مِن ْ  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَ لَمْ يُ عَنِِّفْ وَاحِد 



12 

 

 

 

“Dari Abdullah bin Umar, ia berkata: Ketika Nabi kembali dari perang 

Ahzab, beliau memerintahkan para sahabatnya untuk tidak shalat Ashar 

kecuali di Bani Quraizhah. Sebagian dari mereka shalat di jalan, sementara 

yang lain berkata: 'Kami tidak akan shalat kecuali di tempat yang 

diperintahkan Rasulullah.' Kemudian hal itu diceritakan kepada Nabi, dan 

beliau tidak mencela seorangpun dari mereka.” 

Hadits Ketiga: 

هُمَا: أَنَّ النَّبَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ: أَسْرعُِوا إِلَ  ُ عَن ْ   عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زيَْدٍ رَضِيَ اللََّّ

  بَنِِ قُ رَيْظةََ 

“Dari Usamah bin Zaid: Bahwasanya Nabi bersabda: 'Bergegaslah menuju 

Bani Quraizhah.” 

Hadits Keempat: 

الْْنَْدَقِ: مَنْ  يَ وْمَ  عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  ، قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللهُ  بْنِ عَبْدِ اللََِّّ عَنْ جَابِرِ 

يْظةََ؟ فَ قَالَ الزُّبَيْرُ:  يََْتيِنِِ بَِبََِ بَنِِ قُ رَيْظةََ؟ فَ قَالَ الزُّبَيْرُ: أَنََ، ثَُّ قاَلَ: مَنْ يََْتيِنِِ بَِبََِ بَنِِ قُ رَ 

 أَنََ  

“Dari Jabir bin Abdullah, ia berkata: Rasulullah bersabda pada hari 

Khandaq: 'Siapa yang akan membawakan berita tentang Bani Quraizhah 

kepadaku?' Zubair menjawab: 'Aku.' Kemudian beliau bertanya lagi: 

'Siapa yang akan membawakan berita tentang Bani Quraizhah kepadaku?' 

Zubair menjawab: 'Aku.”  

Hadits Kelima: 

ُ عَنْهُ، قاَلَ: لَمَّا كَانَ يَ وْمُ الَْحْزَابِ، قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ  عَنْ عَلِيٍِّ رَضِيَ اللََّّ

ُ بُ يُوتََمُْ وَقُ بُورهَُمْ نََر اوَسَلَّمَ: شَغَلُونََ عَنِ    الصَّلََةِ الوُسْطَى صَلََةِ العَصْرِ، مَلأَ اللََّّ



13 

 

 

 

“Dari Ali, ia berkata: Pada hari Ahzab, Rasulullah bersabda: 'Mereka telah 

menyibukkan kita dari shalat wustha (Ashar). Semoga Allah memenuhi 

rumah dan kubur mereka dengan api.” 

Hadits-hadits tersebut pertama kali penulis temukan dalam Kitab-kitab 

Mashadir Tsanawiyah dengan tanpa sanad dan masih membutuhkan penelitian 

kembali, di antaranya: 

1. Al-Wajiz fi Fiqih al-Sunnah wa al-Kitab al-Aziz, karya Abdul Azhim bin 

Badawi bin Muhammad (hlm. 67). 

2. Al-Muharrar fi Asbab Nuzul al-Qur’an Min Khalal al-Kutub al-Tis’ah 

Dirasah al-Asbab Riwayah wa Dirayah, karya Khalid bin Sulaiman Al-

Maziniy (1/288). 

3. Mausu’ah al-Fiqh al-Islami, karya Muhammad bin Ibrahim bin Abdillah 

Al-Tuwaijiriy (2/450). 

4. Silsilah al-Fawaid al-Haditsiyah wa al-Fiqhiyah, karya Abu Uwais Asraf 

bin Nashr bin bin Shabir Al-Kurdiy (6/60). 

5. Fath al-Bari Bisyarh Shahih al-Bukhari, karya Ahmad bin Ali bin Hajar 

Al-Asqalaniy (13/240). 

6. Nail al-Authar Syarah Muntaqa al-Akhbar, karya Muhammad bin Ali Al-

Syaukani (3/384). 

7. Al-Sirah al-Nabawiyah al-Shahihah, karya Akram Dhiya’ Al-Umari 

(1/314). 

8. Al-Bidayah wa al-Nihayah, karya Abu Al-Fida’ Isma’il bin Umar bin 

Katsir (4/134). 

9. Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam, karya Thaha Jabir Fayyadh Al-Alwani (hlm. 

34). 

Hadits-hadits tersebut penulis jadikan sebagai pokok bahasan dalam 

pembahasan tesis ini, disebabkan oleh banyak faktor, dan berkaitan dengan aspek-

aspek kunci dari perselisihan para sahabat di Bani Quraizhah, meliputi: 

1. Karena peristiwa di Bani Quraizhah merupakan momen penting dalam 

sejarah Islam awal yang menunjukkan dinamika pemahaman sahabat 

terhadap perintah Nabi. Kejadian ini terjadi dalam konteks yang kritis, 



14 

 

 

 

yaitu pasca Perang Ahzab, yang menambah urgensi dan 

kompleksitasnya.32 

2. Adanya perbedaan pemahaman di antara para sahabat dalam menafsirkan 

perintah Nabi menunjukkan kompleksitas dalam memahami hadits, 

bahkan di kalangan generasi terbaik umat Islam. Ini membuka diskusi 

tentang metodologi interpretasi hadits.33 

3. Sikap Nabi yang tidak mencela salah satu dari dua kelompok sahabat 

menjadi pelajaran penting dalam memahami fleksibilitas interpretasi dan 

penerapan hadits. Ini berimplikasi pada pengembangan metodologi Fahmu 

Al-Hadits.34 

4. Peristiwa ini menimbulkan pertanyaan tentang bagaimana menyikapi 

situasi ketika pemahaman literal terhadap sebuah perintah berpotensi 

bertentangan dengan maqashid (tujuan) syariah atau konteks situasional.35 

5. Kasus ini memiliki implikasi penting dalam pengembangan kaidah-kaidah 

ushul fiqh, terutama berkaitan dengan interpretasi perintah (amr) dan 

pemahaman kontekstual terhadap nash.36 

6. Peristiwa ini menjadi model bagaimana ijtihad dilakukan dalam situasi 

yang kompleks, yang sangat relevan dengan tantangan ijtihad di era 

modern dalam memahami dan menerapkan hadits.37 

7. Kasus ini mendorong pengembangan metodologi kritik matan yang lebih 

sophisticated, yang tidak hanya fokus pada aspek tekstual, tetapi juga 

 
32 Ibn Hisham, Abdul Malik. Al-Sirah Al-Nabawiyyah. Edited by Mustafa Al-Saqqa et al. 

Egypt: Mustafa Al-Babi Al-Halabi, 1955, vol. 2, pp. 233-234. 
33 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Sharh Sahih Muslim. Beirut: Dar Ihya' Al-Turath Al-Arabi, 

1392 H, vol. 12, p. 89. 
34 Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Sharh Sahih Al-Bukhari. Beirut: Dar 

Al-Ma'rifah, 1379 H, vol. 7, p. 409. 
35 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa. Al-Muwafaqat. Cairo: Dar Ibn Affan, 1997, vol. 3, pp. 137-

138. 
36 Al-Amidi, Sayf al-Din. Al-Ihkam fi Usul al-Ahkam. Beirut: Al-Maktab al-Islami, 1402 H, 

vol. 2, p. 195. 
37 Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Ijtihad fi Al-Shari'ah Al-Islamiyah. Kuwait: Dar Al-Qalam, 1996, 

pp. 41-43. 



15 

 

 

 

mempertimbangkan aspek kontekstual dan maqashid syariah dalam 

memahami hadits.38 

Dari beberapa faktor pendorong dan paparan tersebut maka pembahasan 

dalam hal ini sangat penting dan harus dilakukan verifikasi ulang atau penelitian 

kembali terhadap riwayat-riwayat Hadits tersebut, guna diketahui sumber dan 

keabsahannya, demikian juga harus dilakukan perbandingan lafazh-lafazhnya, 

sehingga dapat disimpulkan lafazh yang benar dari seluruh riwayatnya, juga agar 

didapatkan pendapat yang rajih dari yang marjuh-nya, karena perkara ini 

berpengaruh kepada perkara yang menyebabkan seseorang jatuh kepada 

perselisihan dalam memahami dan menerapkan nash-nash syari’at. 

Sehingga jika telah diketahui keabsahan riwayat-riwayat tersebut baik dari 

sisi sanad maupun matannya, maka dapat ditarik Istinbath al-Ahkam dengan 

mengacu pada interpretasi serta penjelasan para Syurah al-Hadits yang diharapkan 

dapat memberikan penjelasan dengan pemahaman yang benar, sehingga kaum 

muslimin dapat menentukan pijakan yang benar dari perselisihan yang terjadi di 

kalangan para sahabat. 

Dari uraian di atas maka penulis memfokuskan dan membatasi penelitian 

ini dengan menganalisa serta melakukan verifikasi terhadap keabsahan riwayat-

riwayat tersebut dengan menjelaskan bagaimana keabsahannya, untuk selanjutnya 

menjelaskan fawa’id dari kandungannya, problematika pemahamannya, dan 

penerapannya. 

Dengan demikian, penelitian yang penulis beri judul "Analisis Kritis 

Tentang Hadits Perselisihan Para Sahabat Dalam Memahami Perintah 

Rasulullah Untuk Shalat Ashar Di Bani Quraizhah Dan Implikasinya 

Terhadap Metodologi Fahmu Al-Hadits", ini tidak hanya relevan dalam konteks 

studi hadits klasik, tetapi juga memiliki signifikansi yang mendalam dalam 

pengembangan metodologi pemahaman hadits kontemporer. Penelitian ini 

berpotensi untuk memberikan kontribusi yang berharga dalam menjembatani 

 
38 Brown, Jonathan A.C. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World. 

Oxford: Oneworld Publications, 2009, pp. 241-246. 



16 

 

 

 

kesenjangan antara pemahaman hadits klasik dan kebutuhan interpretasi yang lebih 

kontekstual di era modern. 

 

B. Rumusan Masalah  

Adapun permasalahan yang dijadikan sebagai bahan penelitian di 

antaranya: 

1. Bagaimana analisis kritis terhadap hadits perselisihan sahabat di Bani 

Quraizhah dari aspek keabsahan, kandungan, dan konteks historisnya?  

2. Apa faktor penyebab perbedaan pemahaman sahabat terhadap perintah 

Rasulullah tersebut dan bagaimana sikap Rasulullah menanggapinya?  

3. Apa problematika utama dalam interpretasi hadits ini dari perspektif tekstual 

dan kontekstual?  

4. Bagaimana implikasi peristiwa ini terhadap pengembangan metodologi 

Fahmu Al-Hadits?  

5. Bagaimana relevansi peristiwa ini dalam konteks pengembangan ijtihad 

kontemporer? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan permasalahan di atas, maka tujuan dari penelitian ini adalah: 

1. Menganalisis secara kritis hadits tentang perselisihan sahabat di Bani 

Quraizhah dari aspek keabsahan, kandungan, dan konteks historisnya untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang peristiwa tersebut.  

2. Mengidentifikasi dan menganalisis faktor-faktor penyebab perbedaan 

pemahaman di kalangan sahabat terhadap perintah Rasulullah, serta 

mengevaluasi sikap dan respon Rasulullah terhadap perbedaan tersebut.  

3. Mengkaji problematika utama dalam interpretasi hadits ini dari perspektif 

tekstual dan kontekstual, serta menganalisis implikasinya terhadap 

metodologi pemahaman hadits.  

4. Mengevaluasi dan menganalisis implikasi peristiwa ini terhadap 

pengembangan metodologi Fahmu Al-Hadits, dengan fokus pada aspek 

fleksibilitas dan kontekstualisasi dalam memahami hadits.  



17 

 

 

 

5. Mengeksplorasi dan menganalisis relevansi peristiwa ini dalam konteks 

pengembangan ijtihad kontemporer, serta merumuskan rekomendasi untuk 

aplikasi praktisnya dalam studi hadits modern. 

 

D. Manfaat Penelitian 

1. Secara Teoritis 

a) Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan metodologi pemahaman 

hadits yang lebih komprehensif dan kontekstual, dengan 

mempertimbangkan aspek historis, linguistik, dan maqashid syariah, 

sehingga memperkaya khazanah ilmu hadits. 

b) Studi ini memberikan wawasan baru tentang proses interpretasi hadits di 

kalangan sahabat, memperdalam pemahaman kita tentang evolusi 

pemikiran Islam awal dan dasar-dasar metodologi tafsir hadits. 

c) Penelitian ini menyumbang pada pengembangan teori resolusi konflik 

dalam interpretasi teks keagamaan, khususnya dalam konteks perbedaan 

pemahaman hadits, yang dapat diaplikasikan dalam studi Islam yang lebih 

luas. 

 

2. Secara Praktis 

a) Hasil penelitian ini dapat dijadikan pedoman praktis bagi para ulama, 

akademisi, dan praktisi hukum Islam dalam melakukan kontekstualisasi 

hadits, terutama dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang memerlukan 

interpretasi yang fleksibel namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasar Islam. 

b) Temuan dari penelitian ini dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum 

pendidikan Islam, khususnya dalam mata kuliah Ilmu Hadits dan Ushul 

Fiqh, untuk meningkatkan pemahaman mahasiswa tentang kompleksitas 

interpretasi hadits dan pentingnya kontekstualisasi dalam memahami teks 

keagamaan. 

c) Analisis tentang sikap Nabi dalam menghadapi perbedaan pemahaman 

sahabat dapat menjadi model praktis dalam mengelola perbedaan pendapat 



18 

 

 

 

dalam isu-isu keagamaan kontemporer, mendorong sikap toleran dan 

inklusif dalam diskursus Islam modern. 

 

E. Signifikansi Penelitian 

Mengenai signifikansi penelitian, ada beberapa hal yang penulis harapkan 

dari penyusunan tesis ini yaitu: 

1. Penelitian ini berfokus pada analisis keabsahan Hadits dan fahmu al-

Hadits, terkait analisis kritis tentang Hadits perselisihan para sahabat 

dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah 

dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits, maka penulis 

menggunakan kaidah takhrij, Tashhih sanad dan rawi untuk mengetahui 

adanya variasi penilaian rawi dalam sanad serta kaidah Tathbiq untuk 

menentukan Hadits Ma’mul bih dan Ghair Ma’mul bih. Juga 

menggunakan metodologi fahmu al-Hadits. Hal ini sangatlah penting 

sebagai pedoman atau dasar dari pemahaman serta pengamalan suatu 

Hadits. Dengan penerapan kaidah itu, akan didapatkanlah suatu Hadits 

yang memiliki sanad dan matan yang lebih utama untuk dijadikan dasar 

pijakan sebuah amalan. 

2. Penelitian ini memberikan perspektif baru dalam metodologi pemahaman 

hadits dengan menganalisis secara kritis peristiwa historis yang kompleks. 

Hal ini berpotensi memperkaya dan memperbaharui pendekatan dalam 

studi hadits kontemporer.  

3. Studi ini menyoroti kompleksitas pemahaman hadits di kalangan generasi 

pertama Muslim, memberikan wawasan berharga tentang proses 

interpretasi dan ijtihad pada masa awal Islam yang dapat menjadi referensi 

penting dalam studi sejarah pemikiran Islam.  

4. Analisis terhadap sikap Nabi dalam menghadapi perbedaan pemahaman 

sahabat menyediakan model yang dapat diaplikasikan dalam mengelola 

perbedaan pendapat dalam isu-isu keagamaan kontemporer, mendorong 

dialog dan toleransi intra-umat.  



19 

 

 

 

5. Penelitian ini menghubungkan kajian hadits klasik dengan kebutuhan 

interpretasi kontemporer, membantu menjembatani kesenjangan antara 

warisan intelektual Islam dengan tantangan modernitas.  

6. Dengan menganalisis bagaimana sahabat dan Nabi menyikapi situasi yang 

kompleks, penelitian ini memberikan landasan historis untuk diskusi 

tentang fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman 

dan konteks.  

7. Studi ini berpotensi meningkatkan pemahaman publik tentang 

kompleksitas dan nuansa dalam interpretasi hadits, mendorong pendekatan 

yang lebih kritis dan kontekstual dalam memahami sumber-sumber ajaran 

Islam di kalangan masyarakat luas. 

 

F. Kerangka Pemikiran 

Dalam penelitian tesis ini penulis menggunakan beberapa kerangka teoritis 

sebagai pokok pikirannya, di antaranya: 

1. Teori Ilmu Hadits 

1.1. Konsep Keshahihan Hadits Imam al-Syafi'i dalam "Al-Risalah" 

menetapkan dasar-dasar keshahihan hadits, yang kemudian disempurnakan oleh 

Imam al-Bukhari dan Muslim. Menurut Ibn al-Shalah dalam "Ulum al-Hadith", 

hadits shahih harus memenuhi lima kriteria: ketersambungan sanad, keadilan 

perawi, kedhabitan perawi, terhindar dari syudzudz, dan terhindar dari 'illah.39 

1.2. Metodologi Pemahaman Hadits (Fahmu Al-Hadits) Imam al-Khatthabi 

dalam "Ma'alim al-Sunan" menekankan pentingnya memahami konteks hadits. 

Beliau menyatakan: " ومق معناه  فهم  دون  بالْديث  العمل  يمكن  ولا  به،  العمل  أساس  هو  الْديث  صدهفهم  " 

(Pemahaman hadits adalah dasar pengamalannya, dan tidak mungkin mengamalkan 

hadits tanpa memahami makna dan tujuannya).40 

 
39 Ibn al-Shalah, Abu 'Amr 'Uthman. Ulum al-Hadith. Dar al-Fikr, Damaskus, 1986, hal. 11-

12. 
40 Al-Khatthabi, Abu Sulaiman Hamd. Ma'alim al-Sunan. Al-Matba'ah al-'Ilmiyyah, Aleppo, 

1932, juz 1, hal. 3. 



20 

 

 

 

1.3. Klasifikasi Hadits Imam Ibn Hajar al-Asqalani dalam "Nuzhat al-

Nazhar" membagi hadits berdasarkan jumlah perawinya menjadi mutawatir dan 

ahad. Beliau juga mengklasifikasikan hadits berdasarkan sumbernya menjadi 

qauliyah, fi'liyah, dan taqririyah.41 

 

2. Teori Ushul Fiqh 

2.1. Konsep Ijtihad dalam Islam Imam al-Ghazali dalam "Al-Mustasfa" 

mendefinisikan ijtihad sebagai: " الشريعةبذل   بِحكام  العلم  طلب  فِ  وسعه  المجتهد  " (Pengerahan 

kemampuan seorang mujtahid dalam mencari pengetahuan tentang hukum-hukum 

syariat).42 Imam al-Syatibi dalam "Al-Muwafaqat" menekankan pentingnya 

memahami maqashid syariah dalam berijtihad.43 

2.2. Qawa'id Ushuliyyah (Kaidah-kaidah Ushul Fiqh) Imam al-Qarafi dalam 

"Al-Furuq" membahas kaidah " الْمر للوجوب" (perintah menunjukkan kewajiban) dan 

penerapannya dalam memahami nash syar'i.44 Imam al-Suyuti dalam "Al-Ashbah 

wa al-Nazha'ir" menguraikan berbagai kaidah ushuliyah dan aplikasinya dalam 

istinbath hukum.45 

2.3. Maqashid Syariah Imam al-Syatibi dalam "Al-Muwafaqat" 

mengklasifikasikan maqashid syariah menjadi dharuriyyat, hajiyyat, dan 

tahsiniyyat. Beliau menegaskan bahwa pemahaman maqashid adalah kunci dalam 

memahami syariat.46 Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam "Dirasah fi Fiqh Maqashid al-

Syari'ah" mengaplikasikan teori maqashid dalam konteks modern.47 

 

3. Teori Resolusi Konflik dalam Islam 

 
41 Ibn Hajar al-Asqalani, Ahmad ibn 'Ali. Nuzhat al-Nazhar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar. 

Matba'ah Safir, Riyadh, 1422 H, hal. 51-53. 
42 Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul. Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, Beirut, 

1993, hal. 342. 
43 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa. Al-Muwafaqat. Dar Ibn 'Affan, Khobar, 1997, juz 4, hal. 51. 
44 Al-Qarafi, Shihab al-Din. Al-Furuq. 'Alam al-Kutub, Beirut, t.t., juz 1, hal. 69. 
45 Al-Suyuti, Jalal al-Din. Al-Ashbah wa al-Nazha'ir. Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, Beirut, 1990, 

hal. 137. 
46 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 2, hal. 17-25. 
47 Al-Qaradawi, Yusuf. Dirasah fi Fiqh Maqashid al-Syari'ah. Dar al-Shorouk, Kairo, 2008, 

hal. 23-30. 



21 

 

 

 

3.1. Konsep Ikhtilaf (Perbedaan Pendapat) dalam Tradisi Islam Imam al-

Syafi'i dalam "Al-Umm" membahas adab al-ikhtilaf dan menekankan bahwa 

perbedaan pendapat dalam masalah furu' adalah rahmat.48 Dr. Taha Jabir al-Alwani 

dalam "Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam" menganalisis konsep ikhtilaf dari perspektif 

klasik dan kontemporer.49 

3.2. Metodologi Tarjih (Pengunggulan Dalil) Imam al-Amidi dalam "Al-

Ihkam fi Usul al-Ahkam" membahas secara rinci metode-metode tarjih dalam ushul 

fiqh.50 Dr. Muhammad al-Zuhayli dalam "Usul al-Fiqh al-Islami" mengaplikasikan 

metodologi tarjih dalam konteks modern.51 

 

4. Teori Perubahan Sosial dalam Islam 

4.1. Konsep 'Urf (Adat Istiadat) dalam Hukum Islam Imam al-Syatibi dalam 

"Al-Muwafaqat" membahas peran 'urf dalam pembentukan hukum Islam.52 Dr. 

Wahbah al-Zuhayli dalam "Usul al-Fiqh al-Islami" menganalisis aplikasi 'urf dalam 

fiqh kontemporer.53 

4.2. Teori Gradualisme dalam Penerapan Hukum Islam Imam al-Syatibi 

dalam "Al-Muwafaqat" membahas konsep tadarruj (bertahap) dalam pensyariatan 

hukum.54 Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam "Fiqh al-Awlawiyyat" mengaplikasikan 

konsep gradualisme dalam konteks modern.55 

 

5. Kaidah Fahmu al-Hadits 

Di dalam memahami matan Hadits, perlu diperhatikan qawa’id dan 

dhawabith yang telah ditempuh oleh para ulama, guna mendapatkan pemahaman 

 
48 Al-Syafi'i, Muhammad ibn Idris. Al-Umm. Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1990, juz 1, hal. 13. 
49 Al-Alwani, Taha Jabir. Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam. International Institute of Islamic 

Thought, Herndon, 1992, hal. 93-98. 
50 Al-Amidi, Sayf al-Din. Al-Ihkam fi Usul al-Ahkam. Al-Maktab al-Islami, Beirut, 1402 H, 

juz 4, hal. 239-250. 
51 Al-Zuhayli, Muhammad. Usul al-Fiqh al-Islami. Dar al-Khayr, Damaskus, 2006, juz 2, hal. 

1081-1095. 
52 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 2, hal. 283. 
53 Al-Zuhayli, Wahbah. Usul al-Fiqh al-Islami. Dar al-Fikr, Damaskus, 1986, juz 2, hal. 828-

837. 
54 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 3, hal. 53. 
55 Al-Qaradawi, Yusuf. Fi Fiqh al-Awlawiyyat. Maktabah Wahbah, Kairo, 1999, hal. 30-35. 



22 

 

 

 

yang tepat dan benar terhadap sebuah Hadits. Berikut beberapa kaidah tersebut: 

a) Mendahulukan pemahaman Hadits yang didukung oleh al-Qur’an. 

b) Mengumpulkan Hadits-hadits yang se-lafazh dan semakna kemudian 

diambil satu kesimpulan. 

c) Mencari titik temu antara Hadits-hadits yang dianggap kontradiksi. 

d) Menelusuri Hadits dari segi tarikh nasikh dan mansukh. 

e) Mengetahui asbab al-wurud al-Hadits. 

f) Mengetahui gharib al-Hadits. 

g) Memahami Hadits dengan pemahaman para sahabat. 

h) Merujuk kepada kitab-kitab syarh Hadits yang mu’tabar.56 

 

6. Kaidah Syarah Mawdhu’i 

Adapun mengenai Syarah Hadits, maka penulis menggunakan metode 

Syarah Maudhu’i, yang dinisbatkan pada kata: [الموضؤ] al-Maudhu’, berarti topik 

atau materi suatu pembicaraan atau pembahasan. Secara semanitik syarah maudhu’i 

yaitu menjelaskan Hadits sesuai dengan tema atau judul yang telah ditetapkan. 

Suatu Hadits dihimpun, kemudian dikaji secara mendalam atau tuntas dari berbagai 

aspek yang terkait dengannya. Semuanya dijelaskan secara rinci dan tuntas 

didukung oleh dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah, baik berdasarkan al-Qur’an, Hadits, maupun pemikiran rasional. 

Adapun penerapan dalam melakukan metode ini terdapat langkah-langkah 

yang dapat ditempuh, seperti: 

1) Menentukan masalah yang akan dibahas 

2) Membahas keterkaitan Hadits-hadits dalam satu tema yang dimaksud 

3) Meneliti semua kata-kata dan kalimat yang dipakai dalam Hadits tersebut, 

kemudian mengkaji dari segi budaya, bahasa, dan sejenisnya. 

4) Menjelaskan atau memisahkan Hadits berdasarkan kualitasnya 

5) Mengumpulkan pokok-pokok pikiran setiap Hadits 

 
56Anis bin Ahmad bin Thahir, (Dosen Pasca Sarjana Fakultas Hadits Universitas Madinah, 

Kerajaan Saudi Arabia), Dhawabith Muhimmah Lihusni Fahmi al-Sunnah, (Jeddah : Husnu Salim. 

1420 H), cet. ke-1. 



23 

 

 

 

6) Menyusun sistematika dalam kerangka sistematis, lengkap dengan outline 

yang mencakup semua segi tema. 

Adapun di antara kelebihan metode ini adalah: 

1) Diprediksi mampu menjawab tantangan zaman. Perubahan zaman 

merupakan sunnatullah yang tidak dapat dihindari. Seiring dengan 

berubahnya zaman semakin kompleks pula permasalahan yang dihadapi 

masyarakat. Dengan model pensyarahan ini, pemahaman tentang 

permasalahan dapat dipahami secara komprehensif karena seluruh Hadits 

yang berhubungan dengan permasalahan disajikan, sehingga tidak 

didapatkan kontradiktif dengan Hadits lain yang berhubungan dengan 

permasalahan tersebut. 

2) Praktis dan sistematis, karena mudah untuk memahami suatu 

permasalahan dan tersusun sesuai dengan tema-tema permasalahan 

tertentu. 

3) Memunculkan sikap dinamis dan fleksibel dalam mensyarahi Hadits, 

karena menyajikan Hadits-hadits yang berhubungan dengan 

permasalahan, maka dalam penyarahannya masih terdapat ruang untuk 

berijtihad lagi yang sesuai dengan kebutuhan zaman. 

4) Dalam metode ini seluruh Hadits yang berhubungan dengan permasalahan 

disajikan, sehingga dapat diperoleh pemahaman yang utuh, tidak parsial 

sebagaimana metode tahlili.57 

Apabila hal tersebut telah jelas, maka akan jelas pula bagaimana Hadits 

tersebut dapat diaplikasikan dalam kehidupan yang nyata. 

 

G. Langkah-langkah Penelitian 

1. Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini secara umum menggunakan 

metode penelitian kualitatif, di mana penelitiannya dilakukan pada kondisi yang 

 
57Abdul Al-Hay Al-Farmawiy, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i, (tt: Matba’ah al-

Hadharah al-Arabiyyah. 1977 M), hlm. 100-120. 



24 

 

 

 

alamiah (natural setting)58 dengan berbasis kajian riset kepustakaan (library 

research) yang datanya diambil dari kepustakaan, baik sebagian maupun 

seluruhnya.59 Dalam mencari data-data yang diperlukan, penulis menggunakan 

content analysis, yaitu sebuah teknik untuk mengumpulkan dan menganalisa isi dari 

sebuah teks,60 dengan disajikan secara deskriptif dan analitis. Adapun untuk segala 

hal yang berkaitan dengan Hadits, penelitian ini menggunakan metode takhrij, 

syarah, dan kritik Hadits. 

 

2. Jenis Data 

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah jenis data kualitatif yang 

berkaitan dengan analisis kritis Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami 

perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap 

metodologi Fahmu al-Hadits. Data yang dimaksud adalah data analisis kritis 

tentang Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah 

untuk shalat ashar di Bani Quraizhah, kehujjahannya dari segi kualitas dan 

ta’ammul-nya, hukum yang dapat ditetapkan dan hikmah yang dapat diambil dari 

Hadits tersebut, juga problematika pemahaman Hadits tersebut di kalangan ulama 

serta aplikasi Hadits tersebut dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat. Data 

kualitatif yaitu berupa literatur atau dokumen tertulis, baik tulisan-tulisan yang 

terkait langsung maupun tidak langsung dengan masalah penelitian tersebut. 

 

3. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber data utama dan 

sumber data penunjang. Sumber data utama ialah data yang langsung memberikan 

informasi kepada pengumpul data.61 Dalam penelitian ini, sumber data primer 

 
58Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D, 

(Bandung : Alfabeta, 2010 M), cet. ke-10, hlm. 14. 
59Prasetya Irawan, Logika dan Prosedur Penelitian, Pengantar Teori dan Panduan Praktis 

Penelitian Sosial bagi Mahasiswa dan Peneliti Pemula, (Jakarta : STIA-LAN, 2000 M), cet. ke-1, 

hlm. 65. 
60Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah, Metode Penelitian Kuantitatif: Teori dan 

Aplikasi, (Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada, 2008 M), Ed. 1, hlm. 167. 
61Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D, 

(Bandung : Alfabeta, 2010 M), cet. ke-10, hlm. 308. 



25 

 

 

 

diambil dari kitab-kitab Al-Mashadir al-Ashliyyah, kitab-kitab Syarah dan Fann, 

kitab-kitab pembantu seperti Mu’jam al-Mufahras dan Rijal al-Hadits, serta segala 

literatur yang berkaitan dengan Takhrij Hadits dan Syarah Hadits serta Kritik 

Hadits. Data-data yang digunakan sebagian diambil dari CD program kitab 

Maktabah Syamilah dan CD Kutub al-Tis’ah. 

Sedangkan sumber data penunjang adalah sumber yang tidak langsung 

memberikan informasi kepada pengumpul data.62 Sumber data sekunder ini berupa 

kitab-kitab dan buku-buku yang relevan dengan masalah analisis kritis tentang 

Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat 

ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits. 

 

4. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam mengumpulkan sejumlah data yang diperlukan, penulis 

menggunakan metode dokumentasi (pencatatan). Metode ini digunakan untuk 

mengumpulkan, mengelompokkan dan menginterpretasikan data yang berupa teori 

atau konsep-konsep dan proposisi-proposisi hasil penelitian yang telah di lakukan, 

sebagai data yang dijadikan landasan teoritis dalam pelaksanaan penelitian untuk 

kemudian dianalisis berdasarkan pendekatan yang digunakan.  

 

5. Analisis Data 

Setelah data-data terkumpul, kegiatan syarah al-Hadits dan Fahmu al-

Hadits juga takhrij al-Hadits dan dirasah al-Asanid terkait dengan analisis kritis 

tentang Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah 

untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu 

al-Hadits, akan dilanjutkan kepada proses analisis data. Menganalisis sesuatu 

adalah proses mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari 

hasil penelitian dan temuannya untuk dapat diinformasikan kepada orang lain.63 

 
62Ibid., hlm. 309. 
63Ibid., hlm. 334. 



26 

 

 

 

Adapun dalam proses analisis menggunakan langkah-langkah sebagai 

berikut:64 

a. Mendeskripsikan teks Hadits dan tabi’, syahid-nya yang disyarah melalui 

kegiatan tautsiq dari metode takhrij, yaitu menelusuri, menukil dan 

mengutip Hadits tersebut dari al-Mashadir al-Ashliyyah baik dengan 

menggunakan kitab takhrij maudhu’i, kitab kamus maupun melalui 

program CD Hadits. 

b. Setelah teks Hadits beserta syahid-nya dideskripsikan, selanjutnya dibuat 

rincian tentang rawi, sanad dan matannya, kemudian membuat diagram 

sanad dan membandingkan matannya. 

c. Langkah selanjutnya adalah menganalisa Hadits dari segi jenisnya 

berdasarkan kriteria yang telah ditetapkan dalam kaidah taqsim dengan 

menggunakan data yang telah dideskripsikan dalam langkah sebelumnya. 

d. Langkah berikutnya, melakukan tashhih, yaitu analisa terhadap kualitas 

Hadits dari data-data yang telah tersedia dengan menggunakan kaidah 

dirayah. Kemudian, sebagai pembanding atau substitusi dari tashhih, 

dilakukan i’tibar, yaitu menentukan kualitas Hadits atas dasar petunjuk 

diwan, kitab syarah, maupun kitab fann. 

e. Setelah kualitas Hadits ditentukan, kemudian Hadits tersebut dibahas 

tathbiq atau ta’ammul-nya, yaitu analisa yang berkaitan dengan bisa atau 

tidaknya Hadits tersebut diamalkan dengan menyimak langkah-langkah 

yang sudah dilakukan sebelumnya. 

f. Selanjutnya, Hadits tersebut dibahas maknanya baik dari segi bahasa, yaitu 

membahas mufradat-nya satu persatu dengan bantuan kitab-kitab kamus, 

maupun dari segi maksudnya, berdasarkan petunjuk kitab syarah dan 

petunjuk para ulama supaya diperoleh fahmu al-Hadits yang lebih 

komprehensif dan mendalam tentang maksud Hadits tersebut. 

g. Supaya pembahasan Hadits menjadi lebih maksimal maka dicari 

munasabah-nya, baik dengan al-Qur’an maupun Hadits lain yang setema 

 
64Endang Soetari Ad, Syarah dan Kritik Hadits dengan Metode Takhrij, (Bandung : Amal 

Bakti Press. 2008 M), cet. ke-1, hlm. 32-44. 



27 

 

 

 

dan dideskripsikan juga asbab al-wurud-nya demi mendapatkan 

pemahaman secara kontekstual. 

h. Langkah berikutnya adalah menganalisa kandungan Hadits dengan 

menggunakan bantuan kaidah ushul fiqh untuk mengungkapkan hukum 

yang dapat ditetapkan dan juga hikmah yang dapat diambil dari Hadits 

tersebut. 

i. Langkah selanjutnya adalah mengungkapkan problematika yang terdapat 

dalam Hadits tersebut dalam pemahaman (tafhim) dan pengamalannya 

(tathbiq). Problematika yang dimaksud adalah berupa perbedaan pendapat 

atau ikhtilaf para ulama dari segi makna, kualitas, penetapan hukum dan 

segi pengamalannya. Dan untuk menganalisis aplikasi Hadits tersebut 

untuk kehidupan saat ini terutama dalam hubungannya dengan ‘uruf 

masyarakat dan landasan aqidah yang tersebar di masyarakat, digunakan 

suatu analisis data kualitatif yang bersifat induktif, yaitu suatu analisis 

berdasarkan data yang diperoleh untuk selanjutnya dikembangkan pola 

hubungan tertentu atau menjadi hipotesis.65 

j. Langkah terakhir adalah mengambil kesimpulan tentang Hadits tersebut 

dari pembahasan-pembahasan yang sudah dilakukan sebelumnya dan 

selanjutnya dibuat saran jika diperlukan. 

 

H. Penelitian Terdahulu 

Berdasarkan penelusuran terhadap kepustakaan, penelitian yang 

berkenaan dengan analisis kritis Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami 

perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap 

metodologi Fahmu al-Hadits, terdapat beberapa tulisan yang berbicara tentang 

masalah ini, namun tidak fokus pada pembahasan penulis, di antaranya: 

1. Muhammad Mustafa Al-A'zami dalam karyanya "Studies in Early Hadith 

Literature" menganalisis perkembangan awal literatur hadits, termasuk 

pembahasan tentang pemahaman sahabat terhadap hadits Nabi. Al-A'zami 

 
65Ibid., hlm. 335. 



28 

 

 

 

menekankan pentingnya konteks historis dalam memahami transmisi dan 

interpretasi hadits pada masa awal Islam.66 

2. Jonathan A.C. Brown dalam artikelnya "The Rules of Matn Criticism: There 

Are No Rules" yang diterbitkan di Islamic Law and Society, membahas 

metodologi kritik matan hadits. Brown menganalisis berbagai pendekatan 

dalam memahami dan mengkritisi isi hadits, termasuk kasus-kasus 

kontroversial seperti hadits Bani Quraizhah.67 

3. Yusuf al-Qaradawi dalam bukunya "Kayfa Nata'amal ma'a al-Sunnah al-

Nabawiyyah" (Bagaimana Berinteraksi dengan Sunnah Nabawi) membahas 

secara mendalam metodologi pemahaman hadits. Al-Qaradawi memberikan 

perhatian khusus pada hadits yang tampak problematik, termasuk analisis 

singkat tentang hadits Bani Quraizhah.68 

4. Mohammad Hashim Kamali dalam artikelnya "Methodological Issues in 

Islamic Jurisprudence" yang diterbitkan di Arab Law Quarterly, membahas 

isu-isu metodologis dalam yurisprudensi Islam, termasuk peran hadits dan 

interpretasinya dalam pembentukan hukum Islam. Kamali menyinggung 

kasus-kasus di mana terjadi perbedaan pemahaman di kalangan sahabat.69  

5. Aisha Y. Musa dalam artikelnya "A Critical Review of Western Hadith 

Criticism: With Reference to Contemporary Muslim Scholarship" yang 

diterbitkan di Journal of Islamic Studies, menganalisis kritik hadits dari 

perspektif Barat dan Muslim kontemporer. Musa membahas metodologi 

pemahaman hadits dan implikasinya terhadap studi hadits modern.70 

 

Sisi kebaruan pembahasan: 

 
66 Al-A'zami, Muhammad Mustafa. Studies in Early Hadith Literature. American Trust 

Publications, Indianapolis, 1978, hal. 183-216. 
67 Brown, Jonathan A.C. "The Rules of Matn Criticism: There Are No Rules." Islamic Law 

and Society, vol. 19, no. 4, 2012, hal. 356-396. 
68 Al-Qaradawi, Yusuf. Kayfa Nata'amal ma'a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Dar al-Shorouk, 

Cairo, 2000, hal. 145-160. 
69 Kamali, Mohammad Hashim. "Methodological Issues in Islamic Jurisprudence." Arab Law 

Quarterly, vol. 11, no. 1, 1996, hal. 3-33. 
70 Musa, Aisha Y. "A Critical Review of Western Hadith Criticism: With Reference to 

Contemporary Muslim Scholarship." Journal of Islamic Studies, vol. 28, no. 1, 2017, hal. 36-65. 



29 

 

 

 

1. Berbeda dengan karya Al-A'zami yang memberikan tinjauan umum tentang 

literatur hadits awal, tesis ini fokus secara mendalam pada satu peristiwa 

spesifik. Ini memungkinkan analisis yang lebih rinci dan kontekstual 

tentang dinamika pemahaman hadits di kalangan sahabat dalam situasi yang 

kompleks. 

2. Sementara Brown fokus pada kritik matan secara umum, tesis ini 

mengintegrasikan metodologi klasik dengan pendekatan kontemporer 

dalam menganalisis hadits Bani Quraizhah. Ini memberikan perspektif yang 

lebih komprehensif dan relevan untuk konteks modern. 

3. Meskipun Al-Qaradawi membahas metodologi pemahaman hadits, tesis ini 

lebih jauh mengeksplorasi implikasi praktis dari kasus Bani Quraizhah 

terhadap pengembangan metodologi Fahmu Al-Hadits dalam menghadapi 

isu-isu kontemporer. 

4. Berbeda dengan pendekatan Kamali yang lebih berfokus pada aspek 

yurisprudensi, tesis ini mendalami proses ijtihad dan pemahaman sahabat, 

memberikan wawasan baru tentang dinamika interpretasi hadits pada masa 

awal Islam. 

5. Sementara Musa mereview kritik hadits Barat dan Muslim kontemporer 

secara umum, tesis ini secara spesifik menghubungkan metodologi klasik 

dengan kebutuhan interpretasi modern melalui studi kasus Bani Quraizhah. 

6. Tesis ini unik dalam menganalisis bagaimana perselisihan pemahaman di 

antara sahabat dapat menjadi model untuk resolusi konflik interpretasi 

dalam studi hadits kontemporer. 

7. Berbeda dengan penelitian sebelumnya, tesis ini secara khusus mengkaji 

bagaimana peristiwa Bani Quraizhah dapat digunakan untuk 

mengembangkan dan memperkaya metodologi pemahaman hadits yang 

lebih fleksibel dan kontekstual. 

8. Tesis ini menawarkan analisis yang lebih komprehensif dengan 

mempertimbangkan aspek historis, linguistik, sosiologis, dan teologis dari 

peristiwa tersebut, memberikan pemahaman yang lebih holistik. 



30 

 

 

 

9. Tesis ini tidak hanya berfokus pada analisis historis, tetapi juga 

mengeksplorasi bagaimana pemahaman terhadap peristiwa ini dapat 

diterapkan dalam mengatasi dilema etis dan hukum dalam konteks modern. 

10. Berdasarkan analisis kasus Bani Quraizhah, tesis ini berupaya 

mengembangkan model interpretasi hadits yang lebih fleksibel namun tetap 

berpegang pada prinsip-prinsip dasar metodologi klasik. 

 

I. Sistematika Penulisan 

Agar pembahasan dalam penelitian ini tidak keluar dari jalur yang 

ditentukan dan agar lebih sistematis susunannya, maka tesis ini dibagi dalam lima 

bab, dan pada tiap bab dibagi ke dalam sub bab dengan sistematika sebagai berikut: 

Bab kesatu: berisi pendahuluan yang di dalamnya meliputi; Latar 

Belakang Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan Penelitian, Signifikansi Penelitian, 

Kerangka Pemikiran, Langkah-langkah Penelitian, Kajian Pustaka (Penelitian 

terdahulu serta sisi kebaruan pembahasan), dan Sistematika Penulisan Tesis. 

Bab kedua: berisi tentang Landasan Teoritis meliputi; Kaidah Tashhih dan 

Kaidah Tathbiq, Ilmu Tarikh al-Ruwat, Ilmu Thabaqah al-Ruwat, Ilmu Jarh wa 

Ta’dil, Fahmu al-Hadits, Syarah Hadits, dan teori lainnya yang digunakan untuk 

membahas Hadits tentang perselisihan para sahabat dalam memahami perintah 

rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap 

metodologi Fahmu al-Hadits. 

Bab ketiga: Analisa riwayat mengenai analisis kritis tentang Hadits 

perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar 

di Bani Quraizhah, sehingga diketahui keabsahannya. 

Bab keempat: Berisi pembahasan penelitian, yaitu analisis kritis tentang 

Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat 

ashar di Bani Quraizhah. Baik berupa pembahasan kandungan Hadits, problematika 

pemahaman, maupun tarjih dari berbagai pandangan para ulama, demikian juga 

mengenai implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits. 



31 

 

 

 

Bab kelima berisi penutup, yakni kesimpulan dari hasil penelitian yang 

telah dilakukan, saran-saran dan atau rekomendasi berupa peluang-peluang untuk 

pengkajian lebih lanjut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


