BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Dalam khazanah keilmuan Islam, hadits menempati posisi yang sangat
krusial sebagai sumber kedua setelah Al-Qur'an dalam pembentukan hukum dan
pemahaman agama. Namun, interpretasi dan aplikasi hadits seringkali
menghadirkan kompleksitas tersendiri, terutama ketika terjadi perbedaan
pemahaman di antara para sahabat Nabi Muhammad. Salah satu peristiwa yang
mencerminkan kompleksitas ini adalah kejadian saat Rasulullah memerintahkan
para sahabatnya untuk melaksanakan shalat Ashar di Bani Quraizhah.

Perintah Rasulullah yang diriwayatkan olen Imam Al-Bukhari dalam

Shahih-nya berbunyi:
.8 4 . . 1 o .t 2% 5N a4

"Janganlah seseorang shalat Ashar kecuali di Bani Quraizhah."*

Perintah ini telah memunculkan perbedaan pemahaman di kalangan
sahabat. Sebagian dari mereka memahami perintah tersebut secara literal dan
menunda shalat Ashar hingga tiba di Bani Quraizhah, sementara yang lain
memahaminya sebagai anjuran untuk bergegas dan tetap melaksanakan shalat pada
waktunya.

Peristiwa ini tidak hanya signifikan dalam konteks historis, tetapi juga
memiliki implikasi mendalam terhadap metodologi pemahaman hadits (Fahmu Al-
Hadits) dan pengembangan hukum Islam secara umum. Perbedaan interpretasi ini
menjadi titik tolak diskusi yang kaya tentang fleksibilitas dalam memahami nash,
urgensi kontekstualisasi dalam interpretasi hadits, serta pentingnya ijtihad dalam

menghadapi situasi yang kompleks.?

! Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih Al-Bukhari, Kitab Al-Maghazi, Bab Marji' Al-
Nabi min Al-Ahzab, Hadits No. 4119.

2 Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-
Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 409-410.



Untuk memahami signifikansi peristiwa ini, kita perlu menyelami konteks
historisnya. Kejadian ini berlangsung setelah Perang Ahzab (Khandaq) pada tahun
5 Hijriah, di mana Bani Quraizhah, salah satu suku Yahudi di Madinah, telah
melanggar perjanjian dengan kaum muslimin dengan bersekutu dengan musuh
dalam perang tersebut. Setelah kekalahan pasukan Ahzab, Rasulullah
memerintahkan para sahabat untuk segera menuju Bani Quraizhah.3

Imam Ibn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari mencatat:
B B0l (3 (n Gl %d sty 935 389 BAB- G AN L NS OG5

o7

-

z

"Peristiwa itu terjadi setelah selesainya Perang Khandaqg, yaitu pada hari

Rabu, tujuh hari tersisa dari bulan Dzulga'dah tahun kelima Hijriah."

Perbedaan pemahaman di antara para sahabat terhadap perintah Nabi ini
bukan hanya menunjukkan keragaman interpretasi, tetapi juga mencerminkan
kematangan intelektual dan spiritual para sahabat dalam berinteraksi dengan nash.

Imam Muslim meriwayatkan dalam Shahih-nya:

2 J6y (gt &5 ;L@‘zl s aax; J\ibd @{Lﬂé” /\(..@..a.u“/ 2 3,36

\.\.’\3&36(;.&3(..& w”\W@UJ:;.uWU:u g GL@J;

"Maka sebagian dari mereka mendapati waktu Ashar di tengah perjalanan.
Sebagian berkata: 'Kita tidak akan shalat hingga sampai di sana.' Sebagian

lain berkata: '‘Bahkan kita akan shalat, beliau tidak menghendaki demikian

3 Ibn Hisyam, Abdul Malik. Al-Sirah Al-Nabawiyyah, tahqiq Mustafa Al-Saqqa, Ibrahim Al-
Abyari, dan Abdul Hafidz Shalabi, Syirkah Maktabah wa Matba'ah Mustafa Al-Babi Al-Halabi,
Cairo, 1955, Juz 3, hal. 244-245.

4 Tbn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-
Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 409.



dari kita." Kemudian hal itu diceritakan kepada Nabi, dan beliau tidak

mencela seorangpun dari mereka."®

Sikap Nabi yang tidak mencela kedua kelompok ini menjadi landasan
penting dalam memahami fleksibilitas interpretasi nash dan etika perbedaan
pendapat dalam Islam. Hal ini juga membuka ruang diskusi yang luas tentang
metodologi pemahaman hadits dan pengembangan hukum Islam. Beberapa aspek
penting yang muncul dari peristiwa ini meliputi fleksibilitas dalam interpretasi
nash, urgensi ijtihad dalam memahami perintah agama, dan pentingnya
kontekstualisasi dalam pemahaman hadits.®

Imam Al-Syafi'i dalam Al-Risalah menyoroti aspek fleksibilitas ini dengan

menyatakan:
a1 Ogd Lol G Ayt ghy B el ol D o Jg (g 38

"Terkadang Rasulullah menetapkan suatu sunnah, dan yang dimaksud

dengannya adalah hal yang khusus, bukan yang umum."’

Pernyataan ini menegaskan bahwa tidak semua perintah Nabi harus
dipahami secara literal dan universal, tetapi perlu mempertimbangkan konteks dan
tujuan dari perintah tersebut.

Sementara itu, urgensi ijtihad dalam memahami nash digarisbawahi oleh

Imam Al-Ghazali dalam Al-Mustasfa. Beliau mendefinisikan ijtihad sebagai:
a2 et b 3 A gl J 8 gy

"Ijtihad adalah pengerahan kemampuan seorang mujtahid dalam mencari

pengetahuan tentang hukum-hukum syariat."8

5> Muslim ibn Al-Hajjaj. Sahih Muslim, Kitab Al-Jihad wa Al-Siyar, Bab Al-Mubadarah bi
Al-Ghazw, Hadits No. 1770.

6 Al-Nawawi, Yahya ibn Syaraf. Al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn Al-Hajjaj, Dar Thya' Al-
Turath Al-'Arabi, Beirut, 1392 H, Juz 12, hal. 89-90.

7 Al-Syafi'i, Muhammad ibn Idris. Al-Risalah, tahqiq Ahmad Muhammad Syakir, Maktabah
Al-Halabi, Cairo, 1940, hal. 216.

8 Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'llm Al-Usul, tahqiq Muhammad Abdul Salam
Abdul Syafi, Dar Al-Kutub Al-'Timiyyah, Beirut, 1993, Juz 2, hal. 350.



Definisi ini menekankan pentingnya usaha intelektual dalam memahami
dan mengaplikasikan ajaran agama, termasuk dalam konteks memahami hadits
Nabi.

Peristiwa perselisihan pemahaman sahabat ini telah menjadi objek kajian
dan refleksi bagi para ulama sepanjang sejarah Islam. Imam Ibn Hajar Al-Asgalani
(773-852 H) dalam Fath Al-Bari menyimpulkan:

Z. 87, o){,e/ of. w- 1o /;', o 2 wal?® .G‘(, 2.~ s 4 P
g 55 4 3 illadd] @8y L A s i CadH G5

"Dalam hadits ini terdapat dalil dibolehkannya menunda shalat dari

waktunya karena suatu maslahat, meskipun bukan dalam keadaan

darurat."®

Interpretasi ini membuka pintu bagi pemahaman yang lebih fleksibel
terhadap perintah-perintah agama, dengan tetap mempertimbangkan tujuan dan
konteks dari perintah tersebut.

Lebih jauh lagi, Imam Al-Nawawi (631-676 H) dalam Syarh Shahih

Muslim menarik sebuah kaidah ushul dari peristiwa ini. Beliau menyatakan:
Vit 4 Tk Jus-t s 131 533 O g ol 30 (15 495

"Di dalamnya terdapat dalil bagi suatu kaidah ushul, yaitu bahwa apabila
suatu perintah mengandung kemungkinan (interpretasi lain), maka
gugurlah pengambilan dalil dengannya (secara literal)."*?

Kaidah ini menjadi landasan penting dalam metodologi pemahaman
hadits, yang memungkinkan adanya fleksibilitas dalam interpretasi tanpa
mengurangi otoritas hadits itu sendiri.

Sementara itu, urgensi pemahaman mendalam terhadap hadits
digarisbawahi oleh Imam Al-Khatthabi (319-388 H) dalam Ma'alim Al-Sunan.

Beliau menekankan:

° Ibn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhari, Dar Al-
Ma'rifah, Beirut, 1379 H, Juz 7, hal. 412.

10 Al-Nawawi, Yahya ibn Syaraf. Al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn Al-Hajjaj, Dar Ihya' Al-
Turath Al-'Arabi, Beirut, 1392 H, Juz 12, hal. 89.



sdaiing olins @gd 093 Curdb Joall (S V5t Janll olusl g Cogudl ogd

"Pemahaman hadits adalah dasar untuk mengamalkannya, dan tidak

mungkin mengamalkan hadits tanpa memahami makna dan tujuannya."

Pernyataan ini menegaskan pentingnya pemahaman yang mendalam
terhadap hadits sebelum mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

Aspek kontekstualisasi pemahaman hadits mendapat perhatian khusus dari
ahli hadits kontemporer seperti Syaikh Muhammad Nashiruddin Al-Albani (1914-
1999 M). Dalam karyanya "Silsilah Al-Ahadits Al-Shahihah", beliau sering

menekankan:

4 Sy Bldly © FY Cadl-Yl cs0 § Cudd) ogd o i Y

"Adalah suatu keharusan untuk memahami hadits dalam cahaya hadits-

hadits lain dan konteks historisnya."?

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami hadits secara
komprehensif, dengan mempertimbangkan hadits-hadits lain yang berkaitan dan
latar belakang historisnya.

Peristiwa perselisinan pemahaman para sahabat ini telah menjadi objek
kajian dan refleksi bagi para ulama sepanjang sejarah Islam. Imam Ibn Khuzaimah
(223-311 H) dalam Shahih Ibn Khuzaimah menyimpulkan:

LB ugat Ol & pidl jogeadl ogd & Sl jler Jo 5 Coudi s

f_s!‘;*'@ﬁ%

"Dalam hadits ini terdapat dalil tentang dibolehkannya ijtihad dalam
memahami nash-nash syariat, dan bahwa seorang mujtahid terkadang

benar dan terkadang salah."!?

11 Al-Khatthabi, Abu Sulaiman Hamd ibn Muhammad. Ma'alim Al-Sunan, Al-Matba'ah Al-
'llmiyyah, Halab, 1932, Juz 1, hal. 3.

12 Al-Albani, Muhammad Nashiruddin. Silsilah Al-Ahadits Al-Shahihah, Maktabah Al-
Ma'arif, Riyadh, 1995, Juz 1, hal. 34.

13 Ibn Khuzaimah, Abu Bakr Muhammad ibn Ishaq. Sahih Ibn Khuzaimah, tahqiq
Muhammad Mustafa Al-A'zhami, Al-Maktab Al-Islami, Beirut, 1980, Juz 1, hal. 223.



Interpretasi ini membuka pintu bagi pemahaman yang lebih fleksibel
terhadap perintah-perintah agama, dengan tetap mempertimbangkan kemungkinan
adanya perbedaan pemahaman.

Dalam diskursus kontemporer, peristiwa ini mendapat perhatian khusus
dari para sarjana hadits modern. DR. Mustafa Al-A'zhami (1930-2017) dalam
karyanya "Manhaj Al-Naqd 'inda Al-Muhadditsin” menekankan:

Bl pogeadl ogd 3 Lbrall domge o WSS B3 ada Aulys O
Lgdolasy
"Sesungguhnya studi tentang peristiwa ini mengungkapkan kepada kita
metodologi para sahabat dalam memahami dan mengaplikasikan nash-
nash kenabian."*
Pendekatan ini  menegaskan bahwa pemahaman hadits harus
mempertimbangkan metodologi yang digunakan oleh para sahabat sebagai generasi
pertama yang menerima dan mengamalkan hadits Nabi.

DR. Muhammad 'Ajjaj Al-Khatib, dalam karyanya "Ushul Al-Hadits:

‘Ulumuhu wa Musthalahuhu, lebih jauh menggarisbawahi:

ol By fallg 3gy9 Sy Sblg JI aceds ol duslys Cllasy Cudd-1 g O}
]

"Sesungguhnya pemahaman hadits memerlukan studi komprehensif

terhadap semua riwayat, sebab-sebab munculnya, dan keadaan yang

melingkupinya."!®

Pandangan ini menekankan pentingnya pendekatan holistik dalam
memahami hadits, tidak hanya terpaku pada teks, tetapi juga mempertimbangkan

berbagai aspek yang melingkupinya.

14 Al-A'zhami, Muhammad Mustafa. Manhaj Al-Naqd 'inda Al-Muhadditsin, Maktabah Al-
Kawthar, Riyadh, 1990, hal. 84.

15 Al-Khatib, Muhammad 'Ajjaj. Ushul Al-Hadits: 'Ulumuhu wa Musthalahuhu, Dar Al-Fikr,
Beirut, 1989, hal. 283.



Relevansi peristiwa ini dalam konteks kontemporer tidak bisa diremehkan.
Dalam pengembangan metodologi tafsir hadits, kejadian ini memberikan landasan
untuk mengembangkan pendekatan yang lebih komprehensif dalam memahami dan
mengaplikasikan hadits. Pendekatan ini harus mempertimbangkan tidak hanya
aspek linguistik dan historis, tetapi juga konteks sosial-budaya dan magashid
syariah.16

Dalam hal resolusi konflik pemahaman, peristiwa ini memberikan model
bagaimana mengelola perbedaan pendapat dengan bijaksana. Sikap Nabi yang tidak
mencela kedua kelompok sahabat menjadi contoh bagaimana seharusnya umat
Islam menyikapi perbedaan pemahaman dalam masalah-masalah ijtihadiyah. Hal
ini sangat relevan dalam konteks modern di mana perbedaan pendapat seringkali
menjadi sumber konflik dan perpecahan.’

Lebih jauh lagi, peristiwa ini mendorong ijtihad kontemporer dalam
menghadapi isu-isu modern. Keberanian para sahabat untuk melakukan interpretasi
terhadap perintah Nabi sesuai dengan pemahaman mereka menjadi inspirasi bagi
para ulama dan cendekiawan Muslim kontemporer untuk melakukan ijtihad dalam
menghadapi tantangan zaman, tentu dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip
dasar syariat.!®

Aspek etika perbedaan pendapat yang tercermin dalam peristiwa ini juga
sangat relevan dalam konteks kekinian. Di tengah maraknya intoleransi dan konflik
atas nama agama, sikap para sahabat dan Nabi dalam menyikapi perbedaan
pemahaman ini menjadi teladan yang sangat berharga. Hal ini mengajarkan bahwa
perbedaan pendapat dalam masalah ijtihadiyah seharusnya tidak menjadi sumber

perpecahan, melainkan rahmat dan pengayaan khazanah pemikiran Islam.®

16 Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence, The Islamic Texts
Society, Cambridge, 2003, hal. 367-370.

17 Al-Alwani, Taha Jabir. Adab Al-Ikhtilaf fi Al-Islam, The International Institute of Islamic
Thought, Herndon, 1992, hal. 93-98.

18 Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, The
International Institute of Islamic Thought, London, 2008, hal. 245-250.

19 Al-Qarafi, Shihab Al-Din. Al-Thkam fi Tamyiz Al-Fatawa 'an Al-Ahkam wa Tasarrufat Al-
Qadi wa Al-Imam, tahqiq Abdul Fattah Abu Ghuddah, Maktab Al-Matbu'at Al-Islamiyyah, Halab,
1967, hal. 218-220.



Dalam konteks studi hadits kontemporer, peristiwa ini membuka ruang
untuk pengembangan metodologi kritik matan yang lebih sophisticated. Pendekatan
ini tidak hanya fokus pada aspek sanad, tetapi juga memberikan perhatian yang
mendalam pada aspek matan, termasuk analisis linguistik, kontekstual, dan
magashid. Hal ini sejalan dengan seruan banyak sarjana Muslim kontemporer untuk
melakukan "rekontruksi” ilmu hadits yang lebih responsif terhadap tantangan
zaman.?®

Akhirnya, peristiwa perselisihan pemahaman para sahabat dalam
merespon perintah Nabi untuk shalat Ashar di Bani Quraizhah bukan hanya menjadi
catatan sejarah, tetapi juga menjadi cermin yang memantulkan kompleksitas dan
kekayaan tradisi intelektual Islam. Peristiwa ini menjadi titik tolak bagi
pengembangan metodologi pemahaman hadits yang lebih komprehensif, fleksibel,
dan kontekstual, tanpa mengurangi otoritas dan kesucian sumber-sumber ajaran
Islam.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam implikasi
peristiwa tersebut terhadap metodologi Fahmu Al-Hadits, dengan harapan dapat
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan studi hadits kontemporer.
Melalui analisis kritis terhadap berbagai pandangan ulama klasik dan kontemporer,
serta eksplorasi terhadap relevansi dan aplikasi pemahaman ini dalam konteks
modern, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya wawasan dalam menghadapi
kompleksitas interpretasi nash syar'i di era global.

Mengingat Peristiwa perselisihan pemahaman para sahabat tentang shalat
Ashar di Bani Quraizhah merupakan salah satu momen paling intriguing dalam
sejarah Islam awal. Kejadian ini tidak hanya menarik perhatian para ulama
sepanjang sejarah, tetapi juga menjadi titik fokus diskusi yang mendalam tentang
metodologi pemahaman hadits. Kekuatan dan otentisitas riwayat tentang peristiwa
ini telah diakui oleh para muhadditsun terkemuka, menjadikannya landasan yang

kokoh untuk analisis lebih lanjut.?!

20 Brown, Jonathan A.C. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World,
Oneworld Publications, Oxford, 2009, hal. 241-246.

2 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Sharh Sahih al-Bukhari, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1379
H, juz 7, hal. 4009.



Yang menarik, terdapat beberapa variasi riwayat yang memperkaya
pemahaman kaum muslimin tentang kejadian ini. Salah satu versi menyajikan detail
tambahan tentang reaksi Nabi terhadap perbedaan pemahaman para sahabat,
memberikan nuansa baru pada narasi utama.?? Keberagaman riwayat ini bukan
hanya menambah wawasan tentang peristiwa tersebut, tetapi juga membuka jendela
untuk memahami dinamika periwayatan dan interpretasi hadits pada masa-masa
awal Islam.

Peristiwa ini telah menjadi subjek diskusi yang kaya di kalangan fugaha
dari berbagai mazhab. Imam Syafi'i dalam "Al-Umm" menggunakan kejadian ini
sebagai dalil fleksibilitas dalam memahami perintah Nabi.?®> Sementara itu,
pandangan Imam Abu Hanifah, sebagaimana dikutip oleh Al-Sarakhsi dalam "Al-
Mabsut"”, menekankan pentingnya memahami maksud (magshad) di balik sebuah
perintah.?* Perbedaan pendekatan ini mencerminkan kekayaan tradisi figh Islam
dalam menginterpretasikan nash-nash syariat.

Dari perspektif ushul figh, peristiwa ini bersinggungan erat dengan kaidah

"ol 3" (perintah menunjukkan kewajiban). Namun, sebagaimana dijelaskan

oleh Imam Al-Syatibi dalam "Al-Muwafaqgat”, konteks dan garinah (indikasi) harus
dipertimbangkan dalam memahami sebuah perintah.?> Kompleksitas penerapan
kaidah ushul dalam situasi nyata ini membuka diskusi mendalam tentang
metodologi istinbath hukum.

Lebih jauh lagi, peristiwa ini memiliki resonansi kuat dengan konsep
maqgashid syariah. Imam Ibn Ashur dalam "Magashid al-Shariah al-Islamiyyah”
menegaskan bahwa pemahaman terhadap magashid adalah kunci dalam
menginterpretasikan nash-nash syariat.?® Peristiwa Bani Quraizhah menjadi contoh
nyata bagaimana sahabat berusaha memahami maksud di balik perintah Nabi,

menunjukkan fleksibilitas syariat dalam mencapai tujuan-tujuannya.

22 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Dar Thya' al-Turath al-'Arabi, Beirut, t.t., Kitab al-
Jihad wa al-Siyar, hadits no. 1770.

23 Al-Shafi'i, Muhammad ibn Idris, Al-Umm, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1990, juz 1, hal. 207.

24 Al-Sarakhsi, Shams al-Din, Al-Mabsut, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1993, juz 1, hal. 37.

%5 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, Al-Muwafagat, Dar Ibn 'Affan, 1997, juz 3, hal. 108.

26 Tbn Ashur, Muhammad al-Tahir, Maqashid al-Shariah al-Islamiyyah, Dar al-Salam, Cairo,
2005, hal. 183.



10

Aspek linguistik dari hadits ini juga menarik untuk dikaji. Penggunaan

kata "%ka ¥ yang berbentuk larangan tegas (nahi) membuka ruang diskusi tentang

nuansa makna perintah dalam bahasa Arab. DR. Muhammad Abu Zahrah dalam
"Ushul al-Figh" menjelaskan bagaimana konteks penggunaan kata ini dapat
mempengaruhi maknanya, apakah sebagai larangan mutlak atau sekadar
penekanan.?’

Komparasi dengan peristiwa serupa, seperti kejadian shalat di Bani
Sulaim, sebagaimana dibahas oleh Imam Al-Nawawi dalam "Syarh Shahih
Muslim",?® memberikan perspektif yang lebih luas tentang metodologi sahabat
dalam memahami perintah Nabi. Konsistensi pendekatan sahabat dalam situasi
yang berbeda-beda ini memperkaya pemahaman kita tentang dinamika interpretasi
hadits pada masa awal Islam.

Relevansi peristiwa ini dengan ijtihad kontemporer tidak bisa diabaikan.
DR. Yusuf al-Qaradawi dalam "Al-ljtihad fi al-Syari'ah al-Islamiyyah"
menggunakan kasus ini sebagai contoh bagaimana ijtihad modern harus
mempertimbangkan konteks dan tujuan syariat.?® Hal ini menunjukkan bagaimana
peristiwa historis dapat menjadi cermin untuk metodologi ijtihad di era modern.

Peristiwa ini juga menjadi peringatan tentang bahaya pemahaman tekstual
yang kaku terhadap nash-nash syariat. Imam Al-Ghazali dalam "Al-Mustasfa" telah
memperingatkan hal ini jauh sebelumnya,® dan kasus Bani Quraizhah menjadi
bukti historis pentingnya memahami konteks dan maksud di balik sebuah perintah.

Tidak bisa dipungkiri bahwa peristiwa ini juga telah menarik perhatian
sarjana Barat. Ignaz Goldziher, misalnya, telah membahasnya dalam konteks studi

hadits.3! Meskipun pendekatan mereka sering kali berbeda, keterlibatan dengan

27 Abu Zahrah, Muhammad, Ushul al-Figh, Dar al-Fikr al-'Arabi, Cairo, t.t., hal. 171.

28 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf, Al-Minhaj Sharh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, Dar Ihya' al-
Turath al-'Arabi, Beirut, 1392 H, juz 12, hal. 89.

2 Al-Qaradawi, Yusuf, Al-Ijtihad fi al-Syari'ah al-Islamiyyah, Dar al-Qalam, Kuwait, 1996,
hal. 41.

30 Al-Ghazali, Abu Hamid, Al-Mustasfa, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, 1993, hal. 342.

31 Goldziher, Ignaz, Muslim Studies, translated by C.R. Barber and S.M. Stern, George Allen
& Unwin Ltd, London, 1971, vol. 2, hal. 89.



11

studi orientalis ini dapat memperkaya diskusi akademis tentang metodologi
pemahaman hadits, membuka ruang dialog antara tradisi keilmuan Islam dan Barat.

Keseluruhan analisis ini menunjukkan betapa kompleks dan kayanya
diskursus seputar pemahaman hadits Bani Quraizhah. Dari aspek sanad hingga
implikasi kontemporer, dari analisis linguistik hingga pertimbangan magashid
syariah, peristiwa ini terus menjadi sumber refleksi dan pembelajaran dalam tradisi
keilmuan Islam. Pemahaman yang mendalam terhadap berbagai aspek ini tidak
hanya memperkaya khazanah ilmu hadits dan figh, tetapi juga memberikan
landasan yang kuat untuk pengembangan metodologi pemahaman hadits yang lebih
komprehensif dan kontekstual di era modern.

Berikut merupakan Hadits-hadits yang penulis jadikan sebagai landasan
pokok bahasan dalam tesis ini. Hadits-hadits ini berkaitan erat dengan perselisihan
para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani
Quraizhah, di antaranya:

Hadits Pertama:

A a5 ohog ale D) o i Jgdy ealih 636 1 JB (s oy T 2

—n\

hih 5 3 9y e Sl st 1

“Dari Anas bin Malik, ia berkata: Penyeru Rasulullah mengumumkan pada
hari Khandag: 'Janganlah seseorang shalat Ashar kecuali di Bani
Quraizhah.”

Hadits Kedua:

oY G o gl 8 Jo 10 A W06 ek o v w8
J65 gl & pbiany b p&ﬂ;ﬁa oo ¥ O s

‘_gﬁﬁ..Ub;M (..L.o /“\&\am\ 05 S \‘;«m (..@.@u



12

“Dari Abdullah bin Umar, ia berkata: Ketika Nabi kembali dari perang
Ahzab, beliau memerintahkan para sahabatnya untuk tidak shalat Ashar
kecuali di Bani Quraizhah. Sebagian dari mereka shalat di jalan, sementara
yang lain berkata: 'Kami tidak akan shalat kecuali di tempat yang
diperintahkan Rasulullah.” Kemudian hal itu diceritakan kepada Nabi, dan
beliau tidak mencela seorangpun dari mereka.”

Hadits Ketiga:

or

i1l 106 dlog ale @ Lo o B g B oy 5 o Bl 32

. 2

o2
aaid
Sl
g

“Dari Usamah bin Zaid: Bahwasanya Nabi bersabda: '‘Bergegaslah menuju
Bani Quraizhah.”

Hadits Keempat:

;,s:@;\:a-\@g;;ujgglzm Lo 0 Jely J B LB s 0E

g Js v«bjs&,s@.@ (JBE B B (il g 7R a0

“Dari Jabir bin Abdullah, ia berkata: Rasulullah bersabda pada hari
Khandag: 'Siapa yang akan membawakan berita tentang Bani Quraizhah
kepadaku?' Zubair menjawab: 'Aku." Kemudian beliau bertanya lagi:
'Siapa yang akan membawakan berita tentang Bani Quraizhah kepadaku?"
Zubair menjawab: 'Aku.”

Hadits Kelima:

% /

e @) o dn Jsig J6 (oY a3 08

"G (,,awj v"}‘ & S c/,.u A1 35 GL.iagM Sl u,:- u,,bu :(.iiaj



13

“Dari Ali, ia berkata: Pada hari Ahzab, Rasulullah bersabda: 'Mereka telah
menyibukkan kita dari shalat wustha (Ashar). Semoga Allah memenuhi
rumah dan kubur mereka dengan api.”

Hadits-hadits tersebut pertama kali penulis temukan dalam Kitab-kitab

Mashadir Tsanawiyah dengan tanpa sanad dan masih membutuhkan penelitian

kembali, di antaranya:

1.

Al-Wajiz fi Figih al-Sunnah wa al-Kitab al-Aziz, karya Abdul Azhim bin
Badawi bin Muhammad (him. 67).

. Al-Muharrar fi Asbab Nuzul al-Qur’an Min Khalal al-Kutub al-Tis ah

Dirasah al-Asbab Riwayah wa Dirayah, karya Khalid bin Sulaiman Al-
Maziniy (1/288).

. Mausu’ah al-Figh al-Islami, karya Muhammad bin Ibrahim bin Abdillah

Al-Tuwaijiriy (2/450).
Silsilah al-Fawaid al-Haditsiyah wa al-Fighiyah, karya Abu Uwais Asraf
bin Nashr bin bin Shabir Al-Kurdiy (6/60).

. Fath al-Bari Bisyarh Shahih al-Bukhari, karya Ahmad bin Ali bin Hajar

Al-Asgalaniy (13/240).

. Nail al-Authar Syarah Muntaga al-Akhbar, karya Muhammad bin Ali Al-

Syaukani (3/384).

. Al-Sirah al-Nabawiyah al-Shahihah, karya Akram Dhiya’ Al-Umari

(1/314).

. Al-Bidayah wa al-Nihayah, karya Abu Al-Fida’ Isma’il bin Umar bin

Katsir (4/134).

. Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam, karya Thaha Jabir Fayyadh Al-Alwani (hIm.

34).

Hadits-hadits tersebut penulis jadikan sebagai pokok bahasan dalam

pembahasan tesis ini, disebabkan oleh banyak faktor, dan berkaitan dengan aspek-

aspek kunci dari perselisihan para sahabat di Bani Quraizhah, meliputi:

1.

Karena peristiwa di Bani Quraizhah merupakan momen penting dalam
sejarah Islam awal yang menunjukkan dinamika pemahaman sahabat

terhadap perintah Nabi. Kejadian ini terjadi dalam konteks yang Kkritis,



14

yaitu pasca Perang Ahzab, yang menambah urgensi dan
kompleksitasnya.3?

2. Adanya perbedaan pemahaman di antara para sahabat dalam menafsirkan
perintah Nabi menunjukkan kompleksitas dalam memahami hadits,
bahkan di kalangan generasi terbaik umat Islam. Ini membuka diskusi
tentang metodologi interpretasi hadits.*3

3. Sikap Nabi yang tidak mencela salah satu dari dua kelompok sahabat
menjadi pelajaran penting dalam memahami fleksibilitas interpretasi dan
penerapan hadits. Ini berimplikasi pada pengembangan metodologi Fahmu
Al-Hadits.3*

4. Peristiwa ini menimbulkan pertanyaan tentang bagaimana menyikapi
situasi ketika pemahaman literal terhadap sebuah perintah berpotensi
bertentangan dengan magashid (tujuan) syariah atau konteks situasional.3

5. Kasus ini memiliki implikasi penting dalam pengembangan kaidah-kaidah
ushul figh, terutama berkaitan dengan interpretasi perintah (amr) dan
pemahaman kontekstual terhadap nash.

6. Peristiwa ini menjadi model bagaimana ijtihad dilakukan dalam situasi
yang kompleks, yang sangat relevan dengan tantangan ijtihad di era
modern dalam memahami dan menerapkan hadits.*’

7. Kasus ini mendorong pengembangan metodologi kritik matan yang lebih

sophisticated, yang tidak hanya fokus pada aspek tekstual, tetapi juga

32 Ibn Hisham, Abdul Malik. Al-Sirah Al-Nabawiyyah. Edited by Mustafa Al-Saqqa et al.
Egypt: Mustafa Al-Babi Al-Halabi, 1955, vol. 2, pp. 233-234.

33 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Sharh Sahih Muslim. Beirut: Dar Thya' Al-Turath Al-Arabi,
1392 H, vol. 12, p. 89.

34 Tbn Hajar Al-Asqalani, Ahmad ibn Ali. Fath Al-Bari Sharh Sahih Al-Bukhari. Beirut: Dar
Al-Ma'rifah, 1379 H, vol. 7, p. 409.

35 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa. Al-Muwafaqat. Cairo: Dar Ibn Affan, 1997, vol. 3, pp. 137-
138.

36 Al-Amidi, Sayf al-Din. Al-Ihkam fi Usul al-Ahkam. Beirut: Al-Maktab al-Islami, 1402 H,
vol. 2, p. 195.

87 Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Ijtihad fi Al-Shari'ah Al-Islamiyah. Kuwait: Dar Al-Qalam, 1996,
pp- 41-43.



15

mempertimbangkan aspek kontekstual dan magashid syariah dalam

memahami hadits.3®

Dari beberapa faktor pendorong dan paparan tersebut maka pembahasan
dalam hal ini sangat penting dan harus dilakukan verifikasi ulang atau penelitian
kembali terhadap riwayat-riwayat Hadits tersebut, guna diketahui sumber dan
keabsahannya, demikian juga harus dilakukan perbandingan lafazh-lafazhnya,
sehingga dapat disimpulkan lafazh yang benar dari seluruh riwayatnya, juga agar
didapatkan pendapat yang rajih dari yang marjuh-nya, karena perkara ini
berpengaruh kepada perkara yang menyebabkan seseorang jatuh kepada
perselisihan dalam memahami dan menerapkan nash-nash syari’at.

Sehingga jika telah diketahui keabsahan riwayat-riwayat tersebut baik dari
sisi sanad maupun matannya, maka dapat ditarik Istinbath al-Ahkam dengan
mengacu pada interpretasi serta penjelasan para Syurah al-Hadits yang diharapkan
dapat memberikan penjelasan dengan pemahaman yang benar, sehingga kaum
muslimin dapat menentukan pijakan yang benar dari perselisihan yang terjadi di
kalangan para sahabat.

Dari uraian di atas maka penulis memfokuskan dan membatasi penelitian
ini dengan menganalisa serta melakukan verifikasi terhadap keabsahan riwayat-
riwayat tersebut dengan menjelaskan bagaimana keabsahannya, untuk selanjutnya
menjelaskan fawa’id dari kandungannya, problematika pemahamannya, dan
penerapannya.

Dengan demikian, penelitian yang penulis beri judul **Analisis Kritis
Tentang Hadits Perselisihan Para Sahabat Dalam Memahami Perintah
Rasulullah Untuk Shalat Ashar Di Bani Quraizhah Dan Implikasinya
Terhadap Metodologi Fahmu Al-Hadits™, ini tidak hanya relevan dalam konteks
studi hadits klasik, tetapi juga memiliki signifikansi yang mendalam dalam
pengembangan metodologi pemahaman hadits kontemporer. Penelitian ini

berpotensi untuk memberikan kontribusi yang berharga dalam menjembatani

3% Brown, Jonathan A.C. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World.
Oxford: Oneworld Publications, 2009, pp. 241-246.



16

kesenjangan antara pemahaman hadits klasik dan kebutuhan interpretasi yang lebih

kontekstual di era modern.

B. Rumusan Masalah
Adapun permasalahan yang dijadikan sebagai bahan penelitian di
antaranya:
1. Bagaimana analisis kritis terhadap hadits perselisihan sahabat di Bani
Quraizhah dari aspek keabsahan, kandungan, dan konteks historisnya?
2. Apa faktor penyebab perbedaan pemahaman sahabat terhadap perintah
Rasulullah tersebut dan bagaimana sikap Rasulullah menanggapinya?
3. Apa problematika utama dalam interpretasi hadits ini dari perspektif tekstual
dan kontekstual?
4. Bagaimana implikasi peristiwa ini terhadap pengembangan metodologi
Fahmu Al-Hadits?
5. Bagaimana relevansi peristiwa ini dalam konteks pengembangan ijtihad

kontemporer?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan permasalahan di atas, maka tujuan dari penelitian ini adalah:

1. Menganalisis secara kritis hadits tentang perselisinan sahabat di Bani
Quraizhah dari aspek keabsahan, kandungan, dan konteks historisnya untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang peristiwa tersebut.

2. Mengidentifikasi dan menganalisis faktor-faktor penyebab perbedaan
pemahaman di kalangan sahabat terhadap perintah Rasulullah, serta
mengevaluasi sikap dan respon Rasulullah terhadap perbedaan tersebut.

3. Mengkaji problematika utama dalam interpretasi hadits ini dari perspektif
tekstual dan kontekstual, serta menganalisis implikasinya terhadap
metodologi pemahaman hadits.

4. Mengevaluasi dan menganalisis implikasi peristiwa ini terhadap
pengembangan metodologi Fahmu Al-Hadits, dengan fokus pada aspek

fleksibilitas dan kontekstualisasi dalam memahami hadits.



17

5. Mengeksplorasi dan menganalisis relevansi peristiwa ini dalam konteks
pengembangan ijtihad kontemporer, serta merumuskan rekomendasi untuk

aplikasi praktisnya dalam studi hadits modern.

Manfaat Penelitian
1. Secara Teoritis

a) Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan metodologi pemahaman
hadits yang lebih  komprehensif dan  kontekstual, dengan
mempertimbangkan aspek historis, linguistik, dan magashid syariah,
sehingga memperkaya khazanah ilmu hadits.

b) Studi ini memberikan wawasan baru tentang proses interpretasi hadits di
kalangan sahabat, memperdalam pemahaman Kkita tentang evolusi
pemikiran Islam awal dan dasar-dasar metodologi tafsir hadits.

c) Penelitian ini menyumbang pada pengembangan teori resolusi konflik
dalam interpretasi teks keagamaan, khususnya dalam konteks perbedaan
pemahaman hadits, yang dapat diaplikasikan dalam studi Islam yang lebih

luas.

2. Secara Praktis

a) Hasil penelitian ini dapat dijadikan pedoman praktis bagi para ulama,
akademisi, dan praktisi hukum Islam dalam melakukan kontekstualisasi
hadits, terutama dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang memerlukan
interpretasi yang fleksibel namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip
dasar Islam.

b) Temuan dari penelitian ini dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum
pendidikan Islam, khususnya dalam mata kuliah Ilmu Hadits dan Ushul
Figh, untuk meningkatkan pemahaman mahasiswa tentang kompleksitas
interpretasi hadits dan pentingnya kontekstualisasi dalam memahami teks
keagamaan.

c) Analisis tentang sikap Nabi dalam menghadapi perbedaan pemahaman

sahabat dapat menjadi model praktis dalam mengelola perbedaan pendapat



18

dalam isu-isu keagamaan kontemporer, mendorong sikap toleran dan

inklusif dalam diskursus Islam modern.

E. Signifikansi Penelitian
Mengenai signifikansi penelitian, ada beberapa hal yang penulis harapkan
dari penyusunan tesis ini yaitu:

1. Penelitian ini berfokus pada analisis keabsahan Hadits dan fahmu al-
Hadits, terkait analisis kritis tentang Hadits perselisihan para sahabat
dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah
dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits, maka penulis
menggunakan kaidah takhrij, Tashhih sanad dan rawi untuk mengetahui
adanya variasi penilaian rawi dalam sanad serta kaidah Tathbig untuk
menentukan Hadits Ma’'mul bih dan Ghair Ma’mul bih. Juga
menggunakan metodologi fahmu al-Hadits. Hal ini sangatlah penting
sebagai pedoman atau dasar dari pemahaman serta pengamalan suatu
Hadits. Dengan penerapan kaidah itu, akan didapatkanlah suatu Hadits
yang memiliki sanad dan matan yang lebih utama untuk dijadikan dasar
pijakan sebuah amalan.

2. Penelitian ini memberikan perspektif baru dalam metodologi pemahaman
hadits dengan menganalisis secara Kritis peristiwa historis yang kompleks.
Hal ini berpotensi memperkaya dan memperbaharui pendekatan dalam
studi hadits kontemporer.

3. Studi ini menyoroti kompleksitas pemahaman hadits di kalangan generasi
pertama Muslim, memberikan wawasan berharga tentang proses
interpretasi dan ijtihad pada masa awal Islam yang dapat menjadi referensi
penting dalam studi sejarah pemikiran Islam.

4. Analisis terhadap sikap Nabi dalam menghadapi perbedaan pemahaman
sahabat menyediakan model yang dapat diaplikasikan dalam mengelola
perbedaan pendapat dalam isu-isu keagamaan kontemporer, mendorong

dialog dan toleransi intra-umat.



19

5. Penelitian ini menghubungkan kajian hadits klasik dengan kebutuhan
interpretasi kontemporer, membantu menjembatani kesenjangan antara
warisan intelektual Islam dengan tantangan modernitas.

6. Dengan menganalisis bagaimana sahabat dan Nabi menyikapi situasi yang
kompleks, penelitian ini memberikan landasan historis untuk diskusi
tentang fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman
dan konteks.

7. Studi ini  berpotensi meningkatkan pemahaman publik tentang
kompleksitas dan nuansa dalam interpretasi hadits, mendorong pendekatan
yang lebih kritis dan kontekstual dalam memahami sumber-sumber ajaran

Islam di kalangan masyarakat luas.

F.  Kerangka Pemikiran
Dalam penelitian tesis ini penulis menggunakan beberapa kerangka teoritis
sebagai pokok pikirannya, di antaranya:
1. Teori llmu Hadits

1.1. Konsep Keshahihan Hadits Imam al-Syafi'i dalam "Al-Risalah™
menetapkan dasar-dasar keshahihan hadits, yang kemudian disempurnakan oleh
Imam al-Bukhari dan Muslim. Menurut Ibn al-Shalah dalam "Ulum al-Hadith",
hadits shahih harus memenuhi lima kriteria: ketersambungan sanad, keadilan
perawi, kedhabitan perawi, terhindar dari syudzudz, dan terhindar dari 'illah.®

1.2. Metodologi Pemahaman Hadits (Fahmu Al-Hadits) Imam al-Khatthabi

dalam "Ma'alim al-Sunan™ menekankan pentingnya memahami konteks hadits.

Beliau menyatakan: "otais; clas ogd 095 Caddb fodll oS8 Yy Joddl bl ga Culdl 08"

(Pemahaman hadits adalah dasar pengamalannya, dan tidak mungkin mengamalkan

hadits tanpa memahami makna dan tujuannya).*°

39 Tbn al-Shalah, Abu 'Amr 'Uthman. Ulum al-Hadith. Dar al-Fikr, Damaskus, 1986, hal. 11-
12.

40 Al-Khatthabi, Abu Sulaiman Hamd. Ma'alim al-Sunan. Al-Matba'ah al-'Timiyyah, Aleppo,
1932, juz 1, hal. 3.



20

1.3. Klasifikasi Hadits Imam Ibn Hajar al-Asqgalani dalam "Nuzhat al-
Nazhar" membagi hadits berdasarkan jumlah perawinya menjadi mutawatir dan
ahad. Beliau juga mengklasifikasikan hadits berdasarkan sumbernya menjadi

gauliyah, fi'liyah, dan tagririyah.**

2. Teori Ushul Figh

2.1. Konsep ljtihad dalam Islam Imam al-Ghazali dalam "Al-Mustasfa"

mendefinisikan ijtihad sebagai: "iasl sS-U Wl Gl anwy agxt JU" (Pengerahan

kemampuan seorang mujtahid dalam mencari pengetahuan tentang hukum-hukum
syariat).*? Imam al-Syatibi dalam "Al-Muwafagat® menekankan pentingnya
memahami magashid syariah dalam berijtihad.

2.2. Qawa'id Ushuliyyah (Kaidah-kaidah Ushul Figh) Imam al-Qarafi dalam

"Al-Furug" membahas kaidah "<s=s 4" (perintah menunjukkan kewajiban) dan

penerapannya dalam memahami nash syar'i.** Imam al-Suyuti dalam "Al-Ashbah
wa al-Nazha'ir" menguraikan berbagai kaidah ushuliyah dan aplikasinya dalam
istinbath hukum.#®

2.3. Magashid Syariah Imam al-Syatibi dalam "Al-Muwafagat"
mengklasifikasikan maqgashid syariah menjadi dharuriyyat, hajiyyat, dan
tahsiniyyat. Beliau menegaskan bahwa pemahaman magashid adalah kunci dalam
memahami syariat.*® Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam "Dirasah fi Figh Magashid al-

Syari‘ah" mengaplikasikan teori magashid dalam konteks modern.#

3. Teori Resolusi Konflik dalam Islam

4l Tbn Hajar al-Asqalani, Ahmad ibn 'Ali. Nuzhat al-Nazhar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar.
Matba'ah Safir, Riyadh, 1422 H, hal. 51-53.

42 Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min 'Tlm al-Usul. Dar al-Kutub al-Timiyyah, Beirut,
1993, hal. 342.

43 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa. Al-Muwafagat. Dar Ibn 'Affan, Khobar, 1997, juz 4, hal. 51.

4 Al-Qarafi, Shihab al-Din. Al-Furuq. 'Alam al-Kutub, Beirut, t.t., juz 1, hal. 69.

4 Al-Suyuti, Jalal al-Din. Al-Ashbah wa al-Nazha'ir. Dar al-Kutub al-'Timiyyah, Beirut, 1990,
hal. 137.

46 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 2, hal. 17-25.

47 Al-Qaradawi, Yusuf. Dirasah fi Figh Maqashid al-Syari'ah. Dar al-Shorouk, Kairo, 2008,
hal. 23-30.



21

3.1. Konsep Ikhtilaf (Perbedaan Pendapat) dalam Tradisi Islam Imam al-
Syafi'i dalam "Al-Umm" membahas adab al-ikhtilaf dan menekankan bahwa
perbedaan pendapat dalam masalah furu' adalah rahmat.*® Dr. Taha Jabir al-Alwani
dalam "Adab al-lkhtilaf fi al-Islam” menganalisis konsep ikhtilaf dari perspektif
klasik dan kontemporer.*°

3.2. Metodologi Tarjih (Pengunggulan Dalil) Imam al-Amidi dalam "Al-
Ihkam fi Usul al-Ahkam" membahas secara rinci metode-metode tarjih dalam ushul
figh.5° Dr. Muhammad al-Zuhayli dalam "Usul al-Figh al-1slami" mengaplikasikan

metodologi tarjih dalam konteks modern.>!

4. Teori Perubahan Sosial dalam Islam

4.1. Konsep 'Urf (Adat Istiadat) dalam Hukum Islam Imam al-Syatibi dalam
"Al-Muwafagat" membahas peran 'urf dalam pembentukan hukum Islam.5? Dr.
Wahbah al-Zuhayli dalam "Usul al-Figh al-Islami™ menganalisis aplikasi 'urf dalam
figh kontemporer.53

4.2. Teori Gradualisme dalam Penerapan Hukum Islam Imam al-Syatibi
dalam "Al-Muwafagat” membahas konsep tadarruj (bertahap) dalam pensyariatan
hukum.>* Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam "Figh al-Awlawiyyat" mengaplikasikan

konsep gradualisme dalam konteks modern.%®

5. Kaidah Fahmu al-Hadits
Di dalam memahami matan Hadits, perlu diperhatikan gawa’id dan

dhawabith yang telah ditempuh oleh para ulama, guna mendapatkan pemahaman

48 Al-Syafi'i, Muhammad ibn Idris. Al-Umm. Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1990, juz 1, hal. 13.

49 Al-Alwani, Taha Jabir. Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam. International Institute of Islamic
Thought, Herndon, 1992, hal. 93-98.

50 Al-Amidi, Sayf al-Din. Al-Thkam fi Usul al-Ahkam. Al-Maktab al-Islami, Beirut, 1402 H,
juz 4, hal. 239-250.

51 Al-Zuhayli, Muhammad. Usul al-Figh al-Islami. Dar al-Khayr, Damaskus, 2006, juz 2, hal.
1081-1095.

52 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 2, hal. 283.

%3 Al-Zuhayli, Wahbah. Usul al-Figh al-Islami. Dar al-Fikr, Damaskus, 1986, juz 2, hal. 828-
837.

%% Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, juz 3, hal. 53.

%5 Al-Qaradawi, Yusuf. Fi Figh al-Awlawiyyat. Maktabah Wahbah, Kairo, 1999, hal. 30-35.



22

yang tepat dan benar terhadap sebuah Hadits. Berikut beberapa kaidah tersebut:
a) Mendahulukan pemahaman Hadits yang didukung oleh al-Qur’an.
b) Mengumpulkan Hadits-hadits yang se-lafazh dan semakna kemudian
diambil satu kesimpulan.
c) Mencari titik temu antara Hadits-hadits yang dianggap kontradiksi.
d) Menelusuri Hadits dari segi tarikh nasikh dan mansukh.
e) Mengetahui asbab al-wurud al-Hadits.
f) Mengetahui gharib al-Hadits.
g) Memahami Hadits dengan pemahaman para sahabat.
h) Merujuk kepada kitab-kitab syarh Hadits yang mu 'tabar.>®

6. Kaidah Syarah Mawdhu’i
Adapun mengenai Syarah Hadits, maka penulis menggunakan metode

Syarah Maudhu’i, yang dinisbatkan pada kata: [s2s'] al-Maudhu’, berarti topik

atau materi suatu pembicaraan atau pembahasan. Secara semanitik syarah maudhu’i
yaitu menjelaskan Hadits sesuai dengan tema atau judul yang telah ditetapkan.
Suatu Hadits dihimpun, kemudian dikaji secara mendalam atau tuntas dari berbagai
aspek yang terkait dengannya. Semuanya dijelaskan secara rinci dan tuntas
didukung oleh dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah, baik berdasarkan al-Qur’an, Hadits, maupun pemikiran rasional.
Adapun penerapan dalam melakukan metode ini terdapat langkah-langkah
yang dapat ditempuh, seperti:
1) Menentukan masalah yang akan dibahas
2) Membahas keterkaitan Hadits-hadits dalam satu tema yang dimaksud
3) Meneliti semua kata-kata dan kalimat yang dipakai dalam Hadits tersebut,
kemudian mengkaji dari segi budaya, bahasa, dan sejenisnya.
4) Menjelaskan atau memisahkan Hadits berdasarkan kualitasnya
5) Mengumpulkan pokok-pokok pikiran setiap Hadits

%6Anis bin Ahmad bin Thahir, (Dosen Pasca Sarjana Fakultas Hadits Universitas Madinah,
Kerajaan Saudi Arabia), Dhawabith Muhimmah Lihusni Fahmi al-Sunnah, (Jeddah : Husnu Salim.
1420 H), cet. ke-1.



G.

23

6) Menyusun sistematika dalam kerangka sistematis, lengkap dengan outline
yang mencakup semua segi tema.

Adapun di antara kelebihan metode ini adalah:

1) Diprediksi mampu menjawab tantangan zaman. Perubahan zaman
merupakan sunnatullah yang tidak dapat dihindari. Seiring dengan
berubahnya zaman semakin kompleks pula permasalahan yang dihadapi
masyarakat. Dengan model pensyarahan ini, pemahaman tentang
permasalahan dapat dipahami secara komprehensif karena seluruh Hadits
yang berhubungan dengan permasalahan disajikan, sehingga tidak
didapatkan kontradiktif dengan Hadits lain yang berhubungan dengan
permasalahan tersebut.

2) Praktis dan sistematis, karena mudah untuk memahami suatu
permasalahan dan tersusun sesuai dengan tema-tema permasalahan
tertentu.

3) Memunculkan sikap dinamis dan fleksibel dalam mensyarahi Hadits,
karena menyajikan  Hadits-hadits yang berhubungan dengan
permasalahan, maka dalam penyarahannya masih terdapat ruang untuk
berijtihad lagi yang sesuai dengan kebutuhan zaman.

4) Dalam metode ini seluruh Hadits yang berhubungan dengan permasalahan
disajikan, sehingga dapat diperoleh pemahaman yang utuh, tidak parsial
sebagaimana metode tahlili.®’

Apabila hal tersebut telah jelas, maka akan jelas pula bagaimana Hadits

tersebut dapat diaplikasikan dalam kehidupan yang nyata.

Langkah-langkah Penelitian

1. Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini secara umum menggunakan

metode penelitian kualitatif, di mana penelitiannya dilakukan pada kondisi yang

S"Abdul Al-Hay Al-Farmawiy, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i, (tt: Matba’ah al-

Hadharah al-Arabiyyah. 1977 M), hlm. 100-120.



24

alamiah (natural setting)®® dengan berbasis kajian riset kepustakaan (library
research) yang datanya diambil dari kepustakaan, baik sebagian maupun
seluruhnya.®® Dalam mencari data-data yang diperlukan, penulis menggunakan
content analysis, yaitu sebuah teknik untuk mengumpulkan dan menganalisa isi dari
sebuah teks,%° dengan disajikan secara deskriptif dan analitis. Adapun untuk segala
hal yang berkaitan dengan Hadits, penelitian ini menggunakan metode takhrij,
syarah, dan kritik Hadits.

2. Jenis Data

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah jenis data kualitatif yang
berkaitan dengan analisis kritis Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami
perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap
metodologi Fahmu al-Hadits. Data yang dimaksud adalah data analisis kritis
tentang Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah
untuk shalat ashar di Bani Quraizhah, kehujjahannya dari segi kualitas dan
ta’ammul-nya, hukum yang dapat ditetapkan dan hikmah yang dapat diambil dari
Hadits tersebut, juga problematika pemahaman Hadits tersebut di kalangan ulama
serta aplikasi Hadits tersebut dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat. Data
kualitatif yaitu berupa literatur atau dokumen tertulis, baik tulisan-tulisan yang

terkait langsung maupun tidak langsung dengan masalah penelitian tersebut.

3. Sumber Data
Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber data utama dan
sumber data penunjang. Sumber data utama ialah data yang langsung memberikan

informasi kepada pengumpul data.5! Dalam penelitian ini, sumber data primer

8Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D,
(Bandung : Alfabeta, 2010 M), cet. ke-10, him. 14.

SSPrasetya Irawan, Logika dan Prosedur Penelitian, Pengantar Teori dan Panduan Praktis
Penelitian Sosial bagi Mahasiswa dan Peneliti Pemula, (Jakarta : STIA-LAN, 2000 M), cet. ke-1,
hlm. 65.

8Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah, Metode Penelitian Kuantitatif: Teori dan
Aplikasi, (Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada, 2008 M), Ed. 1, hlm. 167.

®1Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D,
(Bandung : Alfabeta, 2010 M), cet. ke-10, hlm. 308.



25

diambil dari kitab-kitab Al-Mashadir al-Ashliyyah, kitab-kitab Syarah dan Fann,
kitab-kitab pembantu seperti Mu ’jam al-Mufahras dan Rijal al-Hadits, serta segala
literatur yang berkaitan dengan Takhrij Hadits dan Syarah Hadits serta Kritik
Hadits. Data-data yang digunakan sebagian diambil dari CD program kitab
Maktabah Syamilah dan CD Kutub al-Tis ‘ah.

Sedangkan sumber data penunjang adalah sumber yang tidak langsung
memberikan informasi kepada pengumpul data.®? Sumber data sekunder ini berupa
kitab-kitab dan buku-buku yang relevan dengan masalah analisis kritis tentang
Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat

ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits.

4. Teknik Pengumpulan Data
Dalam mengumpulkan sejumlah data yang diperlukan, penulis
menggunakan metode dokumentasi (pencatatan). Metode ini digunakan untuk
mengumpulkan, mengelompokkan dan menginterpretasikan data yang berupa teori
atau konsep-konsep dan proposisi-proposisi hasil penelitian yang telah di lakukan,
sebagai data yang dijadikan landasan teoritis dalam pelaksanaan penelitian untuk

kemudian dianalisis berdasarkan pendekatan yang digunakan.

5. Analisis Data
Setelah data-data terkumpul, kegiatan syarah al-Hadits dan Fahmu al-
Hadits juga takhrij al-Hadits dan dirasah al-Asanid terkait dengan analisis Kritis
tentang Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah
untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap metodologi Fahmu
al-Hadits, akan dilanjutkan kepada proses analisis data. Menganalisis sesuatu
adalah proses mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari

hasil penelitian dan temuannya untuk dapat diinformasikan kepada orang lain.%?

62bid., him. 309.
837hid., hlm. 334.



26

Adapun dalam proses analisis menggunakan langkah-langkah sebagai

berikut:%4

a.

Mendeskripsikan teks Hadits dan tabi’, syahid-nya yang disyarah melalui
kegiatan tautsiqg dari metode takhrij, yaitu menelusuri, menukil dan
mengutip Hadits tersebut dari al-Mashadir al-Ashliyyah baik dengan
menggunakan Kitab takhrij maudhu’i, Kitab kamus maupun melalui

program CD Hadits.

. Setelah teks Hadits beserta syahid-nya dideskripsikan, selanjutnya dibuat

rincian tentang rawi, sanad dan matannya, kemudian membuat diagram
sanad dan membandingkan matannya.

Langkah selanjutnya adalah menganalisa Hadits dari segi jenisnya
berdasarkan kriteria yang telah ditetapkan dalam kaidah tagsim dengan
menggunakan data yang telah dideskripsikan dalam langkah sebelumnya.

. Langkah berikutnya, melakukan tashhih, yaitu analisa terhadap kualitas

Hadits dari data-data yang telah tersedia dengan menggunakan kaidah
dirayah. Kemudian, sebagai pembanding atau substitusi dari tashhih,
dilakukan i’tibar, yaitu menentukan kualitas Hadits atas dasar petunjuk

diwan, kitab syarah, maupun kitab fann.

. Setelah kualitas Hadits ditentukan, kemudian Hadits tersebut dibahas

tathbiq atau ta 'ammul-nya, yaitu analisa yang berkaitan dengan bisa atau
tidaknya Hadits tersebut diamalkan dengan menyimak langkah-langkah
yang sudah dilakukan sebelumnya.

Selanjutnya, Hadits tersebut dibahas maknanya baik dari segi bahasa, yaitu
membahas mufradat-nya satu persatu dengan bantuan kitab-kitab kamus,
maupun dari segi maksudnya, berdasarkan petunjuk kitab syarah dan
petunjuk para ulama supaya diperolen fahmu al-Hadits yang lebih

komprehensif dan mendalam tentang maksud Hadits tersebut.

. Supaya pembahasan Hadits menjadi lebih maksimal maka dicari

munasabah-nya, baik dengan al-Qur’an maupun Hadits lain yang setema

®4Endang Soetari Ad, Syarah dan Kritik Hadits dengan Metode Takhrij, (Bandung : Amal
Bakti Press. 2008 M), cet. ke-1, hlm. 32-44.



27

dan dideskripsikan juga asbab al-wurud-nya demi mendapatkan
pemahaman secara kontekstual.

. Langkah berikutnya adalah menganalisa kandungan Hadits dengan
menggunakan bantuan kaidah ushul figh untuk mengungkapkan hukum
yang dapat ditetapkan dan juga hikmah yang dapat diambil dari Hadits
tersebut.

i. Langkah selanjutnya adalah mengungkapkan problematika yang terdapat
dalam Hadits tersebut dalam pemahaman (tafhim) dan pengamalannya
(tathbiq). Problematika yang dimaksud adalah berupa perbedaan pendapat
atau ikhtilaf para ulama dari segi makna, kualitas, penetapan hukum dan
segi pengamalannya. Dan untuk menganalisis aplikasi Hadits tersebut
untuk kehidupan saat ini terutama dalam hubungannya dengan ‘uruf
masyarakat dan landasan agidah yang tersebar di masyarakat, digunakan
suatu analisis data kualitatif yang bersifat induktif, yaitu suatu analisis
berdasarkan data yang diperoleh untuk selanjutnya dikembangkan pola
hubungan tertentu atau menjadi hipotesis.®

j. Langkah terakhir adalah mengambil kesimpulan tentang Hadits tersebut

dari pembahasan-pembahasan yang sudah dilakukan sebelumnya dan

selanjutnya dibuat saran jika diperlukan.

Penelitian Terdahulu

Berdasarkan penelusuran terhadap kepustakaan, penelitian yang

berkenaan dengan analisis kritis Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami

perintah rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap

metodologi Fahmu al-Hadits, terdapat beberapa tulisan yang berbicara tentang

masalah ini, namun tidak fokus pada pembahasan penulis, di antaranya:

1. Muhammad Mustafa Al-A'zami dalam karyanya "Studies in Early Hadith

Literature” menganalisis perkembangan awal literatur hadits, termasuk

pembahasan tentang pemahaman sahabat terhadap hadits Nabi. Al-A'zami

% 7bid., hlm. 335.



28

menekankan pentingnya konteks historis dalam memahami transmisi dan
interpretasi hadits pada masa awal Islam.%®

2. Jonathan A.C. Brown dalam artikelnya "The Rules of Matn Criticism: There
Are No Rules" yang diterbitkan di Islamic Law and Society, membahas
metodologi kritik matan hadits. Brown menganalisis berbagai pendekatan
dalam memahami dan mengkritisi isi hadits, termasuk kasus-kasus
kontroversial seperti hadits Bani Quraizhah.®’

3. Yusuf al-Qaradawi dalam bukunya "Kayfa Nata'amal ma'a al-Sunnah al-
Nabawiyyah" (Bagaimana Berinteraksi dengan Sunnah Nabawi) membahas
secara mendalam metodologi pemahaman hadits. Al-Qaradawi memberikan
perhatian khusus pada hadits yang tampak problematik, termasuk analisis
singkat tentang hadits Bani Quraizhah.®®

4. Mohammad Hashim Kamali dalam artikelnya "Methodological Issues in
Islamic Jurisprudence™ yang diterbitkan di Arab Law Quarterly, membahas
isu-isu metodologis dalam yurisprudensi Islam, termasuk peran hadits dan
interpretasinya dalam pembentukan hukum Islam. Kamali menyinggung
kasus-kasus di mana terjadi perbedaan pemahaman di kalangan sahabat.®

5. Aisha Y. Musa dalam artikelnya "A Critical Review of Western Hadith
Criticism: With Reference to Contemporary Muslim Scholarship” yang
diterbitkan di Journal of Islamic Studies, menganalisis kritik hadits dari
perspektif Barat dan Muslim kontemporer. Musa membahas metodologi

pemahaman hadits dan implikasinya terhadap studi hadits modern.”

Sisi kebaruan pembahasan:

6 Al-A'zami, Muhammad Mustafa. Studies in Early Hadith Literature. American Trust
Publications, Indianapolis, 1978, hal. 183-216.

7 Brown, Jonathan A.C. "The Rules of Matn Criticism: There Are No Rules." Islamic Law
and Society, vol. 19, no. 4, 2012, hal. 356-396.

8 Al-Qaradawi, Yusuf. Kayfa Nata'amal ma'a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Dar al-Shorouk,
Cairo, 2000, hal. 145-160.

%9 Kamali, Mohammad Hashim. "Methodological Issues in Islamic Jurisprudence." Arab Law
Quarterly, vol. 11, no. 1, 1996, hal. 3-33.

0 Musa, Aisha Y. "A Critical Review of Western Hadith Criticism: With Reference to
Contemporary Muslim Scholarship." Journal of Islamic Studies, vol. 28, no. 1, 2017, hal. 36-65.



29

Berbeda dengan karya Al-A'zami yang memberikan tinjauan umum tentang
literatur hadits awal, tesis ini fokus secara mendalam pada satu peristiwa
spesifik. Ini memungkinkan analisis yang lebih rinci dan kontekstual
tentang dinamika pemahaman hadits di kalangan sahabat dalam situasi yang
kompleks.

. Sementara Brown fokus pada kritik matan secara umum, tesis ini
mengintegrasikan metodologi klasik dengan pendekatan kontemporer
dalam menganalisis hadits Bani Quraizhah. Ini memberikan perspektif yang
lebih komprehensif dan relevan untuk konteks modern.

Meskipun Al-Qaradawi membahas metodologi pemahaman hadits, tesis ini
lebih jauh mengeksplorasi implikasi praktis dari kasus Bani Quraizhah
terhadap pengembangan metodologi Fahmu Al-Hadits dalam menghadapi
isu-isu kontemporer.

Berbeda dengan pendekatan Kamali yang lebih berfokus pada aspek
yurisprudensi, tesis ini mendalami proses ijtihad dan pemahaman sahabat,
memberikan wawasan baru tentang dinamika interpretasi hadits pada masa
awal Islam.

. Sementara Musa mereview kritik hadits Barat dan Muslim kontemporer
secara umum, tesis ini secara spesifik menghubungkan metodologi klasik
dengan kebutuhan interpretasi modern melalui studi kasus Bani Quraizhah.
. Tesis ini unik dalam menganalisis bagaimana perselisihan pemahaman di
antara sahabat dapat menjadi model untuk resolusi konflik interpretasi
dalam studi hadits kontemporer.

Berbeda dengan penelitian sebelumnya, tesis ini secara khusus mengkaji
bagaimana peristiwva Bani Quraizhah dapat digunakan untuk
mengembangkan dan memperkaya metodologi pemahaman hadits yang
lebih fleksibel dan kontekstual.

. Tesis ini menawarkan analisis yang lebih komprehensif dengan
mempertimbangkan aspek historis, linguistik, sosiologis, dan teologis dari

peristiwa tersebut, memberikan pemahaman yang lebih holistik.



30

9. Tesis ini tidak hanya berfokus pada analisis historis, tetapi juga
mengeksplorasi bagaimana pemahaman terhadap peristiwa ini dapat
diterapkan dalam mengatasi dilema etis dan hukum dalam konteks modern.

10. Berdasarkan analisis kasus Bani Quraizhah, tesis ini berupaya
mengembangkan model interpretasi hadits yang lebih fleksibel namun tetap

berpegang pada prinsip-prinsip dasar metodologi klasik.

I.  Sistematika Penulisan

Agar pembahasan dalam penelitian ini tidak keluar dari jalur yang
ditentukan dan agar lebih sistematis susunannya, maka tesis ini dibagi dalam lima
bab, dan pada tiap bab dibagi ke dalam sub bab dengan sistematika sebagai berikut:

Bab kesatu: berisi pendahuluan yang di dalamnya meliputi; Latar
Belakang Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan Penelitian, Signifikansi Penelitian,
Kerangka Pemikiran, Langkah-langkah Penelitian, Kajian Pustaka (Penelitian
terdahulu serta sisi kebaruan pembahasan), dan Sistematika Penulisan Tesis.

Bab kedua: berisi tentang Landasan Teoritis meliputi; Kaidah Tashhih dan
Kaidah Tathbiqg, llmu Tarikh al-Ruwat, Ilmu Thabagah al-Ruwat, IImu Jarh wa
Ta’dil, Fahmu al-Hadits, Syarah Hadits, dan teori lainnya yang digunakan untuk
membahas Hadits tentang perselisihan para sahabat dalam memahami perintah
rasulullah untuk shalat ashar di Bani Quraizhah dan implikasinya terhadap
metodologi Fahmu al-Hadits.

Bab ketiga: Analisa riwayat mengenai analisis kritis tentang Hadits
perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat ashar
di Bani Quraizhah, sehingga diketahui keabsahannya.

Bab keempat: Berisi pembahasan penelitian, yaitu analisis Kritis tentang
Hadits perselisihan para sahabat dalam memahami perintah rasulullah untuk shalat
ashar di Bani Quraizhah. Baik berupa pembahasan kandungan Hadits, problematika
pemahaman, maupun tarjih dari berbagai pandangan para ulama, demikian juga

mengenai implikasinya terhadap metodologi Fahmu al-Hadits.



31

Bab kelima berisi penutup, yakni kesimpulan dari hasil penelitian yang
telah dilakukan, saran-saran dan atau rekomendasi berupa peluang-peluang untuk

pengkajian lebih lanjut.



