
 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penelitian  

 Agama Buddha1 atau sering disebut Buddhisme merupakan 

salah satu agama yang kaya dengan ajaran tentang nilai-nilai 

kemanusiaan. Agama Buddha muncul dipicu oleh adanya 

fenomena-fenomena yang dialami manusia dalam kehidupannya. 

Secara historis, agama Buddha muncul sebagai respon  atas 

masalah kemanusiaan yaitu adanya realitas  penderitaan (dukkha)2 

yang dialami oleh manusia, bahkan semua makhluk.  Hakikat 

kehidupan manusia menurut agama Buddha adalah dukkha, yang 

sering diterjemahkan sebagai ketidak-puasan, atau penderitaan. 

Dukkha adalah masalah hakiki yang dialami oleh manusia dan 

 
1 Agama Buddha seringkali disebut Buddhisme, Buddha Dhamma, Buddha 

Dharma atau Buddha Sasana. Meski memiliki konsep Ketuhanan yang berbeda 

dengan agama Abrahamik tetapi Buddhisme merupakan salah satu agama resmi 

yang diakui di negara Indonesia dengan sebutan agama Buddha. Buddha  

mengajarkan adanya Ultimate Reality dan Ketuhanan Impersonal serta ajaran 

tentang eskatologi sehingga Buddhisme lebih dari sekedar filsafat, digolongkan 

sebagai salah satu agama terbesar dunia dengan sebutan dalam bahasa Inggris 

sebagai Buddhism. Kategorisasi Buddhisme sebagai agama dapat ditinjau dari 

teori fungsionalisme Emile Durkheim,  teori agama sebagai sistem budaya 

(cultural system) dari  Clifford Geertz dan dimensinya dapat dianalisis 

berdasarkan pendapat Ninian Smart tentang tujuh dimensi agama. Agama 

Buddha dikelompokkan sebagai agama nonteis. Mary Pat Fisher, Living 

Religions, 10th ed. (New York: Pearson, 2017), 12.  
2 Dukkha merupakan istilah dalam bahasa Pali yang memiliki beberapa makna, 

sehingga dalam buku-buku agama Buddha seringkali istilah dukkha tidak 

diterjemahkan tanpa menuliskan kata aslinya. Dukkha memiliki makna, antara 

lain: penderitaan, suka dan duka yang silih berganti, ketidak-puasan. Makna 

dukkha tidak sama persis dengan duka dalam bahasa Indonesia. 



2 

 

 

 

semua makhluk hidup.3 Selama kehidupannya, tak ada satupun 

manusia biasa yang secara hakiki benar-benar telah terbebas dari 

penderitaan, baik penderitaan fisik maupun batin. Semua manusia 

pernah mengalami berbagai macam penderitaan, yang hakikatnya 

adalah dukkha.  

 Sejak hampir 2600 tahun lalu masalah penderitaan  telah 

menjadi perhatian, dan melalui perjuangan yang panjang,  Buddha 

Sakyamuni atau Buddha Gotama menemukan dengan jelas hakikat 

penderitaan (dukkha), sebab penderitaan (dukkha samudaya), 

lenyapnya penderitaan (dukkha nirodha), dan jalan untuk 

melenyapkan penderitaan (dukkha nirodha gāminī paṭipadā).4 

Intisari ajaran Buddha yang saat ini ditulis sebagai Kitab Suci 

Tipitaka, semua mengarah pada Empat Kebenaran Mulia tersebut. 

Kebenaran hakiki tersebut telah dipahami sepenuhnya dan 

direalisasi oleh Buddha Gotama, dan juga oleh para muridnya yang 

tekun dan disiplin menempuh jalan yang dibabarkan oleh Buddha 

sehingga mereka terbebas dari penderitaan yang hakiki dan 

mencapai Nibbāna atau Nirvāṇa. 

 Dalam agama Buddha, semangat mengatasi penderitaan 

sampai ke akar-akarnya melalui jalur pelatihan spiritualitas, antara 

lain diawali dengan mengembangkan sifat-sifat luhur yaitu cinta 

 
3 Sallie B. King, Socially Engaged Buddhism (Honolulu: University of Hawaiʻi 

Press, 2009),  
4 Mahasi Sayadaw, Dhammacakkapavatana Sutta: The Great Discourse on the 

Wheel of Dhamma (Selangor, Malaysia: Sukhi Hotu Dhamma Publication, 

1998),  



3 

 

 

 

kasih (mettā), belas kasih (karuṇā), simpati terhadap kebahagiaan 

orang lain (muditā), serta sikap batin tenang seimbang (upekkhā). 

Keempat sifat luhur tersebut menjadi landasan moralitas yang 

sangat dijunjung tinggi dalam agama Buddha, disebut 

brahmavihāra.5 Sifat luhur ini merupakan prinsip dalam interaksi 

sosial dan sebagai dasar pelaksanaan ajaran (Dharma) yang lebih 

tinggi, yaitu pengembangan batin melalui meditasi (bhavana). 

Keempat sifat luhur tersebut merupakan dasar utama 

pengembangan nilai-nilai kemanusiaan (humanistik) dalam agama 

Buddha.  

 Keempat  komponen brahmavihāra dikembangkan melalui 

praktik dan pembiasaan secara langsung.  Cinta kasih (mettā), 

belas kasih (karuṇā), simpati terhadap kebahagiaan orang lain 

(muditā), serta sikap batin tenang seimbang (upekkhā )  merupakan 

pedoman untuk berinteraksi dengan orang lain dalam masyarakat 

yang beragam.6 Namun persoalannya adalah ajaran tentang cinta 

kasih, belas kasih, simpati, dan batin seimbang ini seringkali lebih 

bersifat teoretis, dipraktikkan oleh umat Buddha secara individual,  

dan kurang diimplementasikan secara terstruktur sehingga 

 
5 Brahmavihara artinya empat keadaan batin luhur, kediaman yang luhur atau 

tempat kediaman para Brahma. Brahmavihara mencakup cinta kasih, belas 

kasih, simpati, dan keseimbangan batin yang memanifestasikan sifat-sifat luhur 

yang menjadi pedoman berinteraksi dengan sesama manusia, atau pun dengan 

makhluk lainnya. Dikenal juga sebagai empat keadaan tanpa batas (apamanna) 

Narada Mahathera, The Buddha and His Teachings (Taipei: The Corporate 

Body of the Buddha Educational Foundation, 1998), xiii. 
6 Ashin Kheminda, Faktor-Faktor Mental (Jakarta: Dhammavihari Buddhist 

Studies, 2017), 283 



4 

 

 

 

dampaknya belum dirasakan oleh masyarakat luas. Cinta kasih dan 

belas kasih adalah nilai-nilai luhur yang dimiliki manusia yang 

praktiknya melibatkan interaksi dengan makhluk hidup lainnya.7 

 Nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha yang belum 

diimplementasikan secara terstruktur mendorong beberapa tokoh 

agama Buddha menginisiasi gerakan, strategi dan upaya agar nilai-

nilai luhur tersebut dapat dengan mudah dipahami dan 

dipraktikkan secara universal sehingga memberikan manfaat bagi 

masyarakat luas.  

 Setelah menyadari pentingnya praktik nilai-nilai 

kemanusiaan  yang bersumber dari ajaran Buddha di tengah 

masyarakat, beberapa rohaniawan Buddha seperti Master Taixu, 

Master Yin Shun, Master Hsin Yun di China, Thich Nhat Hanh di 

Vietnam dan Master Chen Yen di Taiwan, dan beberapa tokoh 

lainnya kemudian menginisiasi gerakan sosial keagamaan Buddha 

dengan nuansa baru yang lebih dekat dengan persoalan penderitaan  

duniawi yang dialami masyarakat luas dan memberikan solusi 

untuk mengurangi penderitaan yang dialami tersebut. Master 

Taixu (1890-1947) adalah seorang bhiksu yang memelopori 

reformasi agama Buddha di China yang terinspirasi oleh gerakan 

humanisme Barat.8 

 
7 Chengyou Liu, “The Virtue Reality of Humanistic Buddhism by Ven. 

Yinshun,” The Polish Journal of Aesthetics 32, no. 1 (2014): 175-185 
8 Master Taixu (1890-1947) merupakan pelopor reformasi agama Buddha yang 

menggagas gerakan Buddhisme Humanistik yaitu ajaran Buddha yang dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari dan memberikan manfaat bagi 

masyarakat luas. Gagasan Buddhisme Humanistik kemudian diteruskan oleh 



5 

 

 

 

 Keterlibatan umat Buddha dan nilai-nilai luhur Buddhisme 

yang diimplementasikan ke kehidupan sosial masyarakat dikenal 

dengan istilah Socially Engaged Buddhism. Gerakan sosial 

keagamaan semacam itu di China dan Taiwan lebih dikenal dengan 

sebutan Rénjiān Fójiào (人间佛教) yang diterjemahkan sebagai 

Buddhisme Humanistik (Humanistic Buddhism) yang merupakan 

upaya yang dilakukan oleh beberapa tokoh agama Buddha  

membawa Buddhisme agar lebih dekat dengan masyarakat, 

memberikan manfaat dalam mengurangi penderitaan masyarakat 

dan masalah kemanusiaan dengan menghimpun dan memberikan 

bantuan nyata kepada yang membutuhkan.9  

 Buddhisme Humanistik merupakan intreprestasi baru 

terhadap implementasi ajaran Buddha yang mampu menjangkau 

masyarakat luas. Istilah Buddhisme Humanistik pertama kali 

dikenalkan oleh Master Taixu (1890-1947) dan dipopulerkan oleh 

Master Yin Shun hingga akhir hayatnya. Master Chin Kung 

menyebut Buddhisme Humanistik sebagai gerakan kebangkitan 

agama Buddha abad ke-20. Gerakan Buddhisme Humanistik 

awalnya muncul sebagai reaksi terhadap penurunan umat Buddha 

 
muridnya, salah satunya Master Yin Shun, yang kemudian menginspirasi 

beberapa bhiksu/bhiksuni lain mendirikan organisasi sosial yang 

mengimplementasikan nilai-nilai agama Buddha dalam kehidupan sehari-hari. 

Bart Dessein, “The Heritage of Taixu: Philosophy, Taiwan, and Beyond,” Asian 

Studies 8, no. 3 (2020): 251-277, https://doi.org/10.4312/as.2020.8.3.251-277 
9 Jessica L. Main and Rongdao Lai, “Reformulating 'Socially Engaged 

Buddhism' as an Analytical Category,” The Eastern Buddhist 44, no. 2 (2013): 

1-34 

https://doi.org/10.4312/as.2020.8.3.251-277


6 

 

 

 

di China karena kolonialisasi Barat dan marginalisasi agama 

Buddha yang dikaitkan hanya dengan praktik ritual, seperti 

upacara pemakaman dan upacara pernikahan, dan  lainnya. 

Sementara itu, para rohaniawan Buddha (bhiksu/bhiksuni/ 

bhikkhu/bhikkhuni)10 sebagian besar menarik diri dari masyarakat, 

pergi menyepi ke gunung untuk bermeditasi mencari pembebasan 

pribadi.11 Buddhisme Humanistik muncul sebagai gerakan sosial 

yang mengubah stigma tersebut yang pada akhirnya sangat 

berpengaruh di Taiwan.  

Secara konseptual Buddhisme Humanistik berakar pada 

ajaran Buddha. Master Yin Shun dan Hsin Yun yang merupakan 

bhiksu yang mengembangkan konsep-konsep Buddhisme 

Humanistik, juga Thich Nhat Han yang mengembangkan Socially 

Engaged Buddhism memiliki pandangan sama yaitu apa yang 

dikembangkan pada era saat ini dan dikenal sebagai Buddhisme 

Humanistik berasal dari Buddha Sakyamuni.12 Master Hsin Yun 

menyatakan, “ Humanistic Buddhism does not belong to any 

individual; It is not mine; It is not Taixu’s, not even The Sixth 

 
10 Bhiksu/bhiksuni/bhikkhu/bhikkhuni adalah sebutan pemuka agama Buddha 

yang umumnya hidup selibat (tidak menikah) dan merupakan anggota Sangha 

yaitu komunitas monastik. Bhiksu/bhikkhu merupakan sebutan pemuka agama 

Buddha laki-laki sedangkan bhiksuni/bhikkhuni merupakan sebutan pemuka 

agama Buddha perempuan dalam komunitas Sangha. 
11 Saiping An, “Chin Kung: A Potential Humanistic Buddhist,” Prajna 

Vihara 17, no. 2 (2016): 20-38 
12 Hsin Yun, Studies on Humanistic Buddhism: Foundational Thought (Taiwan: 

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism Taiwan and Tien Institute 

Australia, 2005) 



7 

 

 

 

Patriach Huineng’s, but it is the Humanistic Buddhism of 

Sakyamuni Buddha”. Ajaran dalam Buddhisme Humanistik adalah 

praktik laku Bodhisattva,13 yaitu menjadi orang yang energik, 

mencerahkan, dan menawan yang siap membantu semua orang dan 

semua makhluk, agar pada akhirnya mampu mencapai 

pembebasan. Fokus dari Buddhisme Humanistik adalah pada isu-

isu masalah duniawi, kepedulian pada sesama yang masih hidup, 

memberikan manfaat bagi banyak orang, mengusahakan 

keselamatan universal daripada hanya untuk diri sendiri. 

Buddhisme Humanistik mengedepankan rasionalitas dan 

memfokuskan praktik ajaran pada kehidupan nyata, terlibat 

langsung sebagai solusi mengatasi penderitaan di masyarakat.14 

 Sebagai gerakan sosial, Buddhisme Humanistik yang 

pertama kali digagas dan dikenalkan oleh Master Taixu, kemudian 

dikembangkan dan direalisasikan sebagai gerakan sosial oleh 

Master Hsin Yun melalui Fo Guan Shang dan Buddha’s Light 

Internasional Association (BLIA), Master Shen Yen melalui 

 
13 Bodhisattva adalah istilah Buddhis yang memiliki beberapa  arti. Bodhisattva 

berarti calon Buddha atau makhluk yang bercita-cita mencapai pencerahan 

dengan mempraktikkan belas kasih dan kebijaksanaan (prajna). Bodhisattva 

dalam aliran kendaraan besar (Mahayana) melatih diri dengan mempraktikkan 

enam kesempurnaan (sad paramita) yaitu praktik memberi (dana), moralitas 

(sila), kesabaran (ksanti), semangat (viriya), meditasi (dhyana), dan 

kebijaksanaan (prajna). Dalam Mahayana, Bodhisattva Agung merupakan 

makhluk suci yang telah mencapai pencerahan sempurna tetapi menunda untuk 

memasuki Nirvana dan memilih untuk terus berada di tengah masyarakat, 

memberi manfaat dan terus membantu yang orang yang membutuhkan. 
14 Christopher S. Queen and Sallie B. King, eds., Engaged Buddhism: Buddhist 

Liberation Movements in Asia (Albany: State University of New York Press, 

1996) 



8 

 

 

 

Dharma Drum Mountain, Master Wei Chueh melalu Chung Tai 

Chan Monastery serta oleh Master Cheng Yeng melalui Yayasan 

Buddha Tzu Chi di Taiwan. Gerakan sosial Buddhisme 

Humanistik berkembang pesat di Taiwan di wilayah yang berbeda, 

dengan pendukung massa, relawan yang berbeda-beda, tetapi 

memiliki tujuan yang searah yaitu memberikan manfaat bagi 

masyarakat luas dan juga melestarikan ajaran Buddha. Aktifitas 

keempat organisasi tersebut selaras dengan pendapat Anthony 

Giddens mengenai gerakan sosial yang mencerminkan suatu upaya 

kolektif untuk mengejar suatu kepentingan bersama atau gerakan 

mencapai tujuan bersama melalui tindakan kolektif (collective 

action) di luar lingkup organisasi-organisasi yang mapan.15  

Menurut Spencer gerakan sosial merupakan  upaya kolektif  yang 

ditujukan untuk suatu perubahan tatanan kehidupan yang baru.16  

 Keberhasilan gerakan sosial dipengaruhi oleh beberapa 

faktor. Menurut Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N. 

Zald, keberhasilan suatu gerakan sosial ditentukan oleh tiga faktor 

yaitu, kesempatan politik (political opportunities), proses 

pembingkaian (framing processes), dan mobilisasi sumber daya 

 
15 Anthony Giddens, Sociology, (Oxford: Polity Press, 1993), 642. 
16 Oman Sukmana, Konsep dan Teori Gerakan Sosial (Malang: Intrans 

Publishing, 2016.), 14 



9 

 

 

 

(resources mobilization).17,18 Sementara itu, menurut Locher, 

faktor penentu keberhasilan gerakan sosial yaitu kepemimpinan 

yang efektif, citra positif, taktik yang dapat diterima secara sosial, 

tujuan yang dapat diterima secara sosial, dan dukungan finansial.19 

Saat ini, Fo Guan Shang, Buddha’s Light Internasional 

Association (BLIA), Dharma Drum Mountain, Chung Tai Chan 

Monastery, serta Yayasan Buddha Tzu Chi merupakan contoh 

gerakan sosial keagamaan Buddha yang berhasil 

mengimplementasikan Buddhisme Humanistik bahkan sampai 

berkembang  ke beberapa negara.  

 Gerakan sosial yang mengimplementasikan nilai-nilai 

Buddhisme Humanistik yang dikaji dalam penelitian ini yaitu yang 

dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi. Pada tanggal 14 Mei 

1966 Master Chen Yen, yang merupakan seorang bhiksuni mazhab 

Mahāyāna,  mendirikan Yayasan Buddha Tzu Chi (The Buddhist 

Compassion Relief Tzu Chi Foundation) di Taiwan. Tzu Chi 

berbentuk yayasan sosial. Yayasan Buddha Tzu Chi didirikan 

dengan keyakinan bahwa Dharma dapat diterapkan dalam 

 
17 Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N. Zald, eds., Comparative 

Perspectives on Social Movements: Political Opportunities, Mobilizing 

Structures, and Cultural Framings (Cambridge: Cambridge University Press, 

1996), 1-20 
18 John D. McCarthy and Mayer N. Zald, “Resource Mobilization and Social 

Movements: A Partial Theory,” American Journal of Sociology 82, no. 6 (May 

1977): 1212-1241. 
19David A. Locher, Konsep dan Peta Teoretis Gerakan Sosial, dalam Konsep 

dan Teori Gerakan Sosial terjemahan Oman Sukmana (Malang: Intrans 

Publishing, 2016), 22-25. 

 



10 

 

 

 

kehidupan sehari-hari dan bersumbangsih untuk mengurangi 

penderitaan manusia.20 

 Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi telah berkembang pesat 

ke seluruh dunia, tak terkecuali di Indonesia. Tahun 1994 Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia didaftarkan di Kementerian Sosial 

Republik Indonesia, dengan tekad mengatasi penderitaan didasari 

semangat Bodhisattva. Kegiatan awal Tzu Chi Indonesia sudah 

dimulai sejak tahun 1993.  

 Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia merupakan bagian tak 

terpisahkan dari Tzu Chi Internasional yang dipimpin oleh Master 

Cheng Yen di Taiwan. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia 

menjalankan misi yang sama dengan Yayasan Buddha Tzu Chi di 

Taiwan yang meliputi empat misi yaitu amal, kesehatan, 

pendidikan dan budaya humanis.21 Keempat misi tersebut dengan 

konsisten diimplementasikan sehingga memberikan manfaat bagi 

masyarakat luas, dan di sisi lainnya memberikan dampak positif 

terhadap agama Buddha.  

 Berkembangnya organisasi sosial  Yayasan Buddha Tzu 

Chi di seluruh dunia telah membantu mengubah citra yang berbeda 

tentang agama Buddha. Agama Buddha yang berkembang pada 

masa akhir Dinasti Ming (1368-1644) dan Qing (1644-1912) di 

China cenderung pasif, rohaniawannya lebih mengutamakan 

 
20 http://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1 diakses tanggal 20 

Desember 2023 
21 Yayasan Buddha Tzu Chi. Misi Tzu Chi. 2020. Laporan Tahunan 2020 

(Jakarta: Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, 2020) 

http://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1


11 

 

 

 

pencarian pencerahan kebahagiaan secara individu. Kehidupan 

sebagian rohaniawan juga cenderung menyukai tinggal di tempat 

sepi sehingga agama Buddha dianggap kurang bermanfaat dan 

kurang berperan bagi masyarakat secara umum.22 Ajaran Buddha 

yang menguraikan bahwa hakikat hidup sebagai penderitaan 

(dukkha) juga disalah-tafsirkan sebagai pandangan yang pesimistis 

sehingga semakin menjauhkan ajaran Buddha dari masyarakat 

umum.23 

 Munculnya Yayasan Buddha Tzu Chi sebagai organisasi  

berkelas dunia yang mengimplementasikan nilai-nilai 

kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha telah mengubah 

pandangan masyarakat tentang ajaran Buddha. Yayasan Buddha 

Tzu Chi telah mampu mengubah pandangan sebagian masyarakat 

yang mengganggap ajaran Buddha bersifat pesimistis dan 

menjauhkan diri dari masalah yang muncul di masyarakat.  

 
22Yin Shun. Mega Lembut Ketenteraman Hati. (Jakarta: Penerit Dian Dharma, 

2010), 114 
23 Agama Buddha bukan agama yang pesimistis dan juga optimistis, namun 

agama yang realistis. Agama Buddha dinilai bersifat pesimistis jika hanya 

melihat ajaran dalam agama Buddha secara parsial dan tidak secara holistik.  

Buddha bukan hanya mengajarkan tentang penderitaan (dukkha), tetapi Buddha 

juga menguraikan sebab dukkha, lenyapnya dukkha dan jalan untuk 

melenyapkan dukkha sebagai solusi untuk mengatasi dukkha. Buddha juga tidak 

hanya menjelaskan tentang dukkha, tetapi Buddha juga menguraikan tentang 

kebahagiaan yaitu  kebahagiaan duniawi yang diperoleh dan dirasakan pada 

kehidupan ini, kebahagiaan Surgawi yang diperoleh pada kehidupan selanjutnya 

di alam Surga, dan juga ada kebahagiaan mutlak (adiduniawi) yaitu tercapainya 

akhir dari derita yang disebut Nibbāna atau Nirvana. Narada, The Buddha and 

His Teachings (Buddhanet, 1998), 223-226 



12 

 

 

 

Sekarang ini, di mana ada masalah bencana kemanusiaan 

di masyarakat maka Tzu Chi muncul sebagai salah satu alternatif 

terdepan untuk meringankan beban yang dialami korban. 

Demikian pula yang telah dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu 

Chi di Indonesia. 

 Tzu Chi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dipimpin oleh 

umat awam bernama Liu Su Mei.24  Sejak didirikan pada tahun 

1994, Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah melakukan banyak 

hal yang sangat bermanfaat bagi masyarakat Indonesia. Misi amal 

telah dirasakan manfaatnya bagi sebagian masyarakat, terutama di 

wilayah yang terkena bencana. Di mana pun ada bencana nasional 

yang menimpa masyarakat Indonesia maka hampir selalu ada 

peran dari Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia untuk membantu 

meringankan beban para korban. Bantuan berupa materi, seperti 

sembako, obat-obatan, berbagai perlengkapan darurat, dan non 

materi yang berupa pendampingan terhadap korban bencana terus 

dilakukan oleh insan Tzu Chi.25 Sebagai contoh, pada saat terjadi 

gempa bumi dahsyat 5,6 skala Richter di Cianjur pada Senin 21 

November 2022 pukul 13.26 WIB yang berdampak lebih dari 268 

 
24 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi-indonesia/3 diakses 20 

Januari 2023  
25 Pada disertasi ini akan ditemui beberapa istilah insan Tzu Chi (Cí Jì rén) dan 

relawan (Cí Jì zhì gong). Dalam disertasi ini, istilah insan Tzu Chi berarti semua 

orang yang terhubung dengan Tzu Chi, bagian dari keluarga besar Tzu Chi baik 

sebagai karyawan, relawan, donatur, simpatisan, anggota komunitas, sedangkan 

relawan Tzu Chi artinya orang yang bergabung dengan Tzu Chi dengan 

kesadaraan tanpa paksaan untuk aktif dalam kegiatan sosial kemanusiaan Tzu 

Chi.   

https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi-indonesia/3


13 

 

 

 

korban meninggal, 151 orang dalam pencarian, dan kehilangan 

tempat tinggal. Sejak tanggal 21 November 2022, Yayasan Buddha 

Tzu Chi Indonesia cabang Bandung langsung bergerak 

memberikan bantuan, antara lain berupa: selimut, baju, sarung, 

peralatan mandi, masker, popok bayi, mainan anak, obat-obatan, 

dan bahan makanan. Bantuan tidak hanya diberikan sekali, namun 

diberikan sampai waktu cukup lama termasuk bantuan kesehatan, 

dan pendampingan psikologis bagi korban gempa.26 Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia juga turut memberikan bantuan bagi 

korban gempa dahsyat yang terjadi di Turki dan Suriah pada 

tanggal 6 Februari 2023. Bantuan yang sdikirim melalui 

pemerintah Indonesia, antara lain berupa 4.800 selimut dan 30 

Genset.27 Bantuan Yayasan Buddha Tzu Chi ke Turki juga 

menunjukkan bahwa misi Tzu Chi sangat konsisten dalam 

menyebarkan pesan cinta kasih universal ke seluruh dunia.  

 Di Indonesia, misi amal merupakan wujud implementasi 

nilai kemanusiaan yang direalisasikan sejak masa awal, yang 

akhirnya menyatukan niat beberapa ibu-ibu yang merupakan istri 

para pengusaha dari  Taiwan membentuk Yayasan Buddha Tzu 

Chi Indonesia, dimulai dengan kegiatan sosial pada tahun 1993.28 

Misi amal  yang dilakukan pertama kali yaitu memberikan bantuan 

 
26https://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-

korban-gempa/10571 diakses 20 Januari 2023 
27https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-

di-turki-dan-suriah/10770 diakses 20 Januari 2023 
28https://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-

indonesia/5652 diakses 20 Januari 2023 

https://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-korban-gempa/10571
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-korban-gempa/10571
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-di-turki-dan-suriah/10770
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-di-turki-dan-suriah/10770
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-indonesia/5652
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-indonesia/5652


14 

 

 

 

ke beberapa panti jompo dan panti asuhan di Jakarta dan Bekasi. 

Kini, jenis bantuan pun semakin berkembang, mulai dari bantuan 

gawat darurat, pasien dengan penanganan khusus, anak asuh, 

bantuan hidup jangka panjang, hingga pembangunan perumahan 

dan sekolah yang terkena bencana. Pemberian bantuan juga 

didasarkan pertimbangan bahwa bantuan Tzu Chi harus langsung, 

tepat sasaran, dan memiliki manfaat yang nyata.29 Prinsip tersebut 

diterapkan juga dalam melaksanakan misi kesehatan, misi 

pendidikan, dan misi budaya humanis.30  

Nilai-nilai kemanusiaan merupakan bagian sangat penting 

dalam kegiatan Tzu Chi, sehingga menjadi misi tersendiri yaitu 

misi budaya humanis. Sebagai budaya, nilai-nilai kemanusiaan 

menjadi bagian penting yang melingkupi semua aktifitas insan Tzu 

Chi dan dilatih serta diajarkan melalui badan misi pendidikan yang 

berafiliasi dengan Tzu Chi  dan melalui praktik langsung ketika 

memberikan bantuan. Misi Tzu Chi juga diwariskan ke generasi 

muda Tzu Chi (Tzu Ching). 

 Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah berhasil 

menghimpun sumber daya dari berbagai kalangan yang beragam 

agama, suku, ras, etnis  dan telah melakukan aksi nyata sebagai 

wujud praktik ajaran belas kasih Bodhisattva dengan semangat 

altruisme   dan inklusivisme. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia 

 
29 http://www.tzuchi.or.id/about-misi/bakti-amal/48 diakses 20 Januari 2023 
30 C. Julia Huang, Charisma and Compassion: Cheng Yen and the Buddhist Tzu 

Chi Movement (USA: Harvard University Press, 2009), 43 

 

http://www.tzuchi.or.id/about-misi/bakti-amal/48


15 

 

 

 

telah membantu pemerintah mengurangi masalah sosial dan 

mengatasi penderitaan masyarakat Indonesia dan telah 

memberikan dampak positif dalam memperbaiki citra agama 

Buddha. Yayasan Buddha Tzu Chi telah menunjukkan bahwa 

ajaran Buddha masih relevan dengan kondisi saat ini dan mampu 

menyatukan perbedaan dalam semangat yang sama demi 

kemanusiaan. 

Sementara hal sebaliknya justru terjadi pada sebagian 

organisasi Buddhis yang didirikan  di Indonesia. Hubungan antar 

sekte dan organisasi agama  Buddha sebagian kurang harmonis dan 

juga cukup memprihatinkan.31 Beberapa organisasi Buddhis yang 

seharusnya menyatukan umat  dan membangkitkan kejayaan 

agama Buddha belum banyak memberikan manfaat sosial bagi 

masyarakat luas. Beberapa organisasi keagamaan Buddha di 

Indonesia justru masih bernuansa sektarian.  

Organisasi Buddhis pada masa era kebangkitan agama 

Buddha, seperti WALUBI, pada akhirnya juga tidak mampu 

menyatukan perbedaan internal dalam agama Buddha. WALUBI 

mengalami perpecahan. Meskipun secara akronim sama, dan 

kepanjangannya pun tidak berbeda jauh dari “Perwalian  Umat 

Buddha Indonesia” menjadi “Perwakilan Umat Buddha Indonesia” 

tetapi  dampak perpecahan itu sampai ke masyarakat akar rumput. 

 
31 Abdul Syukur, “Agama dan Kekuasaan dalam Konflik Sektarian Agama 

Buddha,” Mimbar Studi: Jurnal Ilmu Agama Islam 32, no. 2 (Bandung: UIN 

Sunan Gunung Djati, 2008): 279, 288 



16 

 

 

 

Tidak heran, pada masa terbentuknya ‘WALUBI baru’ kemudian 

muncul beberapa organisasi lain yang berusaha menampung 

aspirasi sebagian masyarakat yang tidak selaras dengan visi dan 

misi ‘WALUBI baru’ tersebut.32 Jika organisasi Buddhis yang 

dibentuk di Indonesia belum mampu menyatukan internal umat 

Buddha, hal sebaliknya justru telah dilakukan oleh Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia, telah berperan nyata menghimpun 

sumber daya tidak hanya dari umat Buddha tetapi dari berbagai  

kalangan, melampaui perbedaan agama, suku, ras, etnis, dan 

budaya. Saat ini Tzu Chi Indonesia sering menjadi tempat kegiatan 

keagamaan Buddha yang dihadiri oleh banyak komunitas, 

termasuk para bhiksu dan bhiksuni dari sekte yang berbeda-beda. 

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah melakukan 

banyak hal, memberikan dampak langsung maupun tak langsung 

demi terwujudnya cita-cita menyucikan hati manusia, 

mewujudkan masyarakat yang aman dan tenteram serta 

menghindarkan dunia dari bencana.33 Visi pertama Tzu Chi sesuai 

untuk merespon kencenderungan manusia yang hatinya keruh, 

semakin menjauh dari nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan 

sebagai salah satu dampak negatif kemajuan teknologi.  

 
32 Abdul Syukur, “Agama dan Kekuasaan dalam Konflik Sektarian Agama 

Buddha,” Mimbar Studi: Jurnal Ilmu Agama Islam 32, no. 2 (Bandung: UIN 

Sunan Gunung Djati, 2008): 279, 288 
33 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/Visi-dan-Misi-Tzu-Chi/5 diakses 20 

Januari 2023 

https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/Visi-dan-Misi-Tzu-Chi/5


17 

 

 

 

Kemajuan teknologi di sisi lain telah menimbulkan 

masalah kemanusiaan. Berkembangnya teknologi canggih, seperti 

internet, juga telah mempercepat degradasi nilai-nilai moral dan 

nilai-nilai kebajikan pada semua lapisan masyarakat. Fenomena 

saat ini menunjukkan kebebasan ‘kebablasan’ masyarakat 

Indonesia dalam berekpresi di media sosial sehingga saat ini sangat 

sulit mendapatkan berita yang benar. Berita palsu (hoaks) lebih 

mudah diperoleh. Saling hujat dan nyinyir merupakan hal biasa 

dalam dunia media sosial. Sebagian netizen memberikan 

pendapatnya secara bebas dalam komentar media sosial terhadap 

berbagai persoalan yang sebenarnya bukan menjadi 

kompetensinya.   

Nilai-nilai etika dan nilai-nilai kemanusiaan serta prinsip 

kebajikan yang luhur yang diwariskan secara turun temurun dari 

generasi ke generasi berangsur luntur akibat pengaruh 

perkembangan teknologi, khususnya oleh smartphone. Tata krama 

dan etika dalam kehidupan semakin langka dan kurang diminati 

oleh generasi muda. Hampir di setiap aktifitas tidak terlepas dari 

smartphone. Saat ini smartphone telah mengendalikan  kehidupan 

sebagian manusia dan berperan merusak budaya, etika, dan 

peradaban yang sudah dibangun oleh generasi sebelumnya, 

termasuk mengurangi berkembangnya empati dan nilai-nilai 

kemanusiaan.  

Tzu Chi berupaya melakukan aksi nyata memperlambat 

pengaruh negatif tersebut dengan terus  memberikan manfaat bagi 



18 

 

 

 

masyarakat luas. Tzu Chi berupaya mengurangi penyebaran hal-

hal yang tidak terpuji, berusaha menjernihkan hati manusia, antara 

lain melalui Da Ai Tv yang hanya menyajikan berita kebaikan dan 

hal-hal yang positif bagi masyarakat.  

Kondisi dunia saat ini juga sedang mengalami masalah 

besar. Masalah hubungan antar manusia dan antar negara, di 

sebagian wilayah juga semakin renggang. Hubungan antar 

manusia dan juga implementasi nilai-nilai kemanusiaan semakin 

memudar dan hanya menjadi kajian di forum akademik dan di teks-

teks ilmiah tanpa berdampak langsung pada masyarakat. Konflik 

dan perang seperti yang terjadi antara Rusia dengan Ukraina, Israel 

dengan Palestina yang meluas menjadi perang Israel dengan Iran 

telah menimbulkan korban jiwa dan harta benda. Rakyat kecil 

menjadi korban. Perang menimbulkan masalah kemanusiaan. 

Penderitaan rakyat kecil akibat perang memunculkan rasa 

empati dari banyak pihak yang masih peduli dengan nilai-nilai 

kemanusiaan. Fakta tersebut menegaskan bahwa nilai-nilai 

kemanusiaan begitu penting dalam hubungan antar manusia dan 

juga komunitas bahkan hubungan antar negara. Hal yang paling 

dibutuhkan saat ini yaitu semangat persaudaraan sebagai sesama 

penghuni bumi yang harusnya saling menghargai dan  menerapkan 

nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan sehari-hari sehingga 

tercipta kehidupan yang harmonis dan tenteram.  

Yayasan Buddha Tzu Chi telah berbuat dalam misi sosial 

kemanusiaan, menolong orang lain yang menderita, terutama 



19 

 

 

 

korban bencana alam dan orang yang hidup dalam banyak 

keterbatasan. Kegiatan Yayasan Buddha Tzu Chi yang bersifat 

universal memberikan pertolongan kepada masyarakat yang 

membutuhkan tanpa memandang suku, ras, agama telah 

memotivasi sebagian umat nonBuddhis untuk bergabung bersama 

mempraktikkan nilai-nilai kemanusiaan dan menyukseskan visi 

dan misi Tzu Chi tersebut. Di Indonesia, bantuan terbesar diterima 

oleh umat nonBuddhis yang membutuhkan. Hal tersebut karena 

Indonesia merupakan negara besar yang mayoritas penduduknya 

beragama nonBuddhis.  

 Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah 

berkembang dan memiliki lebih dari 18 kantor cabang dan 

penghubung di seluruh Indonesia, sedangkan secara global, Tzu 

Chi berkembang di 68 negara dengan kantor cabang sebanyak 372 

buah dan telah memberikan bantuan di lebih dari 136 negara.34  

Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah berkembang 

menjadi gerakan sosial yang inklusif, yang mampu menarik minat  

dari berbagai kalangan dengan latar belakang agama, suku, ras, 

budaya, dan profesi yang berbeda.  Relawan di Yayasan Buddha 

Tzu Chi memiliki karakteristik unik karena meskipun berbeda latar 

belakang, mereka tetap solid dalam bekerjasama dan juga 

bersumbangsih memberikan solusi terhadap masalah-masalah 

 
34 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1 diakses tanggal 20 

Januari 2023 

 

https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1


20 

 

 

 

kemanusiaan. Tzu Chi Indonesia telah membantu pemerintah 

Indonesia mengatasi masalah sosial kemanusiaan.  

 Yayasan Buddha Tzu Chi membuktikan bahwa nilai-nilai 

kemanusiaan dapat diimplementasikan secara universal  di dunia 

ini. Selama manusia menyadari memiliki cinta kasih maka 

berbagai permasalahan kemanusiaan dapat diatasi. Setiap orang 

dapat berperan dan bersumbangsih, salah satunya dengan 

bergabung sebagai relawan Tzu Chi.  

 Nilai-nilai kemanusiaan universal dalam agama Buddha 

yang kemudian dikembangkan dan diimplementasian menjadi 

gerakan sosial Buddhisme Humanistik merupakan hal yang 

menarik untuk dikaji. Tzu Chi merupakan salah satu gerakan  

trans-nasional berskala global yang ada di Indonesia dan berhasil 

mengembangkan Buddhisme Humanistik dengan menerapkan 

nilai – nilai kemanusiaan secara universal, melampaui batas 

agama, ras, etnis, dan budaya. Nilai-nilai kemanusiaan merupakan 

hal menarik untuk dikaji karena merupakan perekat hubungan 

antar manusia yang dapat menjadi faktor penting dalam 

menciptakan masyarakat yang harmonis. Meski ajaran tentang 

nilai-nilai kemanusiaan dapat berasal dari berbagai sumber, tetapi 

Tzu Chi telah berhasil memopulerkan sebagai organisasi sosial 

keagamaan Buddha yang terbukti mampu menjadi tempat 

pelatihan dan implementasi nilai-nilai kemanusiaan secara 

konsisten dan berintegritas. Berdasarkan uraian di atas, peneliti 

tertarik melakukan kajian disertasi dengan judul “Gerakan 



21 

 

 

 

Buddhisme Humanistik (Studi nilai-nilai kemanusiaan di Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia)”. 

 

B. Rumusan Masalah 

 Berdasarkan latar belakang di atas  dirumuskan masalah 

sebagai berikut: “Bagaimana nilai-nilai kemanusiaan dalam agama 

Buddha dieksplorasi oleh Master Cheng Yen, diimplementasikan, 

dan dilestarikan di Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia?” Dari 

rumusan masalah tersebut dapat diuraikan pertanyaan penelitian 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana pandangan Master Cheng Yen mengenai nilai-nilai 

kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha? 

2. Bagaimana nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha yang 

dieksplorasi oleh Master Cheng Yen kemudian 

diimplementasikan di Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia? 

3. Bagaimana strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam 

mengembangkan organisasi dan melestarikan nilai-nilai 

kemanusiaan yang diajarkan oleh Master Cheng Yen? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Sesuai dengan fokus kajian dalam rumusan masalah yang 

dispesifikasikan dalam pertanyaan penelitian tersebut maka tujuan 

penelitian yang dilakukan yaitu: 

1. Menganalisis filosofi Master Cheng Yen mengenai nilai-nilai 

kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha. 



22 

 

 

 

2. Mendeskripsikan nilai-nilai kemanusiaan dalam agama 

Buddha yang dieksplorasi oleh Master Cheng Yen yang 

kemudian diimplementasikan di Yayasan Buddha Tzu Chi 

Indonesia. 

3. Mengungkap strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia 

dalam mengembangkan organisasi dan melestarikan nilai-nilai 

kemanusiaan yang diajarkan oleh Master Cheng Yen.  

 

D. Manfaat Hasil Penelitian 

 Penelitian ini diharapkan dapat memberi manfaat bagi 

beberapa pihak, baik secara teoretis maupun praktis. 

1. Manfaat Teoretis 

a. Secara teoretis, hasil penelitian ini diharapkan dapat 

menambah keilmuan dalam keagamaan Buddha khususnya 

berkaitan dengan teori Buddhisme Humanistik dan 

implementasinya di masyarakat. 

b. Hasil penelitian ini juga diharapkan dapat menambah 

wawasan dan meningkatkan pengetahuan mengenai 

karakteristik gerakan sosial bernuansa Buddha dan strategi 

pengelolaan gerakan sehingga dapat berkembang lintas 

negara dan dapat diterima oleh masyarakat luas dari 

beragam latar belakang, baik perbedaan agama, etnis, ras, 

dan budaya. 

  

 



23 

 

 

 

2. Manfaat Praktis 

 Selain kegunaan secara teoretis, hasil penelitian ini 

diharapkan memberikan manfaat praktis bagi beberapa pihak, 

antara lain: 

a. Bagi Direktorat Bimbingan Masyarakat Buddha Kementerian 

Agama, hasil penelitian ini dapat menjadi salah satu 

pertimbangan dalam menyusun disain pembinaan umat, 

pengembangan organisasi pendidikan agama Buddha,  dan 

organisasi keagamaan Buddha dengan corak inklusif, dan 

humanis. 

b. Bagi organisasi keagamaan Buddha, hasil penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam 

mengembangkan strategi dan upaya mengenalkan serta 

memopulerkan nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha 

kepada umat Buddha dan masyarakat luas serta mendorong 

untuk mengedepankan semangat persaudaraan dengan 

menerapkan nilai-nilai kemanusiaan dalam organisasi.  

c. Bagi organisasi pendidikan Buddhis, hasil penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi salah satu rujukan dalam kajian 

Buddhisme Humanistik dan Socially Engaged Buddhism yang 

sesuai dengan corak ke-Indonesia-an. 

d. Bagi Program Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah 

satu bahan dalam mengembangkan Program Studi Agama-

Agama yang semakin terbuka dan inklusif, serta sebagai salah 



24 

 

 

 

satu referensi dalam memahami beberapa aspek agama 

Buddha. 

e. Bagi peneliti lain, hasil penelitian ini dapat digunakan sebagai 

referensi dan mendorong untuk melakukan penelitian yang 

lebih mendalam mengenai topik yang sejenis. 

f. Bagi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, hasil penelitian ini 

dapat menjadi salah satu bahan evaluasi dan refleksi sehingga 

dapat meningkatkan perannya dalam ruang lingkup yang lebih 

luas dan lebih berdampak bagi masyarakat Indonesia. 

 

E. Kerangka Berpikir  

 Penelitian ini fokus mengkaji nilai-nilai kemanusiaan 

dalam agama Buddha yang pada saat ini telah dikembangkan 

sebagai Buddhisme Humanistik dan direalisasikan dalam bentuk 

gerakan sosial yang berkembang pesat, salah satunya yang 

dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia. Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia merupakan salah satu dari cabang 

Yayasan Buddha Tzu Chi yang didirikan oleh Master Cheng Yen 

di Hualien Taiwan pada tahun 1966. Selain di Indonesia, Yayasan 

Buddha Tzu Chi telah memiliki cabang di 68 negara dan telah 

membantu masyarakat dengan memberikan bantuan sosial 

kemanusiaan di 136 negara.35 

 
35 https://www.tzuchi.or.id/ diakses Juni 2025 

https://www.tzuchi.or.id/


25 

 

 

 

 Yayasan Buddha Tzu Chi telah menerapkan nilai-nilai 

kemanusiaan dalam kegiatan sosialnya hampir selama 60 tahun 

dan terus berkomitmen mengimplementasikan Buddhisme 

Humanistik dalam kehidupan sehari-hari, memberikan manfaat 

nyata bagi masyarakat. Pendiri Yayasan Buddha Tzu Chi, Master 

Cheng Yen, meyakini dan telah membuktikan bahwa Buddha 

Dharma dapat diterapkan dan memberi manfaat bagi masyarakat 

luas untuk mengurangi penderitaan. Dharma dapat mendorong dan 

menolong manusia mencapai kebahagiaan di dunia ini dan juga 

kebahagiaan adiduniawi. Kebahagiaan duniawi dapat 

dikembangkan dengan mengembangkan diri memenuhi kebutuhan 

jasmani dan batin, dengan mengembangkan nilai-nilai budi pekerti 

luhur, nilai-nilai kemanusiaan, dan memberi manfaat untuk orang 

lain, salah satunya dengan membantu orang lain yang 

membutuhkan melalui praktik jalan  Bodhisattva. 

 Terbentuknya Yayasan Buddha Tzu Chi pada tahun 1966 

tidak lepas dari pengaruh kondisi makro, baik ekonomi, politik, 

maupun sosial di Taiwan saat itu. Selain keprihatinan oleh dampak 

perang dunia II, terdapat faktor lainnya yang turut memicu, antara 

lain kondisi kemiskinan dan kebijakan negara yang belum 

berpihak secara adil pada semua lapisan sosial. Inspirasi dari tiga 

suster Katolik, kisah pasien yang akhirnya meninggal karena tidak 

mampu membayar biaya berobat di rumah sakit serta 

terabaikannya hak dasar masyarakat dalam perawatan kesehatan 

sehingga akhirnya pasien mengalami kematian, serta kisah 



26 

 

 

 

dukungan dari tiga puluh ibu rumah tangga akhirnya 

menggerakkan hati Master Cheng Yen untuk mencari solusi untuk 

membantu orang yang menderita.36  

Akibat perang yang juga memberikan dampak penderitaan 

bagi masyarakat di Taiwan memicu niat Master Cheng Yen 

membantu kaum lemah dengan membentuk Yayasan Buddha Tzu 

Chi sebagai implementasi dari nilai-nilai kemanusiaan dalam 

ajaran Buddha. Beberapa pengalaman hidupnya juga semakin 

menguatkan tekad Master Cheng Yen untuk membantu mengatasi 

masalah sosial di Taiwan.  Dukungan 30 ibu rumah tangga di 

sekitar vihara binaan Master Cheng Yen juga menguatkan tekad 

untuk membentuk yayasan amal. 

 Masalah kemanusiaan yang menimpa kaum lemah menjadi 

salah satu pemicu munculnya gerakan sosial Tzu Chi. Masalah 

kemanusiaan yang dialami oleh kaum lemah juga merupakan 

dampak negatif dari modernisme. Kaum lemah tidak mampu 

beradaptasi dengan kemajuan akibat modernisme. Persoalan 

ketidak-mampuan kaum  lemah yang semakin terpinggirkan 

menjadi masalah sosial akibat ketidak-adilan dan meningkatnya 

ketimpangan. Hal tersebut memunculkan masalah kemanusiaan 

yang membutuhkan bantuan dari pihak lain. Nilai – nilai 

 
36 Hadi Pranoto., Ivana Chang, dkk., Menebar Cinta Kasih di Indonesia, edisi 

ke-4 (Jakarta: Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, 2005), 4. 

 



27 

 

 

 

kemanusiaan perlu dikembangkan dan diimplementasikan secara 

universal untuk mengatasi masalah tersebut.  

 Nilai-nilai kemanusiaan bukan saja ada dalam agama 

Buddha, namun dalam penelitian ini, nilai-nilai kemanusiaan yang 

dikaji adalah dari sudut pandang agama Buddha khususnya yang 

dikembangkan oleh Master Cheng Yen dan diimplementasikan di 

Yayasan Buddha Tzu Chi. Nilai-nilai kemanusiaan agama Buddha 

yang diimplementasikan sebagai gerakan Socially Engaged 

Buddhism dan Buddhisme Humanistik (Humanistic Buddhism) 

dapat berbeda dalam wujud praktiknya. Keragaman mazhab dalam 

agama Buddha juga dapat berperan dalam memengaruhi terjadinya 

keragaman tersebut. Dalam kajian ini, nilai-nilai kemanusiaan 

agama Buddha yang akan dikaji yaitu nilai-nilai kemanusiaan 

dalam agama Buddha yang dikembangkan oleh Master Cheng 

Yen, seorang bhiksuni mazhab Mahāyāna yang mendirikan 

Yayasan Buddha Tzu Chi.  

 Master Cheng Yen merealisasikan gagasan dan cita-cita 

gurunya untuk mewujudkan ajaran Buddha yang dapat 

diimplementasikan di masyarakat luas, memberi manfaat langsung 

untuk mengatasi masalah yang ada dalam masyarakat umum, 

bukan hanya untuk para bhiksu/bhiksuni.  

Master Cheng Yen mengembangkan intrepretasi ajaran 

Buddha sesuai dengan apa yang dipraktikkan olehnya dan juga 

oleh relawan Tzu Chi. Gagasan-gagasan dan prinsip-prinsip 

humanistik yang dieksplorasi dari ajaran Buddha dan juga 



28 

 

 

 

praktiknya di Yayasan Buddha Tzu Chi dikembangkan oleh 

Master Cheng Yen, disampaikan dengan bahasa yang membumi, 

lebih aplikatif dan mudah dipahami, menggunakan istilah-istilah 

masa kini untuk menerjemahkan  kotbah Buddha sejak lebih dari 

2.500 tahun lalu.  

Bahasa dalam kitab suci yang abstrak kemudian dijabarkan 

oleh Master Cheng Yen dengan kalimat yang mudah dipahami 

sehingga lebih ‘membumi’ dan dapat dipraktikkan di kehidupan 

sehari-hari.37 Ajaran Master Cheng Yen dikenal Jing Si dan 

dibukukan sebagai Jing Si Aphorism yang dituliskan dalam bentuk 

petikan renungan singkat yang dalam bahasa Indonesia disebut 

Kata Perenungan. Penjelasan lebih mendalam diuraikan dalam 

bentuk ilustrasi dan deskripsi dari aksi yang dilakukan oleh insan 

Tzu Chi di seluruh dunia. Ajaran kemanusiaan dalam agama 

Buddha yang diuraikan oleh Master Cheng Yen menjadi pedoman 

dalam menjalankan visi dan misi Tzu Chi.  

Seluruh relawan dan insan Tzu Chi sangat menghormati 

Master Cheng Yen, sehingga cabang-cabang Yayasan Buddha Tzu 

Chi di seluruh dunia menjalankan misi dan visi sesuai arahannya. 

Tzu Chi Indonesia juga merupakan  perpanjangan implementasi 

dari visi dan misi Tzu Chi yang digagas oleh Master Cheng Yen. 

Semua cabang Yayasan Buddha Tzu Chi berusaha menerjemahkan 

visi dan misi yang disusun oleh Master Cheng Yen ke dalam 

 
37 Yu-Ing Ching, Master Cheng Yen: Teladan Cinta Kasih (Jakarta: PT Elex 

Media Komputindo, 2005), 80 



29 

 

 

 

tindakan dan aksi nyata sesuai kondisi sosial budaya dan prioritas 

kebutuhan di setiap negara. Jenis aksi nyata yang dilakukan insan 

Tzu Chi di seluruh dunia hampir sama, karena menjadikan visi dan 

misi Tzu Chi Taiwan sebagai pedoman.  

 Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dipimpin oleh umat 

awam, Liu Siu Mei. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia sudah 

terdaftar dan di Kementerian Sosial sejak tahun 1994. Peran 

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam aktifitas sosialnya 

sudah banyak, namun selama 30 tahunan tersebut, masih sedikit 

kajian ilmiah yang menguraikan berbagai aspek Yayasan Buddha 

Tzu Chi Indonesia dan Buddhisme Humanistik. Kajian-kajian 

tentang Tzu Chi juga menarik untuk dikaji karena kegiatan yang 

dilakukan lebih banyak dalam bidang sosial kemanusiaan daripada 

dalam bidang keagamaan, meski dipimpin oleh seorang bhiksuni.   

  Sisi lain tentang Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia yang 

menarik untuk dikaji yaitu keunikan Tzu Chi yang memiliki 

pandangan yang berbeda tentang beberapa ritual yang umumnya 

dikenal dalam agama Buddha. Keberhasilannya berkembang di 

banyak negara dan  keterampilannya menarik minat relawan dari 

berbagai latar belakang agama, ras, etnis dan budaya untuk 

bergabung bersama-sama bersumbangsih kepada masyarakat 

dengan mempraktikkan nilai-nilai kemanusiaan juga merupakan 

hal yang menarik. Banyak relawan dari beragam agama 

berkomitmen terus bersumbangsih melalui Tzu Chi meskipun  



30 

 

 

 

memahami bahwa Yayasan Buddha Tzu Chi dibangun dan 

dikelola dengan filosofi agama Buddha.  

Perbedaan agama, profesi, etnis, dan budaya ternyata tidak 

menghalangi banyak orang untuk bergabung dengan Yayasan 

Buddha Tzu Chi dan mengimplementasikan nilai-nilai 

kemanusiaan yang inklusif. Tzu Chi menunjukkan bahwa 

perbedaan tidak menghalangi siapa pun untuk bekerja sama demi 

manfaat bagi masyarakat luas. Tzu Chi membuktikan mampu 

menjadi organisasi sosial yang inklusif dan menyatukan 

keragaman. Hal sebaliknya belum dapat dilakukan oleh organisasi 

keagamaan Buddha yang tumbuh dan dibentuk di Indonesia yang 

bersifat sektarian dan masih ‘terkotak-kotak’ karena perbedaan 

sekte dan majelis. Tzu Chi memberikan teladan bagi organisasi 

keagamaan Buddha di Indonesia tentang bagaimana fokus pada 

hal-hal yang menyatukan. 

 Visi Yayasan Buddha Tzu Chi yang bertekad menyucikan 

hati manusia juga merupakan hal yang sesuai dengan kondisi 

manusia saat ini. Dunia ilmu pengetahuan  dan teknologi telah 

maju pesat. Namun di sisi lain, kemajuan iptek juga menimbulkan 

dampak percepatan degradasi moral dan etika yang masif sampai 

ke pelosok negeri.  

Visi Tzu Chi berupaya mengurangi dampak negatif 

kemajuan teknologi dengan terus menyebarkan kebajikan dan 

cinta kasih melalui berbagai media, terutama melalui Da Ai Tv. 

Masalah global, meningkatnya konflik yang berubah menjadi 



31 

 

 

 

perang di beberapa wilayah dunia juga menjadi keprihatinan 

tersendiri yang mengundang empati dan mendorong 

bertumbuhnya nilai-nilai kemanusiaan pada banyak orang.    

Yayasan Buddha Tzu Chi telah berperan dalam mengedukasi 

masyarakat dan bersama-sama untuk saling membantu orang lain 

yang membutuhkan, terutama korban bencana alam dan orang-

orang yang memiliki keterbatasan.  

 Yayasan Buddha Tzu Chi di seluruh dunia yang 

menjalankan  visi dan misi Tzu Chi dengan filosofi humanisme 

Master Cheng Yen. Semua kebijakan didasarkan atas prinsip-

prinsip yang digagas oleh Master Cheng Yen. Pedoman 

pelaksanaan dalam menjalankan Yayasan Buddha Tzu Chi 

Indonesia berasal dari kebijakan Master Cheng Yen. Oleh karena 

itu, kajian mengenai Tzu Chi tidak dapat dipisahkan dari ajaran 

Master Cheng Yen. Bagi anggota Tzu Chi, Master Cheng Yen 

adalah seorang bhiksuni yang sangat berpengaruh. Master Cheng 

Yen mampu menginspirasi banyak orang sehingga organisasinya 

yaitu Yayasan Buddha Tzu Chi telah berkembang di banyak 

negara. Keberhasilan Yayasan Buddha Tzu Chi di seluruh dunia 

sangat dipengaruhi oleh kepemimpinan Master Cheng Yen.  

 Keberhasilan mengelola Yayasan Buddha Tzu Chi 

Indonesia juga merupakan hal yang layak menjadi perhatian. 

Strategi dalam mengelola Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia 

sehingga menjadi besar hingga memiliki 18 cabang di seluruh 

Indonesia merupakan perkembangan yang signifikan. 



32 

 

 

 

Keberhasilan  menyatukan relawan dari berbagai macam latar 

belakang, termasuk keberagaman latar belakang agama, ras, etnis, 

profesi, serta kemampuan mengelola sumber daya yang ada, dan 

memanfaatkkan segala potensi untuk mengembangkan organisasi 

membutuhkan kepiawaian.  

Tzu Chi Indonesia sebagai gerakan sosial yang memiliki 

lebih dari 18 kantor cabang dan penghubung di seluruh Indonesia 

juga menunjukkan keberhasilan kepemimpinan dan juga faktor 

lainnya dalam praktik nilai-nilai kemanusiaan. Selain eksplorasi 

dan implementasi nilai-nilai kemanusiaan yang merupakan filosofi 

humanisme Master Cheng Yen, pada disertasi ini juga dikaji 

tentang strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam  

melestarikan nilai-nilai kemanusiaan. Keutamaan Tzu Chi antara 

lain keberhasilannya dalam menerapkan nilai-nilai kemanusiaan 

secara nyata dan memberikan dampak positif bagi banyak orang 

baik secara filosofis maupun dampak nyata mengurangi 

penderitaan orang-orang yang layak dibantu. 

Untuk menguraikan pentingnya implementasi dan 

pelestarian nilai-nilai kemanusiaan dan juga rasionalitas mengapa 

Tzu Chi bergerak dalam bidang amal kemanusiaan maka perlu 

menkaji Tzu Chi dari latar belakang sejarah dan filosofi yang 

mendasarinya. Tzu Chi muncul sebagai organisasi sosial 

keagamaan Buddha yang memulai gerakan melalui misi amal , 

salah satunya dipicu oleh semangat mereformasi praktik agama 

Buddha dan mengimplementasikan gagasan Buddhisme 



33 

 

 

 

Humanistik yang dikembangkan oleh Master Yin Shun yaitu guru 

dari Master Cheng Yen. Oleh karena itu, dalam disertasi ini juga 

dideskripsikan Tzu Chi sebagai gerakan sosial keagamaan yang 

merupakan gerakan reformasi keagamaan Buddha yang berhasil 

menerapkan gagasan Buddhisme Humanistik.  

Kajian Tzu Chi sebagai organisasi dan gerakan sosial dikaji 

berdasarkan teori gerakan sosial baru dan gerakan reformasi 

keagamaan. Faktor-faktor yang memengaruhi gerakan dianalisis 

berdasarkan pendapat Doug McAdam, John D. McCarthy, and 

Mayer N. Zald yang menyatakan bahwa keberhasilan suatu 

gerakan sosial ditentukan oleh tiga faktor yaitu: mobilisasi sumber 

daya  (resources mobilization), kesempatan politik (political 

opportunities), dan proses pembingkaian (framing processes) 38. 

Penjelasan yang serupa juga disampaikan oleh Quintan 

Wictorowicz. 

Kajian tentang Yayasan Buddha Tzu Chi dalam disertasi 

ini selanjutnya lebih difokuskan pada studi nilai-nilai kemanusiaan 

yang telah diimplementasikan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi dan 

telah berdampak pada masyarakat luas. Kajian mengenai nilai-nilai 

kemanusiaan dikaji melalui pendekatan sosiologi dan 

fenomenologi. Dari pendekatan sosiologi peneliti melakukan 

deskripsi dan analisis Tzu Chi sebagai gerakan sosial keagamaan 

 
38 Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N. Zald, eds., Comparative 

Perspectives on Social Movements: Political Opportunities, Mobilizing 

Structures, and Cultural Framings (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1996), 1-20 



34 

 

 

 

Buddha serta mempelajari interaksi antar insan Tzu Chi di 

Yayasan Buddha Tzu Chi. Pendekatan fenomenologi digunakan 

untuk mengekplorasi bagaimana makna dan manfaat yang 

dirasakan oleh relawan dan insan Tzu Chi lainnya ketika 

melakukan berbagai macam kegiatan sosial kemanusiaan dan juga 

setelah bergabung dengan Tzu Chi dalam waktu yang lama. Kajian 

disajikan secara deskriptif dan analitis secara mendalam.  

Untuk memperoleh data penelitian, peneliti telah 

melakukan wawancara, dokumentasi, observasi partisipatoris, 

serta menggali berbagai informasi lain yang dibutuhkan dari 

beberapa sumber, antara lain dari website resmi, media sosial 

resmi, buku-buku yang ditulis oleh Master Cheng Yen dan penulis 

lain, dari majalah dan bulletin yang dapat diakses secara online di 

website https://www.tzuchi.or.id/publikasi/buletin-tzuchi. Selain 

itu beberapa data tambahan dikutip dari video tentang Tzu Chi di 

Youtube dan Jingsi.id.  

Setelah melalui proses analisis data kemudian peneliti 

menyajikan dalam narasi deskriptif mendalam sesuai dengan data 

yang terkumpul dan dikaji. Pada tahap akhir kemudian dari hasil 

pembahasan, peneliti menarik simpulan dan mengusulkan 

beberapa temuan faktual dan teoretis. Secara garis besar kerangka 

berpikir yang telah diuraikan diilustrasikan dengan peta konsep 

(concept map) pada gambar 1. 

 

 

https://www.tzuchi.or.id/publikasi/buletin-tzuchi


35 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

Gambar 1.1. Kerangka Berpikir 

Fenomena Eksternal:  

• Realitas kehidupan: banyak 

penderitaan dialami oleh 

masyarakat 

• Perang, konflik, kehidupan 

masyarakat kurang harmonis 

• Dampak negatif kemajuan IPTEK 

 

Fenomena Internal  Komunitas Buddhis: 

• Bhiksu menjauh dari masyarakat 

• Agama Buddha kurang berdampak: 

fokus pada ritual, terkesan mistis 

• Sebagian organisasi Buddhis kurang 

harmonis 

• Kepedulian sosial umat Buddha 

belum banyak terorganisasi 

 

Muncul gerakan 

Buddhisme Humanistik: 

Tzu Chi 

 

Fokus Penelitian: 

• Pandangan Master Cheng Yen tentang nilai-nilai kemanusiaan 

• Implementasi nilai-nilai kemanusiaan di Tzu Chi Indonesia 

• Strategi pelestarian nilai-nilai kemanusiaan di Tzu Chi Indonesia 

Teori: Buddhisme Humanistik (Hsin Yun),  gerakan sosial, gerakan reformasi 

 

Metodologi 

Metode Kualitatif 

Pendekatan: Sosiologi, Fenomenologi 

Analisis Data:  

Miles, Huberman and 

Saldana 

 

Hasil dan Pembahasan 

 

Penelitian Terdahulu:  

• Penelitian yang membahas mengenai kajian nilai-nilai kemanusiaan di Tzu 

Chi Indonesia belum ada yang komprehensif  

• Penelitian Buddhisme Humanistik di Indonesia jumlahnya masih sedikit 

Simpulan dan Saran, 



36 

 

 

 

 

F. Hasil Penelitian Terdahulu 

 Beberapa hasil penelitian terdahulu tentang Tzu Chi dan 

Buddhisme Humanistik dapat di runut dari beberapa sumber, 

antara lain: 

1. Artikel ilmiah dengan judul” Tzu Chi’s Organizing for a 

Compassionate World: Insight into Communicative Praxis of 

a Buddhist Organization yang merupakan hasil penelitian 

Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M. Hwang yang dilakukan 

pada tahun 2014 dan dimuat dalam Journal of International 

and Intercultural Communication. Dalam jurnal tersebut 

dijelaskan bahwa pada tahun 2014 mulai ada ketertarikan 

akademisi untuk mengkaji tentang manfaat pengorganisasian 

cara Buddhis untuk digunakan sebagai teori organisasi dan 

praktik. Dalam abstraknya dijelaskan bahwa masih sedikit  

sarjana melakukan kajian empiris mengenai filosofi 

Buddhisme yang dipraktikkan sebagai tindakan dalam 

organisasi.  

Hasil studi Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M. 

Hwang menguraikan kajian mengenai praktik komunikasi 

dalam organisasi Buddha, dan praktik belas kasih dan 

kebijaksanaan dalam konteks organisasi.39 Berbeda dengan 

 
39 Boris H. J. M. Brummans and Jennie M. Hwang, “Tzu Chi’s Organizing 

for a Compassionate World: Insight into the Communicative Praxis of a 

Buddhist Organization,” Journal of International and Intercultural 



37 

 

 

 

yang dilakukan oleh Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M. 

Hwang yang fokus kajiannya tentang nilai belas kasih dan 

kebijaksanaan dan praktik komunikasi di Tzu Chi, peneliti 

melakukan penelitian kajian yang lebih mendalam mengenai 

nilai-nilai-nilai kemanusiaan yang bersumber dari ajaran 

Buddha yang lebih spesifik diuraikan oleh Master Cheng Yen, 

yang merupakan guru spiritual dan juga pendiri Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia. Dalam Disertasi ini, peneliti 

melakukan eksplorasi nilai-nilai kemanusiaan yang diuraikan 

oleh Master Cheng Yen dari berbagai sumber, baik buku-buku, 

bulletin dan majalah, atau video ceramah yang diterjemahkan 

ke dalam bahasa Indonesia dan diunggah di Youtube dan 

website jingsi.id. Selain itu, peneliti juga mendeskripsikan 

bagaimana nilai-nilai kemanusiaan tersebut 

diimplementasikan di setiap misi Tzu Chi dan juga dilestarikan 

dan juga diwariskan kepada generasi muda dan masyarakat 

pada umumnya. Pembahasan Tzu Chi sebagai gerakan 

Buddhisme Humanistik dan juga sebagai gerakan reformasi 

keagamaan Buddha juga dianalisis untuk memberikan 

pemahaman holistik mengenai Tzu Chi. 

2. Artikel ilmiah dengan judul “Tzu Chi and the Philanthropy of 

Filipino Volunteers” yang merupakan hasil penelitian yang 

dilakukan pada tahun 2015 oleh Arnold Lindros Lau dari 

 
Communication 7, no. 2 (2014): 136–63,  https://doi.org/10.1080/ 

17513057.2014.898675. 

https://doi.org/10.1080/%2017513057.2014.898675
https://doi.org/10.1080/%2017513057.2014.898675


38 

 

 

 

Columbia University dan Jayeel Serrano Cornelio dari Ateneo 

de Manila University dan dimuat dalam Asian Journal of 

Social Science.  Temuan hasil penelitian  yang dilakukan oleh 

Arnold Lindros dan Jayeel Serrano  yaitu relawan Tzu Chi di 

Filipina direkrut saat terjadi Topan Ketsama pada tahun 2009. 

Relawan yang direkrut sebagian besar bukan dari etnis 

Tionghoa, tetapi dari penduduk Filipina dari golongan kurang 

mampu yang sebagian besar beragama Katolik.  

Tzu Chi membingkai kegiatan dalam bentuk disiplin 

diri. Hal tersebut menunjukan bahwa partisipasi dalam 

keanggotaan Tzu Chi tidak bersifat religius melainkan 

aspiratif.40 Kajian pada penelitian tersebut lebih fokus pada 

kegiatan yang dilakukan oleh relawan Tzu Chi di Filipina 

dengan menonjolkan karaktersitik relawan yang beragama 

nonBuddhis. Hal yang serupa juga terjadi di Indonesia yang 

menunjukkan bahwa sebagian relawan beragama nonBuddhis. 

Namun pada Disertasi ini, penelitian yang telah dilakukan 

memiliki perbedaan fokus kajian. Pada penelitian ini, peneliti 

melakukan kajian yang mendalam mengenai nilai-nilai apa 

saja yang dipraktikkan oleh relawan Tzu Chi, sumber nilai, dan 

bagaimana cara melestarikannya di Tzu Chi yang telah 

berkembang pesat di banyak negara. Tinjauan Tzu Chi dari 

 
40 Arnold Lindros Lau and Jayeel Serrano Cornelio, “Tzu Chi and the 

Philanthropy of Filipino Volunteers,” Asian Journal of Social Science 43, 

no. 4 (2015): 376-399, https://doi.org/10.1163/15685314-04304003. 

 

https://doi.org/10.1163/15685314-04304003


39 

 

 

 

aspek gerakan sosial keagamaan berciri reformisme juga 

dilakukan untuk menjelaskan mengapa nilai-nilai yang 

dipraktikkan di Tzu Chi dapat diterima oleh relawan Tzu Chi 

yang berbeda agama. 

 Peneliti telah melakukan kajian tentang nilai-nilai 

kemanusiaan yang merupakan pandangan Master Cheng Yen 

yang bersumber dari ajara Buddha. Master Cheng Yen telah 

menguraikan  nilai-nilai kemanusiaan dengan bahasa yang 

lebih mudah dipahami, membumi, dan aplikatif yang dijadikan 

pedoman relawan Tzu Chi dalam melakukan aktifitas sosial 

kemanusiaan. Selain itu peneliti juga melakukan analisis 

bagaimana nilai-nilai kemanusiaan tersebut dilestarikan dan 

diwariskan kepada generasi muda Tzu Ching. 

3. Artikel ilmiah dengan judul “Gendered Charisma in the 

Buddhist Tzu Chi (Ciji) Movement” merupakan hasil penelitian 

Julia Huang yang dimuat dalam Nova Religio: The Journal of 

Alternative and Emergent Religions menyimpulkan bahwa Tzu 

Chi merupakan gerakan sosial keagamaan Buddha umat awam 

yang dipimpin oleh anggota monastik (bhiksuni) yang 

memiliki misi utama membantu  semua makhluk yang 

menderita. Anggota Tzu Chi sebagian besar adalah perempuan, 

meski saat ini juga memiliki anggota laki-laki yang jumlahnya 

cukup signifikan.  

Pada artikel tersebut Julia Huang menekankan 

terobosan baru dalam kepemimpinan organisasi besar oleh 



40 

 

 

 

seorang perempuan yang memiliki karisma dan mampu 

menembus batasan budaya dan menunjukkan kesetaraan 

gender.41 Perbedaan dengan yang kajian yang telah dilakukan 

oleh peneliti yaitu pada objek material.  

Dalam artikel tersebut juga disebutkan bahwa Tzu Chi 

merupakan salah satu dari gerakan agama baru (New Religious 

Movement/NRM) di China. Berbeda dengan Julia Huang yang 

memfokuskan penelitian tentang gender dan gerakan agama 

baru, pada penelitian disertasi ini, peneliti lebih mendukung 

kajian yang menyatakan Tzu Chi sebagai salah satu gerakan 

reformasi  keagamaan Buddha. Selanjutnya penelitian 

difokuskan pada eksplorasi, implementasi, dan pewarisan 

nillai-nilai kemanusiaan di Yayasan Buddha Tzu Chi 

Indonesia. 

4. Artikel ilmiah karya Denio Artanipa Mulyana dan Tri 

Handayani tentang perjalanan Yayasan Buddha Tzu Chi 

Indonesia dalam pengentasan masalah sosial masyarakat di 

Daerah Khusus Ibukota Jakarta tahun 1994 – 2020 yang dimuat  

dalam jurnal ANUVA  menguraikan perkembangan Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia, baik sarana dan prasarana maupun 

manajemen kegiatan, serta peran dari Yayasan Buddha Tzu 

 
41 Julia Huang, “Gendered Charisma in the Buddhist Tzu Chi (Ciji) 

Movement,” Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent 

Religions 12, no. 2 (November 2008): 29–47, https://doi.org/10.1525/ 

nr.2008.12.2.29. 

 

https://doi.org/10.1525/%20nr.2008.12.2.29
https://doi.org/10.1525/%20nr.2008.12.2.29


41 

 

 

 

Chi Indonesia yang memiliki misi untuk mengentaskan 

masalah sosial di DKI Jakarta.  

Penelitian tersebut menggunakan metode sejarah yang 

memiliki empat tahapan penelitian, yaitu heuristik, kritik, 

interpretasi, dan historiografi. Hasil dari penelitian 

menunjukkan bahwa Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah 

aktif berkontribusi membantu masyarakat DKI Jakarta yang 

menjadi penerima manfaat untuk dapat memperoleh kehidupan 

yang lebih layak dari berbagai kegiatan yang dilakukan oleh 

yayasan. Yayasan Buddha Tzu Chi juga aktif dalam menjamin 

ketersediaan layanan pendidikan dan kesehatan bagi 

masyarakat dengan tingkat ekonomi rendah melalui 

pembangunan sekolah dan rumah sakit milik Yayasan Buddha 

Tzu Chi yang dapat diakses oleh berbagai kalangan masyarakat 

DKI Jakarta.42   

Perbedaan dengan kajian yang dilakukan oleh peneliti 

adalah dalam objek materialnya. Jika penelitian tersebut 

menekankan jenis bantuan yang telah dilakukan oleh Tzu Chi 

kepada masyarakat DKI Jakarta, peneliti lebih fokus pada 

nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi dasar filosofis 

pemberian bantuan dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi 

melalui para relawannya. Tinjauan lebih mendalam juga 

dilakukan terutama darimana sumber nilai-nilai kemanusiaan 

 
42 ANUVA Volume 8 (2): 249-262, 2024 Copyright ©2024, ISSN: 2598-3040 

online Available Online at: http://ejournal.undip.ac.id/index.php/anuva 



42 

 

 

 

dieksplorasi, yang kemudian diimplementasikan dan juga 

diwariskan kepada generasi muda di Tzu Chi. 

5. Hasil penelitian berupa disertasi di UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta yang merupakan penelitian program doktor yang 

dilakukan oleh Hotmatua Paralihan pada tahun 2023 dengan 

Judul “Perbandingan Humanisme Ali Syariati dan Master 

Cheng Yen”. Temuan utama dari penelitian tersebut adalah 

humanisme Theo-Antroposentris: manusia adalah makhluk 

Tuhan yang harus diagungkan dihormati di atas 

primordialisme. Pengagungan terhadap Tuhan hanya dapat 

dilakukan melalui penghormatan terhadap manusia sebagai 

ciptaannya dengan ikut terlibat menyelesaikan masalah sosial.  

Menurut Hotmatua Paralihan, terdapat perbedaan cara 

pandang antara Ali Syariati dan Master Cheng Yen tentang 

ideologi. Ali Syariati menyatakan bahwa problema manusia 

bersumber dari filsafat Barat materialisme sehingga harus 

diselesaikan dengan jihad, membangun manusia cerdas, kreatif 

dan bertanggung jawab atau Islam dinamis. Sementara itu, 

Master Cheng Yen melihat sumber masalah manusia ada pada 

hati manusia yang keruh. Oleh karena itu solusinya adalah 

menjernihkan atau menyucikan hati manusia melalui praktik 

belas kasih, dan cinta kasih dengan membantu yang 

membutuhkan secara langsung.43  

 
43 Hotmatua Paralihan. Perbandingan Humanisme Ali Syariati dengan Master 

Cheng Yen (Jakarta: UIN Syarif Hidayatulah, 2023), 263 



43 

 

 

 

Hotmatua Paralihan menyebut humanisme Master 

Cheng Yen dan humanisme Ali Syariati sebagai Humanisme 

Teistik. Terdapat perbedaan fokus kajian dengan yang telah 

dilakukan oleh peneliti. Dalam disertasi ini, peneliti telah 

menggali prinsip dan nilai-nilai kemanusiaan yang 

dikembangkan oleh Master Cheng Yen dan diimplementasikan 

secara nyata di Yayasan Buddha Tzu Chi dan menjadi 

pedoman kerja bagi relawan dalam melakukan aktifitasnya. 

Selain itu juga peneliti telah mengekplorasi strategi Yayasan 

Buddha Tzu Chi Indonesia dalam melestarikan organisasi dan 

nilai-nilai kemanusiaan agama Buddha di yayasan tersebut.  

6. Hasil penelitian disertasi di University of California San Diego 

yang dilakukan oleh Teresa Zimmerman-Liu pada tahun 2019 

dengan judul “Humanistic Buddhism and Climate Change: 

Propagating the Bodhisattva Ethic of Compassion for People 

and the Planet  mengungkapkan bahwa hubungan gerakan 

Buddhisme Humanistik terhadap perubahan iklim. Penelitian 

tersebut menunjukkan studi etnografi multilokasi 

menggunakan observasi partisipan dan wawancara formal 

maupun informal untuk meneliti dua kelompok tersebut: 

Yayasan Buddha Tzu Chi dan Dharma Drum Mountain dalam 

dua konteks sosial berbeda: Taiwan dan California.  

Analisis komparatif hasil penelitian menemukan bahwa 

adopsi perubahan gaya hidup pro-lingkungan oleh penganut 

sangat dipengaruhi oleh: (1) keanggotaan dalam komunitas 



44 

 

 

 

moral yang kuat, (2) kesadaran akan tekanan material dan 

sosial (terestrial) dari degradasi lingkungan, ditambah 

perasaan bahwa pemerintah dan lembaga resmi lainnya tidak 

bertindak cukup. (3) ajaran agama terintegrasi (teori dan 

praktik) dari figur otoritatif yang mencontohkan perilaku yang 

diharapkan. Selain itu, studi ini menunjukkan kekuatan 

sakral untuk menginspirasi perubahan perilaku dalam konteks 

Buddhisme, yaitu pengembangan etika Bodhisattva dalam 

perjalanan menuju pencerahan.  

Keberhasilan kelompok-kelompok tersebut di Amerika 

Serikat dan Taiwan membuktikan bahwa kekuatan sakral 

agama dapat berdampak positif di masyarakat kontemporer 

pascamodern, ketika kelompok agama mampu merespons 

kekhawatiran langsung komunitas lokal.44 Terdapat perbedaan 

fokus antara penelitian Teresa Zimmerman-Liu dengan yang 

telah dilakukan peneliti yang  melakukan kajian tentang 

Buddhisme Humanistik sebagai akar atau gagasan awal untuk 

membumikan nilai-nilai ajaran Buddha yang aplikatif dan 

memberi manfaat langsung pada masyarakat.  

 

 

 

 
44 Teresa Zimmerman-Liu, Humanistic Buddhism and Climate Change: 

Propagating the Bodhisattva Ethic of Compassion for People and the 

Planet (Disertasi doktoral, University of California San Diego, 2019), xviii 

 


