BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Penelitian

Agama Buddha® atau sering disebut Buddhisme merupakan
salah satu agama yang kaya dengan ajaran tentang nilai-nilai
kemanusiaan. Agama Buddha muncul dipicu oleh adanya
fenomena-fenomena yang dialami manusia dalam kehidupannya.

Secara historis, agama Buddha muncul sebagai respon atas
masalah kemanusiaan yaitu adanya realitas penderitaan (dukkha)?
yang dialami oleh manusia, bahkan semua makhluk. Hakikat
kehidupan manusia menurut agama Buddha adalah dukkha, yang
sering diterjemahkan sebagai ketidak-puasan, atau penderitaan.
Dukkha adalah masalah hakiki yang dialami oleh manusia dan

1 Agama Buddha seringkali disebut Buddhisme, Buddha Dhamma, Buddha
Dharma atau Buddha Sasana. Meski memiliki konsep Ketuhanan yang berbeda
dengan agama Abrahamik tetapi Buddhisme merupakan salah satu agama resmi
yang diakui di negara Indonesia dengan sebutan agama Buddha. Buddha
mengajarkan adanya Ultimate Reality dan Ketuhanan Impersonal serta ajaran
tentang eskatologi sehingga Buddhisme lebih dari sekedar filsafat, digolongkan
sebagai salah satu agama terbesar dunia dengan sebutan dalam bahasa Inggris
sebagai Buddhism. Kategorisasi Buddhisme sebagai agama dapat ditinjau dari
teori fungsionalisme Emile Durkheim, teori agama sebagai sistem budaya
(cultural system) dari Clifford Geertz dan dimensinya dapat dianalisis
berdasarkan pendapat Ninian Smart tentang tujuh dimensi agama. Agama
Buddha dikelompokkan sebagai agama nonteis. Mary Pat Fisher, Living
Religions, 10th ed. (New York: Pearson, 2017), 12.

2 Dukkha merupakan istilah dalam bahasa Pali yang memiliki beberapa makna,
sehingga dalam buku-buku agama Buddha seringkali istilah dukkha tidak
diterjemahkan tanpa menuliskan kata aslinya. Dukkha memiliki makna, antara
lain: penderitaan, suka dan duka yang silih berganti, ketidak-puasan. Makna
dukkha tidak sama persis dengan duka dalam bahasa Indonesia.



2

semua makhluk hidup.® Selama kehidupannya, tak ada satupun
manusia biasa yang secara hakiki benar-benar telah terbebas dari
penderitaan, baik penderitaan fisik maupun batin. Semua manusia
pernah mengalami berbagai macam penderitaan, yang hakikatnya
adalah dukkha.

Sejak hampir 2600 tahun lalu masalah penderitaan telah
menjadi perhatian, dan melalui perjuangan yang panjang, Buddha
Sakyamuni atau Buddha Gotama menemukan dengan jelas hakikat
penderitaan (dukkha), sebab penderitaan (dukkha samudaya),
lenyapnya penderitaan (dukkha nirodha), dan jalan untuk
melenyapkan penderitaan (dukkha nirodha gamini patipada).*
Intisari ajaran Buddha yang saat ini ditulis sebagai Kitab Suci
Tipitaka, semua mengarah pada Empat Kebenaran Mulia tersebut.
Kebenaran hakiki tersebut telah dipahami sepenuhnya dan
direalisasi oleh Buddha Gotama, dan juga oleh para muridnya yang
tekun dan disiplin menempuh jalan yang dibabarkan oleh Buddha
sehingga mereka terbebas dari penderitaan yang hakiki dan
mencapai Nibbana atau Nirvana.

Dalam agama Buddha, semangat mengatasi penderitaan
sampai ke akar-akarnya melalui jalur pelatihan spiritualitas, antara

lain diawali dengan mengembangkan sifat-sifat luhur yaitu cinta

3 Sallie B. King, Socially Engaged Buddhism (Honolulu: University of Hawai‘i
Press, 2009),

4 Mahasi Sayadaw, Dhammacakkapavatana Sutta: The Great Discourse on the
Wheel of Dhamma (Selangor, Malaysia: Sukhi Hotu Dhamma Publication,
1998),



kasih (metta), belas kasih (karuna), simpati terhadap kebahagiaan
orang lain (mudita), serta sikap batin tenang seimbang (upekkha).
Keempat sifat luhur tersebut menjadi landasan moralitas yang
sangat dijunjung tinggi dalam agama Buddha, disebut
brahmavihara.® Sifat luhur ini merupakan prinsip dalam interaksi
sosial dan sebagai dasar pelaksanaan ajaran (Dharma) yang lebih
tinggi, yaitu pengembangan batin melalui meditasi (bhavana).
Keempat sifat luhur tersebut merupakan dasar utama
pengembangan nilai-nilai kemanusiaan (humanistik) dalam agama
Buddha.

Keempat komponen brahmavihara dikembangkan melalui
praktik dan pembiasaan secara langsung. Cinta kasih (metta),
belas kasih (karupa), simpati terhadap kebahagiaan orang lain
(mudita), serta sikap batin tenang seimbang (upekkha) merupakan
pedoman untuk berinteraksi dengan orang lain dalam masyarakat
yang beragam.® Namun persoalannya adalah ajaran tentang cinta
kasih, belas kasih, simpati, dan batin seimbang ini seringkali lebih
bersifat teoretis, dipraktikkan oleh umat Buddha secara individual,

dan kurang diimplementasikan secara terstruktur sehingga

° Brahmavihara artinya empat keadaan batin luhur, kediaman yang luhur atau
tempat kediaman para Brahma. Brahmavihara mencakup cinta kasih, belas
kasih, simpati, dan keseimbangan batin yang memanifestasikan sifat-sifat luhur
yang menjadi pedoman berinteraksi dengan sesama manusia, atau pun dengan
makhluk lainnya. Dikenal juga sebagai empat keadaan tanpa batas (apamanna)
Narada Mahathera, The Buddha and His Teachings (Taipei: The Corporate
Body of the Buddha Educational Foundation, 1998), xiii.

& Ashin Kheminda, Faktor-Faktor Mental (Jakarta: Dhammavihari Buddhist
Studies, 2017), 283



dampaknya belum dirasakan oleh masyarakat luas. Cinta kasih dan
belas kasih adalah nilai-nilai luhur yang dimiliki manusia yang
praktiknya melibatkan interaksi dengan makhluk hidup lainnya.’

Nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha yang belum
diimplementasikan secara terstruktur mendorong beberapa tokoh
agama Buddha menginisiasi gerakan, strategi dan upaya agar nilai-
nilai luhur tersebut dapat dengan mudah dipahami dan
dipraktikkan secara universal sehingga memberikan manfaat bagi
masyarakat luas.

Setelah menyadari pentingnya praktik nilai-nilai
kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha di tengah
masyarakat, beberapa rohaniawan Buddha seperti Master Taixu,
Master Yin Shun, Master Hsin Yun di China, Thich Nhat Hanh di
Vietnam dan Master Chen Yen di Taiwan, dan beberapa tokoh
lainnya kemudian menginisiasi gerakan sosial keagamaan Buddha
dengan nuansa baru yang lebih dekat dengan persoalan penderitaan
duniawi yang dialami masyarakat luas dan memberikan solusi
untuk mengurangi penderitaan yang dialami tersebut. Master
Taixu (1890-1947) adalah seorang bhiksu yang memelopori
reformasi agama Buddha di China yang terinspirasi oleh gerakan

humanisme Barat.®

7 Chengyou Liu, “The Virtue Reality of Humanistic Buddhism by Ven.
Yinshun,” The Polish Journal of Aesthetics 32, no. 1 (2014): 175-185

8 Master Taixu (1890-1947) merupakan pelopor reformasi agama Buddha yang
menggagas gerakan Buddhisme Humanistik yaitu ajaran Buddha yang dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari dan memberikan manfaat bagi
masyarakat luas. Gagasan Buddhisme Humanistik kemudian diteruskan oleh



Keterlibatan umat Buddha dan nilai-nilai luhur Buddhisme
yang diimplementasikan ke kehidupan sosial masyarakat dikenal
dengan istilah Socially Engaged Buddhism. Gerakan sosial

keagamaan semacam itu di China dan Taiwan lebih dikenal dengan
sebutan Rénjian Féjiao (A /H/##) yang diterjemahkan sebagai

Buddhisme Humanistik (Humanistic Buddhism) yang merupakan
upaya yang dilakukan oleh beberapa tokoh agama Buddha
membawa Buddhisme agar lebih dekat dengan masyarakat,
memberikan manfaat dalam mengurangi penderitaan masyarakat
dan masalah kemanusiaan dengan menghimpun dan memberikan
bantuan nyata kepada yang membutuhkan.®

Buddhisme Humanistik merupakan intreprestasi baru
terhadap implementasi ajaran Buddha yang mampu menjangkau
masyarakat luas. Istilah Buddhisme Humanistik pertama Kkali
dikenalkan oleh Master Taixu (1890-1947) dan dipopulerkan oleh
Master Yin Shun hingga akhir hayatnya. Master Chin Kung
menyebut Buddhisme Humanistik sebagai gerakan kebangkitan
agama Buddha abad ke-20. Gerakan Buddhisme Humanistik

awalnya muncul sebagai reaksi terhadap penurunan umat Buddha

muridnya, salah satunya Master Yin Shun, yang kemudian menginspirasi
beberapa bhiksu/bhiksuni  lain  mendirikan organisasi  sosial yang
mengimplementasikan nilai-nilai agama Buddha dalam kehidupan sehari-hari.
Bart Dessein, “The Heritage of Taixu: Philosophy, Taiwan, and Beyond,” Asian
Studies 8, no. 3 (2020): 251-277, https://doi.org/10.4312/as.2020.8.3.251-277

® Jessica L. Main and Rongdao Lai, “Reformulating 'Socially Engaged
Buddhism' as an Analytical Category,” The Eastern Buddhist 44, no. 2 (2013):
1-34


https://doi.org/10.4312/as.2020.8.3.251-277

di China karena kolonialisasi Barat dan marginalisasi agama
Buddha yang dikaitkan hanya dengan praktik ritual, seperti
upacara pemakaman dan upacara pernikahan, dan lainnya.
Sementara itu, para rohaniawan Buddha (bhiksu/bhiksuni/
bhikkhu/bhikkhuni)* sebagian besar menarik diri dari masyarakat,
pergi menyepi ke gunung untuk bermeditasi mencari pembebasan
pribadi.!! Buddhisme Humanistik muncul sebagai gerakan sosial
yang mengubah stigma tersebut yang pada akhirnya sangat
berpengaruh di Taiwan.

Secara konseptual Buddhisme Humanistik berakar pada
ajaran Buddha. Master Yin Shun dan Hsin Yun yang merupakan
bhiksu yang mengembangkan konsep-konsep Buddhisme
Humanistik, juga Thich Nhat Han yang mengembangkan Socially
Engaged Buddhism memiliki pandangan sama yaitu apa yang
dikembangkan pada era saat ini dan dikenal sebagai Buddhisme
Humanistik berasal dari Buddha Sakyamuni.'?> Master Hsin Yun
menyatakan, “ Humanistic Buddhism does not belong to any

individual; It is not mine; It is not Taixu'’s, not even The Sixth

10 Bhiksu/bhiksuni/bhikkhu/bhikkhuni adalah sebutan pemuka agama Buddha
yang umumnya hidup selibat (tidak menikah) dan merupakan anggota Sangha
yaitu komunitas monastik. Bhiksu/bhikkhu merupakan sebutan pemuka agama
Buddha laki-laki sedangkan bhiksuni/bhikkhuni merupakan sebutan pemuka
agama Buddha perempuan dalam komunitas Sangha.

11 Saiping An, “Chin Kung: A Potential Humanistic Buddhist,” Prajna
Vihara 17, no. 2 (2016): 20-38

2 Hsin Yun, Studies on Humanistic Buddhism: Foundational Thought (Taiwan:
Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism Taiwan and Tien Institute
Australia, 2005)



Patriach Huineng’s, but it is the Humanistic Buddhism of
Sakyamuni Buddha . Ajaran dalam Buddhisme Humanistik adalah
praktik laku Bodhisattva,’® yaitu menjadi orang yang energik,
mencerahkan, dan menawan yang siap membantu semua orang dan
semua makhluk, agar pada akhirnya mampu mencapai
pembebasan. Fokus dari Buddhisme Humanistik adalah pada isu-
isu masalah duniawi, kepedulian pada sesama yang masih hidup,
memberikan manfaat bagi banyak orang, mengusahakan
keselamatan universal daripada hanya untuk diri sendiri.
Buddhisme Humanistik mengedepankan rasionalitas dan
memfokuskan praktik ajaran pada kehidupan nyata, terlibat
langsung sebagai solusi mengatasi penderitaan di masyarakat.'*
Sebagai gerakan sosial, Buddhisme Humanistik yang
pertama kali digagas dan dikenalkan oleh Master Taixu, kemudian
dikembangkan dan direalisasikan sebagai gerakan sosial oleh
Master Hsin Yun melalui Fo Guan Shang dan Buddha’s Light

Internasional Association (BLIA), Master Shen Yen melalui

13 Bodhisattva adalah istilah Buddhis yang memiliki beberapa arti. Bodhisattva
berarti calon Buddha atau makhluk yang bercita-cita mencapai pencerahan
dengan mempraktikkan belas kasih dan kebijaksanaan (prajna). Bodhisattva
dalam aliran kendaraan besar (Mahayana) melatih diri dengan mempraktikkan
enam kesempurnaan (sad paramita) yaitu praktik memberi (dana), moralitas
(sila), kesabaran (ksanti), semangat (viriya), meditasi (dhyana), dan
kebijaksanaan (prajna). Dalam Mahayana, Bodhisattva Agung merupakan
makhluk suci yang telah mencapai pencerahan sempurna tetapi menunda untuk
memasuki Nirvana dan memilih untuk terus berada di tengah masyarakat,
memberi manfaat dan terus membantu yang orang yang membutuhkan.

14 Christopher S. Queen and Sallie B. King, eds., Engaged Buddhism: Buddhist
Liberation Movements in Asia (Albany: State University of New York Press,
1996)



8

Dharma Drum Mountain, Master Wei Chueh melalu Chung Tai
Chan Monastery serta oleh Master Cheng Yeng melalui Yayasan
Buddha Tzu Chi di Taiwan. Gerakan sosial Buddhisme
Humanistik berkembang pesat di Taiwan di wilayah yang berbeda,
dengan pendukung massa, relawan yang berbeda-beda, tetapi
memiliki tujuan yang searah yaitu memberikan manfaat bagi
masyarakat luas dan juga melestarikan ajaran Buddha. Aktifitas
keempat organisasi tersebut selaras dengan pendapat Anthony
Giddens mengenai gerakan sosial yang mencerminkan suatu upaya
kolektif untuk mengejar suatu kepentingan bersama atau gerakan
mencapai tujuan bersama melalui tindakan kolektif (collective
action) di luar lingkup organisasi-organisasi yang mapan.t®
Menurut Spencer gerakan sosial merupakan upaya kolektif yang
ditujukan untuk suatu perubahan tatanan kehidupan yang baru.®
Keberhasilan gerakan sosial dipengaruhi oleh beberapa
faktor. Menurut Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N.
Zald, keberhasilan suatu gerakan sosial ditentukan oleh tiga faktor
yaitu, kesempatan politik (political opportunities), proses

pembingkaian (framing processes), dan mobilisasi sumber daya

5 Anthony Giddens, Sociology, (Oxford: Polity Press, 1993), 642.
6 Oman Sukmana, Konsep dan Teori Gerakan Sosial (Malang: Intrans
Publishing, 2016.), 14



9

(resources mobilization).}”'® Sementara itu, menurut Locher,
faktor penentu keberhasilan gerakan sosial yaitu kepemimpinan
yang efektif, citra positif, taktik yang dapat diterima secara sosial,
tujuan yang dapat diterima secara sosial, dan dukungan finansial.*®
Saat ini, Fo Guan Shang, Buddha’s Light Internasional
Association (BLIA), Dharma Drum Mountain, Chung Tai Chan
Monastery, serta Yayasan Buddha Tzu Chi merupakan contoh
gerakan  sosial keagamaan  Buddha yang  berhasil
mengimplementasikan Buddhisme Humanistik bahkan sampai
berkembang ke beberapa negara.

Gerakan sosial yang mengimplementasikan nilai-nilai
Buddhisme Humanistik yang dikaji dalam penelitian ini yaitu yang
dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi. Pada tanggal 14 Mei
1966 Master Chen Yen, yang merupakan seorang bhiksuni mazhab
Mahayana, mendirikan Yayasan Buddha Tzu Chi (The Buddhist
Compassion Relief Tzu Chi Foundation) di Taiwan. Tzu Chi
berbentuk yayasan sosial. Yayasan Buddha Tzu Chi didirikan
dengan keyakinan bahwa Dharma dapat diterapkan dalam

17 Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N. Zald, eds., Comparative
Perspectives on Social Movements: Political Opportunities, Mobilizing
Structures, and Cultural Framings (Cambridge: Cambridge University Press,
1996), 1-20

18 John D. McCarthy and Mayer N. Zald, “Resource Mobilization and Social
Movements: A Partial Theory,” American Journal of Sociology 82, no. 6 (May
1977): 1212-1241.

David A. Locher, Konsep dan Peta Teoretis Gerakan Sosial, dalam Konsep
dan Teori Gerakan Sosial terjemahan Oman Sukmana (Malang: Intrans
Publishing, 2016), 22-25.



10

kehidupan sehari-hari dan bersumbangsih untuk mengurangi
penderitaan manusia.?’

Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi telah berkembang pesat
ke seluruh dunia, tak terkecuali di Indonesia. Tahun 1994 Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia didaftarkan di Kementerian Sosial
Republik Indonesia, dengan tekad mengatasi penderitaan didasari
semangat Bodhisattva. Kegiatan awal Tzu Chi Indonesia sudah
dimulai sejak tahun 1993.

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia merupakan bagian tak
terpisahkan dari Tzu Chi Internasional yang dipimpin oleh Master
Cheng Yen di Taiwan. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia
menjalankan misi yang sama dengan Yayasan Buddha Tzu Chi di
Taiwan yang meliputi empat misi yaitu amal, kesehatan,
pendidikan dan budaya humanis.?* Keempat misi tersebut dengan
konsisten diimplementasikan sehingga memberikan manfaat bagi
masyarakat luas, dan di sisi lainnya memberikan dampak positif
terhadap agama Buddha.

Berkembangnya organisasi sosial Yayasan Buddha Tzu
Chi di seluruh dunia telah membantu mengubah citra yang berbeda
tentang agama Buddha. Agama Buddha yang berkembang pada
masa akhir Dinasti Ming (1368-1644) dan Qing (1644-1912) di

China cenderung pasif, rohaniawannya lebih mengutamakan

20 http://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1 diakses tanggal 20
Desember 2023

2L Yayasan Buddha Tzu Chi. Misi Tzu Chi. 2020. Laporan Tahunan 2020
(Jakarta: Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, 2020)


http://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1

11

pencarian pencerahan kebahagiaan secara individu. Kehidupan
sebagian rohaniawan juga cenderung menyukai tinggal di tempat
sepi sehingga agama Buddha dianggap kurang bermanfaat dan
kurang berperan bagi masyarakat secara umum.?? Ajaran Buddha
yang menguraikan bahwa hakikat hidup sebagai penderitaan
(dukkha) juga disalah-tafsirkan sebagai pandangan yang pesimistis
sehingga semakin menjauhkan ajaran Buddha dari masyarakat
umum.?

Munculnya Yayasan Buddha Tzu Chi sebagai organisasi
berkelas dunia yang mengimplementasikan  nilai-nilai
kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha telah mengubah
pandangan masyarakat tentang ajaran Buddha. Yayasan Buddha
Tzu Chi telah mampu mengubah pandangan sebagian masyarakat
yang mengganggap ajaran Buddha bersifat pesimistis dan

menjauhkan diri dari masalah yang muncul di masyarakat.

22Yin Shun. Mega Lembut Ketenteraman Hati. (Jakarta: Penerit Dian Dharma,
2010), 114

23 Agama Buddha bukan agama yang pesimistis dan juga optimistis, namun
agama yang realistis. Agama Buddha dinilai bersifat pesimistis jika hanya
melihat ajaran dalam agama Buddha secara parsial dan tidak secara holistik.
Buddha bukan hanya mengajarkan tentang penderitaan (dukkha), tetapi Buddha
juga menguraikan sebab dukkha, lenyapnya dukkha dan jalan untuk
melenyapkan dukkha sebagai solusi untuk mengatasi dukkha. Buddha juga tidak
hanya menjelaskan tentang dukkha, tetapi Buddha juga menguraikan tentang
kebahagiaan yaitu kebahagiaan duniawi yang diperoleh dan dirasakan pada
kehidupan ini, kebahagiaan Surgawi yang diperoleh pada kehidupan selanjutnya
di alam Surga, dan juga ada kebahagiaan mutlak (adiduniawi) yaitu tercapainya
akhir dari derita yang disebut Nibbana atau Nirvana. Narada, The Buddha and
His Teachings (Buddhanet, 1998), 223-226



12

Sekarang ini, di mana ada masalah bencana kemanusiaan
di masyarakat maka Tzu Chi muncul sebagai salah satu alternatif
terdepan untuk meringankan beban yang dialami korban.
Demikian pula yang telah dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu
Chi di Indonesia.

Tzu Chi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dipimpin oleh
umat awam bernama Liu Su Mei.?* Sejak didirikan pada tahun
1994, Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah melakukan banyak
hal yang sangat bermanfaat bagi masyarakat Indonesia. Misi amal
telah dirasakan manfaatnya bagi sebagian masyarakat, terutama di
wilayah yang terkena bencana. Di mana pun ada bencana nasional
yang menimpa masyarakat Indonesia maka hampir selalu ada
peran dari Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia untuk membantu
meringankan beban para korban. Bantuan berupa materi, seperti
sembako, obat-obatan, berbagai perlengkapan darurat, dan non
materi yang berupa pendampingan terhadap korban bencana terus
dilakukan oleh insan Tzu Chi.?® Sebagai contoh, pada saat terjadi
gempa bumi dahsyat 5,6 skala Richter di Cianjur pada Senin 21
November 2022 pukul 13.26 WIB yang berdampak lebih dari 268

24 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi-indonesia/3 diakses 20
Januari 2023

25 Pada disertasi ini akan ditemui beberapa istilah insan Tzu Chi (Ci Ji rén) dan
relawan (Ci Ji zhi gong). Dalam disertasi ini, istilah insan Tzu Chi berarti semua
orang yang terhubung dengan Tzu Chi, bagian dari keluarga besar Tzu Chi baik
sebagai karyawan, relawan, donatur, simpatisan, anggota komunitas, sedangkan
relawan Tzu Chi artinya orang yang bergabung dengan Tzu Chi dengan
kesadaraan tanpa paksaan untuk aktif dalam kegiatan sosial kemanusiaan Tzu
Chi.


https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi-indonesia/3

13

korban meninggal, 151 orang dalam pencarian, dan kehilangan
tempat tinggal. Sejak tanggal 21 November 2022, Yayasan Buddha
Tzu Chi Indonesia cabang Bandung langsung bergerak
memberikan bantuan, antara lain berupa: selimut, baju, sarung,
peralatan mandi, masker, popok bayi, mainan anak, obat-obatan,
dan bahan makanan. Bantuan tidak hanya diberikan sekali, namun
diberikan sampai waktu cukup lama termasuk bantuan kesehatan,
dan pendampingan psikologis bagi korban gempa.?® Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia juga turut memberikan bantuan bagi
korban gempa dahsyat yang terjadi di Turki dan Suriah pada
tanggal 6 Februari 2023. Bantuan yang sdikirim melalui
pemerintah Indonesia, antara lain berupa 4.800 selimut dan 30
Genset.?” Bantuan Yayasan Buddha Tzu Chi ke Turki juga
menunjukkan bahwa misi Tzu Chi sangat konsisten dalam
menyebarkan pesan cinta kasih universal ke seluruh dunia.

Di Indonesia, misi amal merupakan wujud implementasi
nilai kemanusiaan yang direalisasikan sejak masa awal, yang
akhirnya menyatukan niat beberapa ibu-ibu yang merupakan istri
para pengusaha dari Taiwan membentuk Yayasan Buddha Tzu
Chi Indonesia, dimulai dengan kegiatan sosial pada tahun 1993.2

Misi amal yang dilakukan pertama kali yaitu memberikan bantuan

Shttps://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-
korban-gempa/10571 diakses 20 Januari 2023
Z'https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-
di-turki-dan-suriah/10770 diakses 20 Januari 2023
Bhttps://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-
indonesia/5652 diakses 20 Januari 2023


https://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-korban-gempa/10571
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/gempa-cianjur-meringankan-duka-korban-gempa/10571
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-di-turki-dan-suriah/10770
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/pelepasan-bantuan-bagi-korban-gempa-di-turki-dan-suriah/10770
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-indonesia/5652
https://www.tzuchi.or.id/read-berita/mengenang-sejarah-tzu-chi-indonesia/5652

14

ke beberapa panti jompo dan panti asuhan di Jakarta dan Bekasi.
Kini, jenis bantuan pun semakin berkembang, mulai dari bantuan
gawat darurat, pasien dengan penanganan khusus, anak asuh,
bantuan hidup jangka panjang, hingga pembangunan perumahan
dan sekolah yang terkena bencana. Pemberian bantuan juga
didasarkan pertimbangan bahwa bantuan Tzu Chi harus langsung,
tepat sasaran, dan memiliki manfaat yang nyata.?® Prinsip tersebut
diterapkan juga dalam melaksanakan misi kesehatan, misi
pendidikan, dan misi budaya humanis.°

Nilai-nilai kemanusiaan merupakan bagian sangat penting
dalam kegiatan Tzu Chi, sehingga menjadi misi tersendiri yaitu
misi budaya humanis. Sebagai budaya, nilai-nilai kemanusiaan
menjadi bagian penting yang melingkupi semua aktifitas insan Tzu
Chi dan dilatih serta diajarkan melalui badan misi pendidikan yang
berafiliasi dengan Tzu Chi dan melalui praktik langsung ketika
memberikan bantuan. Misi Tzu Chi juga diwariskan ke generasi
muda Tzu Chi (Tzu Ching).

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah berhasil
menghimpun sumber daya dari berbagai kalangan yang beragam
agama, suku, ras, etnis dan telah melakukan aksi nyata sebagai
wujud praktik ajaran belas kasih Bodhisattva dengan semangat

altruisme dan inklusivisme. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia

29 http://www.tzuchi.or.id/about-misi/bakti-amal/48 diakses 20 Januari 2023
30 C. Julia Huang, Charisma and Compassion: Cheng Yen and the Buddhist Tzu
Chi Movement (USA: Harvard University Press, 2009), 43


http://www.tzuchi.or.id/about-misi/bakti-amal/48

15

telah membantu pemerintah mengurangi masalah sosial dan
mengatasi  penderitaan masyarakat Indonesia dan telah
memberikan dampak positif dalam memperbaiki citra agama
Buddha. Yayasan Buddha Tzu Chi telah menunjukkan bahwa
ajaran Buddha masih relevan dengan kondisi saat ini dan mampu
menyatukan perbedaan dalam semangat yang sama demi
kemanusiaan.

Sementara hal sebaliknya justru terjadi pada sebagian
organisasi Buddhis yang didirikan di Indonesia. Hubungan antar
sekte dan organisasi agama Buddha sebagian kurang harmonis dan
juga cukup memprihatinkan.3! Beberapa organisasi Buddhis yang
seharusnya menyatukan umat dan membangkitkan kejayaan
agama Buddha belum banyak memberikan manfaat sosial bagi
masyarakat luas. Beberapa organisasi keagamaan Buddha di
Indonesia justru masih bernuansa sektarian.

Organisasi Buddhis pada masa era kebangkitan agama
Buddha, seperti WALUBI, pada akhirnya juga tidak mampu
menyatukan perbedaan internal dalam agama Buddha. WALUBI
mengalami perpecahan. Meskipun secara akronim sama, dan
kepanjangannya pun tidak berbeda jauh dari “Perwalian Umat
Buddha Indonesia” menjadi “Perwakilan Umat Buddha Indonesia”

tetapi dampak perpecahan itu sampai ke masyarakat akar rumput.

31 Abdul Syukur, “Agama dan Kekuasaan dalam Konflik Sektarian Agama
Buddha,” Mimbar Studi: Jurnal IlImu Agama Islam 32, no. 2 (Bandung: UIN
Sunan Gunung Dijati, 2008): 279, 288



16

Tidak heran, pada masa terbentuknya ‘WALUBI baru’ kemudian
muncul beberapa organisasi lain yang berusaha menampung
aspirasi sebagian masyarakat yang tidak selaras dengan visi dan
misi ‘WALUBI baru’ tersebut.®? Jika organisasi Buddhis yang
dibentuk di Indonesia belum mampu menyatukan internal umat
Buddha, hal sebaliknya justru telah dilakukan oleh Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia, telah berperan nyata menghimpun
sumber daya tidak hanya dari umat Buddha tetapi dari berbagai
kalangan, melampaui perbedaan agama, suku, ras, etnis, dan
budaya. Saat ini Tzu Chi Indonesia sering menjadi tempat kegiatan
keagamaan Buddha yang dihadiri oleh banyak komunitas,
termasuk para bhiksu dan bhiksuni dari sekte yang berbeda-beda.

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah melakukan
banyak hal, memberikan dampak langsung maupun tak langsung
demi terwujudnya cita-cita menyucikan hati manusia,
mewujudkan masyarakat yang aman dan tenteram serta
menghindarkan dunia dari bencana.®® Visi pertama Tzu Chi sesuai
untuk merespon kencenderungan manusia yang hatinya keruh,
semakin menjauh dari nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan

sebagai salah satu dampak negatif kemajuan teknologi.

32 Abdul Syukur, “Agama dan Kekuasaan dalam Konflik Sektarian Agama
Buddha,” Mimbar Studi: Jurnal IImu Agama Islam 32, no. 2 (Bandung: UIN
Sunan Gunung Dijati, 2008): 279, 288

33 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/Visi-dan-Misi-Tzu-Chi/5 diakses 20
Januari 2023


https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/Visi-dan-Misi-Tzu-Chi/5

17

Kemajuan teknologi di sisi lain telah menimbulkan
masalah kemanusiaan. Berkembangnya teknologi canggih, seperti
internet, juga telah mempercepat degradasi nilai-nilai moral dan
nilai-nilai kebajikan pada semua lapisan masyarakat. Fenomena
saat ini menunjukkan kebebasan ‘kebablasan’ masyarakat
Indonesia dalam berekpresi di media sosial sehingga saat ini sangat
sulit mendapatkan berita yang benar. Berita palsu (hoaks) lebih
mudah diperoleh. Saling hujat dan nyinyir merupakan hal biasa
dalam dunia media sosial. Sebagian netizen memberikan
pendapatnya secara bebas dalam komentar media sosial terhadap
berbagai  persoalan yang sebenarnya bukan menjadi
kompetensinya.

Nilai-nilai etika dan nilai-nilai kemanusiaan serta prinsip
kebajikan yang luhur yang diwariskan secara turun temurun dari
generasi ke generasi berangsur luntur akibat pengaruh
perkembangan teknologi, khususnya oleh smartphone. Tata krama
dan etika dalam kehidupan semakin langka dan kurang diminati
oleh generasi muda. Hampir di setiap aktifitas tidak terlepas dari
smartphone. Saat ini smartphone telah mengendalikan kehidupan
sebagian manusia dan berperan merusak budaya, etika, dan
peradaban yang sudah dibangun oleh generasi sebelumnya,
termasuk mengurangi berkembangnya empati dan nilai-nilai
kemanusiaan.

Tzu Chi berupaya melakukan aksi nyata memperlambat

pengaruh negatif tersebut dengan terus memberikan manfaat bagi



18

masyarakat luas. Tzu Chi berupaya mengurangi penyebaran hal-
hal yang tidak terpuji, berusaha menjernihkan hati manusia, antara
lain melalui Da Ai Tv yang hanya menyajikan berita kebaikan dan
hal-hal yang positif bagi masyarakat.

Kondisi dunia saat ini juga sedang mengalami masalah
besar. Masalah hubungan antar manusia dan antar negara, di
sebagian wilayah juga semakin renggang. Hubungan antar
manusia dan juga implementasi nilai-nilai kemanusiaan semakin
memudar dan hanya menjadi kajian di forum akademik dan di teks-
teks ilmiah tanpa berdampak langsung pada masyarakat. Konflik
dan perang seperti yang terjadi antara Rusia dengan Ukraina, Israel
dengan Palestina yang meluas menjadi perang Israel dengan Iran
telah menimbulkan korban jiwa dan harta benda. Rakyat kecil
menjadi korban. Perang menimbulkan masalah kemanusiaan.

Penderitaan rakyat kecil akibat perang memunculkan rasa
empati dari banyak pihak yang masih peduli dengan nilai-nilai
kemanusiaan. Fakta tersebut menegaskan bahwa nilai-nilai
kemanusiaan begitu penting dalam hubungan antar manusia dan
juga komunitas bahkan hubungan antar negara. Hal yang paling
dibutuhkan saat ini yaitu semangat persaudaraan sebagai sesama
penghuni bumi yang harusnya saling menghargai dan menerapkan
nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan sehari-hari sehingga
tercipta kehidupan yang harmonis dan tenteram.

Yayasan Buddha Tzu Chi telah berbuat dalam misi sosial

kemanusiaan, menolong orang lain yang menderita, terutama



19

korban bencana alam dan orang yang hidup dalam banyak
keterbatasan. Kegiatan Yayasan Buddha Tzu Chi yang bersifat
universal memberikan pertolongan kepada masyarakat yang
membutuhkan tanpa memandang suku, ras, agama telah
memotivasi sebagian umat nonBuddhis untuk bergabung bersama
mempraktikkan nilai-nilai kemanusiaan dan menyukseskan visi
dan misi Tzu Chi tersebut. Di Indonesia, bantuan terbesar diterima
oleh umat nonBuddhis yang membutuhkan. Hal tersebut karena
Indonesia merupakan negara besar yang mayoritas penduduknya
beragama nonBuddhis.

Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah
berkembang dan memiliki lebih dari 18 kantor cabang dan
penghubung di seluruh Indonesia, sedangkan secara global, Tzu
Chi berkembang di 68 negara dengan kantor cabang sebanyak 372
buah dan telah memberikan bantuan di lebih dari 136 negara.3
Saat ini Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah berkembang
menjadi gerakan sosial yang inklusif, yang mampu menarik minat
dari berbagai kalangan dengan latar belakang agama, suku, ras,
budaya, dan profesi yang berbeda. Relawan di Yayasan Buddha
Tzu Chi memiliki karakteristik unik karena meskipun berbeda latar
belakang, mereka tetap solid dalam bekerjasama dan juga

bersumbangsih memberikan solusi terhadap masalah-masalah

34 https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1 diakses tanggal 20
Januari 2023


https://www.tzuchi.or.id/tentang-kami/tentang-tzu-chi/1

20

kemanusiaan. Tzu Chi Indonesia telah membantu pemerintah
Indonesia mengatasi masalah sosial kemanusiaan.

Yayasan Buddha Tzu Chi membuktikan bahwa nilai-nilai
kemanusiaan dapat diimplementasikan secara universal di dunia
ini. Selama manusia menyadari memiliki cinta kasih maka
berbagai permasalahan kemanusiaan dapat diatasi. Setiap orang
dapat berperan dan bersumbangsih, salah satunya dengan
bergabung sebagai relawan Tzu Chi.

Nilai-nilai kemanusiaan universal dalam agama Buddha
yang kemudian dikembangkan dan diimplementasian menjadi
gerakan sosial Buddhisme Humanistik merupakan hal yang
menarik untuk dikaji. Tzu Chi merupakan salah satu gerakan
trans-nasional berskala global yang ada di Indonesia dan berhasil
mengembangkan Buddhisme Humanistik dengan menerapkan
nilai — nilai kemanusiaan secara universal, melampaui batas
agama, ras, etnis, dan budaya. Nilai-nilai kemanusiaan merupakan
hal menarik untuk dikaji karena merupakan perekat hubungan
antar manusia yang dapat menjadi faktor penting dalam
menciptakan masyarakat yang harmonis. Meski ajaran tentang
nilai-nilai kemanusiaan dapat berasal dari berbagai sumber, tetapi
Tzu Chi telah berhasil memopulerkan sebagai organisasi sosial
keagamaan Buddha yang terbukti mampu menjadi tempat
pelatihan dan implementasi nilai-nilai kemanusiaan secara
konsisten dan berintegritas. Berdasarkan uraian di atas, peneliti

tertarik melakukan kajian disertasi dengan judul “Gerakan



21

Buddhisme Humanistik (Studi nilai-nilai kemanusiaan di Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia)”.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang di atas dirumuskan masalah
sebagai berikut: “Bagaimana nilai-nilai kemanusiaan dalam agama

Buddha dieksplorasi oleh Master Cheng Yen, diimplementasikan,

dan dilestarikan di Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia?” Dari

rumusan masalah tersebut dapat diuraikan pertanyaan penelitian
sebagai berikut:

1. Bagaimana pandangan Master Cheng Yen mengenai nilai-nilai
kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha?

2. Bagaimana nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha yang
dieksplorasi oleh  Master Cheng Yen kemudian
diimplementasikan di Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia?

3. Bagaimana strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam
mengembangkan organisasi dan melestarikan nilai-nilai

kemanusiaan yang diajarkan oleh Master Cheng Yen?

C. Tujuan Penelitian

Sesuai dengan fokus kajian dalam rumusan masalah yang
dispesifikasikan dalam pertanyaan penelitian tersebut maka tujuan
penelitian yang dilakukan yaitu:
1. Menganalisis filosofi Master Cheng Yen mengenai nilai-nilai

kemanusiaan yang bersumber dari ajaran Buddha.



22

2. Mendeskripsikan nilai-nilai  kemanusiaan dalam agama
Buddha yang dieksplorasi oleh Master Cheng Yen yang
kemudian diimplementasikan di Yayasan Buddha Tzu Chi
Indonesia.

3. Mengungkap strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia
dalam mengembangkan organisasi dan melestarikan nilai-nilai

kemanusiaan yang diajarkan oleh Master Cheng Yen.

D. Manfaat Hasil Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberi manfaat bagi
beberapa pihak, baik secara teoretis maupun praktis.
1. Manfaat Teoretis

a. Secara teoretis, hasil penelitian ini diharapkan dapat
menambah keilmuan dalam keagamaan Buddha khususnya
berkaitan dengan teori Buddhisme Humanistik dan
implementasinya di masyarakat.

b. Hasil penelitian ini juga diharapkan dapat menambah
wawasan dan meningkatkan pengetahuan mengenai
karakteristik gerakan sosial bernuansa Buddha dan strategi
pengelolaan gerakan sehingga dapat berkembang lintas
negara dan dapat diterima oleh masyarakat luas dari
beragam latar belakang, baik perbedaan agama, etnis, ras,

dan budaya.



23

2. Manfaat Praktis

Selain kegunaan secara teoretis, hasil penelitian ini
diharapkan memberikan manfaat praktis bagi beberapa pihak,
antara lain:

a. Bagi Direktorat Bimbingan Masyarakat Buddha Kementerian
Agama, hasil penelitian ini dapat menjadi salah satu
pertimbangan dalam menyusun disain pembinaan umat,
pengembangan organisasi pendidikan agama Buddha, dan
organisasi keagamaan Buddha dengan corak inklusif, dan
humanis.

b. Bagi organisasi keagamaan Buddha, hasil penelitian ini
diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam
mengembangkan strategi dan upaya mengenalkan serta
memopulerkan nilai-nilai kemanusiaan dalam agama Buddha
kepada umat Buddha dan masyarakat luas serta mendorong
untuk mengedepankan semangat persaudaraan dengan
menerapkan nilai-nilai kemanusiaan dalam organisasi.

c. Bagi organisasi pendidikan Buddhis, hasil penelitian ini
diharapkan dapat menjadi salah satu rujukan dalam kajian
Buddhisme Humanistik dan Socially Engaged Buddhism yang
sesuai dengan corak ke-Indonesia-an.

d. Bagi Program Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah
satu bahan dalam mengembangkan Program Studi Agama-

Agama yang semakin terbuka dan inklusif, serta sebagai salah



24

satu referensi dalam memahami beberapa aspek agama
Buddha.

e. Bagi peneliti lain, hasil penelitian ini dapat digunakan sebagai
referensi dan mendorong untuk melakukan penelitian yang
lebih mendalam mengenai topik yang sejenis.

f. Bagi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, hasil penelitian ini
dapat menjadi salah satu bahan evaluasi dan refleksi sehingga
dapat meningkatkan perannya dalam ruang lingkup yang lebih

luas dan lebih berdampak bagi masyarakat Indonesia.

E. Kerangka Berpikir

Penelitian ini fokus mengkaji nilai-nilai kemanusiaan
dalam agama Buddha yang pada saat ini telah dikembangkan
sebagai Buddhisme Humanistik dan direalisasikan dalam bentuk
gerakan sosial yang berkembang pesat, salah satunya yang
dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia. Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia merupakan salah satu dari cabang
Yayasan Buddha Tzu Chi yang didirikan oleh Master Cheng Yen
di Hualien Taiwan pada tahun 1966. Selain di Indonesia, Yayasan
Buddha Tzu Chi telah memiliki cabang di 68 negara dan telah
membantu masyarakat dengan memberikan bantuan sosial

kemanusiaan di 136 negara.®®

35 https://www.tzuchi.or.id/ diakses Juni 2025


https://www.tzuchi.or.id/

25

Yayasan Buddha Tzu Chi telah menerapkan nilai-nilai
kemanusiaan dalam kegiatan sosialnya hampir selama 60 tahun
dan terus berkomitmen mengimplementasikan Buddhisme
Humanistik dalam kehidupan sehari-hari, memberikan manfaat
nyata bagi masyarakat. Pendiri Yayasan Buddha Tzu Chi, Master
Cheng Yen, meyakini dan telah membuktikan bahwa Buddha
Dharma dapat diterapkan dan memberi manfaat bagi masyarakat
luas untuk mengurangi penderitaan. Dharma dapat mendorong dan
menolong manusia mencapai kebahagiaan di dunia ini dan juga
kebahagiaan  adiduniawi. = Kebahagiaan  duniawi  dapat
dikembangkan dengan mengembangkan diri memenuhi kebutuhan
jasmani dan batin, dengan mengembangkan nilai-nilai budi pekerti
luhur, nilai-nilai kemanusiaan, dan memberi manfaat untuk orang
lain, salah satunya dengan membantu orang lain yang
membutuhkan melalui praktik jalan Bodhisattva.

Terbentuknya Yayasan Buddha Tzu Chi pada tahun 1966
tidak lepas dari pengaruh kondisi makro, baik ekonomi, politik,
maupun sosial di Taiwan saat itu. Selain keprihatinan oleh dampak
perang dunia Il, terdapat faktor lainnya yang turut memicu, antara
lain kondisi kemiskinan dan kebijakan negara yang belum
berpihak secara adil pada semua lapisan sosial. Inspirasi dari tiga
suster Katolik, kisah pasien yang akhirnya meninggal karena tidak
mampu membayar biaya berobat di rumah sakit serta
terabaikannya hak dasar masyarakat dalam perawatan kesehatan

sehingga akhirnya pasien mengalami kematian, serta Kkisah



26

dukungan dari tiga puluh ibu rumah tangga akhirnya
menggerakkan hati Master Cheng Yen untuk mencari solusi untuk
membantu orang yang menderita.*®

Akibat perang yang juga memberikan dampak penderitaan
bagi masyarakat di Taiwan memicu niat Master Cheng Yen
membantu kaum lemah dengan membentuk Yayasan Buddha Tzu
Chi sebagai implementasi dari nilai-nilai kemanusiaan dalam
ajaran Buddha. Beberapa pengalaman hidupnya juga semakin
menguatkan tekad Master Cheng Yen untuk membantu mengatasi
masalah sosial di Taiwan. Dukungan 30 ibu rumah tangga di
sekitar vihara binaan Master Cheng Yen juga menguatkan tekad
untuk membentuk yayasan amal.

Masalah kemanusiaan yang menimpa kaum lemah menjadi
salah satu pemicu munculnya gerakan sosial Tzu Chi. Masalah
kemanusiaan yang dialami oleh kaum lemah juga merupakan
dampak negatif dari modernisme. Kaum lemah tidak mampu
beradaptasi dengan kemajuan akibat modernisme. Persoalan
ketidak-mampuan kaum lemah yang semakin terpinggirkan
menjadi masalah sosial akibat ketidak-adilan dan meningkatnya
ketimpangan. Hal tersebut memunculkan masalah kemanusiaan

yang membutuhkan bantuan dari pihak lain. Nilai — nilai

% Hadi Pranoto., Ivana Chang, dkk., Menebar Cinta Kasih di Indonesia, edisi
ke-4 (Jakarta: Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia, 2005), 4.



27

kemanusiaan perlu dikembangkan dan diimplementasikan secara
universal untuk mengatasi masalah tersebut.

Nilai-nilai kemanusiaan bukan saja ada dalam agama
Buddha, namun dalam penelitian ini, nilai-nilai kemanusiaan yang
dikaji adalah dari sudut pandang agama Buddha khususnya yang
dikembangkan oleh Master Cheng Yen dan diimplementasikan di
Yayasan Buddha Tzu Chi. Nilai-nilai kemanusiaan agama Buddha
yang diimplementasikan sebagai gerakan Socially Engaged
Buddhism dan Buddhisme Humanistik (Humanistic Buddhism)
dapat berbeda dalam wujud praktiknya. Keragaman mazhab dalam
agama Buddha juga dapat berperan dalam memengaruhi terjadinya
keragaman tersebut. Dalam kajian ini, nilai-nilai kemanusiaan
agama Buddha yang akan dikaji yaitu nilai-nilai kemanusiaan
dalam agama Buddha yang dikembangkan oleh Master Cheng
Yen, seorang bhiksuni mazhab Mahayana yang mendirikan
Yayasan Buddha Tzu Chi.

Master Cheng Yen merealisasikan gagasan dan cita-cita
gurunya untuk mewujudkan ajaran Buddha yang dapat
diimplementasikan di masyarakat luas, memberi manfaat langsung
untuk mengatasi masalah yang ada dalam masyarakat umum,
bukan hanya untuk para bhiksu/bhiksuni.

Master Cheng Yen mengembangkan intrepretasi ajaran
Buddha sesuai dengan apa yang dipraktikkan olehnya dan juga
oleh relawan Tzu Chi. Gagasan-gagasan dan prinsip-prinsip

humanistik yang dieksplorasi dari ajaran Buddha dan juga



28

praktiknya di Yayasan Buddha Tzu Chi dikembangkan oleh
Master Cheng Yen, disampaikan dengan bahasa yang membumi,
lebih aplikatif dan mudah dipahami, menggunakan istilah-istilah
masa kini untuk menerjemahkan kotbah Buddha sejak lebih dari
2.500 tahun lalu.

Bahasa dalam kitab suci yang abstrak kemudian dijabarkan
oleh Master Cheng Yen dengan kalimat yang mudah dipahami
sehingga lebih ‘membumi’ dan dapat dipraktikkan di kehidupan
sehari-hari.3” Ajaran Master Cheng Yen dikenal Jing Si dan
dibukukan sebagai Jing Si Aphorism yang dituliskan dalam bentuk
petikan renungan singkat yang dalam bahasa Indonesia disebut
Kata Perenungan. Penjelasan lebih mendalam diuraikan dalam
bentuk ilustrasi dan deskripsi dari aksi yang dilakukan oleh insan
Tzu Chi di seluruh dunia. Ajaran kemanusiaan dalam agama
Buddha yang diuraikan oleh Master Cheng Yen menjadi pedoman
dalam menjalankan visi dan misi Tzu Chi.

Seluruh relawan dan insan Tzu Chi sangat menghormati
Master Cheng Yen, sehingga cabang-cabang Yayasan Buddha Tzu
Chi di seluruh dunia menjalankan misi dan visi sesuai arahannya.
Tzu Chi Indonesia juga merupakan perpanjangan implementasi
dari visi dan misi Tzu Chi yang digagas oleh Master Cheng Yen.
Semua cabang Yayasan Buddha Tzu Chi berusaha menerjemahkan

visi dan misi yang disusun oleh Master Cheng Yen ke dalam

37 Yu-Ing Ching, Master Cheng Yen: Teladan Cinta Kasih (Jakarta: PT Elex
Media Komputindo, 2005), 80



29

tindakan dan aksi nyata sesuai kondisi sosial budaya dan prioritas
kebutuhan di setiap negara. Jenis aksi nyata yang dilakukan insan
Tzu Chi di seluruh dunia hampir sama, karena menjadikan visi dan
misi Tzu Chi Taiwan sebagai pedoman.

Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dipimpin oleh umat
awam, Liu Siu Mei. Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia sudah
terdaftar dan di Kementerian Sosial sejak tahun 1994. Peran
Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam aktifitas sosialnya
sudah banyak, namun selama 30 tahunan tersebut, masih sedikit
kajian ilmiah yang menguraikan berbagai aspek Yayasan Buddha
Tzu Chi Indonesia dan Buddhisme Humanistik. Kajian-kajian
tentang Tzu Chi juga menarik untuk dikaji karena kegiatan yang
dilakukan lebih banyak dalam bidang sosial kemanusiaan daripada
dalam bidang keagamaan, meski dipimpin oleh seorang bhiksuni.

Sisi lain tentang Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia yang
menarik untuk dikaji yaitu keunikan Tzu Chi yang memiliki
pandangan yang berbeda tentang beberapa ritual yang umumnya
dikenal dalam agama Buddha. Keberhasilannya berkembang di
banyak negara dan keterampilannya menarik minat relawan dari
berbagai latar belakang agama, ras, etnis dan budaya untuk
bergabung bersama-sama bersumbangsih kepada masyarakat
dengan mempraktikkan nilai-nilai kemanusiaan juga merupakan
hal yang menarik. Banyak relawan dari beragam agama

berkomitmen terus bersumbangsih melalui Tzu Chi meskipun



30

memahami bahwa Yayasan Buddha Tzu Chi dibangun dan
dikelola dengan filosofi agama Buddha.

Perbedaan agama, profesi, etnis, dan budaya ternyata tidak
menghalangi banyak orang untuk bergabung dengan Yayasan
Buddha Tzu Chi dan mengimplementasikan nilai-nilai
kemanusiaan yang inklusif. Tzu Chi menunjukkan bahwa
perbedaan tidak menghalangi siapa pun untuk bekerja sama demi
manfaat bagi masyarakat luas. Tzu Chi membuktikan mampu
menjadi organisasi sosial yang inklusif dan menyatukan
keragaman. Hal sebaliknya belum dapat dilakukan oleh organisasi
keagamaan Buddha yang tumbuh dan dibentuk di Indonesia yang
bersifat sektarian dan masih ‘terkotak-kotak’ karena perbedaan
sekte dan majelis. Tzu Chi memberikan teladan bagi organisasi
keagamaan Buddha di Indonesia tentang bagaimana fokus pada
hal-hal yang menyatukan.

Visi Yayasan Buddha Tzu Chi yang bertekad menyucikan
hati manusia juga merupakan hal yang sesuai dengan kondisi
manusia saat ini. Dunia ilmu pengetahuan dan teknologi telah
maju pesat. Namun di sisi lain, kemajuan iptek juga menimbulkan
dampak percepatan degradasi moral dan etika yang masif sampai
ke pelosok negeri.

Visi Tzu Chi berupaya mengurangi dampak negatif
kemajuan teknologi dengan terus menyebarkan kebajikan dan
cinta kasih melalui berbagai media, terutama melalui Da Ai Tv.

Masalah global, meningkatnya konflik yang berubah menjadi



31

perang di beberapa wilayah dunia juga menjadi keprihatinan
tersendiri  yang mengundang empati dan mendorong
bertumbuhnya nilai-nilai kemanusiaan pada banyak orang.
Yayasan Buddha Tzu Chi telah berperan dalam mengedukasi
masyarakat dan bersama-sama untuk saling membantu orang lain
yang membutuhkan, terutama korban bencana alam dan orang-
orang yang memiliki keterbatasan.

Yayasan Buddha Tzu Chi di seluruh dunia yang
menjalankan visi dan misi Tzu Chi dengan filosofi humanisme
Master Cheng Yen. Semua kebijakan didasarkan atas prinsip-
prinsip yang digagas oleh Master Cheng Yen. Pedoman
pelaksanaan dalam menjalankan Yayasan Buddha Tzu Chi
Indonesia berasal dari kebijakan Master Cheng Yen. Oleh karena
itu, kajian mengenai Tzu Chi tidak dapat dipisahkan dari ajaran
Master Cheng Yen. Bagi anggota Tzu Chi, Master Cheng Yen
adalah seorang bhiksuni yang sangat berpengaruh. Master Cheng
Yen mampu menginspirasi banyak orang sehingga organisasinya
yaitu Yayasan Buddha Tzu Chi telah berkembang di banyak
negara. Keberhasilan Yayasan Buddha Tzu Chi di seluruh dunia
sangat dipengaruhi oleh kepemimpinan Master Cheng Yen.

Keberhasilan mengelola Yayasan Buddha Tzu Chi
Indonesia juga merupakan hal yang layak menjadi perhatian.
Strategi dalam mengelola Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia
sehingga menjadi besar hingga memiliki 18 cabang di seluruh

Indonesia  merupakan  perkembangan  yang  signifikan.



32

Keberhasilan menyatukan relawan dari berbagai macam latar
belakang, termasuk keberagaman latar belakang agama, ras, etnis,
profesi, serta kemampuan mengelola sumber daya yang ada, dan
memanfaatkkan segala potensi untuk mengembangkan organisasi
membutuhkan kepiawaian.

Tzu Chi Indonesia sebagai gerakan sosial yang memiliki
lebih dari 18 kantor cabang dan penghubung di seluruh Indonesia
juga menunjukkan keberhasilan kepemimpinan dan juga faktor
lainnya dalam praktik nilai-nilai kemanusiaan. Selain eksplorasi
dan implementasi nilai-nilai kemanusiaan yang merupakan filosofi
humanisme Master Cheng Yen, pada disertasi ini juga dikaji
tentang strategi Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia dalam
melestarikan nilai-nilai kemanusiaan. Keutamaan Tzu Chi antara
lain keberhasilannya dalam menerapkan nilai-nilai kemanusiaan
secara nyata dan memberikan dampak positif bagi banyak orang
baik secara filosofis maupun dampak nyata mengurangi
penderitaan orang-orang yang layak dibantu.

Untuk menguraikan pentingnya implementasi dan
pelestarian nilai-nilai kemanusiaan dan juga rasionalitas mengapa
Tzu Chi bergerak dalam bidang amal kemanusiaan maka perlu
menkaji Tzu Chi dari latar belakang sejarah dan filosofi yang
mendasarinya. Tzu Chi muncul sebagai organisasi sosial
keagamaan Buddha yang memulai gerakan melalui misi amal ,
salah satunya dipicu oleh semangat mereformasi praktik agama

Buddha dan mengimplementasikan gagasan Buddhisme



33

Humanistik yang dikembangkan oleh Master Yin Shun yaitu guru
dari Master Cheng Yen. Oleh karena itu, dalam disertasi ini juga
dideskripsikan Tzu Chi sebagai gerakan sosial keagamaan yang
merupakan gerakan reformasi keagamaan Buddha yang berhasil
menerapkan gagasan Buddhisme Humanistik.

Kajian Tzu Chi sebagai organisasi dan gerakan sosial dikaji
berdasarkan teori gerakan sosial baru dan gerakan reformasi
keagamaan. Faktor-faktor yang memengaruhi gerakan dianalisis
berdasarkan pendapat Doug McAdam, John D. McCarthy, and
Mayer N. Zald yang menyatakan bahwa keberhasilan suatu
gerakan sosial ditentukan oleh tiga faktor yaitu: mobilisasi sumber
daya (resources mobilization), kesempatan politik (political
opportunities), dan proses pembingkaian (framing processes) .
Penjelasan yang serupa juga disampaikan oleh Quintan
Wictorowicz.

Kajian tentang Yayasan Buddha Tzu Chi dalam disertasi
ini selanjutnya lebih difokuskan pada studi nilai-nilai kemanusiaan
yang telah diimplementasikan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi dan
telah berdampak pada masyarakat luas. Kajian mengenai nilai-nilai
kemanusiaan dikaji melalui pendekatan sosiologi dan
fenomenologi. Dari pendekatan sosiologi peneliti melakukan

deskripsi dan analisis Tzu Chi sebagai gerakan sosial keagamaan

38 Doug McAdam, John D. McCarthy, and Mayer N. Zald, eds., Comparative
Perspectives on Social Movements: Political Opportunities, Mobilizing
Structures, and Cultural Framings (Cambridge: Cambridge University
Press, 1996), 1-20



34

Buddha serta mempelajari interaksi antar insan Tzu Chi di
Yayasan Buddha Tzu Chi. Pendekatan fenomenologi digunakan
untuk mengekplorasi bagaimana makna dan manfaat yang
dirasakan oleh relawan dan insan Tzu Chi lainnya ketika
melakukan berbagai macam kegiatan sosial kemanusiaan dan juga
setelah bergabung dengan Tzu Chi dalam waktu yang lama. Kajian
disajikan secara deskriptif dan analitis secara mendalam.

Untuk memperoleh data penelitian, peneliti telah
melakukan wawancara, dokumentasi, observasi partisipatoris,
serta menggali berbagai informasi lain yang dibutuhkan dari
beberapa sumber, antara lain dari website resmi, media sosial
resmi, buku-buku yang ditulis oleh Master Cheng Yen dan penulis
lain, dari majalah dan bulletin yang dapat diakses secara online di
website https://www.tzuchi.or.id/publikasi/buletin-tzuchi. Selain
itu beberapa data tambahan dikutip dari video tentang Tzu Chi di
Youtube dan Jingsi.id.

Setelah melalui proses analisis data kemudian peneliti
menyajikan dalam narasi deskriptif mendalam sesuai dengan data
yang terkumpul dan dikaji. Pada tahap akhir kemudian dari hasil
pembahasan, peneliti menarik simpulan dan mengusulkan
beberapa temuan faktual dan teoretis. Secara garis besar kerangka
berpikir yang telah diuraikan diilustrasikan dengan peta konsep

(concept map) pada gambar 1.


https://www.tzuchi.or.id/publikasi/buletin-tzuchi

35

Fenomena Eksternal; Fenomena Internal Komunitas Buddhis:

» Realitas kehidupan: banyak .

penderitaan dialami oleh .
masyarakat
» Perang, konflik, kehidupan .

masyarakat kurang harmonis
» Dampak negatif kemajuan IPTEK .

Bhiksu menjauh dari masyarakat
Agama Buddha kurang berdampak:
fokus pada ritual, terkesan mistis
Sebagian organisasi Buddhis kurang
harmonis

Kepedulian sosial umat Buddha
belum banyak terorganisasi

|

Muncul gerakan
Buddhisme Humanistik:
Tzu Chi

J

Penelitian Terdahulu:

* Penelitian yang membahas mengenai kajian nilai-nilai kemanusiaan di Tzu
Chi Indonesia belum ada yang komprehensif
* Penelitian Buddhisme Humanistik di Indonesia jumlahnya masih sedikit

v

Fokus Penelitian:

Teori: Buddhisme Humanistik (Hsin Yun),

* Pandangan Master Cheng Yen tentang nilai-nilai kemanusiaan
* Implementasi nilai-nilai kemanusiaan di Tzu Chi Indonesia
»  Strategi pelestarian nilai-nilai kemanusiaan di Tzu Chi Indonesia

gerakan sosial, gerakan reformasi

J

Metodologi
Metode Kualitatif
Pendekatan: Sosiologi, Fenomenologi

Analisis Data:
— Miles, Huberman and
Saldana

\

Simpulan dan Saran,

. Hasil dan Pembahasan

Gambar 1.1. Kerangka Berpikir




36

F. Hasil Penelitian Terdahulu
Beberapa hasil penelitian terdahulu tentang Tzu Chi dan
Buddhisme Humanistik dapat di runut dari beberapa sumber,
antara lain:
1. Artikel ilmiah dengan judul” 7zu Chi’s Organizing for a
Compassionate World: Insight into Communicative Praxis of
a Buddhist Organization yang merupakan hasil penelitian
Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M. Hwang yang dilakukan
pada tahun 2014 dan dimuat dalam Journal of International
and Intercultural Communication. Dalam jurnal tersebut
dijelaskan bahwa pada tahun 2014 mulai ada ketertarikan
akademisi untuk mengkaji tentang manfaat pengorganisasian
cara Buddhis untuk digunakan sebagai teori organisasi dan
praktik. Dalam abstraknya dijelaskan bahwa masih sedikit
sarjana melakukan kajian empiris mengenai filosofi
Buddhisme vyang dipraktikkan sebagai tindakan dalam
organisasi.
Hasil studi Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M.
Hwang menguraikan kajian mengenai praktik komunikasi
dalam organisasi Buddha, dan praktik belas kasih dan
kebijaksanaan dalam konteks organisasi.>® Berbeda dengan

% Boris H. J. M. Brummans and Jennie M. Hwang, “Tzu Chi’s Organizing
for a Compassionate World: Insight into the Communicative Praxis of a
Buddhist Organization,” Journal of International and Intercultural



37

yang dilakukan oleh Boris H.J.M. Brummans dan Jennie M.
Hwang yang fokus kajiannya tentang nilai belas kasih dan
kebijaksanaan dan praktik komunikasi di Tzu Chi, peneliti
melakukan penelitian kajian yang lebih mendalam mengenai
nilai-nilai-nilai kemanusiaan yang bersumber dari ajaran
Buddha yang lebih spesifik diuraikan oleh Master Cheng Yen,
yang merupakan guru spiritual dan juga pendiri Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia. Dalam Disertasi ini, peneliti
melakukan eksplorasi nilai-nilai kemanusiaan yang diuraikan
oleh Master Cheng Yen dari berbagai sumber, baik buku-buku,
bulletin dan majalah, atau video ceramah yang diterjemahkan
ke dalam bahasa Indonesia dan diunggah di Youtube dan
website jingsi.id. Selain itu, peneliti juga mendeskripsikan
bagaimana nilai-nilai kemanusiaan tersebut
diimplementasikan di setiap misi Tzu Chi dan juga dilestarikan
dan juga diwariskan kepada generasi muda dan masyarakat
pada umumnya. Pembahasan Tzu Chi sebagai gerakan
Buddhisme Humanistik dan juga sebagai gerakan reformasi
keagamaan Buddha juga dianalisis untuk memberikan
pemahaman holistik mengenai Tzu Chi.

. Artikel ilmiah dengan judul “Tzu Chi and the Philanthropy of
Filipino Volunteers” yang merupakan hasil penelitian yang
dilakukan pada tahun 2015 oleh Arnold Lindros Lau dari

Communication 7, no. 2 (2014): 136-63, https://doi.org/10.1080/
17513057.2014.898675.


https://doi.org/10.1080/%2017513057.2014.898675
https://doi.org/10.1080/%2017513057.2014.898675

38

Columbia University dan Jayeel Serrano Cornelio dari Ateneo
de Manila University dan dimuat dalam Asian Journal of
Social Science. Temuan hasil penelitian yang dilakukan oleh
Arnold Lindros dan Jayeel Serrano yaitu relawan Tzu Chi di
Filipina direkrut saat terjadi Topan Ketsama pada tahun 2009.
Relawan yang direkrut sebagian besar bukan dari etnis
Tionghoa, tetapi dari penduduk Filipina dari golongan kurang
mampu yang sebagian besar beragama Katolik.

Tzu Chi membingkai kegiatan dalam bentuk disiplin
diri. Hal tersebut menunjukan bahwa partisipasi dalam
keanggotaan Tzu Chi tidak bersifat religius melainkan
aspiratif.*> Kajian pada penelitian tersebut lebih fokus pada
kegiatan yang dilakukan oleh relawan Tzu Chi di Filipina
dengan menonjolkan karaktersitik relawan yang beragama
nonBuddhis. Hal yang serupa juga terjadi di Indonesia yang
menunjukkan bahwa sebagian relawan beragama nonBuddhis.
Namun pada Disertasi ini, penelitian yang telah dilakukan
memiliki perbedaan fokus kajian. Pada penelitian ini, peneliti
melakukan kajian yang mendalam mengenai nilai-nilai apa
saja yang dipraktikkan oleh relawan Tzu Chi, sumber nilai, dan
bagaimana cara melestarikannya di Tzu Chi yang telah
berkembang pesat di banyak negara. Tinjauan Tzu Chi dari

40 Arnold Lindros Lau and Jayeel Serrano Cornelio, “Tzu Chi and the
Philanthropy of Filipino Volunteers,” Asian Journal of Social Science 43,
no. 4 (2015): 376-399, https://doi.org/10.1163/15685314-04304003.


https://doi.org/10.1163/15685314-04304003

39

aspek gerakan sosial keagamaan berciri reformisme juga
dilakukan untuk menjelaskan mengapa nilai-nilai yang
dipraktikkan di Tzu Chi dapat diterima oleh relawan Tzu Chi
yang berbeda agama.

Peneliti telah melakukan kajian tentang nilai-nilai

kemanusiaan yang merupakan pandangan Master Cheng Yen
yang bersumber dari ajara Buddha. Master Cheng Yen telah
menguraikan nilai-nilai kemanusiaan dengan bahasa yang
lebih mudah dipahami, membumi, dan aplikatif yang dijadikan
pedoman relawan Tzu Chi dalam melakukan aktifitas sosial
kemanusiaan. Selain itu peneliti juga melakukan analisis
bagaimana nilai-nilai kemanusiaan tersebut dilestarikan dan
diwariskan kepada generasi muda Tzu Ching.
. Artikel ilmiah dengan judul “Gendered Charisma in the
Buddhist Tzu Chi (Ciji) Movement” merupakan hasil penelitian
Julia Huang yang dimuat dalam Nova Religio: The Journal of
Alternative and Emergent Religions menyimpulkan bahwa Tzu
Chi merupakan gerakan sosial keagamaan Buddha umat awam
yang dipimpin oleh anggota monastik (bhiksuni) yang
memiliki misi utama membantu semua makhluk yang
menderita. Anggota Tzu Chi sebagian besar adalah perempuan,
meski saat ini juga memiliki anggota laki-laki yang jumlahnya
cukup signifikan.

Pada artikel tersebut Julia Huang menekankan

terobosan baru dalam kepemimpinan organisasi besar oleh



40

4.

seorang perempuan yang memiliki karisma dan mampu
menembus batasan budaya dan menunjukkan kesetaraan
gender.** Perbedaan dengan yang kajian yang telah dilakukan
oleh peneliti yaitu pada objek material.

Dalam artikel tersebut juga disebutkan bahwa Tzu Chi
merupakan salah satu dari gerakan agama baru (New Religious
Movement/NRM) di China. Berbeda dengan Julia Huang yang
memfokuskan penelitian tentang gender dan gerakan agama
baru, pada penelitian disertasi ini, peneliti lebih mendukung
kajian yang menyatakan Tzu Chi sebagai salah satu gerakan
reformasi keagamaan Buddha. Selanjutnya penelitian
difokuskan pada eksplorasi, implementasi, dan pewarisan
nillai-nilai kemanusiaan di Yayasan Buddha Tzu Chi
Indonesia.

Artikel ilmiah karya Denio Artanipa Mulyana dan Tri
Handayani tentang perjalanan Yayasan Buddha Tzu Chi
Indonesia dalam pengentasan masalah sosial masyarakat di
Daerah Khusus Ibukota Jakarta tahun 1994 — 2020 yang dimuat
dalam jurnal ANUVA menguraikan perkembangan Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia, baik sarana dan prasarana maupun

manajemen kegiatan, serta peran dari Yayasan Buddha Tzu

4 Julia Huang, “Gendered Charisma in the Buddhist Tzu Chi (Ciji)
Movement,” Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent
Religions 12, no. 2 (November 2008): 29-47, https://doi.org/10.1525/
nr.2008.12.2.29.


https://doi.org/10.1525/%20nr.2008.12.2.29
https://doi.org/10.1525/%20nr.2008.12.2.29

41

Chi Indonesia yang memiliki misi untuk mengentaskan
masalah sosial di DKI Jakarta.

Penelitian tersebut menggunakan metode sejarah yang
memiliki empat tahapan penelitian, yaitu heuristik, Kritik,
interpretasi, dan historiografi. Hasil dari penelitian
menunjukkan bahwa Yayasan Buddha Tzu Chi Indonesia telah
aktif berkontribusi membantu masyarakat DKI Jakarta yang
menjadi penerima manfaat untuk dapat memperoleh kehidupan
yang lebih layak dari berbagai kegiatan yang dilakukan oleh
yayasan. Yayasan Buddha Tzu Chi juga aktif dalam menjamin
ketersediaan layanan pendidikan dan Kkesehatan bagi
masyarakat dengan tingkat ekonomi rendah melalui
pembangunan sekolah dan rumah sakit milik Yayasan Buddha
Tzu Chi yang dapat diakses oleh berbagai kalangan masyarakat
DKI Jakarta.*?

Perbedaan dengan kajian yang dilakukan oleh peneliti
adalah dalam objek materialnya. Jika penelitian tersebut
menekankan jenis bantuan yang telah dilakukan oleh Tzu Chi
kepada masyarakat DKI Jakarta, peneliti lebih fokus pada
nilai-nilai  kemanusiaan yang menjadi dasar filosofis
pemberian bantuan dilakukan oleh Yayasan Buddha Tzu Chi
melalui para relawannya. Tinjauan lebih mendalam juga

dilakukan terutama darimana sumber nilai-nilai kemanusiaan

42 ANUVA Volume 8 (2): 249-262, 2024 Copyright ©2024, ISSN: 2598-3040
online Available Online at: http://ejournal.undip.ac.id/index.php/anuva



42

dieksplorasi, yang kemudian diimplementasikan dan juga
diwariskan kepada generasi muda di Tzu Chi.

5. Hasil penelitian berupa disertasi di UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta yang merupakan penelitian program doktor yang
dilakukan oleh Hotmatua Paralihan pada tahun 2023 dengan
Judul “Perbandingan Humanisme Ali Syariati dan Master
Cheng Yen”. Temuan utama dari penelitian tersebut adalah
humanisme Theo-Antroposentris: manusia adalah makhluk
Tuhan yang harus diagungkan dihormati di atas
primordialisme. Pengagungan terhadap Tuhan hanya dapat
dilakukan melalui penghormatan terhadap manusia sebagai
ciptaannya dengan ikut terlibat menyelesaikan masalah sosial.

Menurut Hotmatua Paralihan, terdapat perbedaan cara
pandang antara Ali Syariati dan Master Cheng Yen tentang
ideologi. Ali Syariati menyatakan bahwa problema manusia
bersumber dari filsafat Barat materialisme sehingga harus
diselesaikan dengan jihad, membangun manusia cerdas, kreatif
dan bertanggung jawab atau Islam dinamis. Sementara itu,
Master Cheng Yen melihat sumber masalah manusia ada pada
hati manusia yang keruh. Oleh karena itu solusinya adalah
menjernihkan atau menyucikan hati manusia melalui praktik
belas kasih, dan cinta kasih dengan membantu yang

membutuhkan secara langsung.*®

4 Hotmatua Paralihan. Perbandingan Humanisme Ali Syariati dengan Master
Cheng Yen (Jakarta: UIN Syarif Hidayatulah, 2023), 263



43

Hotmatua Paralihan menyebut humanisme Master
Cheng Yen dan humanisme Ali Syariati sebagai Humanisme
Teistik. Terdapat perbedaan fokus kajian dengan yang telah
dilakukan oleh peneliti. Dalam disertasi ini, peneliti telah
menggali  prinsip dan nilai-nilai  kemanusiaan yang
dikembangkan oleh Master Cheng Yen dan diimplementasikan
secara nyata di Yayasan Buddha Tzu Chi dan menjadi
pedoman Kerja bagi relawan dalam melakukan aktifitasnya.
Selain itu juga peneliti telah mengekplorasi strategi Yayasan
Buddha Tzu Chi Indonesia dalam melestarikan organisasi dan
nilai-nilai kemanusiaan agama Buddha di yayasan tersebut.
Hasil penelitian disertasi di University of California San Diego
yang dilakukan oleh Teresa Zimmerman-Liu pada tahun 2019
dengan judul “Humanistic Buddhism and Climate Change:
Propagating the Bodhisattva Ethic of Compassion for People
and the Planet mengungkapkan bahwa hubungan gerakan
Buddhisme Humanistik terhadap perubahan iklim. Penelitian
tersebut menunjukkan studi etnografi multilokasi
menggunakan observasi partisipan dan wawancara formal
maupun informal untuk meneliti dua kelompok tersebut:
Yayasan Buddha Tzu Chi dan Dharma Drum Mountain dalam
dua konteks sosial berbeda: Taiwan dan California.

Analisis komparatif hasil penelitian menemukan bahwa
adopsi perubahan gaya hidup pro-lingkungan oleh penganut

sangat dipengaruhi oleh: (1) keanggotaan dalam komunitas



44

moral yang kuat, (2) kesadaran akan tekanan material dan
sosial (terestrial) dari degradasi lingkungan, ditambah
perasaan bahwa pemerintah dan lembaga resmi lainnya tidak
bertindak cukup. (3) ajaran agama terintegrasi (teori dan
praktik) dari figur otoritatif yang mencontohkan perilaku yang
diharapkan. Selain itu, studi ini menunjukkan kekuatan
sakral untuk menginspirasi perubahan perilaku dalam konteks
Buddhisme, yaitu pengembangan etika Bodhisattva dalam
perjalanan menuju pencerahan.

Keberhasilan kelompok-kelompok tersebut di Amerika
Serikat dan Taiwan membuktikan  bahwa kekuatan  sakral
agama dapat berdampak positif di masyarakat kontemporer
pascamodern, ketika kelompok agama mampu merespons
kekhawatiran langsung komunitas lokal.** Terdapat perbedaan
fokus antara penelitian Teresa Zimmerman-Liu dengan yang
telah dilakukan peneliti yang melakukan kajian tentang
Buddhisme Humanistik sebagai akar atau gagasan awal untuk
membumikan nilai-nilai ajaran Buddha yang aplikatif dan

memberi manfaat langsung pada masyarakat.

4 Teresa Zimmerman-Liu, Humanistic Buddhism and Climate Change:
Propagating the Bodhisattva Ethic of Compassion for People and the
Planet (Disertasi doktoral, University of California San Diego, 2019), xviii



