BAB 1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Konsep jihad merupakan salah satu tema besar dalam ajaran Islam
yang kerap menjadi pusat perhatian umat, baik dalam dimensi keilmuan,
praktik sosial, maupun perdebatan ideologis. Secara etimologis, kata jihad
berasal dari akar kata jahada yang berarti mengerahkan segala daya dan
upaya untuk mencapai tujuan tertentu. Dalam Al-Qur’an, jihad memiliki
spektrum makna yang luas, mulai dari perjuangan melawan hawa nafsu,
dakwah, pendidikan, hingga pembelaan terhadap agama melalui
peperangan bila diperlukan (Ibn Manzur, 1990, Hal. 134). Makna yang
komprehensif ini menunjukkan bahwa jihad tidak dapat direduksi hanya
menjadi peperangan fisik (qital), tetapi harus dipahami sebagai sebuah
kesungguhan total dalam menegakkan kebenaran dan keadilan di bawah
naungan nilai-nilai ilahiah (Maududi, 1991, Hal. 17).

Sejarah perkembangan pemahaman jihad dalam Islam menunjukkan
adanya dinamika interpretasi sesuai dengan konteks sosial, politik, dan
budaya yang melingkupinya. Pada masa Nabi Muhammad %, jihad
diformulasikan secara langsung dalam konteks dakwah Islam yang
menghadapi perlawanan sengit dari masyarakat Quraisy dan ancaman
eksternal dari berbagai pihak. Namun, dalam perkembangannya, tafsir
terhadap jihad seringkali dipengaruhi oleh situasi geopolitik yang dihadapi
umat Islam, mulai dari era khilafah, masa kolonialisme Barat, hingga era
modern yang diwarnai tantangan globalisasi, sekularisasi, dan ideologi
transnasional (Esposito, 2002, Hal. 121).

Dalam konteks inilah, Sayyid Quthb (1906-1966) muncul sebagai
salah satu pemikir Muslim yang memberikan perhatian besar terhadap
konsep jihad. Melalui karyanya Fi Zilal al-Qur’an, Quthb menawarkan
perspektif yang kuat dan tegas tentang jihad sebagai sebuah gerakan
ideologis untuk membebaskan manusia dari segala bentuk penghambaan
selain kepada Allah. Baginya, jihad adalah upaya menyeluruh yang



mencakup transformasi internal seorang Muslim dan perubahan struktural
masyarakat agar sesuai dengan syariat Islam (Quthb, 2000, Hal. 35).

Pemikiran Quthb tidak lahir di ruang hampa, melainkan dipengaruhi
oleh realitas Mesir pada pertengahan abad ke-20 yang tengah bergejolak.
Saat itu, Mesir mengalami transisi politik yang rumit pasca-kolonial,
pergolakan ideologi antara nasionalisme Arab dan Islamisme, serta represi
politik terhadap gerakan Islam, khususnya Ikhwanul Muslimin. Quthb
sendiri mengalami penahanan, penyiksaan, dan pengasingan, yang semakin
memperkuat pandangannya bahwa perubahan sosial tidak dapat dicapai
hanya melalui pendekatan gradual atau kompromi politik, tetapi
memerlukan perjuangan yang bersifat menyeluruh, yang ia sebut sebagai
jihad (Mitchell, 1993, Hal. 187).

Di dalam Fi Zilal al-Qur’an, Quthb menginterpretasikan ayat-ayat
jihad dengan menekankan bahwa Islam datang sebagai sistem hidup yang
harus membebaskan manusia dari dominasi manusia lainnya, baik dalam
bentuk tirani politik, penindasan ekonomi, maupun hegemoni budaya Barat.
la menolak pemahaman jihad yang semata-mata bersifat defensif, dan justru
mengedepankan jihad sebagai misi proaktif untuk menegakkan tatanan
dunia yang adil berdasarkan hukum Allah (Quthb, 2000, Hal. 42).
Pemikiran ini kemudian menjadi inspirasi bagi banyak gerakan kebangkitan
Islam di berbagai negara Muslim.

Namun, tidak sedikit pula kalangan yang mengkritik pandangan
Quthb. Beberapa sarjana menilai bahwa penekanannya pada jihad ofensif
dan penolakannya terhadap sistem sekuler telah memberikan landasan
ideologis bagi kelompok-kelompok radikal yang memandang kekerasan
sebagai sarana sah untuk mencapai tujuan politik dan keagamaan (Calvert,
2010, Hal. 88). Di sisi lain, ada pula yang membela Quthb dengan
menegaskan bahwa pandangannya sering disalahpahami dan dipotong dari
konteks utuhnya, sehingga perlu dibaca langsung dalam bingkai tafsirnya
yang komprehensif (Ibrahim, 2010, Hal. 214).



Kajian terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb menjadi
semakin relevan di era kontemporer, ketika istilah jihad sering digunakan
secara serampangan baik oleh pihak yang mengklaim membelanya maupun
oleh pihak yang memusuhinya. Dalam diskursus global pasca peristiwa 11
September 2001, jihad sering diasosiasikan secara negatif dengan terorisme,
sehingga mengaburkan makna aslinya dalam Islam. Padahal, dalam tradisi
tafsir, jihad memiliki landasan teologis yang kuat dan fungsi sosial yang
konstruktif bila dipahami secara proporsional (Haddad, 2002, Hal. 53).

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk melakukan studi
analisis terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb dalam Tafsir Fi
Zilal al-Qur’an, dengan mempertimbangkan konteks historis kehidupannya,
metode penafsirannya, serta implikasi pemikirannya terhadap wacana jihad
di dunia Islam. Pendekatan ini diharapkan dapat memberikan gambaran
yang utuh tentang bagaimana jihad diposisikan oleh Quthb, bukan hanya
sebagai instrumen perlawanan, tetapi juga sebagai proyek peradaban yang
bertujuan membebaskan manusia dan menegakkan keadilan universal.

Dengan kajian yang komprehensif, penelitian ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi bagi pengembangan studi tafsir tematik dan
pemikiran Islam kontemporer. Lebih dari itu, hasil penelitian ini diharapkan
dapat memberikan perspektif yang seimbang dan mendalam kepada
masyarakat Muslim maupun non-Muslim tentang konsep jihad, sehingga
mengurangi kesalahpahaman yang selama ini berkembang.

Sayyid Quthb memandang jihad sebagai sarana untuk membebaskan
manusia dari segala bentuk penghambaan kepada sesama manusia menuju
penghambaan yang murni hanya kepada Allah. Menurutnya, jihad bukan
hanya sekadar perlawanan fisik, melainkan sebuah gerakan pembebasan
yang komprehensif, yang meliputi dimensi spiritual, intelektual, moral, dan
sosial (Quthb, 2003, H. 37). Dalam Fi Zilal al-Qur’an, ia berulang kali
menekankan bahwa jihad adalah bagian dari misi Islam untuk menegakkan
tatanan ilahi yang adil, yang berfungsi menggantikan sistem jahiliyah yang
menindas manusia (Quthb, 2003, H. 52). Perspektif ini membedakan



pandangannya dari sebagian mufasir lain yang cenderung memfokuskan
jihad dalam makna defensif semata.

Latar belakang sosial-politik yang melingkupi kehidupan Sayyid
Quthb turut mempengaruhi konstruksi pemikirannya tentang jihad. la hidup
pada masa pergolakan politik di Mesir, di mana kekuasaan militer dan
pemerintahan sekuler sering kali dianggapnya mengabaikan prinsip-prinsip
syariat Islam (Adnan, 2018, H. 142). Penahanan dan siksaan yang
dialaminya memperkuat keyakinannya bahwa jihad adalah keniscayaan
untuk melawan ketidakadilan dan tirani. Kondisi ini menjadikan Fi Zilal al-
Qur’an bukan hanya sebuah karya tafsir, melainkan juga manifestasi dari
pergulatan ideologis dan pengalaman pribadi penulisnya.

Pemahaman jihad yang dirumuskan Sayyid Quthb relevan untuk
dikaji ulang pada era modern, ketika konsep ini kerap dipelintir oleh
sebagian kelompok untuk membenarkan tindakan ekstrem dan kekerasan.
Penafsiran yang parsial dan ahistoris telah menimbulkan citra negatif
terhadap Islam di mata masyarakat global (Esposito, 2011, H. 88). Oleh
karena itu, studi analisis terhadap pemikiran Sayyid Quthb menjadi penting
untuk menemukan kembali substansi jihad yang sejati, yang berpijak pada
keadilan, kebebasan, dan kemaslahatan universal.

Lebih jauh, penafsiran Sayyid Quthb dalam Fi Zilal al-Qur’an tidak
dapat dilepaskan dari metode tafsir yang digunakannya. la menggabungkan
pendekatan tahlili dan maudhu‘i, menguraikan ayat per ayat sekaligus
mengaitkannya dengan tema besar yang sedang dibahas (Al-Farmawi, 1996,
H. 45). Pendekatan ini memungkinkannya menampilkan jihad sebagai
konsep integral dalam keseluruhan sistem ajaran Islam, bukan sekadar
instrumen peperangan. Analisis ini juga memperlihatkan bahwa jihad dalam
perspektifnya memiliki tahapan-tahapan, mulai dari pembinaan iman
individu hingga pembentukan masyarakat yang diatur oleh hukum Allah.

Konteks keindonesiaan yang majemuk juga menuntut adanya kajian
kritis terhadap konsep jihad ala Sayyid Quthb. Sebagai bangsa yang hidup

dalam keragaman suku, agama, dan budaya, pemahaman jihad yang inklusif



dan etis sangat diperlukan agar nilai-nilai perjuangan dalam Islam dapat
disinergikan dengan prinsip toleransi dan persatuan nasional (Abdullah,
2015, H. 77). Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
sumbangan akademik dalam upaya membangun narasi jihad yang lebih
moderat, komprehensif, dan sesuai dengan tantangan zaman.

Penelitian ini bukan hanya bertujuan mengungkap pemahaman jihad
menurut Sayyid Quthb secara deskriptif, tetapi juga melakukan analisis
kritis terhadap relevansinya di era kontemporer. Hasil penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya khazanah studi tafsir tematik sekaligus
menjadi rujukan dalam memahami jihad secara proporsional, demi
mencegah terjadinya distorsi makna yang berpotensi merugikan umat Islam
sendiri.

Pemikiran Sayyid Quthb tentang jihad juga tidak dapat dilepaskan
dari konstruksi ideologisnya yang berakar pada gagasan hakimiyyah, yakni
keyakinan bahwa otoritas tertinggi dalam mengatur kehidupan manusia
hanyalah milik Allah. Dalam pandangannya, semua sistem yang tidak
bersumber dari hukum Allah adalah bentuk jahiliyyah modern yang harus
dihapuskan melalui jihad dalam makna yang luas (Quthb, 2003, H. 97). Bagi
Quthb, jihad bukanlah agresi tanpa sebab, tetapi sebuah gerakan
revolusioner yang bertujuan membebaskan umat manusia dari struktur
penindasan, baik yang bersifat politik, ekonomi, maupun kultural (Kepel,
2004, H. 121).

Menariknya, dalam Fi Zilal al-Qur’an ia sering kali mengaitkan
konsep jihad dengan sejarah perjuangan Nabi Muhammad % di Makkah dan
Madinah. Pada periode Makkah, jihad dipahami sebagai kesabaran,
pembinaan akidah, dan konsolidasi kekuatan moral, sementara pada periode
Madinah, jihad mulai mengambil bentuk konfrontasi fisik untuk
mempertahankan dan menegakkan tatanan Islam (Quthb, 2003, H. 210).
Pola bertahap ini menunjukkan bahwa jihad menurut Quthb tidak bersifat

instan, melainkan memerlukan proses transformasi yang matang.



Namun demikian, posisi pemikiran Quthb kerap menjadi
perdebatan. Di satu sisi, ia dianggap sebagai pemikir yang berhasil
menghidupkan kembali semangat perjuangan Islam dalam menghadapi
penindasan global; di sisi lain, sebagian kalangan menilai bahwa
retorikanya yang radikal telah dimanfaatkan oleh kelompok-kelompok
ekstremis sebagai pembenaran tindakan kekerasan (Calvert, 2010, H. 189).
Perdebatan ini justru menegaskan pentingnya penelitian yang bersifat
objektif, yang tidak terjebak pada glorifikasi atau demonisasi, melainkan
mengkaji gagasannya secara kontekstual.

Konteks global pasca-Perang Dunia 1l dan menguatnya
kolonialisme kultural juga menjadi faktor yang membentuk kerangka
berpikir Quthb. la menyaksikan secara langsung bagaimana nilai-nilai Barat
yang sekuler diadopsi tanpa filter oleh masyarakat Muslim, yang pada
akhirnya melahirkan degradasi moral dan spiritual (Adnan, 2018, H. 149).
Dalam situasi inilah, jihad dalam tafsirnya diposisikan sebagai upaya
membangkitkan kembali identitas keislaman yang otentik. Oleh karena itu,
kajian terhadap Fi Zilal al-Qur’an relevan untuk memahami respons
intelektual Islam terhadap modernitas dan globalisasi.

Di Indonesia sendiri, diskursus jihad sering kali diwarnai oleh
perbedaan perspektif antara kelompok moderat dan konservatif. Sebagian
pihak mengedepankan jihad dalam makna non-kekerasan, seperti jihad
melawan kemiskinan, kebodohan, dan ketidakadilan sosial, sementara yang
lain mengusung pemaknaan yang lebih konfrontatif (Rahman, 2020, H. 33).
Dalam konteks ini, pemikiran Sayyid Quthb dapat menjadi salah satu
rujukan penting, baik untuk memahami akar ideologis gerakan Islam
transnasional maupun untuk merumuskan pendekatan yang seimbang antara
idealisme perjuangan dan realitas sosial.

Penelitian ini hadir dengan kesadaran bahwa memahami jihad secara
utuh memerlukan keterlibatan pada tiga ranah sekaligus: teks al-Qur’an,
penafsiran tokoh, dan konteks historis yang melatarbelakanginya.

Pendekatan seperti ini diharapkan mampu menampilkan gambaran yang



lebih proporsional, menghindarkan umat Islam dari sikap ekstrim di kedua
kutub—baik mengabaikan sama sekali makna jihad maupun
menafsirkannya secara sempit sebagai peperangan semata. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga memiliki
signifikansi praktis bagi kehidupan berbangsa dan beragama di tengah arus
globalisasi.

Pemaknaan jihad yang dikembangkan oleh Sayyid Quthb dalam Fi
Zilal al-Qur’an berakar kuat pada dalil-dalil Qur’ani yang memuat pesan
perjuangan, keteguhan, dan pengorbanan demi tegaknya agama Allah. Salah
satu ayat yang sering menjadi rujukan adalah firman Allah dalam Q.S. Al-
Hajj [22]: 78:

& &Cgﬁ Se ol 8 A8k Jaa Lo 28U 54 %adlen G2 U 8 ) sala s
Sl 2135 ) 5 K05 2 gt J LA & K00 108 g (I8 (s Cpnallidl) 8L 587 20 )

aadll aais T 5all AE=a8Y 3a AT AL ) saaie 3 B85 15815 5l 1 saalet L

“Dan berjihadlah kamu di jalan Allah dengan jihad yang sebenar-
benarnya. Dia telah memilih kamu dan Dia tidak menjadikan kesukaran
untukmu dalam agama. (lkutilah) agama nenek moyangmu Ibrahim. Dia
(Allah) telah menamakan kamu orang-orang Muslim sejak dahulu, dan
(begitu pula) dalam (Al-Qur’an) ini, supaya Rasul itu menjadi saksi atas
dirimu dan supaya kamu menjadi saksi atas manusia. Maka dirikanlah
shalat, tunaikanlah zakat, dan berpeganglah kamu kepada Allah. Dialah
Pelindungmu, maka Dialah sebaik-baik Pelindung dan sebaik-baik
Penolong.” (Kemenag RI, 2019, H. 515).

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai seruan komprehensif
yang tidak terbatas pada dimensi perang, tetapi mencakup perjuangan total
dalam seluruh aspek kehidupan, baik melawan hawa nafsu, sistem sosial
yang zalim, maupun kekuatan kolonialisme yang menghalangi penyebaran
risalah Islam (Quthb, 2003, H. 1387). Menurutnya, jihad adalah proses
pengabdian yang menyeluruh (‘ubtidiyyah kamilah) kepada Allah, yang
menuntut keterlibatan fisik, pikiran, dan harta demi menegakkan kebenaran.

Selain itu, dalam Q.S. Al-Bagarah [2]: 190 Allah berfirman:



-

Coial) Eand ¥ A {7 4 Y 5 2%5 B8 il 0 s 351085

“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu,
tetapi janganlah kamu melampaui batas, karena sesungguhnya Allah tidak
menyukai orang-orang yang melampaui batas.” (Kemenag RI, 2019, H.
29).

Ayat ini, sebagaimana ditafsirkan Quthb, menunjukkan bahwa jihad
memiliki batasan moral yang tegas: ia adalah bentuk pembelaan dan
penegakan kebenaran, bukan agresi yang melanggar prinsip kemanusiaan
(Quthb, 2003, H. 154). Penegasan ini penting untuk meluruskan persepsi
yang menyamakan jihad dengan kekerasan tanpa aturan.

Lebih jauh, Quthb sering menghubungkan jihad dengan konsep
ibtila’ (ujian) yang termaktub dalam Q.S. Muhammad [47]: 31:

“Dan sungguh Kami akan menguji kamu sehingga Kami mengetahui
orang-orang yang berjihad dan bersabar di antara kamu, dan Kami akan
menguji perihal kamu.” (Kemenag RI, 2019, H. 507).

Dalam kerangka ini, jihad tidak sekadar perintah untuk berjuang,
tetapi juga sarana untuk menguji kualitas iman dan kesabaran seorang
Muslim (lIzzuddin, 2017, H. 64). Quthb menekankan bahwa kemenangan
bukanlah tujuan akhir jihad; yang lebih penting adalah terwujudnya
ketundukan total kepada hukum Allah dan tegaknya keadilan Ilahi di muka
bumi.

Dengan landasan ayat-ayat tersebut, Quthb memandang jihad
sebagai sebuah sistem perjuangan yang bertahap: dimulai dari pembinaan
iman, pembentukan kesadaran kolektif umat, perlawanan ideologis terhadap
sistem jahiliyyah, hingga pembelaan fisik jika diperlukan (Quthb, 2003, H.
1210). Kerangka berpikir ini tidak hanya lahir dari pembacaan teks Al-
Qur’an secara literal, tetapi juga dari perenungan mendalam terhadap
realitas sosial dan politik pada masanya, termasuk penjajahan Barat, tirani

rezim nasional, dan degradasi moral umat Islam.



Oleh karena itu, kajian tentang jihad menurut Sayyid Quthb dalam
Fi Zilal al-Qur’an menjadi signifikan tidak hanya untuk memahami gagasan
seorang mufasir kontemporer, tetapi juga untuk mengkaji dinamika tafsir
yang lahir dari interaksi antara teks suci, pengalaman sejarah, dan realitas
politik global. Dalam konteks akademik, penelitian ini diharapkan dapat
memberi kontribusi pada diskursus tafsir tematik dan menjadi referensi
dalam merumuskan konsep jihad yang proporsional, humanis, dan tetap
setia pada prinsip-prinsip Qur’ani.

Pemahaman jihad dalam Al-Qur’an telah menjadi salah satu tema
sentral yang senantiasa memantik diskusi mendalam, baik di kalangan
ulama klasik maupun pemikir kontemporer. Sayyid Quthb, melalui karya
monumentalnya Fi Zilal al-Qur’an, menempatkan jihad bukan sekadar
sebagai peperangan fisik, tetapi sebagai sebuah perjuangan total dalam
menegakkan risalah Allah, yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial,
dan politik. Dalam perspektifnya, jihad merupakan upaya menyeluruh untuk
membebaskan manusia dari segala bentuk perbudakan selain kepada Allah,
serta menegakkan keadilan ilahi di muka bumi (Quthb, 2004, H. 56).

Landasan normatif jihad dalam Al-Qur’an ditegaskan dalam
berbagai ayat, salah satunya dalam firman Allah:

Gefndll Sad Y A G T Vs ke Gl & g Bl
"Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, tetapi
janganlah kamu melampaui batas. Sungguh, Allah tidak menyukai orang-
orang yang melampaui batas" (Q.S. al-Bagarah [2]: 190).

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa jihad
memiliki batasan moral yang jelas. Menurutnya, peperangan dalam Islam
bukanlah agresi atau penaklukan untuk kepentingan politik semata,
melainkan sebuah misi pembebasan manusia dari penindasan, baik secara
fisik maupun ideologis, serta memastikan bahwa risalah Allah dapat
disampaikan tanpa hambatan (Quthb, 2004, H. 213). Pemahaman ini sejalan
dengan pandangan beberapa mufasir klasik seperti al-Tabari (2000, H. 512)



10

yang menekankan bahwa larangan melampaui batas mencakup segala
bentuk kekerasan yang tidak dibenarkan syariat.

Lebih jauh, Quthb menegaskan bahwa jihad adalah manifestasi dari
ketaatan total kepada Allah, yang menuntut pengorbanan jiwa, harta, dan
pikiran. Hal ini berpijak pada ayat:

EEN [ G PR A R < [R5 S\ P S I (|
"Sesungguhnya Allah telah membeli dari orang-orang mukmin, diri dan
harta mereka dengan memberikan surga untuk mereka” (Q.S. at-Taubah
[9]: 111).

Ayat ini, menurut Quthb (2004, H. 1421), menggambarkan
perjanjian agung antara Allah dan orang-orang beriman, di mana jihad
menjadi bentuk tertinggi dari penyerahan diri kepada Sang Pencipta.
Konsep ini tidak hanya memuat dimensi perjuangan fisik, tetapi juga
mencakup jihad melawan hawa nafsu, kebodohan, kemiskinan, dan segala
bentuk kerusakan moral yang menggerogoti masyarakat.

Dalam konteks modern, relevansi pemikiran Quthb mengenai jihad
menjadi semakin penting, mengingat istilah ini seringkali disalahartikan
atau dimanipulasi oleh kelompok-kelompok tertentu untuk tujuan yang
bertentangan dengan prinsip keadilan dan rahmat dalam Islam. Sebaliknya,
Quthb menegaskan bahwa jihad harus difahami dalam kerangka
pembebasan dan penegakan keadilan universal, yang sejalan dengan misi
Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin (Q.S. al-Anbiya’ [21]: 107).

Penelitian ini menjadi penting untuk menggali secara mendalam
bagaimana Sayyid Quthb mengartikulasikan konsep jihad dalam Fi Zilal al-
Qur’an, mengkaji relevansinya dengan realitas umat Islam masa kini, serta
menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif dan proporsional
terhadap konsep tersebut. Kajian ini diharapkan mampu memperkuat
literatur tafsir tematik sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi
upaya reaktualisasi ajaran jihad yang sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an

dan konteks zaman.



11

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah
dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

a. Bagaimana pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb sebagaimana
tertuang dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an?

b. Apa relevansi pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb dalam
konteks kehidupan umat Islam masa kini?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman yang
mendalam mengenai konsep jihad sebagaimana dipaparkan oleh Sayyid
Quthb dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an, serta menelaah relevansinya dengan
kehidupan umat Islam masa kini. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan
untuk:

a. Mendeskripsikan pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb
sebagaimana tertuang dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an, dengan
mengidentifikasi ayat-ayat yang ia tafsirkan terkait jihad serta
menguraikan penjelasan dan penekanan yang diberikan.

b. Menganalisis relevansi pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb
dalam konteks kehidupan umat Islam masa Kini, baik dari segi
sosial, budaya, maupun tantangan yang dihadapi umat di era
modern.

Dengan tercapainya tujuan ini, penelitian diharapkan dapat
memperkaya kajian tafsir, khususnya mengenai jihad dalam perspektif
mufasir kontemporer, serta memberikan wawasan praktis bagi umat Islam
dalam memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai jihad secara tepat
di tengah dinamika perubahan zaman.

D. Kegunaan Penelitian

Kegunaan dari penelitian ini dapat dijelaskan lebih mendalam

sebagai berikut:

a. Kegunaan Teoritis



12

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
signifikan dalam pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya
dalam bidang IlImu Al-Qur’an dan Tafsir, dengan fokus pada kajian
pemikiran Sayyid Quthb mengenai jihad sebagaimana termuat
dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an. Melalui studi analisis terhadap
penafsiran jihad oleh Sayyid Quthb, penelitian ini bertujuan untuk
memperkaya literatur akademik tentang konsep jihad dalam
perspektif mufasir kontemporer, baik dari sisi landasan ayat-ayat Al-
Qur’an maupun dari latar sosial-historis yang melingkupinya.
Kajian ini juga diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah bagi
penelitian lanjutan yang membahas hubungan antara tafsir,
pemikiran Islam, dan dinamika sosial umat.

b. Kegunaan Praktis

Penelitian ini memiliki kegunaan praktis yang penting bagi
umat Islam di era modern. Dengan mengungkap pemahaman jihad
menurut Sayyid Quthb, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
wawasan yang lebih komprehensif mengenai makna jihad yang
benar, sehingga dapat diterapkan secara tepat dalam kehidupan
sehari-hari. Penelitian ini juga diharapkan menjadi panduan praktis
bagi masyarakat dalam mengimplementasikan nilai-nilai jihad yang
konstruktif—yang menekankan perjuangan moral, sosial, dan
spiritual—dalam menghadapi tantangan kehidupan, menjaga
harmoni sosial, serta membangun peradaban yang berkeadilan.
Selain itu, dengan menganalisis pemahaman jihad menurut Sayyid

Quthb dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an, penelitian ini diharapkan dapat
membantu umat Islam memahami dimensi nilai-nilai Islam yang
terkandung dalam konsep jihad, seperti keadilan, tanggung jawab sosial,
keteguhan dalam kebenaran, serta upaya membangun tatanan masyarakat
yang berlandaskan nilai-nilai ilahiyah. Nilai-nilai tersebut dapat
diimplementasikan dalam kehidupan sosial yang lebih luas, misalnya dalam

membangun masyarakat yang adil, harmonis, dan berkeadaban, serta



13

memperkuat hubungan sosial antar individu dan kelompok dalam
komunitas.

Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan dorongan bagi
umat Islam untuk memahami jihad secara komprehensif sebagaimana
dijelaskan oleh Sayyid Quthb, sehingga mampu menerapkannya dengan
tepat dalam kehidupan spiritual, sosial, dan budaya. Pemahaman yang lebih
mendalam ini diharapkan dapat mendorong terjalinnya hubungan yang lebih
kuat dengan Allah, menjaga keharmonisan sosial, dan meningkatkan
kepedulian terhadap keberagaman serta tanggung jawab kolektif.

Hasil penelitian ini juga diharapkan menjadi referensi bagi para
pemimpin masyarakat, pendidik, pengelola lembaga pendidikan Islam, dan
organisasi sosial dalam mengedukasi umat mengenai pemahaman jihad
yang proporsional, konstruktif, dan kontekstual. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya bertujuan memperkaya khazanah akademik, tetapi
juga memberikan kontribusi nyata bagi penguatan praktik keberagamaan,
pembinaan moral masyarakat, serta pembentukan kesadaran kolektif
tentang pentingnya memahami jihad secara benar di tengah dinamika
perubahan zaman.

. Tinjauan Pustaka

Kajian terhadap konsep jihad dalam tafsir Fi Zilal al-Qur’an telah
menarik perhatian banyak peneliti, baik di tingkat skripsi, tesis, maupun
artikel akademik. Sebagai contoh, Syarifah Mudrika dari UIN Langsa
menulis "Konsep Jihad (Studi Komparatif Terhadap Pemikiran Sayyid Qutb
dan M. Quraish Shihab)". Penelitian ini membandingkan sudut pandang dua
mufasir—Qutb dan Quraish Shihab—dan menyimpulkan bahwa kajian
komparatif tersebut dapat menjembatani pemahaman jihad yang sering kali
terdistorsi dalam wacana kekinian

Hisyam Humaidi As’ad melalui tesis S1 di IAIN Ponorogo
mengeksplorasi metodologi penafsiran ayat-ayat jihad oleh Sayyid Qutb

dalam Fi Zilal al-Qur’an. Tesis ini membedah secara sistematis bagaimana



14

Qutb memahami tema jihad dari pendekatan teks dan konteks historis
penulisannya

Basri Mahmud dalam disertasinya di UIN Alauddin Makassar juga
menganalisis persepsi jihad versi Qutb dengan pendekatan multi-
disipliner—menyatukan tafsir, historis, sosiologis, dan psikologis. la
menekankan bahwa jihad bagi Qutb adalah usaha berkelanjutan
menggunakan semua potensi demi mencapai tujuan luhur

Lebih lanjut, tesis di UIN Sunan Gunung Djati Bandung oleh Ahmad
Suhaemi membandingkan konsep jihad Qutb dengan Ibnu Katsir. Hasilnya
menunjukkan bahwa Qutb memiliki pandangan yang lebih eksklusif dan
ofensif terhadap jihad, sementara lbnu Katsir cenderung inklusif dan
bertahap dalam memaknainya

Tidak kalah penting, Syitaul Fuadiah et al. dalam artikel terbaru di
Al-Fahmu Journal membahas tafsir Qutb terhadap QS An-Nisa: 94 di Fi
Zilal al-Qur’an, menyoroti dimensi moral dan keadilan dari jihad, bukan
kekerasan semata. Penelitian ini menawarkan perspektif moderat yang
relevan dengan tantangan sosial-keagamaan masa kini

Dalam konteks deradikalisasi, Deni Albar dari UIN Sunan Gunung
Djati Bandung menulis tesis berjudul "Deradikalisasi dalam Tafsir Ayat-
ayat Jihad: Studi atas Tafsir Fi Zilal al-Qur’an". Ia memaparkan bagaimana
stigma radikal terhadap Qutb muncul dari pemahaman parsial, dan
menyusun tiga format deradikalisasi dalam tafsirnya—yakni memfokuskan
pada interpretasi ayat, konsep qgital, dan kontekstualisasi kekinian.

Artikel oleh Syafi’in Mansur dan Henki Oktaveri di Al-Fath (2019)
menyoroti pentingnya reorientasi makna jihad dalam Fi Zilal al-Qur’an,
bahwa jihad menurut Qutb membawa kemaslahatan masyarakat dan hanya
menjadi fardh ‘ain jika berhadapan langsung dengan musuh, bukan
dorongan untuk kekerasan tanpa alasan

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Syarifuddin (UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta) berjudul "Jihad Perspektif Sayyid Quthb dalam Tafsir

Fi Zilal al-Qur’an" mengupas secara mendalam konsep jihad yang dipahami



15

Sayyid Quthb sebagai gerakan dakwah dan perlawanan terhadap segala
bentuk penindasan yang menghalangi tegaknya syariat Allah. Syarifuddin
menekankan bahwa Sayyid Quthb menafsirkan jihad tidak hanya dalam
dimensi militer, tetapi juga jihad pemikiran dan sosial. la menyoroti bahwa
konsep jihad menurut Sayyid Quthb dipengaruhi oleh pengalaman hidupnya
dalam konteks Mesir pasca-kolonial, terutama masa-masa kekuasaan Gamal
Abdel Nasser yang represif terhadap gerakan Ikhwanul Muslimin.

Sementara itu, penelitian yang dilakukan oleh Laila Nur Aini (UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang) dengan judul "Konsep Jihad dalam Tafsir
Fi Zilal al-Qur’an dan Relevansinya terhadap Tantangan Era Kontemporer"
menggarisbawahi adanya relevansi kuat antara pemikiran Sayyid Quthb dan
problematika umat Islam saat ini. Laila menekankan bahwa jihad yang
dimaksud Quthb mencakup upaya menyeluruh untuk membangun
masyarakat Islam yang adil, bebas dari eksploitasi, dan teguh memegang
prinsip tauhid. Dalam penelitiannya, ia juga menyoroti bagaimana tafsir
Quthb dapat memberikan inspirasi bagi gerakan sosial Islam modern dalam
menghadapi hegemoni budaya dan politik global.

Penelitian serupa dilakukan olen Muhammad Ridwan (IAIN
Antasari Banjarmasin) berjudul "Tafsir Jihad dalam Perspektif Sayyid
Quthb" yang membandingkan interpretasi Quthb dengan mufasir klasik
seperti al-Tabari dan Ibn Katsir. Ridwan menemukan bahwa Quthb
memiliki corak tafsir yang lebih ideologis dan kontekstual, berbeda dengan
para mufasir klasik yang lebih menekankan pada aspek linguistik dan
riwayat. Ridwan juga menekankan bahwa corak pemikiran Quthb
dipengaruhi oleh latar belakangnya sebagai aktivis politik dan intelektual
Muslim abad ke-20.

Selain itu, penelitian dari Nur Hidayat (Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah Jakarta) berjudul "Jihad dalam Perspektif Al-Qur’an:
Studi Analisis Tafsir F1 Zilal al-Qur’an Karya Sayyid Quthb" memfokuskan
pada metode tafsir Sayyid Quthb yang memadukan pendekatan tematik

(mawdii‘T) dengan corak adab ijtima‘i. Nur Hidayat menegaskan bahwa



16

Quthb memandang jihad sebagai proyek peradaban, bukan sekadar
peperangan. la juga menyimpulkan bahwa bagi Quthb, jihad merupakan
bentuk pembebasan manusia dari segala bentuk penghambaan selain kepada
Allah.

Penelitian dari Zulkifli (Universitas Muhammadiyah Surakarta)
berjudul "Pemikiran Sayyid Quthb tentang Jihad dan Implikasinya terhadap
Gerakan Islam™ memberikan gambaran yang lebih luas mengenai dampak
pemikiran Quthb terhadap gerakan Islam modern. Zulkifli mencatat bahwa
meskipun konsep jihad Quthb sering dipelintir oleh kelompok ekstrem, pada
dasarnya pemikiran tersebut berorientasi pada penegakan keadilan sosial
dan kedaulatan hukum Allah. Penelitian ini juga mengkaji kontroversi
seputar Quthb, khususnya terkait tuduhan bahwa pemikirannya menjadi
inspirasi bagi sebagian kelompok radikal.

Penelitian yang dilakukan olen M. Arif Rahman Hakim (UIN
Alauddin Makassar) berjudul "Jihad dalam Pandangan Sayyid Quthb:
Analisis terhadap Kitab Fi Zilal al-Qur’an" menitikberatkan pada metode
hermeneutis dalam membaca karya Quthb. Arif menemukan bahwa Quthb
tidak memaknai jihad hanya sebagai peperangan fisik, tetapi sebagai upaya
transformatif yang berkelanjutan untuk membebaskan umat dari sistem
jahiliyah modern. Dalam kesimpulannya, Arif menyatakan bahwa tafsir
Quthb sangat relevan dengan agenda dakwah dan pendidikan umat Islam
masa kini, namun tetap memerlukan kerangka interpretasi yang hati-hati
agar tidak disalahpahami.

Sementara itu, penelitian dari Syamsul Bahri (Universitas Islam
Negeri Sumatera Utara) dengan judul "Tafsir Tematik tentang Jihad
Menurut Sayyid Quthb" menyoroti metodologi tematik yang digunakan
Quthb. Syamsul menekankan bahwa Quthb memadukan penafsiran ayat-
ayat jihad secara integral, menghubungkan makna ayat dengan konteks
sosial-politik umat Islam abad ke-20. la juga menegaskan bahwa Quthb
menganggap jihad sebagai tugas suci untuk menegakkan sistem kehidupan

Islami yang menyeluruh, yang tidak terbatas pada medan perang.



17

Dalam kajian yang dilakukan oleh Rachmatullah (IAIN Syekh
Nurjati Cirebon) berjudul "Jihad dan Kemanusiaan dalam Tafsir Fi Zilal al-
Qur’an" dijelaskan bahwa Quthb memberikan penekanan pada nilai-nilai
kemanusiaan dalam jihad. Menurutnya, jihad dalam Islam bukanlah bentuk
kekerasan buta, tetapi sebuah misi yang membawa rahmat bagi seluruh
alam. Rachmatullah menemukan bahwa Quthb menempatkan jihad dalam
kerangka membela hak-hak asasi manusia, melawan tirani, dan
menciptakan perdamaian yang hakiki berdasarkan hukum Allah.

Penelitian lain dari Siti Muslihah (UIN Sunan Ampel Surabaya)
berjudul "Konsep Jihad Sayyid Quthb dan Tantangan Interpretasi
Kontemporer" mengkaji kritik-kritik yang dialamatkan kepada pemikiran
Quthb, terutama tuduhan bahwa ia menjadi inspirasi bagi kelompok militan.
Muslihah berargumen bahwa kesalahpahaman ini  muncul karena
pembacaan yang parsial dan terlepas dari konteks keseluruhan karya Quthb.
la menegaskan bahwa jika dibaca secara utuh, pemikiran Quthb justru
mendorong perbaikan masyarakat melalui jalur moral, pendidikan, dan
perjuangan damai sebelum sampai pada peperangan bersenjata.

Abdullah Fadhil (Universitas Islam Negeri Mataram) dalam
penelitiannya "Jihad sebagai Proyek Peradaban: Telaah Pemikiran Sayyid
Quthb"™ mengungkapkan bahwa Quthb memandang jihad sebagai upaya
membangun tatanan peradaban yang berlandaskan tauhid, keadilan, dan
persamaan hak. Abdullah menggarisbawahi bahwa Quthb menolak segala
bentuk penindasan, baik yang dilakukan oleh rezim politik maupun oleh
sistem ekonomi kapitalis yang eksploitatif. Penelitian ini memposisikan
jihad dalam kerangka ideologi pembebasan umat yang universal.

Sementara itu, sebuah studi dari Rizky Maulana (Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta) berjudul "Tafsir Fi Zilal al-Qur’an dan Spirit
Perlawanan terhadap Penindasan™ membahas bagaimana tafsir Quthb
membentuk kesadaran politik umat Islam. Rizky menyatakan bahwa Quthb
secara konsisten menyerukan perlawanan terhadap segala bentuk sistem

jahiliyah yang meminggirkan nilai-nilai ilahiah. Menurutnya, pemikiran



18

Quthb mengandung dimensi teologis sekaligus sosiologis yang dapat
menjadi panduan bagi gerakan Islam dalam memperjuangkan keadilan di
era globalisasi.

Dari berbagai penelitian tersebut, terlihat bahwa mayoritas kajian
terdahulu menekankan dimensi ideologis, kontekstual, dan kemanusiaan
dalam konsep jihad Sayyid Quthb. Namun, ruang penelitian yang lebih
spesifik masih terbuka, terutama dalam mengkaji konstruksi konseptual
jihad Quthb berdasarkan analisis tematik langsung terhadap ayat-ayat yang
Ia tafsirkan, serta mengaitkannya dengan tantangan dakwah di era modern.

. Teknik Analisis Data

Dalam penelitian ini analisis data akan dilakukan dengan
pendekatan kualitatif menggunakan metode Analisis Isi (content analysis),
yang berfokus pada pemaknaan teks dan penafsiran konsep jihad
sebagaimana dipaparkan oleh Sayyid Quthb dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur’an.
Teknik analisis data ini bertujuan untuk mengidentifikasi ayat-ayat Al-
Qur’an yang ditafsirkan oleh Sayyid Quthb terkait jihad, menggali tema-
tema utama yang muncul, serta memahami pesan moral, ideologis, dan
sosial yang terkandung di dalamnya.

Menurut Patton (2002), analisis data merupakan proses
pengorganisasian dan pengelompokan data ke dalam pola-pola, kategori,
dan satuan uraian dasar untuk menemukan tema-tema yang muncul serta
merumuskan hipotesis berdasarkan temuan yang diperoleh. Dalam konteks
penelitian ini, langkah pertama adalah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an
yang berkaitan dengan jihad, baik yang secara eksplisit maupun implisit
membahasnya, sebagaimana termuat dalam penafsiran Sayyid Quthb.
Selanjutnya, ayat-ayat tersebut dikategorikan berdasarkan tema-tema
penafsiran yang relevan, seperti jihad sebagai perjuangan fisik, jihad
sebagai perjuangan moral-spiritual, serta jihad sebagai upaya menegakkan
tatanan masyarakat Islami.

Pendekatan tafsir maudhii‘T  (tematik) digunakan untuk

mengelompokkan ayat-ayat tersebut sesuai tema yang telah diidentifikasi,



19

sehingga memberikan gambaran yang komprehensif mengenai pandangan
Sayyid Quthb. Proses ini juga mempertimbangkan latar belakang sosial,
politik, dan intelektual Sayyid Quthb, karena konteks kehidupannya sangat
memengaruhi corak penafsirannya terhadap jihad.

Tahap analisis berikutnya adalah menelaah kata-kata kunci dalam
teks Al-Qur’an dan penjelasan tafsir, termasuk istilah-istilah jihad dalam
bahasa Arab seperti jihad, qital, dan sabr, dengan merujuk pada kamus
bahasa Arab, literatur tafsir klasik, dan tafsir kontemporer. Analisis ini
bertujuan untuk memperdalam pemahaman makna terminologis dan
kontekstual jihad sebagaimana dimaknai oleh Sayyid Quthb.

Pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb akan dibandingkan dengan
penafsiran mufasir lain yang relevan, guna menemukan kesamaan,
perbedaan, serta implikasi dari pandangan tersebut terhadap pemikiran
Islam kontemporer. Perbandingan ini penting untuk memberikan gambaran
yang lebih objektif dan menghindari penafsiran yang parsial.

Melalui proses ini, penelitian ini diharapkan dapat menggali secara
mendalam pandangan Sayyid Quthb mengenai jihad, baik dari sisi landasan
teologis maupun dimensi praktisnya dalam kehidupan umat Islam. Selain
memperkaya khazanah kajian tafsir, penelitian ini diharapkan memberikan
kontribusi terhadap pemahaman jihad yang lebih proporsional, konstruktif,
dan sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an, sehingga relevan untuk diterapkan
dalam menghadapi tantangan sosial, politik, dan budaya di era modern.

. Sistematika Penulisan

Penelitian ini akan disusun dalam beberapa bab yang saling
berhubungan, dengan tujuan untuk mengungkap dan menganalisis
pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb sebagaimana tertuang dalam
Tafsir Fi Zilal al-Qur’an. Setiap bab akan memiliki fokus pembahasan yang
spesifik guna memberikan pemahaman yang utuh tentang konsep jihad yang
dikemukakan Sayyid Quthb, mulai dari landasan konseptualnya dalam Al-
Qur’an, kerangka berpikir beliau, hingga relevansinya dengan dinamika

sosial, politik, dan budaya di era modern.



20

Bab pertama akan menyajikan latar belakang penelitian yang
menjelaskan urgensi mengkaji kembali konsep jihad dalam konteks
kontemporer. Bagian ini akan memaparkan posisi pemikiran Sayyid Quthb
dalam khazanah tafsir modern, pengaruh latar belakang sosial-politiknya
terhadap interpretasi jihad, serta alasan mengapa Fi Zilal al-Qur’an menjadi
sumber penting dalam memahami pandangan beliau. Bab ini juga akan
memuat rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat teoritis dan praktis,
serta ruang lingkup kajian yang dibatasi pada ayat-ayat Al-Qur’an yang
ditafsirkan Sayyid Quthb terkait jihad.

Bab kedua akan menguraikan tinjauan pustaka, meliputi kajian
teoritis mengenai jihad dalam Al-Qur’an, biografi intelektual Sayyid Quthb,
dan posisi Fi Zilal al-Qur’an dalam studi tafsir modern. Di dalamnya juga
akan dipaparkan penelitian-penelitian terdahulu yang relevan, sehingga
terlihat perbedaan dan kontribusi penelitian ini terhadap kajian yang sudah
ada.

Bab ketiga akan menjelaskan metodologi penelitian yang
digunakan, yaitu penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi
(content analysis) dan analisis deskriptif-analitis. Sumber data primer
adalah Tafsir Fi Zilal al-Qur’an, khususnya penafsiran ayat-ayat jihad,
sedangkan data sekunder berupa literatur pendukung dari buku, jurnal, dan
artikel ilmiah yang relevan. Teknik pengumpulan dan analisis data akan
dijelaskan secara rinci untuk memastikan validitas interpretasi terhadap teks
tafsir.

Bab keempat merupakan inti pembahasan, berisi analisis mendalam
terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb. Pada bagian ini akan
dikaji makna jihad yang beliau paparkan, cakupan dan tujuannya, syarat-
syarat pelaksanaannya, serta penekanan beliau terhadap aspek spiritual,
moral, dan sosial dari jihad. Analisis juga akan mengungkap pengaruh
konteks historis dan pengalaman pribadi Sayyid Quthb terhadap konstruksi
pemikirannya, serta membandingkan pandangannya dengan interpretasi

mufasir lain untuk melihat titik persamaan dan perbedaannya.



21

Bab kelima akan memuat kesimpulan yang merangkum temuan-
temuan penelitian, menjawab rumusan masalah, dan memberikan gambaran
utuh mengenai pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb. Bab ini juga akan
memaparkan relevansi pemikirannya dengan tantangan umat Islam di era
modern, serta memberikan rekomendasi bagi penelitian lanjutan dan
pengembangan kajian jihad dalam perspektif tafsir.

Dengan struktur bab yang sistematis ini, diharapkan penelitian ini
dapat memberikan kontribusi berarti dalam memahami pemikiran Sayyid
Quthb tentang jihad, sekaligus menawarkan perspektif kritis yang berguna
bagi wacana keislaman kontemporer, baik di ranah akademik maupun di

tengah masyarakat.



