
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Konsep jihad merupakan salah satu tema besar dalam ajaran Islam 

yang kerap menjadi pusat perhatian umat, baik dalam dimensi keilmuan, 

praktik sosial, maupun perdebatan ideologis. Secara etimologis, kata jihad 

berasal dari akar kata jahada yang berarti mengerahkan segala daya dan 

upaya untuk mencapai tujuan tertentu. Dalam Al-Qur’an, jihad memiliki 

spektrum makna yang luas, mulai dari perjuangan melawan hawa nafsu, 

dakwah, pendidikan, hingga pembelaan terhadap agama melalui 

peperangan bila diperlukan (Ibn Manzur, 1990, Hal. 134). Makna yang 

komprehensif ini menunjukkan bahwa jihad tidak dapat direduksi hanya 

menjadi peperangan fisik (qitāl), tetapi harus dipahami sebagai sebuah 

kesungguhan total dalam menegakkan kebenaran dan keadilan di bawah 

naungan nilai-nilai ilahiah (Maududi, 1991, Hal. 17). 

Sejarah perkembangan pemahaman jihad dalam Islam menunjukkan 

adanya dinamika interpretasi sesuai dengan konteks sosial, politik, dan 

budaya yang melingkupinya. Pada masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, jihad 

diformulasikan secara langsung dalam konteks dakwah Islam yang 

menghadapi perlawanan sengit dari masyarakat Quraisy dan ancaman 

eksternal dari berbagai pihak. Namun, dalam perkembangannya, tafsir 

terhadap jihad seringkali dipengaruhi oleh situasi geopolitik yang dihadapi 

umat Islam, mulai dari era khilafah, masa kolonialisme Barat, hingga era 

modern yang diwarnai tantangan globalisasi, sekularisasi, dan ideologi 

transnasional (Esposito, 2002, Hal. 121). 

Dalam konteks inilah, Sayyid Quthb (1906–1966) muncul sebagai 

salah satu pemikir Muslim yang memberikan perhatian besar terhadap 

konsep jihad. Melalui karyanya Fi Ẓilāl al-Qur’ān, Quthb menawarkan 

perspektif yang kuat dan tegas tentang jihad sebagai sebuah gerakan 

ideologis untuk membebaskan manusia dari segala bentuk penghambaan 

selain kepada Allah. Baginya, jihad adalah upaya menyeluruh yang 



2 

 

 
 

mencakup transformasi internal seorang Muslim dan perubahan struktural 

masyarakat agar sesuai dengan syariat Islam (Quthb, 2000, Hal. 35). 

Pemikiran Quthb tidak lahir di ruang hampa, melainkan dipengaruhi 

oleh realitas Mesir pada pertengahan abad ke-20 yang tengah bergejolak. 

Saat itu, Mesir mengalami transisi politik yang rumit pasca-kolonial, 

pergolakan ideologi antara nasionalisme Arab dan Islamisme, serta represi 

politik terhadap gerakan Islam, khususnya Ikhwanul Muslimin. Quthb 

sendiri mengalami penahanan, penyiksaan, dan pengasingan, yang semakin 

memperkuat pandangannya bahwa perubahan sosial tidak dapat dicapai 

hanya melalui pendekatan gradual atau kompromi politik, tetapi 

memerlukan perjuangan yang bersifat menyeluruh, yang ia sebut sebagai 

jihad (Mitchell, 1993, Hal. 187). 

Di dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān, Quthb menginterpretasikan ayat-ayat 

jihad dengan menekankan bahwa Islam datang sebagai sistem hidup yang 

harus membebaskan manusia dari dominasi manusia lainnya, baik dalam 

bentuk tirani politik, penindasan ekonomi, maupun hegemoni budaya Barat. 

Ia menolak pemahaman jihad yang semata-mata bersifat defensif, dan justru 

mengedepankan jihad sebagai misi proaktif untuk menegakkan tatanan 

dunia yang adil berdasarkan hukum Allah (Quthb, 2000, Hal. 42). 

Pemikiran ini kemudian menjadi inspirasi bagi banyak gerakan kebangkitan 

Islam di berbagai negara Muslim. 

Namun, tidak sedikit pula kalangan yang mengkritik pandangan 

Quthb. Beberapa sarjana menilai bahwa penekanannya pada jihad ofensif 

dan penolakannya terhadap sistem sekuler telah memberikan landasan 

ideologis bagi kelompok-kelompok radikal yang memandang kekerasan 

sebagai sarana sah untuk mencapai tujuan politik dan keagamaan (Calvert, 

2010, Hal. 88). Di sisi lain, ada pula yang membela Quthb dengan 

menegaskan bahwa pandangannya sering disalahpahami dan dipotong dari 

konteks utuhnya, sehingga perlu dibaca langsung dalam bingkai tafsirnya 

yang komprehensif (Ibrahim, 2010, Hal. 214). 



3 

 

 
 

Kajian terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb menjadi 

semakin relevan di era kontemporer, ketika istilah jihad sering digunakan 

secara serampangan baik oleh pihak yang mengklaim membelanya maupun 

oleh pihak yang memusuhinya. Dalam diskursus global pasca peristiwa 11 

September 2001, jihad sering diasosiasikan secara negatif dengan terorisme, 

sehingga mengaburkan makna aslinya dalam Islam. Padahal, dalam tradisi 

tafsir, jihad memiliki landasan teologis yang kuat dan fungsi sosial yang 

konstruktif bila dipahami secara proporsional (Haddad, 2002, Hal. 53). 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk melakukan studi 

analisis terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb dalam Tafsir Fi 

Ẓilāl al-Qur’ān, dengan mempertimbangkan konteks historis kehidupannya, 

metode penafsirannya, serta implikasi pemikirannya terhadap wacana jihad 

di dunia Islam. Pendekatan ini diharapkan dapat memberikan gambaran 

yang utuh tentang bagaimana jihad diposisikan oleh Quthb, bukan hanya 

sebagai instrumen perlawanan, tetapi juga sebagai proyek peradaban yang 

bertujuan membebaskan manusia dan menegakkan keadilan universal. 

Dengan kajian yang komprehensif, penelitian ini diharapkan mampu 

memberikan kontribusi bagi pengembangan studi tafsir tematik dan 

pemikiran Islam kontemporer. Lebih dari itu, hasil penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan perspektif yang seimbang dan mendalam kepada 

masyarakat Muslim maupun non-Muslim tentang konsep jihad, sehingga 

mengurangi kesalahpahaman yang selama ini berkembang. 

Sayyid Quthb memandang jihad sebagai sarana untuk membebaskan 

manusia dari segala bentuk penghambaan kepada sesama manusia menuju 

penghambaan yang murni hanya kepada Allah. Menurutnya, jihad bukan 

hanya sekadar perlawanan fisik, melainkan sebuah gerakan pembebasan 

yang komprehensif, yang meliputi dimensi spiritual, intelektual, moral, dan 

sosial (Quthb, 2003, H. 37). Dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān, ia berulang kali 

menekankan bahwa jihad adalah bagian dari misi Islam untuk menegakkan 

tatanan ilahi yang adil, yang berfungsi menggantikan sistem jahiliyah yang 

menindas manusia (Quthb, 2003, H. 52). Perspektif ini membedakan 



4 

 

 
 

pandangannya dari sebagian mufasir lain yang cenderung memfokuskan 

jihad dalam makna defensif semata. 

Latar belakang sosial-politik yang melingkupi kehidupan Sayyid 

Quthb turut mempengaruhi konstruksi pemikirannya tentang jihad. Ia hidup 

pada masa pergolakan politik di Mesir, di mana kekuasaan militer dan 

pemerintahan sekuler sering kali dianggapnya mengabaikan prinsip-prinsip 

syariat Islam (Adnan, 2018, H. 142). Penahanan dan siksaan yang 

dialaminya memperkuat keyakinannya bahwa jihad adalah keniscayaan 

untuk melawan ketidakadilan dan tirani. Kondisi ini menjadikan Fi Ẓilāl al-

Qur’ān bukan hanya sebuah karya tafsir, melainkan juga manifestasi dari 

pergulatan ideologis dan pengalaman pribadi penulisnya. 

Pemahaman jihad yang dirumuskan Sayyid Quthb relevan untuk 

dikaji ulang pada era modern, ketika konsep ini kerap dipelintir oleh 

sebagian kelompok untuk membenarkan tindakan ekstrem dan kekerasan. 

Penafsiran yang parsial dan ahistoris telah menimbulkan citra negatif 

terhadap Islam di mata masyarakat global (Esposito, 2011, H. 88). Oleh 

karena itu, studi analisis terhadap pemikiran Sayyid Quthb menjadi penting 

untuk menemukan kembali substansi jihad yang sejati, yang berpijak pada 

keadilan, kebebasan, dan kemaslahatan universal. 

Lebih jauh, penafsiran Sayyid Quthb dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān tidak 

dapat dilepaskan dari metode tafsir yang digunakannya. Ia menggabungkan 

pendekatan tahlili dan maudhu‘i, menguraikan ayat per ayat sekaligus 

mengaitkannya dengan tema besar yang sedang dibahas (Al-Farmawi, 1996, 

H. 45). Pendekatan ini memungkinkannya menampilkan jihad sebagai 

konsep integral dalam keseluruhan sistem ajaran Islam, bukan sekadar 

instrumen peperangan. Analisis ini juga memperlihatkan bahwa jihad dalam 

perspektifnya memiliki tahapan-tahapan, mulai dari pembinaan iman 

individu hingga pembentukan masyarakat yang diatur oleh hukum Allah. 

Konteks keindonesiaan yang majemuk juga menuntut adanya kajian 

kritis terhadap konsep jihad ala Sayyid Quthb. Sebagai bangsa yang hidup 

dalam keragaman suku, agama, dan budaya, pemahaman jihad yang inklusif 



5 

 

 
 

dan etis sangat diperlukan agar nilai-nilai perjuangan dalam Islam dapat 

disinergikan dengan prinsip toleransi dan persatuan nasional (Abdullah, 

2015, H. 77). Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

sumbangan akademik dalam upaya membangun narasi jihad yang lebih 

moderat, komprehensif, dan sesuai dengan tantangan zaman. 

Penelitian ini bukan hanya bertujuan mengungkap pemahaman jihad 

menurut Sayyid Quthb secara deskriptif, tetapi juga melakukan analisis 

kritis terhadap relevansinya di era kontemporer. Hasil penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya khazanah studi tafsir tematik sekaligus 

menjadi rujukan dalam memahami jihad secara proporsional, demi 

mencegah terjadinya distorsi makna yang berpotensi merugikan umat Islam 

sendiri. 

Pemikiran Sayyid Quthb tentang jihad juga tidak dapat dilepaskan 

dari konstruksi ideologisnya yang berakar pada gagasan hakimiyyah, yakni 

keyakinan bahwa otoritas tertinggi dalam mengatur kehidupan manusia 

hanyalah milik Allah. Dalam pandangannya, semua sistem yang tidak 

bersumber dari hukum Allah adalah bentuk jahiliyyah modern yang harus 

dihapuskan melalui jihad dalam makna yang luas (Quthb, 2003, H. 97). Bagi 

Quthb, jihad bukanlah agresi tanpa sebab, tetapi sebuah gerakan 

revolusioner yang bertujuan membebaskan umat manusia dari struktur 

penindasan, baik yang bersifat politik, ekonomi, maupun kultural (Kepel, 

2004, H. 121). 

Menariknya, dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān ia sering kali mengaitkan 

konsep jihad dengan sejarah perjuangan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم di Makkah dan 

Madinah. Pada periode Makkah, jihad dipahami sebagai kesabaran, 

pembinaan akidah, dan konsolidasi kekuatan moral, sementara pada periode 

Madinah, jihad mulai mengambil bentuk konfrontasi fisik untuk 

mempertahankan dan menegakkan tatanan Islam (Quthb, 2003, H. 210). 

Pola bertahap ini menunjukkan bahwa jihad menurut Quthb tidak bersifat 

instan, melainkan memerlukan proses transformasi yang matang. 



6 

 

 
 

Namun demikian, posisi pemikiran Quthb kerap menjadi 

perdebatan. Di satu sisi, ia dianggap sebagai pemikir yang berhasil 

menghidupkan kembali semangat perjuangan Islam dalam menghadapi 

penindasan global; di sisi lain, sebagian kalangan menilai bahwa 

retorikanya yang radikal telah dimanfaatkan oleh kelompok-kelompok 

ekstremis sebagai pembenaran tindakan kekerasan (Calvert, 2010, H. 189). 

Perdebatan ini justru menegaskan pentingnya penelitian yang bersifat 

objektif, yang tidak terjebak pada glorifikasi atau demonisasi, melainkan 

mengkaji gagasannya secara kontekstual. 

Konteks global pasca-Perang Dunia II dan menguatnya 

kolonialisme kultural juga menjadi faktor yang membentuk kerangka 

berpikir Quthb. Ia menyaksikan secara langsung bagaimana nilai-nilai Barat 

yang sekuler diadopsi tanpa filter oleh masyarakat Muslim, yang pada 

akhirnya melahirkan degradasi moral dan spiritual (Adnan, 2018, H. 149). 

Dalam situasi inilah, jihad dalam tafsirnya diposisikan sebagai upaya 

membangkitkan kembali identitas keislaman yang otentik. Oleh karena itu, 

kajian terhadap Fi Ẓilāl al-Qur’ān relevan untuk memahami respons 

intelektual Islam terhadap modernitas dan globalisasi. 

Di Indonesia sendiri, diskursus jihad sering kali diwarnai oleh 

perbedaan perspektif antara kelompok moderat dan konservatif. Sebagian 

pihak mengedepankan jihad dalam makna non-kekerasan, seperti jihad 

melawan kemiskinan, kebodohan, dan ketidakadilan sosial, sementara yang 

lain mengusung pemaknaan yang lebih konfrontatif (Rahman, 2020, H. 33). 

Dalam konteks ini, pemikiran Sayyid Quthb dapat menjadi salah satu 

rujukan penting, baik untuk memahami akar ideologis gerakan Islam 

transnasional maupun untuk merumuskan pendekatan yang seimbang antara 

idealisme perjuangan dan realitas sosial. 

Penelitian ini hadir dengan kesadaran bahwa memahami jihad secara 

utuh memerlukan keterlibatan pada tiga ranah sekaligus: teks al-Qur’an, 

penafsiran tokoh, dan konteks historis yang melatarbelakanginya. 

Pendekatan seperti ini diharapkan mampu menampilkan gambaran yang 



7 

 

 
 

lebih proporsional, menghindarkan umat Islam dari sikap ekstrim di kedua 

kutub—baik mengabaikan sama sekali makna jihad maupun 

menafsirkannya secara sempit sebagai peperangan semata. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga memiliki 

signifikansi praktis bagi kehidupan berbangsa dan beragama di tengah arus 

globalisasi. 

Pemaknaan jihad yang dikembangkan oleh Sayyid Quthb dalam Fi 

Ẓilāl al-Qur’ān berakar kuat pada dalil-dalil Qur’ani yang memuat pesan 

perjuangan, keteguhan, dan pengorbanan demi tegaknya agama Allah. Salah 

satu ayat yang sering menjadi rujukan adalah firman Allah dalam Q.S. Al-

Hajj [22]: 78: 

ينِ مِنْ حَرَجٍ ۚ مِلهةَ أبَيِكُمْ وَجَاهِدوُا فِي  ِ حَقه جِهَادِهِ ۚ هوَُ اجْتبََاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَليَْكُمْ فِي الد ِ اللَّه  

سُولُ شَهِيداً عَليَْكُمْ وَتكَُونوُا شُ  ذاَ لِيكَُونَ الره اكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قبَْلُ وَفِي هََٰ هَداَءَ عَلَىإبِْرَاهِيمَ ۚ هوَُ سَمه  

ِ ۚ هوَُ مَوْلََكُمْ ۖ فنَِعْمَ الْمَوْلَىَٰ وَنعِْمَ النه  كَاةَ وَاعْتصَِمُوا بِاللَّه لََةَ وَآتوُا الزه النهصِيرُ اسِ ۚ فَأقَيِمُوا الصه  

“Dan berjihadlah kamu di jalan Allah dengan jihad yang sebenar-

benarnya. Dia telah memilih kamu dan Dia tidak menjadikan kesukaran 

untukmu dalam agama. (Ikutilah) agama nenek moyangmu Ibrahim. Dia 

(Allah) telah menamakan kamu orang-orang Muslim sejak dahulu, dan 

(begitu pula) dalam (Al-Qur’an) ini, supaya Rasul itu menjadi saksi atas 

dirimu dan supaya kamu menjadi saksi atas manusia. Maka dirikanlah 

shalat, tunaikanlah zakat, dan berpeganglah kamu kepada Allah. Dialah 

Pelindungmu, maka Dialah sebaik-baik Pelindung dan sebaik-baik 

Penolong.” (Kemenag RI, 2019, H. 515). 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai seruan komprehensif 

yang tidak terbatas pada dimensi perang, tetapi mencakup perjuangan total 

dalam seluruh aspek kehidupan, baik melawan hawa nafsu, sistem sosial 

yang zalim, maupun kekuatan kolonialisme yang menghalangi penyebaran 

risalah Islam (Quthb, 2003, H. 1387). Menurutnya, jihad adalah proses 

pengabdian yang menyeluruh (‘ubūdiyyah kāmilah) kepada Allah, yang 

menuntut keterlibatan fisik, pikiran, dan harta demi menegakkan kebenaran. 

Selain itu, dalam Q.S. Al-Baqarah [2]: 190 Allah berfirman: 



8 

 

 
 

َ لََ يحُِبُّ الْمُعْتدَِينَ وَقَاتِلوُا فِي سَبيِلِ  ِ الهذِينَ يقَُاتِلوُنكَُمْ وَلََ تعَْتدَوُا ۚ إِنه اللَّه   اللَّه

“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, 

tetapi janganlah kamu melampaui batas, karena sesungguhnya Allah tidak 

menyukai orang-orang yang melampaui batas.” (Kemenag RI, 2019, H. 

29). 

Ayat ini, sebagaimana ditafsirkan Quthb, menunjukkan bahwa jihad 

memiliki batasan moral yang tegas: ia adalah bentuk pembelaan dan 

penegakan kebenaran, bukan agresi yang melanggar prinsip kemanusiaan 

(Quthb, 2003, H. 154). Penegasan ini penting untuk meluruskan persepsi 

yang menyamakan jihad dengan kekerasan tanpa aturan. 

Lebih jauh, Quthb sering menghubungkan jihad dengan konsep 

ibtilā’ (ujian) yang termaktub dalam Q.S. Muhammad [47]: 31: 

ابِرِينَ وَنبَْلوَُا أخَْبَارَكُمْ   وَلنَبَْلوَُنهكُمْ حَتهىَٰ نعَْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصه

“Dan sungguh Kami akan menguji kamu sehingga Kami mengetahui 

orang-orang yang berjihad dan bersabar di antara kamu, dan Kami akan 

menguji perihal kamu.” (Kemenag RI, 2019, H. 507). 

Dalam kerangka ini, jihad tidak sekadar perintah untuk berjuang, 

tetapi juga sarana untuk menguji kualitas iman dan kesabaran seorang 

Muslim (Izzuddin, 2017, H. 64). Quthb menekankan bahwa kemenangan 

bukanlah tujuan akhir jihad; yang lebih penting adalah terwujudnya 

ketundukan total kepada hukum Allah dan tegaknya keadilan Ilahi di muka 

bumi. 

Dengan landasan ayat-ayat tersebut, Quthb memandang jihad 

sebagai sebuah sistem perjuangan yang bertahap: dimulai dari pembinaan 

iman, pembentukan kesadaran kolektif umat, perlawanan ideologis terhadap 

sistem jahiliyyah, hingga pembelaan fisik jika diperlukan (Quthb, 2003, H. 

1210). Kerangka berpikir ini tidak hanya lahir dari pembacaan teks Al-

Qur’an secara literal, tetapi juga dari perenungan mendalam terhadap 

realitas sosial dan politik pada masanya, termasuk penjajahan Barat, tirani 

rezim nasional, dan degradasi moral umat Islam. 



9 

 

 
 

Oleh karena itu, kajian tentang jihad menurut Sayyid Quthb dalam 

Fi Ẓilāl al-Qur’ān menjadi signifikan tidak hanya untuk memahami gagasan 

seorang mufasir kontemporer, tetapi juga untuk mengkaji dinamika tafsir 

yang lahir dari interaksi antara teks suci, pengalaman sejarah, dan realitas 

politik global. Dalam konteks akademik, penelitian ini diharapkan dapat 

memberi kontribusi pada diskursus tafsir tematik dan menjadi referensi 

dalam merumuskan konsep jihad yang proporsional, humanis, dan tetap 

setia pada prinsip-prinsip Qur’ani. 

Pemahaman jihad dalam Al-Qur’an telah menjadi salah satu tema 

sentral yang senantiasa memantik diskusi mendalam, baik di kalangan 

ulama klasik maupun pemikir kontemporer. Sayyid Quthb, melalui karya 

monumentalnya Fi Ẓilāl al-Qur’ān, menempatkan jihad bukan sekadar 

sebagai peperangan fisik, tetapi sebagai sebuah perjuangan total dalam 

menegakkan risalah Allah, yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, 

dan politik. Dalam perspektifnya, jihad merupakan upaya menyeluruh untuk 

membebaskan manusia dari segala bentuk perbudakan selain kepada Allah, 

serta menegakkan keadilan ilahi di muka bumi (Quthb, 2004, H. 56). 

Landasan normatif jihad dalam Al-Qur’an ditegaskan dalam 

berbagai ayat, salah satunya dalam firman Allah: 

الْمُعْتدَِينَ  يحُِبُّ  لََ   َ اللَّه إِنه  تعَْتدَوُا ۚ  وَلََ  يقَُاتِلوُنكَُمْ  الهذِينَ   ِ اللَّه سَبيِلِ  فِي   وَقَاتِلوُا 

"Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, tetapi 

janganlah kamu melampaui batas. Sungguh, Allah tidak menyukai orang-

orang yang melampaui batas" (Q.S. al-Baqarah [2]: 190). 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa jihad 

memiliki batasan moral yang jelas. Menurutnya, peperangan dalam Islam 

bukanlah agresi atau penaklukan untuk kepentingan politik semata, 

melainkan sebuah misi pembebasan manusia dari penindasan, baik secara 

fisik maupun ideologis, serta memastikan bahwa risalah Allah dapat 

disampaikan tanpa hambatan (Quthb, 2004, H. 213). Pemahaman ini sejalan 

dengan pandangan beberapa mufasir klasik seperti al-Ṭabari (2000, H. 512) 



10 

 

 
 

yang menekankan bahwa larangan melampaui batas mencakup segala 

bentuk kekerasan yang tidak dibenarkan syariat. 

Lebih jauh, Quthb menegaskan bahwa jihad adalah manifestasi dari 

ketaatan total kepada Allah, yang menuntut pengorbanan jiwa, harta, dan 

pikiran. Hal ini berpijak pada ayat: 

وَأمَْوَالهَُمْ  أنَْفسَُهُمْ  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  اشْترََىَٰ   َ اللَّه الْجَنهةَ   إِنه  لهَُمُ  بِأنَه   

"Sesungguhnya Allah telah membeli dari orang-orang mukmin, diri dan 

harta mereka dengan memberikan surga untuk mereka" (Q.S. at-Taubah 

[9]: 111). 

Ayat ini, menurut Quthb (2004, H. 1421), menggambarkan 

perjanjian agung antara Allah dan orang-orang beriman, di mana jihad 

menjadi bentuk tertinggi dari penyerahan diri kepada Sang Pencipta. 

Konsep ini tidak hanya memuat dimensi perjuangan fisik, tetapi juga 

mencakup jihad melawan hawa nafsu, kebodohan, kemiskinan, dan segala 

bentuk kerusakan moral yang menggerogoti masyarakat. 

Dalam konteks modern, relevansi pemikiran Quthb mengenai jihad 

menjadi semakin penting, mengingat istilah ini seringkali disalahartikan 

atau dimanipulasi oleh kelompok-kelompok tertentu untuk tujuan yang 

bertentangan dengan prinsip keadilan dan rahmat dalam Islam. Sebaliknya, 

Quthb menegaskan bahwa jihad harus difahami dalam kerangka 

pembebasan dan penegakan keadilan universal, yang sejalan dengan misi 

Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin (Q.S. al-Anbiya’ [21]: 107). 

Penelitian ini menjadi penting untuk menggali secara mendalam 

bagaimana Sayyid Quthb mengartikulasikan konsep jihad dalam Fi Ẓilāl al-

Qur’ān, mengkaji relevansinya dengan realitas umat Islam masa kini, serta 

menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif dan proporsional 

terhadap konsep tersebut. Kajian ini diharapkan mampu memperkuat 

literatur tafsir tematik sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi 

upaya reaktualisasi ajaran jihad yang sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an 

dan konteks zaman. 

 



11 

 

 
 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah 

dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Bagaimana pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb sebagaimana 

tertuang dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān? 

b. Apa relevansi pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb dalam 

konteks kehidupan umat Islam masa kini? 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan pemahaman yang 

mendalam mengenai konsep jihad sebagaimana dipaparkan oleh Sayyid 

Quthb dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, serta menelaah relevansinya dengan 

kehidupan umat Islam masa kini. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan 

untuk: 

a. Mendeskripsikan pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb 

sebagaimana tertuang dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, dengan 

mengidentifikasi ayat-ayat yang ia tafsirkan terkait jihad serta 

menguraikan penjelasan dan penekanan yang diberikan. 

b. Menganalisis relevansi pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb 

dalam konteks kehidupan umat Islam masa kini, baik dari segi 

sosial, budaya, maupun tantangan yang dihadapi umat di era 

modern. 

Dengan tercapainya tujuan ini, penelitian diharapkan dapat 

memperkaya kajian tafsir, khususnya mengenai jihad dalam perspektif 

mufasir kontemporer, serta memberikan wawasan praktis bagi umat Islam 

dalam memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai jihad secara tepat 

di tengah dinamika perubahan zaman. 

D. Kegunaan Penelitian 

 Kegunaan dari penelitian ini dapat dijelaskan lebih mendalam 

sebagai berikut: 

a. Kegunaan Teoritis 



12 

 

 
 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

signifikan dalam pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya 

dalam bidang Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, dengan fokus pada kajian 

pemikiran Sayyid Quthb mengenai jihad sebagaimana termuat 

dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān. Melalui studi analisis terhadap 

penafsiran jihad oleh Sayyid Quthb, penelitian ini bertujuan untuk 

memperkaya literatur akademik tentang konsep jihad dalam 

perspektif mufasir kontemporer, baik dari sisi landasan ayat-ayat Al-

Qur’an maupun dari latar sosial-historis yang melingkupinya. 

Kajian ini juga diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah bagi 

penelitian lanjutan yang membahas hubungan antara tafsir, 

pemikiran Islam, dan dinamika sosial umat. 

b. Kegunaan Praktis 

Penelitian ini memiliki kegunaan praktis yang penting bagi 

umat Islam di era modern. Dengan mengungkap pemahaman jihad 

menurut Sayyid Quthb, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

wawasan yang lebih komprehensif mengenai makna jihad yang 

benar, sehingga dapat diterapkan secara tepat dalam kehidupan 

sehari-hari. Penelitian ini juga diharapkan menjadi panduan praktis 

bagi masyarakat dalam mengimplementasikan nilai-nilai jihad yang 

konstruktif—yang menekankan perjuangan moral, sosial, dan 

spiritual—dalam menghadapi tantangan kehidupan, menjaga 

harmoni sosial, serta membangun peradaban yang berkeadilan. 

Selain itu, dengan menganalisis pemahaman jihad menurut Sayyid 

Quthb dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, penelitian ini diharapkan dapat 

membantu umat Islam memahami dimensi nilai-nilai Islam yang 

terkandung dalam konsep jihad, seperti keadilan, tanggung jawab sosial, 

keteguhan dalam kebenaran, serta upaya membangun tatanan masyarakat 

yang berlandaskan nilai-nilai ilahiyah. Nilai-nilai tersebut dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan sosial yang lebih luas, misalnya dalam 

membangun masyarakat yang adil, harmonis, dan berkeadaban, serta 



13 

 

 
 

memperkuat hubungan sosial antar individu dan kelompok dalam 

komunitas. 

Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan dorongan bagi 

umat Islam untuk memahami jihad secara komprehensif sebagaimana 

dijelaskan oleh Sayyid Quthb, sehingga mampu menerapkannya dengan 

tepat dalam kehidupan spiritual, sosial, dan budaya. Pemahaman yang lebih 

mendalam ini diharapkan dapat mendorong terjalinnya hubungan yang lebih 

kuat dengan Allah, menjaga keharmonisan sosial, dan meningkatkan 

kepedulian terhadap keberagaman serta tanggung jawab kolektif. 

Hasil penelitian ini juga diharapkan menjadi referensi bagi para 

pemimpin masyarakat, pendidik, pengelola lembaga pendidikan Islam, dan 

organisasi sosial dalam mengedukasi umat mengenai pemahaman jihad 

yang proporsional, konstruktif, dan kontekstual. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya bertujuan memperkaya khazanah akademik, tetapi 

juga memberikan kontribusi nyata bagi penguatan praktik keberagamaan, 

pembinaan moral masyarakat, serta pembentukan kesadaran kolektif 

tentang pentingnya memahami jihad secara benar di tengah dinamika 

perubahan zaman. 

E. Tinjauan Pustaka 

Kajian terhadap konsep jihad dalam tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān telah 

menarik perhatian banyak peneliti, baik di tingkat skripsi, tesis, maupun 

artikel akademik. Sebagai contoh, Syarifah Mudrika dari UIN Langsa 

menulis "Konsep Jihad (Studi Komparatif Terhadap Pemikiran Sayyid Qutb 

dan M. Quraish Shihab)". Penelitian ini membandingkan sudut pandang dua 

mufasir—Qutb dan Quraish Shihab—dan menyimpulkan bahwa kajian 

komparatif tersebut dapat menjembatani pemahaman jihad yang sering kali 

terdistorsi dalam wacana kekinian  

Hisyam Humaidi As’ad melalui tesis S1 di IAIN Ponorogo 

mengeksplorasi metodologi penafsiran ayat-ayat jihad oleh Sayyid Qutb 

dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān. Tesis ini membedah secara sistematis bagaimana 



14 

 

 
 

Qutb memahami tema jihad dari pendekatan teks dan konteks historis 

penulisannya  

Basri Mahmud dalam disertasinya di UIN Alauddin Makassar juga 

menganalisis persepsi jihad versi Qutb dengan pendekatan multi-

disipliner—menyatukan tafsir, historis, sosiologis, dan psikologis. Ia 

menekankan bahwa jihad bagi Qutb adalah usaha berkelanjutan 

menggunakan semua potensi demi mencapai tujuan luhur  

Lebih lanjut, tesis di UIN Sunan Gunung Djati Bandung oleh Ahmad 

Suhaemi membandingkan konsep jihad Qutb dengan Ibnu Katsir. Hasilnya 

menunjukkan bahwa Qutb memiliki pandangan yang lebih eksklusif dan 

ofensif terhadap jihad, sementara Ibnu Katsir cenderung inklusif dan 

bertahap dalam memaknainya  

Tidak kalah penting, Syitaul Fuadiah et al. dalam artikel terbaru di 

Al-Fahmu Journal membahas tafsir Qutb terhadap QS An-Nisa: 94 di Fi 

Ẓilāl al-Qur’ān, menyoroti dimensi moral dan keadilan dari jihad, bukan 

kekerasan semata. Penelitian ini menawarkan perspektif moderat yang 

relevan dengan tantangan sosial-keagamaan masa kini  

Dalam konteks deradikalisasi, Deni Albar dari UIN Sunan Gunung 

Djati Bandung menulis tesis berjudul "Deradikalisasi dalam Tafsir Ayat-

ayat Jihad: Studi atas Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān". Ia memaparkan bagaimana 

stigma radikal terhadap Qutb muncul dari pemahaman parsial, dan 

menyusun tiga format deradikalisasi dalam tafsirnya—yakni memfokuskan 

pada interpretasi ayat, konsep qital, dan kontekstualisasi kekinian. 

Artikel oleh Syafi’in Mansur dan Henki Oktaveri di Al-Fath (2019) 

menyoroti pentingnya reorientasi makna jihad dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān, 

bahwa jihad menurut Qutb membawa kemaslahatan masyarakat dan hanya 

menjadi fardh ‘ain jika berhadapan langsung dengan musuh, bukan 

dorongan untuk kekerasan tanpa alasan  

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Syarifuddin (UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta) berjudul "Jihad Perspektif Sayyid Quthb dalam Tafsir 

Fi Ẓilāl al-Qur’ān" mengupas secara mendalam konsep jihad yang dipahami 



15 

 

 
 

Sayyid Quthb sebagai gerakan dakwah dan perlawanan terhadap segala 

bentuk penindasan yang menghalangi tegaknya syariat Allah. Syarifuddin 

menekankan bahwa Sayyid Quthb menafsirkan jihad tidak hanya dalam 

dimensi militer, tetapi juga jihad pemikiran dan sosial. Ia menyoroti bahwa 

konsep jihad menurut Sayyid Quthb dipengaruhi oleh pengalaman hidupnya 

dalam konteks Mesir pasca-kolonial, terutama masa-masa kekuasaan Gamal 

Abdel Nasser yang represif terhadap gerakan Ikhwanul Muslimin. 

Sementara itu, penelitian yang dilakukan oleh Laila Nur Aini (UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang) dengan judul "Konsep Jihad dalam Tafsir 

Fi Ẓilāl al-Qur’ān dan Relevansinya terhadap Tantangan Era Kontemporer" 

menggarisbawahi adanya relevansi kuat antara pemikiran Sayyid Quthb dan 

problematika umat Islam saat ini. Laila menekankan bahwa jihad yang 

dimaksud Quthb mencakup upaya menyeluruh untuk membangun 

masyarakat Islam yang adil, bebas dari eksploitasi, dan teguh memegang 

prinsip tauhid. Dalam penelitiannya, ia juga menyoroti bagaimana tafsir 

Quthb dapat memberikan inspirasi bagi gerakan sosial Islam modern dalam 

menghadapi hegemoni budaya dan politik global. 

Penelitian serupa dilakukan oleh Muhammad Ridwan (IAIN 

Antasari Banjarmasin) berjudul "Tafsir Jihad dalam Perspektif Sayyid 

Quthb" yang membandingkan interpretasi Quthb dengan mufasir klasik 

seperti al-Ṭabari dan Ibn Katsir. Ridwan menemukan bahwa Quthb 

memiliki corak tafsir yang lebih ideologis dan kontekstual, berbeda dengan 

para mufasir klasik yang lebih menekankan pada aspek linguistik dan 

riwayat. Ridwan juga menekankan bahwa corak pemikiran Quthb 

dipengaruhi oleh latar belakangnya sebagai aktivis politik dan intelektual 

Muslim abad ke-20. 

Selain itu, penelitian dari Nur Hidayat (Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta) berjudul "Jihad dalam Perspektif Al-Qur’an: 

Studi Analisis Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān Karya Sayyid Quthb" memfokuskan 

pada metode tafsir Sayyid Quthb yang memadukan pendekatan tematik 

(mawḍū‘ī) dengan corak adab ijtima‘i. Nur Hidayat menegaskan bahwa 



16 

 

 
 

Quthb memandang jihad sebagai proyek peradaban, bukan sekadar 

peperangan. Ia juga menyimpulkan bahwa bagi Quthb, jihad merupakan 

bentuk pembebasan manusia dari segala bentuk penghambaan selain kepada 

Allah. 

Penelitian dari Zulkifli (Universitas Muhammadiyah Surakarta) 

berjudul "Pemikiran Sayyid Quthb tentang Jihad dan Implikasinya terhadap 

Gerakan Islam" memberikan gambaran yang lebih luas mengenai dampak 

pemikiran Quthb terhadap gerakan Islam modern. Zulkifli mencatat bahwa 

meskipun konsep jihad Quthb sering dipelintir oleh kelompok ekstrem, pada 

dasarnya pemikiran tersebut berorientasi pada penegakan keadilan sosial 

dan kedaulatan hukum Allah. Penelitian ini juga mengkaji kontroversi 

seputar Quthb, khususnya terkait tuduhan bahwa pemikirannya menjadi 

inspirasi bagi sebagian kelompok radikal. 

Penelitian yang dilakukan oleh M. Arif Rahman Hakim (UIN 

Alauddin Makassar) berjudul "Jihad dalam Pandangan Sayyid Quthb: 

Analisis terhadap Kitab Fi Ẓilāl al-Qur’ān" menitikberatkan pada metode 

hermeneutis dalam membaca karya Quthb. Arif menemukan bahwa Quthb 

tidak memaknai jihad hanya sebagai peperangan fisik, tetapi sebagai upaya 

transformatif yang berkelanjutan untuk membebaskan umat dari sistem 

jahiliyah modern. Dalam kesimpulannya, Arif menyatakan bahwa tafsir 

Quthb sangat relevan dengan agenda dakwah dan pendidikan umat Islam 

masa kini, namun tetap memerlukan kerangka interpretasi yang hati-hati 

agar tidak disalahpahami. 

Sementara itu, penelitian dari Syamsul Bahri (Universitas Islam 

Negeri Sumatera Utara) dengan judul "Tafsir Tematik tentang Jihad 

Menurut Sayyid Quthb" menyoroti metodologi tematik yang digunakan 

Quthb. Syamsul menekankan bahwa Quthb memadukan penafsiran ayat-

ayat jihad secara integral, menghubungkan makna ayat dengan konteks 

sosial-politik umat Islam abad ke-20. Ia juga menegaskan bahwa Quthb 

menganggap jihad sebagai tugas suci untuk menegakkan sistem kehidupan 

Islami yang menyeluruh, yang tidak terbatas pada medan perang. 



17 

 

 
 

Dalam kajian yang dilakukan oleh Rachmatullah (IAIN Syekh 

Nurjati Cirebon) berjudul "Jihad dan Kemanusiaan dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-

Qur’ān" dijelaskan bahwa Quthb memberikan penekanan pada nilai-nilai 

kemanusiaan dalam jihad. Menurutnya, jihad dalam Islam bukanlah bentuk 

kekerasan buta, tetapi sebuah misi yang membawa rahmat bagi seluruh 

alam. Rachmatullah menemukan bahwa Quthb menempatkan jihad dalam 

kerangka membela hak-hak asasi manusia, melawan tirani, dan 

menciptakan perdamaian yang hakiki berdasarkan hukum Allah. 

Penelitian lain dari Siti Muslihah (UIN Sunan Ampel Surabaya) 

berjudul "Konsep Jihad Sayyid Quthb dan Tantangan Interpretasi 

Kontemporer" mengkaji kritik-kritik yang dialamatkan kepada pemikiran 

Quthb, terutama tuduhan bahwa ia menjadi inspirasi bagi kelompok militan. 

Muslihah berargumen bahwa kesalahpahaman ini muncul karena 

pembacaan yang parsial dan terlepas dari konteks keseluruhan karya Quthb. 

Ia menegaskan bahwa jika dibaca secara utuh, pemikiran Quthb justru 

mendorong perbaikan masyarakat melalui jalur moral, pendidikan, dan 

perjuangan damai sebelum sampai pada peperangan bersenjata. 

Abdullah Fadhil (Universitas Islam Negeri Mataram) dalam 

penelitiannya "Jihad sebagai Proyek Peradaban: Telaah Pemikiran Sayyid 

Quthb" mengungkapkan bahwa Quthb memandang jihad sebagai upaya 

membangun tatanan peradaban yang berlandaskan tauhid, keadilan, dan 

persamaan hak. Abdullah menggarisbawahi bahwa Quthb menolak segala 

bentuk penindasan, baik yang dilakukan oleh rezim politik maupun oleh 

sistem ekonomi kapitalis yang eksploitatif. Penelitian ini memposisikan 

jihad dalam kerangka ideologi pembebasan umat yang universal. 

Sementara itu, sebuah studi dari Rizky Maulana (Universitas 

Muhammadiyah Yogyakarta) berjudul "Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān dan Spirit 

Perlawanan terhadap Penindasan" membahas bagaimana tafsir Quthb 

membentuk kesadaran politik umat Islam. Rizky menyatakan bahwa Quthb 

secara konsisten menyerukan perlawanan terhadap segala bentuk sistem 

jahiliyah yang meminggirkan nilai-nilai ilahiah. Menurutnya, pemikiran 



18 

 

 
 

Quthb mengandung dimensi teologis sekaligus sosiologis yang dapat 

menjadi panduan bagi gerakan Islam dalam memperjuangkan keadilan di 

era globalisasi. 

Dari berbagai penelitian tersebut, terlihat bahwa mayoritas kajian 

terdahulu menekankan dimensi ideologis, kontekstual, dan kemanusiaan 

dalam konsep jihad Sayyid Quthb. Namun, ruang penelitian yang lebih 

spesifik masih terbuka, terutama dalam mengkaji konstruksi konseptual 

jihad Quthb berdasarkan analisis tematik langsung terhadap ayat-ayat yang 

ia tafsirkan, serta mengaitkannya dengan tantangan dakwah di era modern. 

F. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini analisis data akan dilakukan dengan 

pendekatan kualitatif menggunakan metode Analisis Isi (content analysis), 

yang berfokus pada pemaknaan teks dan penafsiran konsep jihad 

sebagaimana dipaparkan oleh Sayyid Quthb dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān. 

Teknik analisis data ini bertujuan untuk mengidentifikasi ayat-ayat Al-

Qur’an yang ditafsirkan oleh Sayyid Quthb terkait jihad, menggali tema-

tema utama yang muncul, serta memahami pesan moral, ideologis, dan 

sosial yang terkandung di dalamnya. 

Menurut Patton (2002), analisis data merupakan proses 

pengorganisasian dan pengelompokan data ke dalam pola-pola, kategori, 

dan satuan uraian dasar untuk menemukan tema-tema yang muncul serta 

merumuskan hipotesis berdasarkan temuan yang diperoleh. Dalam konteks 

penelitian ini, langkah pertama adalah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an 

yang berkaitan dengan jihad, baik yang secara eksplisit maupun implisit 

membahasnya, sebagaimana termuat dalam penafsiran Sayyid Quthb. 

Selanjutnya, ayat-ayat tersebut dikategorikan berdasarkan tema-tema 

penafsiran yang relevan, seperti jihad sebagai perjuangan fisik, jihad 

sebagai perjuangan moral-spiritual, serta jihad sebagai upaya menegakkan 

tatanan masyarakat Islami. 

Pendekatan tafsir maudhū‘ī (tematik) digunakan untuk 

mengelompokkan ayat-ayat tersebut sesuai tema yang telah diidentifikasi, 



19 

 

 
 

sehingga memberikan gambaran yang komprehensif mengenai pandangan 

Sayyid Quthb. Proses ini juga mempertimbangkan latar belakang sosial, 

politik, dan intelektual Sayyid Quthb, karena konteks kehidupannya sangat 

memengaruhi corak penafsirannya terhadap jihad. 

Tahap analisis berikutnya adalah menelaah kata-kata kunci dalam 

teks Al-Qur’an dan penjelasan tafsir, termasuk istilah-istilah jihad dalam 

bahasa Arab seperti jihād, qitāl, dan ṣabr, dengan merujuk pada kamus 

bahasa Arab, literatur tafsir klasik, dan tafsir kontemporer. Analisis ini 

bertujuan untuk memperdalam pemahaman makna terminologis dan 

kontekstual jihad sebagaimana dimaknai oleh Sayyid Quthb. 

Pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb akan dibandingkan dengan 

penafsiran mufasir lain yang relevan, guna menemukan kesamaan, 

perbedaan, serta implikasi dari pandangan tersebut terhadap pemikiran 

Islam kontemporer. Perbandingan ini penting untuk memberikan gambaran 

yang lebih objektif dan menghindari penafsiran yang parsial. 

Melalui proses ini, penelitian ini diharapkan dapat menggali secara 

mendalam pandangan Sayyid Quthb mengenai jihad, baik dari sisi landasan 

teologis maupun dimensi praktisnya dalam kehidupan umat Islam. Selain 

memperkaya khazanah kajian tafsir, penelitian ini diharapkan memberikan 

kontribusi terhadap pemahaman jihad yang lebih proporsional, konstruktif, 

dan sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an, sehingga relevan untuk diterapkan 

dalam menghadapi tantangan sosial, politik, dan budaya di era modern. 

G. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini akan disusun dalam beberapa bab yang saling 

berhubungan, dengan tujuan untuk mengungkap dan menganalisis 

pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb sebagaimana tertuang dalam 

Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān. Setiap bab akan memiliki fokus pembahasan yang 

spesifik guna memberikan pemahaman yang utuh tentang konsep jihad yang 

dikemukakan Sayyid Quthb, mulai dari landasan konseptualnya dalam Al-

Qur’an, kerangka berpikir beliau, hingga relevansinya dengan dinamika 

sosial, politik, dan budaya di era modern. 



20 

 

 
 

Bab pertama akan menyajikan latar belakang penelitian yang 

menjelaskan urgensi mengkaji kembali konsep jihad dalam konteks 

kontemporer. Bagian ini akan memaparkan posisi pemikiran Sayyid Quthb 

dalam khazanah tafsir modern, pengaruh latar belakang sosial-politiknya 

terhadap interpretasi jihad, serta alasan mengapa Fi Ẓilāl al-Qur’ān menjadi 

sumber penting dalam memahami pandangan beliau. Bab ini juga akan 

memuat rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat teoritis dan praktis, 

serta ruang lingkup kajian yang dibatasi pada ayat-ayat Al-Qur’an yang 

ditafsirkan Sayyid Quthb terkait jihad. 

Bab kedua akan menguraikan tinjauan pustaka, meliputi kajian 

teoritis mengenai jihad dalam Al-Qur’an, biografi intelektual Sayyid Quthb, 

dan posisi Fi Ẓilāl al-Qur’ān dalam studi tafsir modern. Di dalamnya juga 

akan dipaparkan penelitian-penelitian terdahulu yang relevan, sehingga 

terlihat perbedaan dan kontribusi penelitian ini terhadap kajian yang sudah 

ada. 

Bab ketiga akan menjelaskan metodologi penelitian yang 

digunakan, yaitu penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi 

(content analysis) dan analisis deskriptif-analitis. Sumber data primer 

adalah Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, khususnya penafsiran ayat-ayat jihad, 

sedangkan data sekunder berupa literatur pendukung dari buku, jurnal, dan 

artikel ilmiah yang relevan. Teknik pengumpulan dan analisis data akan 

dijelaskan secara rinci untuk memastikan validitas interpretasi terhadap teks 

tafsir. 

Bab keempat merupakan inti pembahasan, berisi analisis mendalam 

terhadap pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb. Pada bagian ini akan 

dikaji makna jihad yang beliau paparkan, cakupan dan tujuannya, syarat-

syarat pelaksanaannya, serta penekanan beliau terhadap aspek spiritual, 

moral, dan sosial dari jihad. Analisis juga akan mengungkap pengaruh 

konteks historis dan pengalaman pribadi Sayyid Quthb terhadap konstruksi 

pemikirannya, serta membandingkan pandangannya dengan interpretasi 

mufasir lain untuk melihat titik persamaan dan perbedaannya. 



21 

 

 
 

Bab kelima akan memuat kesimpulan yang merangkum temuan-

temuan penelitian, menjawab rumusan masalah, dan memberikan gambaran 

utuh mengenai pemahaman jihad menurut Sayyid Quthb. Bab ini juga akan 

memaparkan relevansi pemikirannya dengan tantangan umat Islam di era 

modern, serta memberikan rekomendasi bagi penelitian lanjutan dan 

pengembangan kajian jihad dalam perspektif tafsir. 

Dengan struktur bab yang sistematis ini, diharapkan penelitian ini 

dapat memberikan kontribusi berarti dalam memahami pemikiran Sayyid 

Quthb tentang jihad, sekaligus menawarkan perspektif kritis yang berguna 

bagi wacana keislaman kontemporer, baik di ranah akademik maupun di 

tengah masyarakat. 

 


