BAB I
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Epistemologi, sebagai cabang utama filsafat yang berfokus pada sifat,
asal-usul, dan batas-batas pengetahuan, berperan penting dalam
membentuk pemahaman dan pengetahuan manusia. Ini memberikan
kerangka kerja melalui mana individu dapat memeriksa, mengevaluasi,
dan memvalidasi klaim pengetahuan. Dengan berfokus pada pertanyaan
seperti 'apa itu pengetahuan?', 'bagaimana pengetahuan diperoleh?', dan
'bagaimana kita dapat memvalidasi klaim pengetahuan?', epistemologi
memungkinkan pemahaman yang lebih dalam tentang sifat pengetahuan
itu sendiri dan batasan-batasannya. !

Dengan demikian, epistemologi memainkan peran kunci dalam
mendefinisikan apa yang dapat dan tidak dapat kita ketahui, dan
bagaimana kita membedakan antara pengetahuan yang sahih dan klaim
yang tidak berdasar. Secara lebih luas, epistemologi mempengaruhi
bagaimana kita memahami dunia, membuat keputusan, dan berinteraksi
dengan orang lain dan lingkungan kita. Sehingga, epistemologi adalah
bagian integral dari bagaimana kita memahami dan memaknai realitas.?

Muhammad Arkoun (1928-2010) adalah seorang filsuf dan penulis
berkebangsaan Aljazair yang diakui secara internasional sebagai salah satu
pemikir Islam paling berpengaruh pada abad ke-20 dan awal abad ke-21.
Lahir di sebuah desa kecil di Aljazair dan dididik di Aljazair dan Prancis,
Arkoun mengembangkan pandangan yang berpusat pada peninjauan kritis

terhadap tradisi intelektual dan pendidikan Islam.’

1 Muhammad Arkoun pengantar Johan Mauleman, Nalar Islami Dan Nalar Modern: Berbagai
Tantangan Dan Jalan Baru (Jakarta: INIS, 1994). hal 19-21

2 Machasin, Berbagai Pembacaan Qur’an (Jakarta: INIS, 1997). hal 47-88

3 Muhammad Azhar, Epistemologi & Refleksi Pemikiran Islam Kontemporer, (Yogyakarta:
Transmedia Mitra Printika, 2003). hal 62-63



Arkoun dikenal karena pemikirannya yang inovatif dan provokatif,
seringkali mempertanyakan konsep-konsep dan asumsi yang telah lama
diterima dalam studi Islam. Dia menekankan pentingnya pendekatan kritis
terhadap sejarah intelektual Islam dan mendorong pembacaan ulang
terhadap warisan intelektual dan spiritual Islam. Dia berargumen bahwa
pemahaman yang lebih luas dan lebih inklusif tentang Islam dapat
diperoleh dengan merombak pandangan tradisional dan menerima
pendekatan yang lebih kritis dan reflektif.

Relevansi pemikiran Arkoun dalam studi Islam modern terletak pada
tantangannya terhadap tradisi dan otoritas yang diterima secara
konvensional. Dia mengajukan pertanyaan yang sulit dan provokatif
tentang asumsi dasar yang melandasi studi Islam, dan mendorong
pemikiran kritis tentang bagaimana pengetahuan tentang Islam dibentuk
dan diterima. Dia berpendapat bahwa studi Islam harus mencakup
pendekatan yang lebih inklusif dan pluralistik, yang mempertimbangkan
keragaman pengalaman dan interpretasi Muslim.*

Dengan pengaruhnya yang mendalam, Arkoun telah membentuk
berbagai disiplin ilmu, seperti teologi, filsafat, sejarah, dan studi agama.
Warisannya masih relevan hingga saat ini dan memiliki dampak yang
signifikan dalam penelitian tentang Islam. Karya-karyanya terus memicu
diskusi dan debat antara para cendekiawan dan peneliti, menjaga api
pemikiran yang terus menyala.

Pemikiran Muhammad Arkoun memberikan peran yang penting bagi
konsep 'Mutlaq' dan 'Mugqayyad'. Dalam tradisi hukum Islam, kedua istilah
ini merujuk pada jenis atribut atau kualitas yang berbeda. 'Mutlaq'
mengacu pada sesuatu yang absolut atau tidak terbatas dalam lingkupnya,
sementara 'Muqayyad' mengacu pada sesuatu yang terbatas atau

dikondisikan oleh faktor lain.

4 Muhammad Arkoun, Nalar Islami Dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan Dan Jalan Baru
(Jakarta: INIS, 1994). Hal. 120



Dalam pandangan Arkoun, pengertian konsep 'Mutlaq'" dan
'Mugayyad' tidak hanya terbatas pada hukum Islam, tetapi juga dapat
diterapkan dalam berbagai bidang studi, seperti teologi, filsafat, dan
sejarah. la menggagas bahwa pemahaman tentang konsep ini dapat
memberikan landasan yang kuat dalam mengkaji dan menginterpretasikan
berbagai fenomena dan konteks, tidak hanya dalam konteks agama, tetapi
juga dalam konteks sosial, politik, dan budaya.

Dengan mempertimbangkan perbedaan antara 'Mutlaq’ dan
'Mugayyad', Arkoun mengajukan bahwa pemahaman yang seimbang
tentang kedua konsep ini dapat menghasilkan interpretasi yang lebih luas,
terbuka, dan inklusif. Hal ini membuka ruang bagi eksplorasi pemikiran
yang kreatif dan memungkinkan kemampuan adaptasi terhadap perubahan
konteks zaman. Pemikiran Arkoun tentang 'Mutlaq' dan 'Mugayyad' terus
mempengaruhi diskusi intelektual dan penelitian tentang Islam, serta
menyediakan kerangka kerja yang berguna dalam memahami konsep-
konsep yang kompleks dan beragam dalam budaya dan agama.

Dalam epistemologi Arkoun, konsep 'Mutlag’ dan 'Mugqayyad'
digunakan untuk menggambarkan dua pola pikir atau pendekatan terhadap
pengetahuan dan realitas. Pendekatan 'Mutlaq' mencerminkan sikap yang
mencari kebenaran absolut dan universal, dan cenderung melihat
pengetahuan dan realitas dalam istilah hitam dan putih. Sementara itu,
pendekatan 'Muqayyad' menerima bahwa pengetahuan dan realitas adalah
kondisional dan kontekstual, dan cenderung melihat mereka dalam istilah
nuansa dan kompleksitas.’

Arkoun berpendapat bahwa pendekatan 'Mutlaq' sering mendominasi
dalam tradisi intelektual dan pendidikan Islam, dan bahwa ini telah
membatasi kemampuan tradisi ini untuk berhadapan dengan kompleksitas

dan keragaman pengalaman manusia. Dia mendorong adopsi pendekatan

5> Muhammad Azhar, Figh Kontemporer Dalam Pandanagan Neomodernisme Islam,(Yogyakarta:
Pustaka pelajar, 1996), hal 91



yang lebih 'Mugayyad' terhadap pengetahuan dan realitas, yang dia lihat
sebagai lebih sesuai dengan kondisi manusia dan dunia kontemporer.

Jadi, dalam pemikiran Arkoun, konsep 'Mutlaq’ dan 'Muqayyad'
bukan hanya tentang atribut atau kualitas tertentu, tetapi tentang
bagaimana kita berpikir tentang dan mendekati pengetahuan dan realitas.
Dengan demikian, mereka berfungsi sebagai kritik dan tantangan terhadap
cara tradisional berpikir dan memahami dunia, dan sebagai ajakan untuk
pemahaman yang lebih terbuka dan inklusif.®

Penelitian mengenai 'Epistemologi Mutlaq Mugqayyad: Tinjauan
Pemikiran Muhammad Arkoun' sangat penting dan relevan dalam konteks
studi Islam dan epistemologi kontemporer. Pemahaman mendalam tentang
konsep 'Mutlaq' dan 'Mugayyad' dalam epistemologi Muhammad Arkoun
dapat membantu dalam membangun jembatan antara pemikiran absolut
dan relatif dalam tradisi intelektual Islam. Dengan demikian, penelitian ini
dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperluas dan
memperdalam pemahaman kita tentang bagaimana tradisi epistemologi
Islam berkembang dan bagaimana konsep ini relevan dalam konteks
modern.’

Di sisi lain, Muhammad Arkoun dikenal dengan tantangan dan
kritiknya terhadap pendekatan tradisional dalam studi Islam. Penelitiannya
mengenai 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' memperlihatkan relevansi kritis ini
dalam memahami dan menanggapi perubahan dan tantangan kontemporer.
Lebih jauh, penelitian ini juga relevan dalam konteks diskusi kontemporer
tentang pluralisme, toleransi, dan keragaman dalam Islam, karena
menyoroti bagaimana pendekatan yang lebih 'Mugayyad' atau kondisional
dan kontekstual dapat membantu mempromosikan pemahaman yang lebih
inklusif dan pluralistik tentang Islam. Dengan demikian, penelitian ini
sangat relevan dan penting, baik dalam konteks akademik maupun dalam

konteks sosial dan politik yang lebih luas. Oleh karena itu peneliti

6 Muhammad Arkoun, Kajian Komtemporer Al-Qur’an, (Bandung: Penerbit Pustaka, 1998) .hal. 02
7 Muhammad Arkoun, Rethinking Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 221.



mengangkat judul “Epistemologi Epistemologi Mutlaq Muqayyad

(Tinjauan Pemikiran Muhammad Arkoun)”.

. Rumusan Masalah

Dalam era globalisasi dan perkembangan pesat pengetahuan saat ini,
penting bagi studi Islam untuk terus beradaptasi dan merespons perubahan
dan tantangan kontemporer. Di tengah dinamika ini, pemikiran
Muhammad Arkoun, khususnya konsep 'Mutlaq' dan 'Muqgayyad' dalam
epistemologi, menawarkan wawasan dan pandangan yang bernilai. Namun,
meski pemikiran Arkoun telah memberikan kontribusi yang signifikan,
masih ada celah pengetahuan dan pemahaman yang perlu dijelajahi lebih
lanjut. Dalam konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk menjawab
beberapa pertanyaan kunci, antara lain sebagai berikut:

1. Bagaimana Muhammad Arkoun merumuskan konsep 'Mutlaq’ dan
'Mugayyad' dalam pemikiran epistemologinya?

2. Bagaimana kedua konsep ini mempengaruhi pemikiran filosofis dan
teologi secara lebih luas?

3. Bagaimana pemikiran Arkoun tentang konsep ini dapat diterapkan dan

dipahami dalam konteks kontemporer?
. Tujuan Penelitian

Dalam konteks studi Islam dan epistemologi, tujuan utama dari
penelitian ini adalah untuk mendalami dan menganalisis pemikiran
Muhammad Arkoun terkait konsep 'Mutlaq' dan 'Muqgayyad'. Penelitian ini
bertujuan untuk:

1. Untuk memahami dan menganalisis pemikiran Arkoun tentang

'Mutlaq' dan 'Muqayyad'

2. Untuk mengevaluasi pengaruh pemikiran Arkoun terhadap
epistemologi secara lebih luas
3. Untuk menerapkan pemahaman ini ke dalam konteks yang relevan dan

kontemporer



D. Manfaat Penelitian

1.

Manfaat Teoritis

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih
mendalam tentang pemikiran Muhammad Arkoun dan kontribusinya
yang berharga terhadap epistemologi. Melalui analisis yang teliti
terhadap karya-karya Arkoun dan konsep-konsep 'Mutlaq’ dan
'Mugayyad' yang diusungnya, penelitian ini akan membuka jendela
yang lebih luas bagi para peneliti dan akademisi untuk memahami
kompleksitas dan relevansi gagasan-gagasannya dalam konteks studi
Islam dan epistemologi modern. Dengan memberikan pemahaman
yang lebih baik tentang pemikiran Arkoun, penelitian ini berupaya
untuk menghargai warisan intelektualnya dan memperluas wawasan
kita tentang kontribusi pentingnya dalam memahami sifat pengetahuan
dan pemahaman manusia.
Manfaat Praktis

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan wawasan yang
mendalam tentang bagaimana pemikiran Muhammad Arkoun dapat
diterapkan dalam berbagai situasi dan dilema kontemporer. Melalui
analisis yang komprehensif terhadap gagasan-gagasan Arkoun,
terutama terkait konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad', penelitian ini akan
menggali potensi penerapan pemikiran Arkoun dalam konteks masa
kini. Dengan demikian, penelitian ini berupaya untuk memberikan
pemahaman yang lebih kaya tentang relevansi dan adaptabilitas
pemikiran Arkoun dalam menghadapi tantangan dan perubahan sosial,
budaya, dan intelektual yang kita hadapi saat ini. Penelitian ini juga
diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi para praktisi, akademisi,
dan pemikir yang tertarik dalam memahami bagaimana pemikiran
Arkoun dapat memberikan wawasan dan solusi dalam menghadapi

situasi dan dilema kontemporer.

E. Tinjauan Pustaka



Sebelumnya, perlu dilakukan tinjauan pustaka untuk memperoleh

pemahaman yang komprehensif tentang kajian terkait dengan pemikiran

Muhammad Arkoun dan konsep 'Mutlaq’ dan 'Muqayyad' dalam

epistemologi. Penelitian sebelumnya telah memberikan kontribusi penting

dalam menganalisis pemikiran Arkoun dan relevansinya dalam konteks

studi Islam dan epistemologi modern. Beberapa penelitian terdahulu yang

relevan termasuk:

I.

Penelitian dengan judul “Epistemologi Muhammad Arkoun
dan Relevansinya Bagi Pemikiran Keislaman” karya Erfan
Efendi seorang Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga,
Jurnal An Nur, Vol. VI No.l Juni 2014. Penelitian ini
menggambarkan pandangan Muhammad Arkoun terkait
pengetahuan, dekolonisasi, dan hubungan antara nalar Islam
dan Barat. Arkoun menekankan perlunya memulai dengan
pengetahuan untuk dapat, tetapi juga mengkritik obsesi untuk
mencapai tujuan praktis secara langsung. Dia mencatat bahwa
dalam konteks dekolonisasi, seringkali tujuan praktis
terabaikan, dan ahli cenderung memperluas pengetahuan tanpa
memikirkan teorisasi, refleksi metodologis, atau kegunaan
pengetahuan tersebut bagi kaum Muslim. Arkoun juga
menyoroti kesulitan dalam memperkenalkan sudut pandang
intelektual Barat ke dalam ranah keilmuan Islam. Dia
menemukan bahwa ada wilayah dalam pemikiran Islam yang
dianggap tak terpikirkan (unthinkable), dan dugaan adanya
campur tangan politis yang menjaga kestabilan politik dengan
mempertahankan ortodoksi pemikiran teologi Islam klasik.
Dalam kesimpulannya, Arkoun menekankan perlunya
membebaskan pemikiran dari kendali politis dan ideologis,
serta mendorong refleksi kritis dan pembaruan dalam tradisi
intelektual Islam. Dengan demikian, penelitian ini memberikan

wawasan tentang pemikiran Arkoun terkait pengetahuan,



dekolonisasi, dan pentingnya mengembangkan pemikiran yang
kritis dan terbuka dalam studi Islam modern.®

2. Skripsi dengan judul “Epistemologi Pemikiran Arkoun dan
Implikasinya” karya Fithria Rif’atul Azizah dari UIN Sunan
Kalijjaga Yogyakarta tahun 2017. Penelitian ini membahas
tentang Filsafat saat ini telah menjadi mata pelajaran yang
diajarkan di berbagai universitas. Filsafat memiliki peran
penting dalam kelahiran dan perkembangan ilmu pengetahuan.
Ilmu dan sains menjadi komponen utama dalam sistem
pendidikan di semua tingkatan. Banyak pakar memandang
filsafat sebagai disiplin yang bergengsi karena filsafat dianggap
sebagai dasar dari semua ilmu pengetahuan. Seiring dengan
penyebaran perkembangan filsafat, munculah banyak ahli
filsafat. Para filosof terkenal dari zaman Yunani kuno seperti
Plato, Aristoteles, dan Socrates telah memberikan kontribusi
fenomenal. Pada zaman pertengahan, zaman modern, dan
zaman postmodern, banyak ahli filsafat yang muncul dan
menyampaikan teori, prinsip, dan pemikiran mereka masing-
masing.’

3. Artikel dengan judul “Pembaharuan Pemikiran Muhammad
Arkoun” Karya Fidia Ardana dan Meta Ratna Sari UIN Sultan
Syarif Kasim Riau tahun 2020. Hasil penelitiannya
menjelaskan bahwa Muhammad Arkoun, sebagai salah satu
tokoh pemikir dan sarjana Muslim, memberikan kontribusi
yang signifikan dalam metodologi penafsiran Al-Qur'an. Dalam
bidang ini, terdapat beragam teori yang telah muncul. Arkoun
menawarkan pendekatan yang menarik dan berani dalam

pembacaannya terhadap Al-Qur'an. Dalam pendekatannya yang

8 Efendi, Erfan. "Epistemologi Muhammad Arkoun dan Relevansinya Bagi Pemikiran Keislaman."
Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Jurnal An Nur, Vol. VI No.1, Juni 2014.

% Azizah, Fithria Rif'atul. "Epistemologi Pemikiran Arkoun dan Implikasinya." Skripsi, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, tahun 2017.



radikal, Arkoun menggugat kembali esensi wahyu sebagai
kalam Allah yang transenden dan wacana wahyu sebagai
manifestasi kalam tersebut dalam dimensi imanen. Ia
menekankan pentingnya membaca Al-Qur'an sebagai kajian
yang memungkinkan interpretasi yang sesuai dengan maksud-
maksud pemaknaan asli Al-Qur'an dalam ranah wacana, bukan
hanya pada tingkat teks. Arkoun mengadopsi ilmu-ilmu barat
kontemporer seperti linguistik, sejarah, antropologi, dan
lainnya dalam menafsirkan Al-Qur'an. Ia berharap pendekatan
ini akan menghasilkan penafsiran baru yang belum pernah
dilakukan oleh para ilmuwan Muslim sebelumnya. Arkoun
telah memperkenalkan hermeneutika Al-Qur'an dengan
menggunakan terminologi dan metode-metode kontemporer
modern, yang secara signifikan menggeser peran metode tafsir
Al-Qur'an bil ma'tsur yang lebih tradisional.!”

4. Penelitian dengan judul “Memahami Relasi Mutlag dan
Muaqayyad Dalam Tafsir Al-Quran” karya Hidayatul
Munawaroh Pengajar Al-Quran Sekolah Raudlatul Jannah
Sidoarjo, Jurnal Al-ljaz Vol.3, No. I, Juni 2021. Hasil
penelitiannya menjelaskan terkait Dalam penafsiran Al-Qur'an,
penting untuk memahami perbedaan antara makna umum
(general) dan makna khusus (spesifik) dari lafaz-lafaz yang
terdapat dalam Al-Qur'an. Kompetensi dasar dalam
menentukan apakah suatu lafaz bersifat general atau spesifik
sangat diperlukan dalam tafsir Al-Qur'an. Mengingat Al-Qur'an
merupakan referensi utama dalam yurisprudensi Islam,
kompetensi dasar ini menjadi sangat penting. Perbedaan dalam
menentukan apa yang mutlag dan muqayyad terkadang dapat

menghasilkan perbedaan dalam tafsir Al-Qur'an. Terdapat

10 Ardana, Fidia, dan Sari, Meta Ratna. "Pembaharuan Pemikiran Muhammad Arkoun." UIN
Sultan Syarif Kasim Riau, tahun 2020.



10

berbagai pola bentuk mutlaq dan muqayyad dalam gramatika
Al-Qur'an. Namun, memahami konsep mutlag dan muqayyad
ini hanyalah salah satu aspek dalam kaidah atau gramatika
kompetensi dasar penafsiran Al-Qur'an. Meskipun penting,
memahami aspek ini saja tidaklah cukup. Namun, tanpa
memahami kompetensi ini, dapat mengakibatkan kesalahan
penafsiran yang fatal. Dalam kajian mengenai mutlag dan
mugqgayyad, terdapat berbagai bentuk relasi yang digunakan
untuk menarik kesimpulan dari nash-nash yang bersifat mutlaq
dan muqayyad. Pertama, sebab dan hukumnya sama. Kedua,
sebab dan hukumnya berbeda. Ketiga, sebab berbeda tetapi
hukumnya sama. Keempat, sebab sama tetapi hukumnya
berbeda. Kesimpulannya, pemahaman mengenai perbedaan
antara mutlag dan muqayyad serta penggunaan berbagai bentuk
relasi dalam penafsiran Al-Qur'an merupakan kompetensi dasar
yang sangat penting. Memahami dan menerapkan kompetensi
dasar ini akan membantu menghindari kesalahan penafsiran
yang fatal dan menghasilkan pemahaman yang lebih akurat
terhadap ajaran Al-Qur'an.'!

5. Artikel dengan judul “Mutlag dan Muqayyad” Karya Dewi
Murni Universitas Islam Indragiri, Jurnal Syahadah Ilmu Al-
Quran dan Keislaman, Vol.7 No. 1 tahun 2019. Penelitian ini
menjelaskan bahwa Mutlag dan muqgayyad adalah kaidah-
kaidah bahasa yang penting bagi seorang mufassir dalam
memahami Al-Qur'an. Pemahaman dan penguasaan terhadap
kaidah-kaidah ini terkait dengan bentuk lafaz-lafaz dalam Al-
Qur'an dan cakupan maknanya. Para ulama Ushul Fiqih telah
menegaskan empat bentuk pertemuan antara mutlaq dan

muqayyad. Pertama, persamaan dalam sebab dan hukum

11 Munawaroh, Hidayatul. "Memahami Relasi Mutlag dan Mugayyad Dalam Tafsir Al-Quran."
Pengajar Al-Quran Sekolah Raudlatul Jannah Sidoarjo, Jurnal Al-ljaz Vol.3, No. I, Juni 2021.



11

mengarah pada penggunaan lafaz mutlaq sebagai muqayyad.
Kedua, persamaan dalam sebab namun perbedaan dalam
hukum, mayoritas ulama menyimpulkan bahwa lafaz mutlaq
tetap mutlaq. Ketiga, persamaan dalam hukum namun
perbedaan dalam sebab, mayoritas ulama menggolongkan lafaz
mutlaq sebagai muqayyad, kecuali dalam pandangan Hanafiyah.
Keempat, perbedaan dalam sebab dan hukum, dalam hal ini
setiap teks berlaku sendiri tanpa mempengaruhi yang lain.
Perbedaan pendapat ini muncul karena para ulama memiliki
sudut pandang dan pendekatan yang berbeda dalam memahami
lafaz mutlaq dan muqayyad. Imam Syafii mendasarkan pada
prinsip "menerapkan kedua dalil jika memungkinkan" dan
berpendapat bahwa menerapkan hukum yang muqgayyad juga
berarti menerapkan hukum yang mutlaq karena keduanya
saling terkait. Namun, Hanafiyah berpendapat bahwa Al-
Qur'an memiliki tujuan hukum yang berbeda-beda, sehingga
tidak ada hubungan langsung antara satu ayat dengan ayat lain
tanpa ada dalil yang membatasinya.'?

Terlepas dari persamaan dan perbedaan penelitian terdahulu, dalam
penelitian ini, peneliti akan melakukan pendekatan yang berbeda untuk
memperluas pemahaman tentang konsep 'Epistemologi Mutlag Mugqayyad'
dalam pemikiran Muhammad Arkoun. Peneliti akan melakukan analisis
yang komprehensif terhadap karya-karya Arkoun dan menggali implikasi
epistemologis dari konsep 'Mutlaq' dan 'Mugayyad'. Selain itu, peneliti
juga akan  menggunakan  pendekatan interdisipliner = dengan
mempertimbangkan kontribusi ilmu-ilmu barat kontemporer seperti
linguistik, sejarah, antropologi, dan lainnya dalam memahami dan

menafsirkan Al-Qur'an.

12 Murni, Dewi. "Mutlaq dan Mugayyad." Universitas Islam Indragiri, Jurnal Syahadah Iimu Al-
Quran dan Keislaman, Vol.7 No. 1, tahun 2019.



12

Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang lebih
mendalam dan menyeluruh tentang konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dalam
pemikiran Arkoun, serta mengeksplorasi potensi penerapan dan
relevansinya dalam konteks studi Islam modern. Dengan demikian,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berbeda dan
baru dalam pemahaman kita tentang epistemologi Islam dan bagaimana
konsep-konsep tersebut dapat membuka jalan bagi interpretasi yang lebih

inklusif dan kontekstual terhadap Al-Qur'an.
. Kerangka Berpikir

Epistemologi merupakan cabang dari filsafat yang mempelajari
tentang pengetahuan dan kepercayaan. Kata ini berasal dari bahasa Yunani,
'episteme' yang berarti 'pengetahuan' dan 'logos' yang berarti 'studi atau
teori'. Jadi, secara bahasa, epistemologi berarti 'studi atau teori
pengetahuan'. 1

Epistemologi mempertanyakan bagaimana kita bisa tahu apa yang
kita tahu, apa sumber pengetahuan kita, dan sejauh mana pengetahuan bisa
diandalkan atau valid. Pertanyaan-pertanyaan ini termasuk dalam area
utama epistemologi seperti sumber pengetahuan, struktur pengetahuan,
batasan pengetahuan, dan validitas pengetahuan.'*

Dalam konteks yang lebih luas, epistemologi juga melibatkan
pemahaman tentang perbedaan antara pengetahuan dan opini, antara fakta
dan keyakinan, dan antara kebenaran dan kesalahan. Dengan demikian,
epistemologi bukan hanya tentang pengetahuan itu sendiri, tetapi juga
tentang bagaimana pengetahuan dipahami dan digunakan dalam konteks

sosial, budaya, dan historis. '°

13 Johan Hendrik Meuleman, Nalar Islami Dan Nalar Moderen, Memperkenalkan Pemikiran
Mohammad Arkun, Dalam Ulumul Qur’an, No. 1, Vol 1V, 1993, hal. 93

14 Seyyed Hossein Nasr, Leila Oliver, and Vali Nasr, Knowledge and the Sacred: Revisioning
Academic Accountability (SUNY Press, 2001).

15 Muhammad Arkoun, The Unthought in Contemporary Islamic Thought (London: Saqgi Books,



13

Dalam konteks Islam, epistemologi merujuk pada studi tentang
bagaimana pengetahuan tentang Tuhan, alam semesta, dan diri manusia
diperoleh dan dipahami. Ini mencakup pemahaman tentang sumber-
sumber pengetahuan agama, seperti Al-Quran dan Hadis, serta peran akal
dan pengalaman dalam mencapai pengetahuan agama.'®

Konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' merupakan dua konsep penting
dalam tradisi hukum dan bahasa Arab dan telah digunakan dalam berbagai
konteks intelektual dalam Islam, termasuk dalam kerangka epistemologi.
Kata 'Mutlaq' dalam bahasa Arab berarti 'mutlak’ atau 'tidak terbatas'. Ini
mengacu pada pengetahuan atau pemahaman yang bersifat umum dan
universal, tidak terikat oleh batasan atau kondisi tertentu.!”

Sebaliknya, '"Mugayyad' berarti 'terbatas' atau 'terkondisi'. Ini merujuk
pada pengetahuan atau pemahaman yang terkait dengan konteks atau
kondisi tertentu dan karenanya dibatasi oleh konteks tersebut. Dalam
pemikiran Muhammad Arkoun, konsep-konsep ini digunakan untuk
menunjukkan bagaimana pengetahuan dan pemahaman dapat bervariasi
tergantung pada perspektif dan konteks, dan bagaimana pentingnya
mempertimbangkan kedua sisi ini dalam studi epistemologi.!®

Dalam pemikiran Muhammad Arkoun, konsep 'Mutlaq’ dan
'Mugayyad' tidak hanya merujuk kepada pemahaman umum dan terbatas
tentang pengetahuan, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka untuk
memahami bagaimana pengetahuan diproduksi dan diterima dalam
konteks sosial, budaya, dan historis tertentu.'

Menurut Arkoun, pengetahuan 'Mutlaq' mewakili ide-ide dan prinsip-
prinsip dasar yang dianggap universal dan tidak berubah. Ini mencakup

pengetahuan tentang Tuhan, alam semesta, dan hakikat manusia yang

16 Thohatul Choir dkk, Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009), hal. 99

17 Wael B. Hallag, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009).
18 Dikutip dari Farid Esack,Qur’an, Liberation and Pluralism: An lIslamic Perspective of
Interriligious Solidarity Against Oppression, (Oxford: Oneworld, 1997), hal. 69.

1% Franz Rosenthal, Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval Islam (Leiden:
Brill, 2007).



14

diyakini oleh semua umat manusia, tanpa memandang perbedaan budaya
atau sejarah. Di sisi lain, pengetahuan 'Mugqayyad' mencakup pengetahuan
yang sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan historis tertentu.
Ini melibatkan pemahaman tentang aturan-aturan, norma-norma, dan nilai-
nilai sosial yang berlaku dalam suatu masyarakat pada suatu waktu
tertentu.

Dengan menggunakan kerangka epistemologi 'Mutlaq’ dan
'Mugayyad', Arkoun mencoba menunjukkan bahwa pemahaman manusia
tentang dunia dan diri mereka sendiri selalu berada dalam proses negosiasi
antara universal dan partikular, antara mutlak dan terkondisi. Hal ini
membuka ruang untuk pemahaman yang lebih luas dan inklusif tentang
realitas, yang mengakui keragaman dan perubahan seiring berjalannya
waktu dan ruang.?’

Dalam penelitian ini, asumsi dan perspektif teoretis yang akan
digunakan berpusat pada beberapa konsep kunci. Pertama, penelitian ini
akan memanfaatkan epistemologi sebagai kerangka kerja utama untuk
analisis. Asumsi dasarnya adalah bahwa epistemologi, sebagai cabang
filsafat yang mempelajari asal-usul, alam, metode, dan batasan
pengetahuan, memberikan kerangka penting untuk memahami dan
menganalisis pemikiran Muhammad Arkoun, khususnya konsep 'Mutlaq'
dan 'Mugqayyad'.

Kedua, pendekatan interpretatif kontekstual akan digunakan dalam
penelitian ini. Ini berarti bahwa pemahaman tentang konsep-konsep
'Mutlaq" dan 'Mugayyad’ membutuhkan pengetahuan yang mendalam
tentang konteks historis, budaya, dan intelektual di mana Arkoun menulis
dan berpikir. Perspektif ini mengakui bahwa pemahaman dan interpretasi
Arkoun tentang konsep-konsep tersebut sangat dipengaruhi oleh latar
belakang historis dan budayanya, serta pengalaman pribadi dan

akademiknya.

20 Muhammad Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder, CO:
Westview Press, 1994).



15

Terakhir, penelitian ini akan memanfaatkan perspektif relativistik.
Pendekatan ini beranggapan bahwa pengetahuan dan pemahaman tidak
bersifat absolut, tetapi relatif terhadap konteks dan perspektif tertentu.
Dengan kata lain, bagaimana kita memahami dan menerjemahkan konsep
'Mutlaq' dan 'Mugqayyad' dapat berbeda tergantung pada berbagai faktor,
termasuk latar belakang budaya, sejarah, dan pribadi kita. Oleh karena itu,
penelitian ini akan berusaha untuk memahami pemikiran Arkoun dari
berbagai perspektif, dengan tujuan untuk menangkap kekayaan dan

kompleksitas pemikirannya.
. Sistematika penulisan

Epistemologi Mutlag Muqgayyad, sebagai tinjauan pemikiran
Muhammad Arkoun, adalah sebuah studi yang mengeksplorasi konsep-
konsep epistemologi yang diajukan oleh Arkoun dalam konteks
pemahaman dan pengetahuan manusia. Dalam pandangan Arkoun,
epistemologi menjadi landasan penting dalam memahami dan
mengembangkan pengetahuan, termasuk penafsiran Al-Qur'an. Melalui
penelitian ini, diharapkan kita dapat memperluas wawasan kita tentang
epistemologi dan pemikiran Arkoun, serta memahami relevansinya dalam
konteks studi Islam modern. Dengan demikian, penelitian ini memberikan
kontribusi yang berarti bagi pengembangan pemikiran dan pemahaman
kita tentang epistemologi dan pemikiran Islam.

BAB 1 PENDAHULUAN, Dalam bab ini berisi terkait Latar
belakang masalah, Rumusan masalah, Tujuan penelitian, Manfaat
penelitian, Tinjauan pustaka, Kerangka pemikiran, dan Sistematika
penulisan.

BAB II KAJIAN PUSTAKA, Dalam bab ini berisi terkait Konsep
epistemologi, pengenalan tentang Muhammad Arkoun, Relevansi
pemikiran Arkoun dalam Studi Islam Modern, dan Pengantar tentang

konsep Mutlaq dan Mugayyad dalam epistemologi Arkoun.



16

BAB III METODOLOGI PENELITIAN, Dalam bab ini berisi
terkait Metode penelitian, Jenis penelitian, Sumber data penelitian, Teknik
pengumpulan data, dan Teknik analisis data.

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN, Dalam bab
ini berisi terkait Deskripsi dan Analisis Konsep Mutlaq dan Mugayyad
dalam pemikiran Arkoun, Implikasi dan Relevansi konsep pemikiran
Arkoun dalam studi Islam modern dan Perbandingan dengan penelitian
terdahulu.

BAB V PENUTUP, Dalam bab ini berisi terkait Kesimpulan dan

Saran.



	BAB I
	PENDAHULUAN
	A.Latar Belakang Masalah
	B.Rumusan Masalah
	C.Tujuan Penelitian
	D.Manfaat Penelitian
	E.Tinjauan Pustaka
	F.Kerangka Berpikir
	G.Sistematika penulisan


