
1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Epistemologi, sebagai cabang utama filsafat yang berfokus pada sifat,

asal-usul, dan batas-batas pengetahuan, berperan penting dalam

membentuk pemahaman dan pengetahuan manusia. Ini memberikan

kerangka kerja melalui mana individu dapat memeriksa, mengevaluasi,

dan memvalidasi klaim pengetahuan. Dengan berfokus pada pertanyaan

seperti 'apa itu pengetahuan?', 'bagaimana pengetahuan diperoleh?', dan

'bagaimana kita dapat memvalidasi klaim pengetahuan?', epistemologi

memungkinkan pemahaman yang lebih dalam tentang sifat pengetahuan

itu sendiri dan batasan-batasannya. 1

Dengan demikian, epistemologi memainkan peran kunci dalam

mendefinisikan apa yang dapat dan tidak dapat kita ketahui, dan

bagaimana kita membedakan antara pengetahuan yang sahih dan klaim

yang tidak berdasar. Secara lebih luas, epistemologi mempengaruhi

bagaimana kita memahami dunia, membuat keputusan, dan berinteraksi

dengan orang lain dan lingkungan kita. Sehingga, epistemologi adalah

bagian integral dari bagaimana kita memahami dan memaknai realitas.2

Muhammad Arkoun (1928-2010) adalah seorang filsuf dan penulis

berkebangsaan Aljazair yang diakui secara internasional sebagai salah satu

pemikir Islam paling berpengaruh pada abad ke-20 dan awal abad ke-21.

Lahir di sebuah desa kecil di Aljazair dan dididik di Aljazair dan Prancis,

Arkoun mengembangkan pandangan yang berpusat pada peninjauan kritis

terhadap tradisi intelektual dan pendidikan Islam.3

1 Muhammad Arkoun pengantar Johan Mauleman, Nalar Islami Dan Nalar Modern: Berbagai
Tantangan Dan Jalan Baru (Jakarta: INIS, 1994). hal 19-21
2 Machasin, Berbagai Pembacaan Qur’an (Jakarta: INIS, 1997). hal 47-88
3 Muhammad Azhar, Epistemologi & Refleksi Pemikiran Islam Kontemporer, (Yogyakarta:
Transmedia Mitra Printika, 2003). hal 62-63



2

Arkoun dikenal karena pemikirannya yang inovatif dan provokatif,

seringkali mempertanyakan konsep-konsep dan asumsi yang telah lama

diterima dalam studi Islam. Dia menekankan pentingnya pendekatan kritis

terhadap sejarah intelektual Islam dan mendorong pembacaan ulang

terhadap warisan intelektual dan spiritual Islam. Dia berargumen bahwa

pemahaman yang lebih luas dan lebih inklusif tentang Islam dapat

diperoleh dengan merombak pandangan tradisional dan menerima

pendekatan yang lebih kritis dan reflektif.

Relevansi pemikiran Arkoun dalam studi Islam modern terletak pada

tantangannya terhadap tradisi dan otoritas yang diterima secara

konvensional. Dia mengajukan pertanyaan yang sulit dan provokatif

tentang asumsi dasar yang melandasi studi Islam, dan mendorong

pemikiran kritis tentang bagaimana pengetahuan tentang Islam dibentuk

dan diterima. Dia berpendapat bahwa studi Islam harus mencakup

pendekatan yang lebih inklusif dan pluralistik, yang mempertimbangkan

keragaman pengalaman dan interpretasi Muslim.4

Dengan pengaruhnya yang mendalam, Arkoun telah membentuk

berbagai disiplin ilmu, seperti teologi, filsafat, sejarah, dan studi agama.

Warisannya masih relevan hingga saat ini dan memiliki dampak yang

signifikan dalam penelitian tentang Islam. Karya-karyanya terus memicu

diskusi dan debat antara para cendekiawan dan peneliti, menjaga api

pemikiran yang terus menyala.

Pemikiran Muhammad Arkoun memberikan peran yang penting bagi

konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad'. Dalam tradisi hukum Islam, kedua istilah

ini merujuk pada jenis atribut atau kualitas yang berbeda. 'Mutlaq'

mengacu pada sesuatu yang absolut atau tidak terbatas dalam lingkupnya,

sementara 'Muqayyad' mengacu pada sesuatu yang terbatas atau

dikondisikan oleh faktor lain.

4 Muhammad Arkoun, Nalar Islami Dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan Dan Jalan Baru
(Jakarta: INIS, 1994). Hal. 120



3

Dalam pandangan Arkoun, pengertian konsep 'Mutlaq' dan

'Muqayyad' tidak hanya terbatas pada hukum Islam, tetapi juga dapat

diterapkan dalam berbagai bidang studi, seperti teologi, filsafat, dan

sejarah. Ia menggagas bahwa pemahaman tentang konsep ini dapat

memberikan landasan yang kuat dalam mengkaji dan menginterpretasikan

berbagai fenomena dan konteks, tidak hanya dalam konteks agama, tetapi

juga dalam konteks sosial, politik, dan budaya.

Dengan mempertimbangkan perbedaan antara 'Mutlaq' dan

'Muqayyad', Arkoun mengajukan bahwa pemahaman yang seimbang

tentang kedua konsep ini dapat menghasilkan interpretasi yang lebih luas,

terbuka, dan inklusif. Hal ini membuka ruang bagi eksplorasi pemikiran

yang kreatif dan memungkinkan kemampuan adaptasi terhadap perubahan

konteks zaman. Pemikiran Arkoun tentang 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' terus

mempengaruhi diskusi intelektual dan penelitian tentang Islam, serta

menyediakan kerangka kerja yang berguna dalam memahami konsep-

konsep yang kompleks dan beragam dalam budaya dan agama.

Dalam epistemologi Arkoun, konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad'

digunakan untuk menggambarkan dua pola pikir atau pendekatan terhadap

pengetahuan dan realitas. Pendekatan 'Mutlaq' mencerminkan sikap yang

mencari kebenaran absolut dan universal, dan cenderung melihat

pengetahuan dan realitas dalam istilah hitam dan putih. Sementara itu,

pendekatan 'Muqayyad' menerima bahwa pengetahuan dan realitas adalah

kondisional dan kontekstual, dan cenderung melihat mereka dalam istilah

nuansa dan kompleksitas.5

Arkoun berpendapat bahwa pendekatan 'Mutlaq' sering mendominasi

dalam tradisi intelektual dan pendidikan Islam, dan bahwa ini telah

membatasi kemampuan tradisi ini untuk berhadapan dengan kompleksitas

dan keragaman pengalaman manusia. Dia mendorong adopsi pendekatan

5 Muhammad Azhar, Fiqh Kontemporer Dalam Pandanagan Neomodernisme Islam,(Yogyakarta:
Pustaka pelajar, 1996), hal 91



4

yang lebih 'Muqayyad' terhadap pengetahuan dan realitas, yang dia lihat

sebagai lebih sesuai dengan kondisi manusia dan dunia kontemporer.

Jadi, dalam pemikiran Arkoun, konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad'

bukan hanya tentang atribut atau kualitas tertentu, tetapi tentang

bagaimana kita berpikir tentang dan mendekati pengetahuan dan realitas.

Dengan demikian, mereka berfungsi sebagai kritik dan tantangan terhadap

cara tradisional berpikir dan memahami dunia, dan sebagai ajakan untuk

pemahaman yang lebih terbuka dan inklusif.6

Penelitian mengenai 'Epistemologi Mutlaq Muqayyad: Tinjauan

Pemikiran Muhammad Arkoun' sangat penting dan relevan dalam konteks

studi Islam dan epistemologi kontemporer. Pemahaman mendalam tentang

konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dalam epistemologi Muhammad Arkoun

dapat membantu dalam membangun jembatan antara pemikiran absolut

dan relatif dalam tradisi intelektual Islam. Dengan demikian, penelitian ini

dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperluas dan

memperdalam pemahaman kita tentang bagaimana tradisi epistemologi

Islam berkembang dan bagaimana konsep ini relevan dalam konteks

modern.7

Di sisi lain, Muhammad Arkoun dikenal dengan tantangan dan

kritiknya terhadap pendekatan tradisional dalam studi Islam. Penelitiannya

mengenai 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' memperlihatkan relevansi kritis ini

dalam memahami dan menanggapi perubahan dan tantangan kontemporer.

Lebih jauh, penelitian ini juga relevan dalam konteks diskusi kontemporer

tentang pluralisme, toleransi, dan keragaman dalam Islam, karena

menyoroti bagaimana pendekatan yang lebih 'Muqayyad' atau kondisional

dan kontekstual dapat membantu mempromosikan pemahaman yang lebih

inklusif dan pluralistik tentang Islam. Dengan demikian, penelitian ini

sangat relevan dan penting, baik dalam konteks akademik maupun dalam

konteks sosial dan politik yang lebih luas. Oleh karena itu peneliti

6 Muhammad Arkoun, Kajian Komtemporer Al-Qur’an, (Bandung: Penerbit Pustaka, 1998) .hal. 02
7 Muhammad Arkoun, Rethinking Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 221.



5

mengangkat judul “Epistemologi Epistemologi Mutlaq Muqayyad

(Tinjauan Pemikiran Muhammad Arkoun)”.

B. Rumusan Masalah

Dalam era globalisasi dan perkembangan pesat pengetahuan saat ini,

penting bagi studi Islam untuk terus beradaptasi dan merespons perubahan

dan tantangan kontemporer. Di tengah dinamika ini, pemikiran

Muhammad Arkoun, khususnya konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dalam

epistemologi, menawarkan wawasan dan pandangan yang bernilai. Namun,

meski pemikiran Arkoun telah memberikan kontribusi yang signifikan,

masih ada celah pengetahuan dan pemahaman yang perlu dijelajahi lebih

lanjut. Dalam konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk menjawab

beberapa pertanyaan kunci, antara lain sebagai berikut:

1. Bagaimana Muhammad Arkoun merumuskan konsep 'Mutlaq' dan

'Muqayyad' dalam pemikiran epistemologinya?

2. Bagaimana kedua konsep ini mempengaruhi pemikiran filosofis dan

teologi secara lebih luas?

3. Bagaimana pemikiran Arkoun tentang konsep ini dapat diterapkan dan

dipahami dalam konteks kontemporer?

C. Tujuan Penelitian

Dalam konteks studi Islam dan epistemologi, tujuan utama dari

penelitian ini adalah untuk mendalami dan menganalisis pemikiran

Muhammad Arkoun terkait konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad'. Penelitian ini

bertujuan untuk:

1. Untuk memahami dan menganalisis pemikiran Arkoun tentang

'Mutlaq' dan 'Muqayyad'

2. Untuk mengevaluasi pengaruh pemikiran Arkoun terhadap

epistemologi secara lebih luas

3. Untuk menerapkan pemahaman ini ke dalam konteks yang relevan dan

kontemporer



6

D. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoritis

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih

mendalam tentang pemikiran Muhammad Arkoun dan kontribusinya

yang berharga terhadap epistemologi. Melalui analisis yang teliti

terhadap karya-karya Arkoun dan konsep-konsep 'Mutlaq' dan

'Muqayyad' yang diusungnya, penelitian ini akan membuka jendela

yang lebih luas bagi para peneliti dan akademisi untuk memahami

kompleksitas dan relevansi gagasan-gagasannya dalam konteks studi

Islam dan epistemologi modern. Dengan memberikan pemahaman

yang lebih baik tentang pemikiran Arkoun, penelitian ini berupaya

untuk menghargai warisan intelektualnya dan memperluas wawasan

kita tentang kontribusi pentingnya dalam memahami sifat pengetahuan

dan pemahaman manusia.

2. Manfaat Praktis

Penelitian ini bertujuan untuk memberikan wawasan yang

mendalam tentang bagaimana pemikiran Muhammad Arkoun dapat

diterapkan dalam berbagai situasi dan dilema kontemporer. Melalui

analisis yang komprehensif terhadap gagasan-gagasan Arkoun,

terutama terkait konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad', penelitian ini akan

menggali potensi penerapan pemikiran Arkoun dalam konteks masa

kini. Dengan demikian, penelitian ini berupaya untuk memberikan

pemahaman yang lebih kaya tentang relevansi dan adaptabilitas

pemikiran Arkoun dalam menghadapi tantangan dan perubahan sosial,

budaya, dan intelektual yang kita hadapi saat ini. Penelitian ini juga

diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi para praktisi, akademisi,

dan pemikir yang tertarik dalam memahami bagaimana pemikiran

Arkoun dapat memberikan wawasan dan solusi dalam menghadapi

situasi dan dilema kontemporer.

E. Tinjauan Pustaka



7

Sebelumnya, perlu dilakukan tinjauan pustaka untuk memperoleh

pemahaman yang komprehensif tentang kajian terkait dengan pemikiran

Muhammad Arkoun dan konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dalam

epistemologi. Penelitian sebelumnya telah memberikan kontribusi penting

dalam menganalisis pemikiran Arkoun dan relevansinya dalam konteks

studi Islam dan epistemologi modern. Beberapa penelitian terdahulu yang

relevan termasuk:

1. Penelitian dengan judul “Epistemologi Muhammad Arkoun

dan Relevansinya Bagi Pemikiran Keislaman” karya Erfan

Efendi seorang Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga,

Jurnal An Nur, Vol. VI No.1 Juni 2014. Penelitian ini

menggambarkan pandangan Muhammad Arkoun terkait

pengetahuan, dekolonisasi, dan hubungan antara nalar Islam

dan Barat. Arkoun menekankan perlunya memulai dengan

pengetahuan untuk dapat, tetapi juga mengkritik obsesi untuk

mencapai tujuan praktis secara langsung. Dia mencatat bahwa

dalam konteks dekolonisasi, seringkali tujuan praktis

terabaikan, dan ahli cenderung memperluas pengetahuan tanpa

memikirkan teorisasi, refleksi metodologis, atau kegunaan

pengetahuan tersebut bagi kaum Muslim. Arkoun juga

menyoroti kesulitan dalam memperkenalkan sudut pandang

intelektual Barat ke dalam ranah keilmuan Islam. Dia

menemukan bahwa ada wilayah dalam pemikiran Islam yang

dianggap tak terpikirkan (unthinkable), dan dugaan adanya

campur tangan politis yang menjaga kestabilan politik dengan

mempertahankan ortodoksi pemikiran teologi Islam klasik.

Dalam kesimpulannya, Arkoun menekankan perlunya

membebaskan pemikiran dari kendali politis dan ideologis,

serta mendorong refleksi kritis dan pembaruan dalam tradisi

intelektual Islam. Dengan demikian, penelitian ini memberikan

wawasan tentang pemikiran Arkoun terkait pengetahuan,



8

dekolonisasi, dan pentingnya mengembangkan pemikiran yang

kritis dan terbuka dalam studi Islam modern.8

2. Skripsi dengan judul “Epistemologi Pemikiran Arkoun dan

Implikasinya” karya Fithria Rif’atul Azizah dari UIN Sunan

Kalijaga Yogyakarta tahun 2017. Penelitian ini membahas

tentang Filsafat saat ini telah menjadi mata pelajaran yang

diajarkan di berbagai universitas. Filsafat memiliki peran

penting dalam kelahiran dan perkembangan ilmu pengetahuan.

Ilmu dan sains menjadi komponen utama dalam sistem

pendidikan di semua tingkatan. Banyak pakar memandang

filsafat sebagai disiplin yang bergengsi karena filsafat dianggap

sebagai dasar dari semua ilmu pengetahuan. Seiring dengan

penyebaran perkembangan filsafat, munculah banyak ahli

filsafat. Para filosof terkenal dari zaman Yunani kuno seperti

Plato, Aristoteles, dan Socrates telah memberikan kontribusi

fenomenal. Pada zaman pertengahan, zaman modern, dan

zaman postmodern, banyak ahli filsafat yang muncul dan

menyampaikan teori, prinsip, dan pemikiran mereka masing-

masing.9

3. Artikel dengan judul “Pembaharuan Pemikiran Muhammad

Arkoun” Karya Fidia Ardana dan Meta Ratna Sari UIN Sultan

Syarif Kasim Riau tahun 2020. Hasil penelitiannya

menjelaskan bahwa Muhammad Arkoun, sebagai salah satu

tokoh pemikir dan sarjana Muslim, memberikan kontribusi

yang signifikan dalam metodologi penafsiran Al-Qur'an. Dalam

bidang ini, terdapat beragam teori yang telah muncul. Arkoun

menawarkan pendekatan yang menarik dan berani dalam

pembacaannya terhadap Al-Qur'an. Dalam pendekatannya yang

8 Efendi, Erfan. "Epistemologi Muhammad Arkoun dan Relevansinya Bagi Pemikiran Keislaman."
Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Jurnal An Nur, Vol. VI No.1, Juni 2014.
9 Azizah, Fithria Rif'atul. "Epistemologi Pemikiran Arkoun dan Implikasinya." Skripsi, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, tahun 2017.



9

radikal, Arkoun menggugat kembali esensi wahyu sebagai

kalam Allah yang transenden dan wacana wahyu sebagai

manifestasi kalam tersebut dalam dimensi imanen. Ia

menekankan pentingnya membaca Al-Qur'an sebagai kajian

yang memungkinkan interpretasi yang sesuai dengan maksud-

maksud pemaknaan asli Al-Qur'an dalam ranah wacana, bukan

hanya pada tingkat teks. Arkoun mengadopsi ilmu-ilmu barat

kontemporer seperti linguistik, sejarah, antropologi, dan

lainnya dalam menafsirkan Al-Qur'an. Ia berharap pendekatan

ini akan menghasilkan penafsiran baru yang belum pernah

dilakukan oleh para ilmuwan Muslim sebelumnya. Arkoun

telah memperkenalkan hermeneutika Al-Qur'an dengan

menggunakan terminologi dan metode-metode kontemporer

modern, yang secara signifikan menggeser peran metode tafsir

Al-Qur'an bil ma'tsur yang lebih tradisional.10

4. Penelitian dengan judul “Memahami Relasi Mutlaq dan

Muaqayyad Dalam Tafsir Al-Quran” karya Hidayatul

Munawaroh Pengajar Al-Quran Sekolah Raudlatul Jannah

Sidoarjo, Jurnal Al-Ijaz Vol.3, No. I, Juni 2021. Hasil

penelitiannya menjelaskan terkait Dalam penafsiran Al-Qur'an,

penting untuk memahami perbedaan antara makna umum

(general) dan makna khusus (spesifik) dari lafaz-lafaz yang

terdapat dalam Al-Qur'an. Kompetensi dasar dalam

menentukan apakah suatu lafaz bersifat general atau spesifik

sangat diperlukan dalam tafsir Al-Qur'an. Mengingat Al-Qur'an

merupakan referensi utama dalam yurisprudensi Islam,

kompetensi dasar ini menjadi sangat penting. Perbedaan dalam

menentukan apa yang mutlaq dan muqayyad terkadang dapat

menghasilkan perbedaan dalam tafsir Al-Qur'an. Terdapat

10 Ardana, Fidia, dan Sari, Meta Ratna. "Pembaharuan Pemikiran Muhammad Arkoun." UIN
Sultan Syarif Kasim Riau, tahun 2020.



10

berbagai pola bentuk mutlaq dan muqayyad dalam gramatika

Al-Qur'an. Namun, memahami konsep mutlaq dan muqayyad

ini hanyalah salah satu aspek dalam kaidah atau gramatika

kompetensi dasar penafsiran Al-Qur'an. Meskipun penting,

memahami aspek ini saja tidaklah cukup. Namun, tanpa

memahami kompetensi ini, dapat mengakibatkan kesalahan

penafsiran yang fatal. Dalam kajian mengenai mutlaq dan

muqayyad, terdapat berbagai bentuk relasi yang digunakan

untuk menarik kesimpulan dari nash-nash yang bersifat mutlaq

dan muqayyad. Pertama, sebab dan hukumnya sama. Kedua,

sebab dan hukumnya berbeda. Ketiga, sebab berbeda tetapi

hukumnya sama. Keempat, sebab sama tetapi hukumnya

berbeda. Kesimpulannya, pemahaman mengenai perbedaan

antara mutlaq dan muqayyad serta penggunaan berbagai bentuk

relasi dalam penafsiran Al-Qur'an merupakan kompetensi dasar

yang sangat penting. Memahami dan menerapkan kompetensi

dasar ini akan membantu menghindari kesalahan penafsiran

yang fatal dan menghasilkan pemahaman yang lebih akurat

terhadap ajaran Al-Qur'an.11

5. Artikel dengan judul “Mutlaq dan Muqayyad” Karya Dewi

Murni Universitas Islam Indragiri, Jurnal Syahadah Ilmu Al-

Quran dan Keislaman, Vol.7 No. 1 tahun 2019. Penelitian ini

menjelaskan bahwa Mutlaq dan muqayyad adalah kaidah-

kaidah bahasa yang penting bagi seorang mufassir dalam

memahami Al-Qur'an. Pemahaman dan penguasaan terhadap

kaidah-kaidah ini terkait dengan bentuk lafaz-lafaz dalam Al-

Qur'an dan cakupan maknanya. Para ulama Ushul Fiqih telah

menegaskan empat bentuk pertemuan antara mutlaq dan

muqayyad. Pertama, persamaan dalam sebab dan hukum

11 Munawaroh, Hidayatul. "Memahami Relasi Mutlaq dan Muqayyad Dalam Tafsir Al-Quran."
Pengajar Al-Quran Sekolah Raudlatul Jannah Sidoarjo, Jurnal Al-Ijaz Vol.3, No. I, Juni 2021.



11

mengarah pada penggunaan lafaz mutlaq sebagai muqayyad.

Kedua, persamaan dalam sebab namun perbedaan dalam

hukum, mayoritas ulama menyimpulkan bahwa lafaz mutlaq

tetap mutlaq. Ketiga, persamaan dalam hukum namun

perbedaan dalam sebab, mayoritas ulama menggolongkan lafaz

mutlaq sebagai muqayyad, kecuali dalam pandangan Hanafiyah.

Keempat, perbedaan dalam sebab dan hukum, dalam hal ini

setiap teks berlaku sendiri tanpa mempengaruhi yang lain.

Perbedaan pendapat ini muncul karena para ulama memiliki

sudut pandang dan pendekatan yang berbeda dalam memahami

lafaz mutlaq dan muqayyad. Imam Syafii mendasarkan pada

prinsip "menerapkan kedua dalil jika memungkinkan" dan

berpendapat bahwa menerapkan hukum yang muqayyad juga

berarti menerapkan hukum yang mutlaq karena keduanya

saling terkait. Namun, Hanafiyah berpendapat bahwa Al-

Qur'an memiliki tujuan hukum yang berbeda-beda, sehingga

tidak ada hubungan langsung antara satu ayat dengan ayat lain

tanpa ada dalil yang membatasinya.12

Terlepas dari persamaan dan perbedaan penelitian terdahulu, dalam

penelitian ini, peneliti akan melakukan pendekatan yang berbeda untuk

memperluas pemahaman tentang konsep 'Epistemologi Mutlaq Muqayyad'

dalam pemikiran Muhammad Arkoun. Peneliti akan melakukan analisis

yang komprehensif terhadap karya-karya Arkoun dan menggali implikasi

epistemologis dari konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad'. Selain itu, peneliti

juga akan menggunakan pendekatan interdisipliner dengan

mempertimbangkan kontribusi ilmu-ilmu barat kontemporer seperti

linguistik, sejarah, antropologi, dan lainnya dalam memahami dan

menafsirkan Al-Qur'an.

12 Murni, Dewi. "Mutlaq dan Muqayyad." Universitas Islam Indragiri, Jurnal Syahadah Ilmu Al-
Quran dan Keislaman, Vol.7 No. 1, tahun 2019.



12

Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang lebih

mendalam dan menyeluruh tentang konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dalam

pemikiran Arkoun, serta mengeksplorasi potensi penerapan dan

relevansinya dalam konteks studi Islam modern. Dengan demikian,

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berbeda dan

baru dalam pemahaman kita tentang epistemologi Islam dan bagaimana

konsep-konsep tersebut dapat membuka jalan bagi interpretasi yang lebih

inklusif dan kontekstual terhadap Al-Qur'an.

F. Kerangka Berpikir

Epistemologi merupakan cabang dari filsafat yang mempelajari

tentang pengetahuan dan kepercayaan. Kata ini berasal dari bahasa Yunani,

'episteme' yang berarti 'pengetahuan' dan 'logos' yang berarti 'studi atau

teori'. Jadi, secara bahasa, epistemologi berarti 'studi atau teori

pengetahuan'. 13

Epistemologi mempertanyakan bagaimana kita bisa tahu apa yang

kita tahu, apa sumber pengetahuan kita, dan sejauh mana pengetahuan bisa

diandalkan atau valid. Pertanyaan-pertanyaan ini termasuk dalam area

utama epistemologi seperti sumber pengetahuan, struktur pengetahuan,

batasan pengetahuan, dan validitas pengetahuan.14

Dalam konteks yang lebih luas, epistemologi juga melibatkan

pemahaman tentang perbedaan antara pengetahuan dan opini, antara fakta

dan keyakinan, dan antara kebenaran dan kesalahan. Dengan demikian,

epistemologi bukan hanya tentang pengetahuan itu sendiri, tetapi juga

tentang bagaimana pengetahuan dipahami dan digunakan dalam konteks

sosial, budaya, dan historis. 15

13 Johan Hendrik Meuleman, Nalar Islami Dan Nalar Moderen, Memperkenalkan Pemikiran
Mohammad Arkun, Dalam Ulumul Qur’an, No. 1, Vol IV, 1993, hal. 93
14 Seyyed Hossein Nasr, Leila Oliver, and Vali Nasr, Knowledge and the Sacred: Revisioning
Academic Accountability (SUNY Press, 2001).
15 Muhammad Arkoun, The Unthought in Contemporary Islamic Thought (London: Saqi Books,
2002).



13

Dalam konteks Islam, epistemologi merujuk pada studi tentang

bagaimana pengetahuan tentang Tuhan, alam semesta, dan diri manusia

diperoleh dan dipahami. Ini mencakup pemahaman tentang sumber-

sumber pengetahuan agama, seperti Al-Quran dan Hadis, serta peran akal

dan pengalaman dalam mencapai pengetahuan agama.16

Konsep 'Mutlaq' dan 'Muqayyad' merupakan dua konsep penting

dalam tradisi hukum dan bahasa Arab dan telah digunakan dalam berbagai

konteks intelektual dalam Islam, termasuk dalam kerangka epistemologi.

Kata 'Mutlaq' dalam bahasa Arab berarti 'mutlak' atau 'tidak terbatas'. Ini

mengacu pada pengetahuan atau pemahaman yang bersifat umum dan

universal, tidak terikat oleh batasan atau kondisi tertentu.17

Sebaliknya, 'Muqayyad' berarti 'terbatas' atau 'terkondisi'. Ini merujuk

pada pengetahuan atau pemahaman yang terkait dengan konteks atau

kondisi tertentu dan karenanya dibatasi oleh konteks tersebut. Dalam

pemikiran Muhammad Arkoun, konsep-konsep ini digunakan untuk

menunjukkan bagaimana pengetahuan dan pemahaman dapat bervariasi

tergantung pada perspektif dan konteks, dan bagaimana pentingnya

mempertimbangkan kedua sisi ini dalam studi epistemologi.18

Dalam pemikiran Muhammad Arkoun, konsep 'Mutlaq' dan

'Muqayyad' tidak hanya merujuk kepada pemahaman umum dan terbatas

tentang pengetahuan, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka untuk

memahami bagaimana pengetahuan diproduksi dan diterima dalam

konteks sosial, budaya, dan historis tertentu.19

Menurut Arkoun, pengetahuan 'Mutlaq' mewakili ide-ide dan prinsip-

prinsip dasar yang dianggap universal dan tidak berubah. Ini mencakup

pengetahuan tentang Tuhan, alam semesta, dan hakikat manusia yang

16 Thohatul Choir dkk, Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009), hal. 99
17 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009).
18 Dikutip dari Farid Esack,Qur’an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of
Interriligious Solidarity Against Oppression, (Oxford: Oneworld, 1997), hal. 69.
19 Franz Rosenthal, Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval Islam (Leiden:
Brill, 2007).



14

diyakini oleh semua umat manusia, tanpa memandang perbedaan budaya

atau sejarah. Di sisi lain, pengetahuan 'Muqayyad' mencakup pengetahuan

yang sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan historis tertentu.

Ini melibatkan pemahaman tentang aturan-aturan, norma-norma, dan nilai-

nilai sosial yang berlaku dalam suatu masyarakat pada suatu waktu

tertentu.

Dengan menggunakan kerangka epistemologi 'Mutlaq' dan

'Muqayyad', Arkoun mencoba menunjukkan bahwa pemahaman manusia

tentang dunia dan diri mereka sendiri selalu berada dalam proses negosiasi

antara universal dan partikular, antara mutlak dan terkondisi. Hal ini

membuka ruang untuk pemahaman yang lebih luas dan inklusif tentang

realitas, yang mengakui keragaman dan perubahan seiring berjalannya

waktu dan ruang.20

Dalam penelitian ini, asumsi dan perspektif teoretis yang akan

digunakan berpusat pada beberapa konsep kunci. Pertama, penelitian ini

akan memanfaatkan epistemologi sebagai kerangka kerja utama untuk

analisis. Asumsi dasarnya adalah bahwa epistemologi, sebagai cabang

filsafat yang mempelajari asal-usul, alam, metode, dan batasan

pengetahuan, memberikan kerangka penting untuk memahami dan

menganalisis pemikiran Muhammad Arkoun, khususnya konsep 'Mutlaq'

dan 'Muqayyad'.

Kedua, pendekatan interpretatif kontekstual akan digunakan dalam

penelitian ini. Ini berarti bahwa pemahaman tentang konsep-konsep

'Mutlaq' dan 'Muqayyad' membutuhkan pengetahuan yang mendalam

tentang konteks historis, budaya, dan intelektual di mana Arkoun menulis

dan berpikir. Perspektif ini mengakui bahwa pemahaman dan interpretasi

Arkoun tentang konsep-konsep tersebut sangat dipengaruhi oleh latar

belakang historis dan budayanya, serta pengalaman pribadi dan

akademiknya.

20 Muhammad Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder, CO:
Westview Press, 1994).



15

Terakhir, penelitian ini akan memanfaatkan perspektif relativistik.

Pendekatan ini beranggapan bahwa pengetahuan dan pemahaman tidak

bersifat absolut, tetapi relatif terhadap konteks dan perspektif tertentu.

Dengan kata lain, bagaimana kita memahami dan menerjemahkan konsep

'Mutlaq' dan 'Muqayyad' dapat berbeda tergantung pada berbagai faktor,

termasuk latar belakang budaya, sejarah, dan pribadi kita. Oleh karena itu,

penelitian ini akan berusaha untuk memahami pemikiran Arkoun dari

berbagai perspektif, dengan tujuan untuk menangkap kekayaan dan

kompleksitas pemikirannya.

G. Sistematika penulisan

Epistemologi Mutlaq Muqayyad, sebagai tinjauan pemikiran

Muhammad Arkoun, adalah sebuah studi yang mengeksplorasi konsep-

konsep epistemologi yang diajukan oleh Arkoun dalam konteks

pemahaman dan pengetahuan manusia. Dalam pandangan Arkoun,

epistemologi menjadi landasan penting dalam memahami dan

mengembangkan pengetahuan, termasuk penafsiran Al-Qur'an. Melalui

penelitian ini, diharapkan kita dapat memperluas wawasan kita tentang

epistemologi dan pemikiran Arkoun, serta memahami relevansinya dalam

konteks studi Islam modern. Dengan demikian, penelitian ini memberikan

kontribusi yang berarti bagi pengembangan pemikiran dan pemahaman

kita tentang epistemologi dan pemikiran Islam.

BAB I PENDAHULUAN, Dalam bab ini berisi terkait Latar

belakang masalah, Rumusan masalah, Tujuan penelitian, Manfaat

penelitian, Tinjauan pustaka, Kerangka pemikiran, dan Sistematika

penulisan.

BAB II KAJIAN PUSTAKA, Dalam bab ini berisi terkait Konsep

epistemologi, pengenalan tentang Muhammad Arkoun, Relevansi

pemikiran Arkoun dalam Studi Islam Modern, dan Pengantar tentang

konsep Mutlaq dan Muqayyad dalam epistemologi Arkoun.



16

BAB III METODOLOGI PENELITIAN, Dalam bab ini berisi

terkait Metode penelitian, Jenis penelitian, Sumber data penelitian, Teknik

pengumpulan data, dan Teknik analisis data.

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN, Dalam bab

ini berisi terkait Deskripsi dan Analisis Konsep Mutlaq dan Muqayyad

dalam pemikiran Arkoun, Implikasi dan Relevansi konsep pemikiran

Arkoun dalam studi Islam modern dan Perbandingan dengan penelitian

terdahulu.

BAB V PENUTUP, Dalam bab ini berisi terkait Kesimpulan dan

Saran.


	BAB I
	PENDAHULUAN
	A.Latar Belakang Masalah
	B.Rumusan Masalah
	C.Tujuan Penelitian
	D.Manfaat Penelitian
	E.Tinjauan Pustaka
	F.Kerangka Berpikir
	G.Sistematika penulisan


