
 

1 

 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Islam merupakan agama yang sempurna dalam mengatur segala sendi 

kehidupan manusia, baik dalam hal hubungan manusia dengan Tuhannya, 

hubungan dengan sesama manusia, dan hubungan manusia dengan alam sekitarnya. 

Dalam mengatur hubungan dengan sesama manusia, Islam telah memberikan 

rambu-rambu dan aturan-aturan yang lengkap dan mendetail, mulai dari hubungan 

dengan keluarga, tetangga, bernegara, bahkan dalam hubungan dirinya sebagai 

salah satu warga dunia secara global. 

Hal ini sesuai dengan firman Allah yang menyatakan bahwa agama ini telah 

sempurna: 

 
َ
اِسْل

ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
مْ نِعْمَتِيْ وَرَضِيْتُ ل

ُ
يْك

َ
تْمَمْتُ عَل

َ
مْ وَا

ُ
مْ دِيْنَك

ُ
ك
َ
تُ ل

ْ
مَل
ْ
ك
َ
 امَ دِيْنًاۗ  ا

“Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, telah Aku 

cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu.” (QS. 

Al-Ma’idah: 3). 

Kesempurnaan Islam itu mencakup segala aspek kehidupan manusia. Ajaran 

Islam bersumber dari al-Quran dan al-Hadits. Keduanya berkaitan erat dan tidak 

bisa dipisahkan. Sebagai sumber ajaran Islam yang kedua, hadits mempunyai 

kedudukan yang tinggi. Hadits disebut sebagai sumber ajaran Islam yang kedua, 

karena terkadang hadits membawakan hukum-hukum yang tidak tercantum di 

dalam al-Quran, seperti hukum haramnya menikahi seorang perempuan dengan 

bibinya1, demikian juga haramnya memakan hewan yang bertaring dari binatang-

binatang buas, serta haramnya memakan burung-burung yang berparuh tajam yang 

berfungsi untuk mengoyak daging2. Sebagaimana hadits juga mengandung kabar-

kabar gaib, atau kabar-kabar masa depan yang tidak terdapat di dalam al-Quran. 

 
1 HR. Muslim: 1408, dari Abu Hurairah Ra. 
2 HR. Abu Daud: 4604, Ahmad: 17213, al-Thabrani: 20/283 No.670, dari al-Miqdam bin 

Ma’di. 



2 

 

 

Seringkali pemahaman terhadap ayat-ayat al-Quran yang benar tergantung 

kepada hadits-hadits yang diriwayatkan dengan tema yang sama. Contohnya: al-

Quran memerintahkan untuk melaksanakan salat, menunaikan zakat, berpuasa dan 

berhaji, itu sudah jelas secara perintah. Namun untuk detail pelaksanaannya, 

seorang muslim harus kembali kepada hadits yang menerangkan bagaimana 

tatacara salat yang benar, kapan saja waktunya, apa saja syarat-syaratnya, apa saja 

rukun-rukunnya, apa saya yang membatalkannya, dan lain sebagainya. Hal itu juga 

berlaku untuk zakat, puasa dan haji. 

Karena pentingnya kedudukan hadits dalam ajaran Islam, sehingga 

Rasulullah Saw mendoakan kepada orang-orang yang meriwayatkan hadits dengan 

doa yang baik, yaitu: 

:
ُ
مَ يَقُول

ه
يْهِ وَسَل

َ
ُ عَل ى اللَّه

ه
بِيه صَل : سَمِعْتُ النه

َ
ِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ الُلَّ عَنْهُ، قَال   عَنْ عَبْدِاللَّه

وْعَى مِنْ سَامِعٍ(( 
َ
غٍ أ ِ

 
مَا سَمِعَ، فَرُبه مُبَل

َ
غَهُ ك

ه
 سَمِعَ مِنها شَيْئًا فَبَل

ً
ُ امْرَأ رَ اللَّه  ))نَضه

Artinya: Dari Abdullah bin Mas’ud Ra berkata: Aku mendengar Nabi Saw. 

Bersabda: “Semoga Allah menerangi wajah orang yang mendengarkan 

perkataanku, lalu ia menyampaikannya sebagaimana ia mendengarnya. Boleh jadi 

orang yang menyampaikan lebih faham daripada yang hanya mendengar.”3 

Dari hadits di atas dapat diambil faidah, bahwa ahlu hadits adalah orang-

orang yang wajahnya bercahaya, karena doa Nabi Saw untuk mereka. Sehubungan 

dengan itu, Sufyan bin ‘Uyainah berkata, “Tidak ada seorang pun yang belajar 

hadits kecuali ada cahaya di wajahnya, berdasarkan sabda Nabi Saw.”4 

Dalam riwayat lain disebutkan: 

 حاملِ فقهٍ إلى من هوَ أفقَهُ منهُ فرُبه حاملِ فقهٍ ليسَ بفَقيهٍ ورُبه 

 
3 HR. Ahmad: 4157, Ibnu Majah: 232, al-Tirmidzi: 2657 dan lafal ini adalah miliknya. 
4 Al-Khathib al-Baghdadi, Syaraf Ashabul Hadits, 22. 



3 

 

 

Artinya: “Berapa banyak orang yang membawa ilmu tapi ia tidak berilmu, 

dan berapa banyak orang yang membawa ilmu menyampaikan kepada orang yang 

lebih memahaminya.”5 

Lafal hadits di atas menunjukkan bahwa orang yang berilmu bukanlah orang 

yang membawa ilmu, namun orang yang benar-benar berilmu adalah orang yang 

memahami ilmu yang dibawanya. Hal itu sebagaimana dikatakan oleh Ali bin Abi 

Thalib Ra ketika ditanya, “Apakah engkau tahu wahyu yang lain selain yang ada 

dalam kitab Allah?” 

Maka Ali menjawab, “Demi Dzat yang telah membelah biji-bijian, 

membebaskan tunas untuk tumbuh, tidak ada yang aku ketahui kecuali pemahaman 

yang Allah berikan kepada kepada seorang laki-laki mengenai isi al-Quran, dan 

yang terdapat dalam lembaran ini.” 

Ditanyakan, “Apa yang terdapat dalam lembaran itu?” 

Ali menjawab, “Akal, membebaskan tahanan, dan jangan tidak boleh 

membunuh seorang muslim untuk membela orang kafir.”6 

Nabi Saw juga mendorong umatnya untuk bersungguh-sungguh di dalam 

mempelajari hadits. Terdapat sebuah riwayat yang jelas menyatakan itu,  

 من يرد اللَّ به خيرا يفقه في الدين 

Artinya: “Barang siapa yang Allah inginkan kebaikan dengannya, maka Allah 

akan jadikan ia faham tentang agamanya.”7 

Untuk mengamalkan sebuah hadits, maka harus dipenuhi dua hal: 

1. Memeriksa kesahihannya. Karena pemahaman yang benar pasti 

berdasarkan dalil yang sahih. Oleh karena itu Ibnu Mahdi berkata, 

“Seseorang tidak boleh menjadi imam, sampai ia tahu mana riwayat yang 

sahih dan mana yang tidak sahih.”8 

 
5 HR. al-Tirmidzi: 2656 dan ia menghukumi Hasan, Abu Daud: 3660, al-Nasa’i: 5847. 
6 HR. al-Bukhari: 2882, dari Abu Juhaifah. 
7 HR. al-Bukhari: 17, Muslim: 1037, dari Mu’awiyah Ra. 
8 Al-Dzahabi, Tadzkirah al-Huffazh, 1/241. 



4 

 

 

2. Pemahaman Hadits. Pemahaman ini mencakup isi hadits berupa hukum-

hukumnya dan petunjuk-petunjuknya. Karena tujuan belajar hadits adalah 

untuk memahami makna-maknanya. Jika seseorang tidak memahami 

makna-maknanya maka ia telah kehilangan kebaikan yang sangat besar. 

Di antara kesempurnaan ajaran Islam di dalam mengatur hubungan sesama 

manusia, adalah mengatur bagaimana harus bersikap amanat di dalam berinteraksi 

atau bermuamalah dengan sesama. Hal itu sebagaimana dalam firman Allah SWT: 

نْ  
َ
مْ ا

ُ
مُركُ

ْ
َ يَأ عَدْلِۗ   اِنه اللَّه

ْ
مُوْا بِال

ُ
ك حْ

َ
نْ ت

َ
مْتُمْ بَيْنَ النهاسِ ا

َ
هْلِهَاۙ وَاِذَا حَك

َ
ٰٓى ا مٰنٰتِ اِل

َ
ا
ْ
وا ال  تُؤَدُّ

انَ سَمِيْعًاۢ بَصِيْرًا 
َ
َ ك مْ بِهٖۗ  اِنه اللَّه

ُ
َ نِعِمها يَعِظُك  اِنه اللَّه

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada 

pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu 

tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik 

kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Melihat.” (QS. Al-

Nisa: 58) 

Perintah untuk menjalankan amanat, secara otomatis adalah larangan untuk 

berkhianat. Khianat secara bahasa, adalah ism mashdar dari kata   خيانة   –يخون    –خان  

yang artinya adalah: “mengurangi, mengurangi kesetiaan”9.  

Arti yang lain adalah: “Kondisinya berubah menjadi lebih buruk”10.  

Arti lain lagi “Menyelisihi kebenaran, dengan melanggar perjanjian secara 

diam-diam.11” Kata khianat itu merupakan antonim dari kata amanat. 

Secara definitif, khianat artinya adalah: “Menyia-nyiakan sesuatu yang 

diamanahkan kepadanya, baik berupa harta, wibawa dan kehormatan, menguasai 

apa yang dititipkan, mengingkari orang yang menitipkannya, menutupi berita jika 

 
9 Ahmad Faris al-Qazwini, Mu’jam Maqayis al-Lughah, (Beirut: Darul Fikr, 1979), 2/321. 
10 Muhammad bin Ahmad al-Harawi, Tahdzib al-Lughah, (Beirut: Dar Ihya al-Turats al-

‘Arabi, 2001), 3/25. 
11 Ibnu Manzhur al-Ifriqi, Lisan al-Arab, (Kairo: Darul Hadits, 2003) , 3/285. 



5 

 

 

ia diperintahkan untuk menyebarkannya, menyelewengkan pesan jika ia 

membawanya dan memberikannya kepada yang tidak berhak.12” 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, khianat adalah: “Perbuatan tidak 

setia; tidak setia; perbuatan yang bertentangan dengan janji.13” 

Al-Raghib mengatakan, “Khianat dan nifaq itu satu jenis, akan tetapi khianat 

itu dikatakan untuk yang menyelisihi perjanjian dan amanat, sedangkan amanat 

untuk yang menyelisihi agama. Lalu kedua kata tersebut saling mempengaruhi.14” 

Banyak larangan untuk berkhianat, sekaligus celaan dan ancaman bagi orang-

orang yang berkhianat dalam al-Quran. 

ا 
َ
مَنُوْا ل

ٰ
ذِيْنَ ا

ه
يُّهَا ال

َ
مُوْنَ يٰٓا

َ
نْتُمْ تَعْل

َ
مْ وَا

ُ
مٰنٰتِك

َ
خُوْنُوْْٓا ا

َ
 وَت

َ
سُوْل َ وَالره خُوْنُوا اللَّه

َ
 ت

“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah dan 

Rasul serta janganlah kamu mengkhianati amanat yang dipercayakan kepadamu, 

sedangkan kamu mengetahui.” (QS. Al-Anfal: 27) 

Dalam ayat yang lain Allah SWT berfirman: 

فُوْرٍ ࣖ
َ
انٍ ك  خَوه

ه
ل
ُ
بُّ ك ا يُحِ

َ
َ ل مَنُوْاۗ اِنه اللَّه

ٰ
ذِيْنَ ا

ه
َ يُدَافِعُ عَنِ ال  ۞ اِنه اللَّه

“Sesungguhnya Allah membela orang-orang yang beriman. Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai setiap orang yang sangat khianat lagi sangat kufur.” (QS. Al-

Hajj: 38).  

Serta masih banyak ayat-ayat lain yang mencela dan mengancam orang-orang 

yang berkhianat, baik kepada Allah, kepada Rasuln-Nya Saw, ataupun kepada 

orang-orang beriman. 

Banyak hadits juga yang meriwayatkan kewajiban menunaikan amanat dan 

larangan berkhianat.  

Hadits Pertama, Rasulullah Saw bersabda: 

 
12 Zainuddin Muhammad al-Munawi, al-Tawqif ‘ala Muhimmat al-Ta’arif, (Kairo: Alam al-

Kutub 38 Abdul Khaliq Tsarwat, 1990), 330. 
13 https://kbbi.web.id/khianat 
14 Abu al-Qasim al-Husain bin Muhammad al-Raghib, al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an, 

(Damaskus: Darul Qalam, 1412 H), 1/163. 



6 

 

 

خُنْ من خانكَ 
َ

 أد ِ الأمانةَ إلى من ائتمنَك ، ولا ت

Artinya: “Tunaikan amanat kepada orang yang memberi amanat kepadamu, 

dan jangan khianati orang yang mengkhianatimu.”15 

Hadits Kedua 

بُرَتْ  
َ
وسلم: ك عليه  اللَّ  صلى  الِلَّ   

ُ
رَسُول  

َ
كَ قَال

َ
ل هُوَ  حَدِيثًا  خَاكَ 

َ
أ ثُ  د ِ حَ

ُ
ت خِيَانَةً 

اذِبٌ 
َ
نْتَ بِهِ ك

َ
قٌ، وَأ   مُصَد ِ

Artinya: Rasulullah Saw. bersabda: “Betapa besarnya satu pengkhianatan, 

engkau berbicara satu pembicaraan dengan saudaramu, ia memercayaimu, 

sedangkan engkau berdusta padanya.16” 

Hadits Ketiga 

شْدَ فِي غَيْرِهِ  » نه الرُّ
َ
مُ أ

َ
مْرٍ يَعْل

َ
خِيهِ بِأ

َ
ى أ

َ
شَارَ عَل

َ
 خَانَهُ فَقَدْ وَمَنْ أ

Artinya: “Barang siapa yang menunjukkan kepada saudaranya kepada satu 

perkara, sedangkan ia tahu bahwa yang benar ada di perkara yang lain, maka ia 

telah berkhianat padanya.17” 

Hadits Keempat 

 بَيْنَهُمْ قَوْمٌ نَقَضَ   مَا
ُ
قَتْل

ْ
انَ ال

َ
ا ك

ه
، إِل عَهْدَ قَطُّ

ْ
 ال

Artinya: “Tidaklah satu kaum mengingkari janjinya, kecuali akan terjadi 

pembunuhan di antara mereka.18” 

Hadits Kelima 

 
15 HR. Abu Daud: 3535, al-Tirmidzi: 1264. 
16 HR. Ahmad: 17635 
17 HR. Abu Daud: 3657 
18 Al-Hakim, Al-Mustadrak ‘ala Shahihain: 2577, 2606, ia berkata: “Hadits ini shahih sesuai 

dengan syarat Muslim, tapi ia tidak mengeluarkannya”. Al-Dzahabi mengatakan: “Sesuai syarat 

Muslim”. 



7 

 

 

يْهِ  الُلَّ  يَسْتَرْعِيهِ  مَا مِنْ عَبْدٍ  
َ
مَ الُلَّ عَل ا حَره

ه
ةً يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌّ لِرَعِيهتِهِ إِل رَعِيه

ةَ  جَنه
ْ
 ال

Artinya: “Tidak ada seorang hamba yang Allah berikan kekuasaan untuk 

memimpin rakyatnya, kemudian ia mati dalam keadaan menipu rakyatnya, kecuali 

Allah haramkan surga baginya.19” 

Dan masih banyak hadits-hadits lain yang berbicara tentang haramnya 

berkhianat, serta ancaman bagi mereka yang berbuat khianat, baik dalam referensi-

referensi primer, seperti Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu Daud, 

Sunan Ibnu Majah, Sunan al-Tirmidzi, Sunan al-Nasa’i, Musnad Ahmad, al-

Muwaththa’, dan kitab-kitab hadits lainnya. Pembahasan tentang khianat juga 

terdapat dalam referensi-referensi sekunder, baik dituliskan lengkap dengan 

sanadnya dan penilaian tentang kekuatannya, maupun dituliskan tanpa sanad yang 

lengkap. 

Adapun di antara kitab-kitab yang membahas masalah khianat, baik secara 

khusus, maupun termasuk dalam salah satu pembahasannya adalah: 

1. Tafsir Ibnu Katsir (5/433)> 

2. Al-Kaba’ir, karya Al-Dzahabi (149). 

3. Tafsir al-Baghawi (3/379). 

4. Ahkam al-Qur’an, karya al-Jashshash (5/365). 

5. Al-Jami’ li Ahkam al-Quran, karya al-Qurthubi, (18/202). 

6. Tafsir al-Baidhawi, (1/469). 

7. al-Mughi, karya Ibnu Qudamah al-Maqdisi, (4/300). 

8. al-Minhaj ala Syarhi Muslim ibni al-Hajjaj, karya al-Nawawi, (4/221). 

9. Dalil al-Falihin, karya Ibnu ‘Allan, (5/127). 

10. al-Kasyif ‘an Haqa’iq al-Sunan, karya Syarafuddin al-Husain bin 

Abdullah al-Thayyibi, (7/2185). 

 
19 HR. Muslim: 227. 



8 

 

 

Adapun yang menjadi topik pembahasan penulis dalam tesis ini—sesuai 

dengan judul yang penulis tetapkan—adalah hadits yang pertama saja. Adapun yang 

menjadi alasan penulis mengambil hadits tersebut sebagai topik pembahasan adalah 

sebagai berikut: 

1. Hadits ini merupakan salah satu hadits yang cukup terkenal, terutama di 

kalangan ulama kontemporer, dan dijadikan dalil untuk melarang 

seseorang membalas perbuatan orang lain yang mengkhianatinya. Hal ini 

membuat mayoritas orang menyangka, bahwa ketidakbolehan untuk 

berkhianat kepada orang yang mengkhianati adalah perkara yang sudah 

disepakati semua ulama sepanjang masa. 

2. Hadits ini masih diperbincangkan keshahihannya. Bahkan banyak orang 

yang bertanya tentang keabsahannya. Ketika penulis melihat fenomena 

ini, maka penulis melihat bahwa ini saat yang tepat untuk membuat 

pembahasan khusus mengenai hadits ini saja, sambil mengungkapkan 

faidah-faidah dan hukum-hukum yang terkandung di dalamnya. Apalagi 

penulis belum pernah menemukan suatu karya ilmiah yang khusus 

membahas takhrij hadits ini dan menetapkan hukum atasnya, baik hadits 

ini bisa diterima atau tidak, serta faidah dan hukum apa saja yang 

terkandung di dalamnya. 

3. Adanya nash atau teks di dalam al-Quran yang membolehkan untuk 

membalas kezaliman dengan kezaliman yang serupa, walaupun al-Quran 

sendiri menyebutkan bahwa bersabar itu lebih baik. Namun yang menjadi 

perhatian penulis, apakah kebolehan dalam al-Quran itu sudah mansukh 

dengan hadits ini? Apakah boleh ayat al-Quran mansukh dengan hadits? 

4. Perbuatan khianat di masa sekarang ini sudah sangat merajalela dan 

menyebar sampai ke pelosok bumi. Tidak jarang jika orang yang 

berkhianat itu dibiarkan, ia akan terus berkhianat kepada pihak lain tanpa 

ada yang menghentikannya. Tentunya ini merupakan sebuah kerusakan 

yang tidak boleh didiamkan begitu saja, karena jika dibiarkan akan 

bertentangan dengan perintah untuk amar ma’ruf nahi munkar. 



9 

 

 

Berdasarkan beberapa faktor pendorong dan paparam tersebut, maka 

pembahasan tentang hadits ini sangat penting dan perlu diadakan verifikasi ulang, 

atau penelitian kembali terhadap sanadnya, untuk mengetahui keadaan para 

rawinya dan penilaian para ulama jarh wa ta’dil tentangnya. Demikian juga 

diadakan komparasi dengan hadits-hadits lain yang mempunyai tema yang sama, 

yaitu masalah khianat, juga dibandingkan dengan ayat-ayat al-Quran yang 

berhubungan dengan sikap seorang muslim terhadap pihak yang berkhianat 

kepadanya. Dengan demikian, maka bisa diambil kesimpulan apakah hadits ini 

shahih atau dhaif? 

Jika hadits ini shahih, kesimpulan hukum apa yang bisa diambil darinya? Jika 

hadits ini dhaif, apakah sanadnya yang dhaif ini juga berpengaruh kepada 

matannya? Ataukah sanadnya dhaif tapi sanadnya bisa diterima berdasarkan 

syawahid dan mutaba’at? Sehingga setelah ini semua bisa diketahui, umat Islam 

bisa bersikap yang baik dan benar ketika menghadapi pihak yang berkhianat 

kepadanya, sesuai dengan petunjuk ajaran Islam melalui sunnah Rasulullah Saw. 

Dari uraian di atas, maka penulis memfokuskan dan membatasi penelitian ini 

dengan melakukan takhrij, analisa dn verifikasi terhadap sanad hadits ini dan para 

rawinya, untuk selanjutnya mengungkapkan faidah-faidah dan hukum-hukum yang 

terkandung di dalamnya. Sekaligus juga berusaha untuk mengungkapkan 

problematika pemahamannya, dan penerapannya serta implikasinya. 

Oleh karena itu, penelitian ini penulis berikan judul: “Larangan Berkhianat 

Kepada Orang yang Mengkhianati: Sebuah Analisa Fahmu al-Hadits. 

  



10 

 

 

B. Rumusan Masalah 

Adapun permasalahan yang dijadikan bahan penelitian, di antaranya: 

1. Apakah hadits “Tunaikanlah amanat kepadaa orang yang memberimu 

amanat, dan jangan berkhianat kepada yang mengkhianatimu” adalah 

hadits shahih? 

2. Apa keterangan para ulama tentang makna hadits ini? 

3. Apakah pembahasan tentang al-Zhafr20 termasuk dalam hadits ini? 

4. Apa sikap dan komentar para ulama tentang masalah ini? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan permasalahan di atas, maka tujuan dari penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 

1. Untuk menjelaskan keabsahan hadits yang melarang untuk mengkhianati 

orang yang telah mengkhianatinya. 

2. Untuk menjelaskan keterangan para ulama tentang makna hadits ini. 

3. Untuk menjelaskan faidah-faidah dan hikmah hadits ini dan mengetahui 

apakah al-Zhafr termasuk di dalam pembahasannya? 

4. Untuk mengetahui sikap dan komentar para ulama tentang masalah ini, 

sekaligus implikasinya terhadap masalah pengkhianatan. 

 

D. Manfaat Penelitian  

1. Secara Teoritis: Hasil penelitian ini diharapkan mampu menjelaskan dn 

memberikan pengetahuan ilmiah terhadap pengembangan teori studi 

Hadits, terutama yang berhubungan tentang kehujjahan hadits 

berdasarkan metode Syarh Hadits dan Fahmu al-Hadits, serta teori Takhrij 

yang disertai Dirasah al-Asanid. Hal ini sangat penting, karena dapat 

 
20 Al-Zhafr adalah: Jika ada yang menzalimi seseorang dengan cara mengambil hartanya 

dengan cara yang tidak dibenarkan syariat, tapi orang yang dizalimi tersebut tidak bisa membuktikan 

kezaliman tersebut, maka ia menimbang kezaliman yang telah dilakukan kepadanya, apakah boleh 

ia mengambil kembali sesuai dengan harta yang telah diambil? Pendapat yang paling kuat adalah 

dibolehkan. Tafsir al-Qurthubi (3/249). 



11 

 

 

menentukan orisinalitas, validitas dan aplikasi hadits dalam berbagai 

aspek kehidupan. 

2. Secara Praktis: Memperdalam dan memperluas Khazanah Islamiyah, 

khususnya di bidang Hadits mengenail larangan mengkhianati orang yang 

telah mengkhianatinya bagi seorang muslim, secara konseptual dan 

praktis, sekaligus menunjukkan bagaimana keabsahannya secara riwayah 

dan dirayah. Juga menjelaskan implikasinya terhadap perbaikan sikap 

seorang muslim di dalam menjalankan amanah dan menghadapi 

perbuatan khianat, sehingga mereka dapat menentukan rujukan serta 

landasan yang benar dalam amaliah mereka. 

 

E. Signifikansi Penelitian 

Mengenai signifikansi penelitian, ada beberapa hal yang penulis harapkan 

dari penyusunan tesis ini yaitu: 

1. Penelitian ini berfokus pada analisis keabsahan Hadits dan Fahmu al-

Hadits, mengenai larangan menempuh perjalanan jauh bagi wanita 

muslimah dengan tanpa disertai mahram, maka penulis menggunakan 

kaidah fahmu al-Hadits, Tashhih sanad dan rawi untuk mengetahui 

adanya variasi penilaian rawi dalam sanad serta kaidah Tathbiq untuk 

menentukan Hadits Ma’mul bih dan Ghair Ma’mul bih. Hal ini sangatlah 

penting sebagai pedoman atau dasar dari pengamalan suatu Hadits. 

Dengan penerapan kaidah itu, akan didapatkanlah suatu Hadits yang 

memiliki sanad dan matan yang lebih utama untuk dijadikan dasar pijakan 

sebuah amalan. 

2. Memberikan tambahan informasi dan wawasan keilmuan untuk 

memperkaya khazanah intelektual bagi kalangan akademis secara khusus 

dan kalangan pembaca secara umum.  

3. Melanjutkan penelitian yang sudah ada dengan kajian yang lebih luas dan 

mendalam. 

4. Bahan informasi dan perbandingan bagi penelitian berikutnya yang akan 

mengadakan penelitian lebih lanjut mengenai masalah yang sama. 



12 

 

 

5. Sebagai salah satu refrensi dalam Istinbath al-Ahkam dan langkah tarjih 

dari khilaf Haditsiyah dan fiqhiyah yang terjadi di kalangan para ulama, 

sehingga diharapkan bisa menjadi acuan dalam mentarjih dan memahami 

nash-nash Syari’ah dan mampu memberikan implikasi terhadap 

perbaikan adab-adab safar bagi wanita muslimah. 

 

F. Kerangka Pemikiran 

1. Kaidah Otentisitas dan Validitas Hadits 

Untuk mengetahui keberadaan dan otentisitas suatu Hadits, maka dapat 

menggunakan metode yang dikenal dengan metode Takhrij al-Hadits. 

Metode Takhrij al-Hadits adalah: 

تِى  
ه
ة ال صْلِيه

َ
لأ
ْ
حَدِيْث فِيْ مَصَادِرِهِ ا

ْ
ى مَوضِعِ ال

َ
ة عَل

َ
ل
َ
لا خْرَجَتْهُ بِسَنَدِهِ ثُمه بَيَان الده

َ
أ

لحَاجَة 
ْ
  21.مَرْتَبَته عِنْدَ ا

“Mengeluarkan Hadits dari sumber aslinya yang telah diriwayatkan dengan 

sanadnya oleh para muhadditsin dan diberikan penjelasan mengenai martabat atau 

derajat Hadits-nya sesuai dengan keperluan.” 

Kemudian Hadits tersebut dihimpun lengkap dengan matan, sanad dan rawi-

nya. Selanjutnya dilakukan tashih dan i’tibar. 

Dalam penelitian ini, penulis juga menggunakan kerangka teori dari kritik 

sanad dan matan, yang dengannya dapat dijadikan sebagai kaidah dalam 

menentukan validitas keotentikan sebuah Hadits. Mengingat, Hadits merupakan 

sumber kedua dari ajaran agama Islam yang tidak sama keotentikannya dengan al-

Qur’an, maka kebenarannya harus dapat benar-benar dipertanggungjawabkan, 

sehingga dapat diyakini bahwa Hadits tersebut berasal dari Rasulullah. 

Oleh sebab itu penelitian terhadap Hadits adalah suatu hal yang harus 

dilakukan. Penelitian terhadap Hadits telah dilakukan sejak abad pertama Hijriah 

 
21Abu Hafsh Mahmud Thahhan, Ushul al-Takhrij wa Dirasah al-Asanid, (Al-Riyadh : 

Maktabah al-Ma’arif. 1417 H), cet. ke-3, hlm. 10. 



13 

 

 

sampai saat ini. Bahkan yang menelitinya pun bukan hanya orang Islam tetapi juga 

orang di luar Islam yang ingin tahu tentang Hadits atau juga orang-orang yang 

mempunyai kepentingan. 

 Salah satu faktor terkuat yang memelihara keabsahan Hadits adalah metode 

sanad dan kritik sanad, yang merupakan keistimewaan tersendiri bagi ummat ini 

dan tidak ditemukan pada ummat-ummat lain. Bahkan sanad merupakan bagian dari 

agama, sebagaimana ditegaskan oleh ‘Abdullah bin Mubarak (wafat thn. 181 H) 

dalam perkataannya yang masyhur, 

 مَنْ شَاءَ مَا شَاءَ 
َ
قَال

َ
إِسْنَادُ ل

ْ
ا ال

َ
وْل
َ
ينِ وَل إِسْنَادُ مِنْ الد ِ

ْ
  22.ال

“Sanad itu merupakan bagian dari agama. Seandainya tidak ada sanad, 

niscaya siapa saja akan berkata menurut apa yang dikehendakinya.” 

Al-Nawawi mengomentari perkataan di atas, bahwa bila sanad Hadits itu 

shahih dapat diterima, bila tidak shahih maka harus ditinggalkan. Dinyatakan 

hubungan Hadits dengan sanadnya seperti antara hubungan hewan dengan 

kakinya.23 

Para ulama Ahli Hadits tidak mau menerima Hadits yang datang kepada 

mereka melainkan jika mempunyai sanad, mereka melakukan demikian sejak 

tersebarnya dusta atas nama Nabi. 

Seorang Tabi’in yang bernama Muhammad bin Sirin (wafat thn. 110 H) 

berkata: 

 
22Muslim Al-Naisaburi, Muqaddimah Shahîh Muslim, jil. 1, hlm. 12 
23Al-Nawawi, Shahih Muslim bi Syarah Imam an-Nawawi, (Beirut : Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyah. 1424 H), cet. ke-2, jil. 1, hlm. 88. 



14 

 

 

وا    عَنْ ابْنِ سِيرِينَ 
ُ
فِتْنَةُ قَال

ْ
مها وَقَعَتْ ال

َ
إِسْنَادِ فَل

ْ
ونَ عَنْ ال

ُ
ل
َ
ونُوا يسَْأ

ُ
مْ يَك

َ
ل  
َ
قَال

هْلِ  
َ
أ ى 

َ
إِل وَيُنْظَرُ  حَدِيثُهُمْ  فَيُؤْخَذُ  ةِ  نه السُّ هْلِ 

َ
أ ى 

َ
إِل فَيُنْظَرُ  مْ 

ُ
ك
َ
رِجَال نَا 

َ
ل وا  سَمُّ

ا يُؤْخَذُ حَدِيثُهُمْ 
َ
بِدَعِ فَل

ْ
 24ال

“Para ulama hadits tadinya tidak menanyakan tentang sanad, tetapi tatkala 

terjadi fitnah, mereka berkata, ‘Sebutkan kepada kami nama rawi-rawimu, bila 

dilihat yang menyampaikannya Ahlus Sunnah, maka haditsnya diterima, tetapi bila 

yang menyampaikannya ahlul bid’ah, maka haditsnya ditolak.” 

Kemudian semenjak itu para ulama meneliti setiap sanad yang sampai kepada 

mereka dan bila syarat-syarat Hadits shahih dan hasan terpenuhi, maka mereka 

menerima Hadits tersebut sebagai hujjah, dan bila syarat-syarat tersebut tidak 

dipenuhi, maka mereka menolaknya.  

Para ulama Ahli Hadits sepakat bahwa Hadits yang dapat diterima (hadits 

maqbul) adalah Hadits yang berkualitas shahih atau sekurang-kurangnya hasan. 

Hadits shahih harus memenuhi kriteria sebagai berikut: 

a. Bersambung sanadnya. Dengan syarat ini, dikecualikan hadits munqathi’, 

mu’dhal, mu’allaq, mudallas dan jenis-jenis lain yang tidak memenuhi 

kriteria muttashil ini.  

b. Perawi-perawinya adil. Yang dimaksud adil adalah orang yang lurus 

agamanya, baik pekertinya dan bebas dari kefasikan dan hal-hal yang 

menjatuhkan keperwiraannya. 

c. Perawi-perawinya dhabith. Yang dimaksud dhabith adalah orang yang 

benar-benar sadar ketika menerima Hadits, paham ketika mendengarnya 

dan menghafalnya sejak menerima sampai menyampaikannya. Yakni 

perawi harus hafal dan mengerti apa yang diriwayatkannya (bila ia 

meriwayatkan dari hafalan) serta memahaminya (bila meriwayatkannya 

 
24Muslim Al-Naisaburi, Muqaddimah Shahîh Muslim, jil. 1, hlm. 34 



15 

 

 

secara makna). Dan harus menjaga tulisannya dari perubahan, penggantian 

ataupun penambahan, bila ia meriwayatkannya dari tulisannya. Syarat ini 

mengecualikan periwayatan perawi yang pelupa dan sering melakukan 

kesalahan. 

d. Yang diriwayatkan tidak syudzudz. Yang dimaksud syudzudz adalah 

penyimpangan oleh penyimpangan perawi tsiqat terhadap orang yang 

lebih kuat darinya. 

e. Yang diriwayatkan terhindar dari ‘illat qadihah (‘illat yang 

mencacatkannya), seperti memursalkan yang maushul, memuttashilkan 

yang munqathi’ ataupun memarfu’kan yang mauquf ataupun yang 

sejenisnya.25 

Sedangkan kritik matan Hadits adalah proses lanjutan dari kritik terhadap 

sanad Hadits. Studi ini merupakan konsekuensi logis yang sulit untuk dihindari. 

Studi kritis terhadap sanad dan matan Hadits adalah dua metodologi yang mapan 

dalam penentuan kualitas Hadits. Dua metode ini berjalan seirama karena sama-

sama membersihkan Hadits dari berbegai kemungkinan yang tidak benar. Kritik 

sanad bertujuan untuk melihat validitas dan kapabilitas yang menyangkut tingkat 

ketaqwaan dan intelektualitas perawi Hadits serta mata rantai periwayatannya, 

sedangkan kritik matan bertujuan untuk menyelidiki isi atau materi Hadits. Apakah 

Hadits itu mengandung keanehan: dari segi bahasa, rasionalitas maupun memiliki 

makna yang bathil dan menyelisihi nash shahih. 

2. Kaidah Fahmu al-Hadits 

Di dalam memahami matan Hadits, perlu diperhatikan qawa’id dan 

dhawabith yang telah ditempuh oleh para ulama, guna mendapatkan pemahaman 

yang tepat dan benar terhadap sebuah Hadits. Berikut beberapa kaidah tersebut: 

a. Mendahulukan pemahaman Hadits yang didukung oleh al-Quran. 

b. Mengumpulkan Hadits-hadits yang se-lafazh dan semakna kemudian 

 
25 Ibnu Shalah, Ulûm al-Hadîts, hlm. 10. Ibnu Jama‘ah, al-Manhal al-Rawi, hlm. 33. Mula 

‘Ali al-Qari, Syarh Nukhbah al-Fikr, hlm. 31. Al-Nawawi dalam  Irsyad Thullab al-Haqaiq, jil. 1, 

hlm. 10. Ibnu Katsir, Ikhtishar ‘Ulum al-Hadits, hlm. 22. Al-Sakhawi, Fath al-Mughits, jil. 1, hlm. 

17. 



16 

 

 

diambil satu kesimpulan. 

c. Mencari titik temu antara Hadits-hadits yang dianggap kontradiksi. 

d. Menelusuri Hadits dari segi tarikh nasikh dan mansukh. 

e. Mengetahui asbab al-wurud al-Hadits. 

f. Mengetahui gharib al-Hadits. 

g. Memahami Hadits dengan pemahaman para sahabat. 

h. Merujuk kepada kitab-kitab syarh Hadits yang mu’tabar.26 

3. Kaidah Syarah Hadits Maudhu’i 

Adapun mengenai Syarah Hadits, maka penulis menggunakan metode 

Syarah Maudhu’i, yang dinisbatkan pada kata: [الموضؤ] al-Maudhu’, berarti topik 

atau materi suatu pembicaraan atau pembahasan. Secara semanitik syarah maudhu’i 

yaitu menjelaskan Hadits sesuai dengan tema atau judul yang telah ditetapkan. 

Suatu Hadits dihimpun, kemudian dikaji secara mendalam atau tuntas dari berbagai 

aspek yang terkait dengannya. Semuanya dijelaskan secara rinci dan tuntas 

didukung oleh dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah, baik berdasarkan al-Qur’an, Hadits, maupun pemikiran rasional. 

Adapun penerapan dalam melakukan metode ini terdapat langkah-langkah 

yang dapat ditempuh, seperti: 

a. Menentukan masalah yang akan dibahas 

b. Membahas keterkaitan Hadits-hadits dalam satu tema yang dimaksud 

c. Meneliti semua kata-kata dan kalimat yang dipakai dalam Hadits tersebut, 

kemudian mengkaji dari segi budaya, bahasa, dan sejenisnya. 

d. Menjelaskan atau memisahkan Hadits berdasarkan kualitasnya 

e. Mengumpulkan pokok-pokok pikiran setiap Hadits 

f. Menyusun sistematika dalam kerangka sistematis, lengkap dengan outline 

yang mencakup semua segi tema. 

Adapun di antara kelebihan metode ini adalah: 

 
26Anis bin Ahmad bin Thahir, (Dosen Pasca Sarjana Fakultas Hadits Universitas Madinah, 

Kerajaan Saudi Arabia), Dhawabith Muhimmah Lihusni Fahmi al-Sunnah, (Jeddah : Husnu Salim. 

1420 H), cet. ke-1. 



17 

 

 

a. Diprediksi mampu menjawab tantangan zaman. Perubahan zaman 

merupakan sunnatullah yang tidak dapat dihindari. Seiring dengan 

berubahnya zaman semakin kompleks pula permasalahan yang dihadapi 

masyarakat. Dengan model pensyarahan ini, pemahaman tentang 

permasalahan dapat dipahami secara komprehensif karena seluruh Hadits 

yang berhubungan dengan permasalahan disajikan, sehingga tidak 

didapatkan kontradiktif dengan Hadits lain yang berhubungan dengan 

permasalahan tersebut. 

b. Praktis dan sistematis, karena mudah untuk memahami suatu 

permasalahan dan tersusun sesuai dengan tema-tema permasalahan 

tertentu. 

c. Memunculkan sikap dinamis dan fleksibel dalam mensyarahi Hadits, 

karena menyajikan Hadits-hadits yang berhubungan dengan 

permasalahan, maka dalam penyarahannya masih terdapat ruang untuk 

berijtihad lagi yang sesuai dengan kebutuhan zaman. 

d. Dalam metode ini seluruh Hadits yang berhubungan dengan permasalahan 

disajikan, sehingga dapat diperoleh pemahaman yang utuh, tidak parsial 

sebagaimana metode tahlili.27 

Apabila hal tersebut telah jelas, maka akan jelas pula bagaimana Hadits 

tersebut dapat diaplikasikan dalam kehidupan yang nyata. 

G. Kajian Pustaka 

Berdasarkan penelusuran terhadap kepustakaan, penelitian yang berkenaan 

dengan larangan menempuh perjalanan jauh bagi wanita muslimah dengan tanpa 

disertai mahram dan implikasinya terhadap perbaikan adab-adab safar bagi wanita 

muslimah, sejauh ini belum ada yang melakukan penelitian secara khusus. Baik 

kepustakaan yang berupa buku atau kitab yang ditulis oleh para ulama atau para 

pakar Nusantara, maupun hasil karya ilmiah yang berbentuk jurnal, laporan 

penelitian, makalah akademik, skripsi, tesis, ataupun disertasi. 

 
27Abdul Al-Hay Al-Farmawiy, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i, (tt : Matba’ah al-

Hadharah al-Arabiyyah. 1977 M), hlm. 100-120. 



18 

 

 

Sedangkan buku-buku yang bersifat umum berkenaan dengan Studi Takhrij 

Hadits, Kritik Hadits maupun teori memahami Hadits telah banyak dilakukan oleh 

para peneliti, di antaranya adalah: 

1. Husain Al-Haj Hasan, menyusun buku yang berjudul: “Naqd al-Hadits 

fi Ilmi al-Riwayah wa al-Dirayah.”28 Buku ini membahas metode Kritik 

Hadits yang ditinjau dari ilmu Riwayah dan Dirayah. 

2. Mushthafa Al-A’zhamiy, menyusun buku yang berjudul: “Minhaj al-

Naqd Inda al-Muhadditsin.”29 Buku ini membahas tentang metode kritik 

Hadits para Muhadditsin dan bantahan ilmiah terhadap kritik orientalis 

mengenai kehujjahan Hadits. 

3. Nuruddin Itr, menyusun buku yang berjudul: “Minhaj al-Naqd fi Ulum 

al-Hadits.”30 Buku ini mengupas seleksi dan pengujian segala 

kemungkinan kuat atau lemahnya sanad, matan atau keduanya. 

4. Abu Hafsh Mahmud Thahhan, menyusun buku yang berjudul: “Ushul al-

Takhrij wa Dirasah al-Asanid.”31 Buku ini membahas tentang metode 

Takhrij dan Kritik Hadits. 

5. Hamzah Abdullah Al-Malaibariy, menyusun buku yang berjudul: 

“Nazharatun Jadidah fi Ulum al-Hadits Dirasah Naqdiyah wa al-

Muqaranah Baina al-Janib al-Tathbiqiy Ladai Mutaqaddimin wa al-

Janib al-Nazhariy Inda al-Mutaakhirin.”32 Buku ini membahas 

mengenai Kritik Hadits dan koreksi terhadap kekeliruan pemahaman 

yang baru dalam Mushthalah Hadits, kemudian dilengkapi dengan 

pembahasa Ilal Hadits. 

 
28Buku ini merupakan hasil dari disertasi untuk mendapatkan gelar Doktor yang dibimbing 

oleh: Abd Al-Majid Al-Turkiy, di Universitas Ummu Al-Qura’ tahun 1395 H/1975 M. 
29Mushthafa Al-A’zhamiy, Minhaj al-Naqd Inda al-Muhadditsin, (Saudi Arabia : Maktabah 

al-Kautsar. 1410 H), cet. ke-3. 
30Nuru Al-Din Itr, Minhaj al-Naqd fi Ulum al-Hadits, (Damasqus : Dar al-Fikr. 1399 H), cet. 

ke-2. 
31Abu Hafsh Mahmud Thahhan, Ushul al-Takhrij wa Dirasah al-Asanid, (Riyadh : Maktabah 

al-Ma’arif. 1417 H), cet. ke-3. 
32Hamzah Abdullah Al-Malaibariy, Nazharatun Jadidah fi Ulum al-Hadits Dirasah 

Naqdiyah wa al-Muqaranah Baina al-Janib al-Tathbiqiy Ladai Mutaqaddimin wa al-Janib al-

Nazhariy Inda al-Mutaakhirin, (Beirut : Dar Ibnu Hazm. 1423 H), cet. ke-2. 



19 

 

 

Dengan demikian, penelitian dan pembahasan tentang Hadits mengenai 

larangan menempuh perjalanan jauh bagi wanita muslimah dengan tanpa disertai 

mahram dan implikasinya terhadap perbaikan adab-adab safar bagi wanita 

muslimah, merupakan hal yang baru dalam sebuah penelitian. Sehingga menurut 

hemat penulis perlu dilakukan verifikasi dan penelitian yang fokus serta mendalam 

terhadap Hadits tersebut. 

Sedangkan dari segi kajian kepustakaan tentang Syarh, Kritik dan Takhrij 

Hadits serta yang memang sudah banyak dilakukan dalam tema-tema Hadits 

tertentu, maka kajian Hadits mengenai larangan menempuh perjalanan jauh bagi 

wanita muslimah dengan tanpa disertai mahram dan implikasinya terhadap 

perbaikan adab-adab safar bagi wanita muslimah ini dapat memperkaya 

kepustakaan tentang Takhrij Hadits dan Fahmu al-Hadits. 

 

H. Sistematika Penulisan 

Agar pembahasan dalam penelitian ini tidak keluar dari jalur yang ditentukan 

dan agar lebih sistematis susunannya, maka tesis ini dibagi dalam lima bab, dan 

pada tiap bab dibagi ke dalam sub bab dengan sistematika sebagai berikut: 

Bab kesatu berisi pendahuluan yang di dalamnya meliputi; Latar Belakang 

Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan Penelitian, Signifikansi Penelitian, Kerangka 

Pemikiran, Langkah-langkah Penelitian, Kajian Pustaka, dan Sistematika Penulisan 

Tesis. 

Bab kedua berisi tentang Landasan Teoritis meliputi; Kaidah Tashhih dan 

Kaidah Tathbiq, Ilmu Tarikh al-Ruwat, Ilmu Thabaqah al-Ruwat, Ilmu Jarh wa 

Ta’dil, Syarah Hadits, Mukhtalaf al-Hadits, mengenai Hadits larangan menempuh 

perjalanan jauh bagi wanita muslimah dengan tanpa disertai mahram. 

Bab ketiga berisi Takhrij dan Dirasah Al-Asanid mengenai keabsahan Hadits 

larangan berkhianat kepada orang yang mengkhianati. 

Bab keempat berisi pembahasan penelitian, yaitu “Larangan berkhianat 

kepada orang yang mengkhianati”. Baik berupa pembahasan kandungan, faidah, 

hikmah, dan problematika pemahaman, maupun tarjih dari kontroversi yang terjadi 



20 

 

 

di kalangan masyarakat mengenai hal ini, dan implikasinya terhadap perbaikan 

dalam sikap memegang amanat. 

Bab kelima berisi penutup, yakni kesimpulan dari hasil penelitian yang telah 

dilakukan, saran-saran dan atau rekomendasi berupa peluang-peluang untuk 

pengkajian lebih lanjut. 

 

  


