BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Dunia Islam saat ini masih dihadapkan pada berbagai tantangan sosial,
politik, dan ekonomi yang semakin kompleks. Ketimpangan sosial yang semakin
melebar, sistem politik yang represif, serta ketergantungan ekonomi pada kekuatan
global menjadi realitas yang dihadapi oleh banyak negara Muslim. Ketidakadilan
sosial, dalam berbagai bentuknya, telah menjadi permasalahan mendasar yang terus
berulang di banyak negara Islam. Kemiskinan struktural yang menjerat sebagian
besar populasi Muslim, ketimpangan akses terhadap pendidikan, serta marginalisasi
kelompok-kelompok tertentu merupakan gejala nyata dari ketidakseimbangan
sosial yang masih berlangsung hingga kini. Meskipun Islam mengajarkan nilai-nilai
keadilan, realitas di lapangan menunjukkan bahwa ketidakadilan masih menjadi
persoalan akut di banyak negara Muslim. Sumber daya alam yang melimpah di
beberapa negara Islam sering kali tidak dikelola secara adil dan merata, melainkan
hanya dinikmati oleh segelintir elite yang memiliki akses terhadap kekuasaan dan
modal. Akibatnya, kesenjangan antara kelompok kaya dan miskin semakin melebar,
menciptakan stratifikasi sosial yang semakin tajam dan memperburuk kualitas
hidup masyarakat bawah (Sumarta et al., 2024).

Di samping itu, sistem politik di banyak negara Muslim masih didominasi
oleh rezim otoriter yang membatasi kebebasan sipil dan mengontrol ruang publik
dengan ketat. Struktur pemerintahan yang otoriter sering kali membungkam suara
oposisi, membatasi kebebasan berekspresi, serta mempersempit ruang partisipasi
masyarakat dalam menentukan arah kebijakan negara. Pemerintahan yang represif
cenderung menggunakan kekuatan militer atau aparat keamanan untuk menekan
perbedaan pendapat, menciptakan iklim ketakutan yang menghambat pertumbuhan
demokrasi dan hak asasi manusia. Dalam banyak kasus, sistem politik yang
demikian justru melahirkan ketidakstabilan sosial dan konflik berkepanjangan,
karena rakyat merasa teralienasi dari pengambilan keputusan yang berdampak

langsung pada kehidupan mereka. Berbagai bentuk penindasan politik ini tidak



hanya terjadi di tingkat domestik, tetapi juga melibatkan kepentingan global yang
turut memainkan peran dalam mempertahankan status quo yang menguntungkan
elite tertentu. Rezim-rezim di beberapa negara Islam sering kali mendapatkan
dukungan dari kekuatan internasional yang berkepentingan dalam menjaga
stabilitas politik demi kepentingan ekonomi mereka, sementara rakyat tetap
terperangkap dalam sistem yang tidak berpihak kepada mereka (Jati, 2014).
Dalam menghadapi berbagai tantangan ini, dibutuhkan perspektif
keagamaan yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga transformatif. Islam
sebagai sistem nilai yang mencakup seluruh aspek kehidupan seharusnya mampu
menjadi instrumen perubahan yang konkret dalam masyarakat. Namun, dalam
praktiknya, pemahaman keagamaan di banyak negara Muslim masih sering kali
bersifat dogmatis dan kurang responsif terhadap realitas sosial yang berkembang.
Banyak ajaran Islam yang lebih ditekankan pada aspek ritual dan hukum normatif,
sementara nilai-nilai sosial yang terkandung dalam Islam kurang mendapat
perhatian yang serius. Padahal, jika ditelusuri lebih jauh, ajaran Islam sejak awal
telah membawa semangat perubahan sosial yang revolusioner. Sejarah mencatat
bahwa Nabi Muhammad bukan hanya seorang pemimpin spiritual, tetapi juga
seorang reformis sosial yang menentang sistem ketidakadilan yang berlaku pada
zamannya. Islam yang diperkenalkan oleh Nabi bukan sekadar agama dalam
pengertian sempit, tetapi juga merupakan gerakan sosial yang bertujuan untuk
menghapuskan penindasan, memberdayakan kaum miskin, dan menciptakan sistem
yang lebih adil bagi seluruh umat manusia. Oleh karena itu, agar Islam dapat tetap
relevan dalam menjawab tantangan zaman, diperlukan pendekatan keagamaan yang
mampu menghubungkan nilai-nilai Islam dengan perjuangan sosial, politik, dan
ekonomi yang sedang berlangsung di dunia Muslim saat ini (Firdawati, 2004).
Namun, di tengah berbagai persoalan sosial-politik yang melanda dunia
Islam, pemahaman keagamaan yang berkembang masih sering kali bersifat
normatif dan kurang responsif terhadap realitas sosial. Pemikiran teologi Islam
tradisional cenderung menekankan aspek hukum dan ritual, tetapi kurang
memberikan perhatian terhadap dinamika ketidakadilan struktural yang terus

berlangsung. Dalam banyak diskursus keislaman, agama lebih sering dipahami



sebagai seperangkat aturan yang mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan,
sementara dimensi sosial dan politik dari Islam tidak mendapat porsi yang sepadan.
Hal ini menyebabkan ajaran Islam sering kali dipahami secara statis, tidak
kontekstual, dan kurang berdaya dalam menghadapi tantangan sosial yang terus
berkembang. Padahal, Islam sejak awal telah membawa pesan keadilan yang tidak
hanya bersifat individual, tetapi juga kolektif. Jika Islam hanya dipahami dalam
ranah ibadah personal, tanpa keterkaitan dengan kondisi sosial yang ada, maka
agama dapat kehilangan relevansinya dalam menjawab berbagai permasalahan
yang dihadapi umat (Solihin, 2018).

Sebagai respons terhadap ketimpangan yang semakin mengakar, lahirlah
pemikiran teologi pembebasan dalam Islam yang berusaha menghubungkan ajaran
agama dengan gerakan sosial-politik demi terciptanya keadilan. Teologi
pembebasan tidak hanya berbicara tentang relasi transendental antara manusia
dengan Tuhan, tetapi juga menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam dapat dijadikan
dasar dalam memperjuangkan hak-hak kaum tertindas. Dalam konteks ini, Islam
dipandang sebagai agama yang memiliki misi sosial yang kuat, bukan hanya
sekadar sistem keyakinan yang bersifat pasif. Pemikiran ini menolak anggapan
bahwa Islam hanya berfungsi sebagai legitimasi bagi status quo, tetapi justru harus
menjadi kekuatan yang menentang segala bentuk penindasan dan eksploitasi.
Teologi pembebasan dalam Islam bertujuan untuk mendekonstruksi cara pandang
teologi yang eksklusif dan elitis, serta menggantinya dengan teologi yang membumi
dan berpihak pada kelompok marjinal (Engineer, 2009).

Munculnya teologi pembebasan dalam Islam merupakan sebuah upaya
untuk mengembalikan esensi ajaran Islam yang revolusioner dan progresif. Jika
dalam sejarah Islam awal, ajaran Nabi Muhammad membawa perubahan sosial
yang radikal dengan membebaskan kaum tertindas dari struktur sosial yang
menindas, maka teologi pembebasan berusaha untuk menghidupkan kembali
semangat tersebut dalam konteks modern. Pemikiran ini menolak pandangan bahwa
Islam harus bersifat pasif dalam menghadapi realitas yang tidak adil. Sebaliknya,

Islam seharusnya menjadi kekuatan yang mampu mengubah struktur sosial-politik



yang timpang, serta memberikan harapan bagi mereka yang terpinggirkan (A.
Sulaiman et al., 2020).

Dalam perkembangannya, pemikiran teologi pembebasan dalam Islam juga
dipengaruhi oleh berbagai gerakan sosial yang muncul di dunia Muslim.
Perlawanan terhadap kolonialisme, perjuangan melawan tirani, serta tuntutan atas
sistem ekonomi yang lebih adil menjadi lahan subur bagi berkembangnya teologi
pembebasan. Konsep ini menegaskan bahwa keimanan bukan hanya soal hubungan
personal dengan Tuhan, tetapi juga tentang tanggung jawab sosial untuk
menegakkan keadilan. Oleh karena itu, teologi pembebasan dalam Islam tidak
hanya berorientasi pada aspek spiritual, tetapi juga berupaya membangun kesadaran
politik dan ekonomi yang lebih berpihak pada rakyat kecil (Haq, 1968).

Dalam konteks pemikiran Islam modern, gagasan teologi pembebasan tidak
muncul dalam ruang hampa. Sejumlah pemikir Muslim kontemporer telah berusaha
merumuskan konsep ini sebagai respons terhadap berbagai bentuk ketidakadilan
yang mengakar dalam masyarakat Islam. Di antara tokoh-tokoh yang paling
menonjol dalam pengembangan teologi pembebasan dalam Islam adalah Hasan
Hanafi dan Ali Syariati. Keduanya melihat bahwa Islam bukan sekadar doktrin
spiritual, tetapi juga kekuatan transformatif yang dapat digunakan sebagai alat
perlawanan terhadap ketidakadilan sosial, politik, dan ekonomi. Dengan latar
belakang intelektual dan pengalaman yang berbeda, Hasan Hanafi dan Ali Syariati
menawarkan pemikiran yang sama-sama revolusioner, tetapi dengan pendekatan
dan metodologi yang khas.

Hasan Hanafi, seorang pemikir asal Mesir, mengembangkan konsep Islam
Kiri, suatu pendekatan yang menggabungkan kritik terhadap tradisi Islam klasik
dengan pemikiran progresif dari filsafat Barat. Ia menekankan pentingnya
membaca ulang warisan [slam dengan perspektif yang lebih membumi, yakni dalam
kaitannya dengan perjuangan sosial kaum tertindas. Bagi Hanafi, Islam tidak boleh
terjebak dalam romantisme masa lalu yang hanya berfokus pada teks tanpa
relevansi dengan kondisi umat saat ini. Sebaliknya, ia menyerukan rekonstruksi
pemikiran Islam dengan menekankan aspek praksis yang dapat menjawab

tantangan zaman. Dalam pandangan Hanafi, teologi Islam harus menjadi ideologi



perlawanan yang berpihak kepada rakyat kecil, bukan sekadar sistem kepercayaan
yang membenarkan status quo. Oleh karena itu, ia banyak menggunakan
pendekatan historis-materialis untuk mengkaji dinamika antara agama, kekuasaan,
dan masyarakat (Negara, 2023).

Sementara itu, Ali Syariati, seorang pemikir asal Iran, mengembangkan
konsep Islam Revolusioner, yang bertujuan membangun kesadaran sosial melalui
kombinasi antara mistisisme Islam dan humanisme. Berbeda dengan Hanafi yang
lebih banyak menggunakan pendekatan historis dan materialis, Syariati
menekankan pentingnya kesadaran spiritual sebagai motor perubahan sosial. Dalam
pandangannya, Islam bukan hanya sebuah sistem kepercayaan, tetapi juga gerakan
revolusioner yang dapat membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan,
baik yang bersifat politis maupun kultural. Syariati banyak mengkritik pemahaman
Islam yang pasif dan elitis, yang menurutnya telah dikooptasi oleh kekuatan
penguasa untuk mempertahankan dominasi mereka atas rakyat. la mengajukan
reinterpretasi terhadap berbagai konsep dalam Islam, seperti tauhid, jihad, dan
imamah, agar dapat digunakan sebagai alat pembebasan dari sistem yang menindas
(Siti Syamsiyatul Ummah, 2020).

Meskipun memiliki tujuan yang sama, yakni membangun Islam yang lebih
membumi dan transformatif, pendekatan Hasan Hanafi dan Ali Syariati memiliki
perbedaan mendasar. Hanafi lebih condong kepada kritik materialis dan analisis
struktural terhadap sejarah dan doktrin Islam, sementara Syariati lebih
mengedepankan kesadaran spiritual dan simbolisme religius dalam membangun
gerakan sosial. Jika Hanafi mencoba membongkar teks-teks klasik Islam dengan
metode rasional-kritis, Syariati justru menggunakan bahasa yang lebih emosional
dan simbolik untuk menggugah kesadaran kolektif. Perbedaan ini menunjukkan
bahwa teologi pembebasan dalam Islam bukanlah suatu konsep yang monolitik,
tetapi merupakan gagasan yang terus berkembang dan dapat dieksplorasi dengan

berbagai pendekatan.



B. Rumusan Masalah

Masalah utama yang diteliti dalam penelitian ini adalah “Apakah terdapat

Kesamaan Gagasan Teologi Islam Pembebasan antara Ali Syari’ati dan Hasan

Hanafi?” tentu, untuk menjawab pertanyaan utama ini memerlukan penelitian yang

lebih mendalam. Agar penelitian menjadi lebih terfokus, maka peneliti akan

menurunkannya pada beberapa pertanyaan berikut:

1.
2.
3.

Bagaimana Hasan Hanafi mengembangkan Teologi Pembebasan?
Bagaimana Ali Syari’ati mengembangkan Teologi Pembebasan?
Apa persamaan dan perbedaan dalam pendekatan Hasan Hanafi dan Ali

Syari’ati terhadap teologi pembebasan?

C. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian yang ditetapkan adalah sebagai berikut:

. Untuk memahami bagaimana konsep Islam Kiri yang dikembangkan oleh

Hasan Hanafi dirumuskan dalam kerangka teologi pembebasan.
Untuk menggambarkan dan memperjelas pemikiran Islam Revolusioner Ali

Syari’ati dalam kaitannya dengan perjuangan sosial-politik umat Islam.

. Untuk mengidentifikasi perbedaan dan persamaan pendekatan antara Hasan

Hanafi dan Ali Syari’ati dalam membangun teologi pembebasan, serta

menilai relevansinya bagi dunia Islam kontemporer.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoretis

maupun praktis dalam memahami dan mengembangkan pemikiran teologi

pembebasan dalam Islam. Secara lebih rinci, manfaat penelitian ini dapat

diklasifikasikan sebagai berikut:

1.

Manfaat Teoretis

Penelitian ini bertujuan untuk memperluas wawasan dalam studi teologi
Islam, khususnya dalam memahami konsep teologi pembebasan yang
dikembangkan oleh Hasan Hanafi dan Ali Syariati. Dengan melakukan

analisis komparatif terhadap pemikiran kedua tokoh ini, penelitian ini



diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian teologi
Islam yang lebih kontekstual, dinamis, dan relevan dengan persoalan sosial-
politik kontemporer. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat
memperkaya literatur akademik dalam bidang pemikiran Islam, terutama
dalam diskursus teologi pembebasan yang masih terus berkembang.
2. Manfaat Praktis

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi aktivis sosial,
pemikir Muslim, dan masyarakat luas dalam memahami Islam sebagai
kekuatan transformatif yang membela kaum tertindas. Dengan
mengeksplorasi pemikiran Hasan Hanafi dan Ali Syari’ati, penelitian ini
dapat menjadi referensi bagi gerakan sosial Islam dalam membangun
kesadaran kritis terhadap ketidakadilan struktural. Selain itu, penelitian ini
juga dapat membantu masyarakat memahami bahwa Islam tidak hanya
bersifat normatif dan ritualistik, tetapi juga memiliki dimensi pembebasan
yang dapat diaktualisasikan dalam konteks perjuangan sosial-politik demi

terciptanya keadilan.

E. Kerangka Berpikir

Tantangan yang dihadapi dunia Islam saat ini menunjukkan bahwa
ketimpangan sosial, politik, dan ekonomi masih menjadi persoalan mendasar yang
membutuhkan respons teologis yang lebih progresif. Berbagai negara Muslim
mengalami disparitas ekonomi yang signifikan, dengan tingkat kemiskinan dan
pengangguran yang tinggi, sementara sebagian kecil elite ekonomi menguasai
sumber daya. Dari segi politik, banyak negara Muslim masih diperintah oleh rezim
otoriter yang membatasi kebebasan sipil dan mengekang partisipasi politik
rakyatnya. Ketidakadilan ini bertentangan dengan prinsip maslahah dalam hukum
Islam, yang menegaskan bahwa kebijakan politik dan ekonomi harus berorientasi
pada kesejahteraan masyarakat.

Dalam konteks ini, munculnya teologi pembebasan dalam Islam merupakan
upaya untuk menghidupkan kembali peran agama sebagai instrumen perubahan

sosial. Gagasan ini tidak hanya bertujuan untuk menafsirkan kembali ajaran Islam



agar lebih relevan dengan persoalan kontemporer, tetapi juga untuk memberikan
landasan teologis dalam menghadapi struktur sosial yang tidak adil. Seperti yang
ditegaskan oleh Hasan Hanafi, Islam harus diposisikan sebagai ideologi perlawanan
terhadap ketimpangan dan eksploitasi global, bukan sekadar sebagai sistem
kepercayaan yang pasif. Dengan demikian, Islam harus dipahami sebagai kekuatan
yang mampu memberikan solusi terhadap persoalan sosial yang dihadapi dunia
Muslim saat ini.

Teologi Islam tradisional dalam banyak hal cenderung bersifat normatif dan
tekstualis, lebih menitikberatkan pada aspek ketuhanan, hukum, dan ritual
dibandingkan dengan persoalan sosial yang dihadapi umat. Hal ini berakar pada
perkembangan ilmu kalam klasik yang lebih fokus pada pembahasan sifat-sifat
Tuhan dan legitimasi keabsahan akidah dibandingkan dengan aspek praksis ajaran
Islam dalam kehidupan sosial. Dominasi pendekatan ini membuat teologi Islam
kurang responsif terhadap realitas sosial, di mana umat Islam menghadapi berbagai
bentuk ketidakadilan, seperti eksploitasi ekonomi, otoritarianisme politik, dan
marginalisasi sosial. Akibatnya, Islam sering kali dipahami dalam kerangka yang
abstrak dan metafisik, bukan sebagai kekuatan yang mampu memberikan solusi atas
permasalahan konkret yang dihadapi masyarakat Muslim (Tamama Zuhriyah et al.,
2024).

Sebagai respons terhadap kondisi tersebut, lahirlah teologi pembebasan
dalam Islam, yang bertujuan untuk menghubungkan ajaran Islam dengan
perjuangan sosial-politik demi menegakkan keadilan. Gagasan ini berkembang
sebagai bagian dari kritik terhadap kecenderungan pasifisme dalam pemahaman
keislaman, di mana Islam harus dikembalikan pada peran aktifnya sebagai agama
yang membebaskan kaum tertindas (al-mustadh ‘afin), sebagaimana tercermin
dalam konsep tauhid yang tidak hanya menegaskan keesaan Tuhan, tetapi juga
kesetaraan. Dalam pemikiran Hasan Hanafi, teologi harus menjadi alat perlawanan
terhadap struktur sosial yang menindas dan membangun kesadaran politik umat
Islam agar lebih aktif dalam menciptakan perubahan sosial. Sementara itu, Ali

Syari’ati mengembangkan konsep Islam Revolusioner yang menolak pemisahan



antara agama dan perjuangan sosial, di mana Islam harus menjadi motor perubahan
dalam menentang rezim yang zalim (Chaudhry, 2023).

Hasan Hanafi dan Ali Syariati merupakan dua pemikir yang memiliki
kontribusi besar dalam merumuskan teologi pembebasan dalam Islam. Keduanya
berusaha menghubungkan Islam dengan perjuangan sosial-politik untuk
menegakkan keadilan, meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Hasan Hanafi
mengembangkan konsep Islam Kiri, yaitu sebuah kritik terhadap teologi tradisional
yang dianggap tidak lagi relevan dengan realitas sosial dan cenderung dijadikan alat
legitimasi bagi status quo. Menurutnya, Islam harus diorientasikan sebagai ideologi
perlawanan yang berpihak kepada kaum tertindas (al-mustadh‘afin), bukan sekadar
sistem kepercayaan yang pasif dan apolitis. Dalam konteks global, Hanafi juga
mengkritik hegemoni pemikiran Barat yang mendominasi wacana intelektual dunia
Islam. Melalui pendekatan oksidentalisme, ia berusaha membalik paradigma
orientalisme dengan membaca ulang sejarah dan tradisi Islam dalam perspektif
yang lebih progresif dan emansipatoris (Saputra et al., 2024).

Sementara itu, Ali Syariati mengembangkan konsep Islam Revolusioner,
yang menggabungkan mistisisme Islam, humanisme, dan sosialisme sebagai alat
untuk membangun kesadaran sosial. Dalam pandangannya, Islam harus menjadi
kekuatan pembebasan yang melawan segala bentuk penindasan, baik yang bersifat
politik, ekonomi, maupun kultural. Syariati menekankan bahwa konsep tauhid
bukan hanya menegaskan keesaan Tuhan, tetapi juga mengimplikasikan kesetaraan
manusia dan penolakan terhadap segala bentuk hierarki sosial yang menindas.
Dengan mengadopsi analisis sejarah yang kritis, ia berusaha membangun kesadaran
kolektif di kalangan umat Islam untuk melawan sistem yang menindas,
sebagaimana yang ia lakukan dalam kritiknya terhadap konsep Islam Black vs.
Islam Red di mana Islam sejati adalah Islam yang berpihak kepada keadilan dan
perjuangan sosial . Meskipun memiliki latar belakang yang berbeda, pemikiran
Hasan Hanafi dan Ali Syariati sama-sama menegaskan bahwa Islam tidak boleh
hanya menjadi agama ritualistik, tetapi harus menjadi kekuatan revolusioner yang

membebaskan manusia dari ketidakadilan struktural. Teologi pembebasan dalam



perspektif mereka bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga strategi perlawanan
terhadap sistem sosial yang menindas (Fadillah et al., 2024).

Hasan Hanafi dan Ali Syariati memiliki visi yang sama dalam menempatkan
Islam sebagai kekuatan pembebasan, namun mereka menggunakan pendekatan
metodologis yang berbeda dalam merumuskan teologi pembebasan. Hasan Hanafi
menggunakan pendekatan historis-materialis dengan mengadopsi analisis struktural
terhadap perkembangan pemikiran Islam. Ia mengkritik teologi tradisional yang
dianggap statis dan tidak mampu menjawab realitas sosial kontemporer. Dengan
konsep Islam Kiri, Hanafi berusaha merekonstruksi pemikiran Islam agar lebih
berpihak pada kelompok tertindas dan menjadi ideologi perlawanan terhadap
hegemoni global. Ia juga menggunakan pendekatan oksidentalisme sebagai upaya
membongkar dominasi pemikiran Barat terhadap dunia Islam dan mendorong umat
Islam untuk membaca ulang warisan intelektual mereka dari sudut pandang yang
lebih progresif (Subekti, 2024).

Di sisi lain, Ali Syariati mengembangkan pendekatan yang lebih berbasis
kesadaran historis dan revolusi ideologis. Dalam pandangannya, Islam harus
menjadi instrumen transformasi sosial yang mampu membangkitkan kesadaran
umat terhadap ketidakadilan struktural. la menggabungkan unsur mistisisme Islam,
humanisme, dan sosialisme dalam konsep Islam Revolusioner, di mana Islam tidak
boleh hanya berfungsi sebagai agama spiritual, tetapi juga harus menjadi kekuatan
pembebasan dari segala bentuk penindasan politik dan ekonomi. Berbeda dengan
Hanafi yang lebih fokus pada kritik terhadap pemikiran Islam klasik dan hegemoni
Barat, Syariati lebih menekankan peran Islam dalam menciptakan gerakan sosial-
politik yang konkret, seperti yang ia lakukan dalam kritiknya terhadap sistem
politik di Iran sebelum Revolusi 1979 (Abdurrahman Usman, 2022).

Keduanya sama-sama melihat Islam sebagai instrumen revolusi sosial,
tetapi dengan perspektif yang berbeda. Hanafi melihat Islam sebagai sistem
ideologi yang harus direkonstruksi untuk membangun kesadaran politik dan
perlawanan terhadap dominasi global. Sementara itu, Syariati menempatkan Islam
sebagai gerakan revolusioner yang membangun kesadaran kolektif dan

menumbuhkan militansi dalam perjuangan sosial. Meskipun berbeda dalam

10



metodologi, baik Hanafi maupun Syariati menekankan bahwa Islam bukan hanya
sekadar agama spiritual, tetapi juga harus menjadi alat perjuangan dalam
menegakkan keadilan dan membebaskan manusia dari struktur sosial yang
menindas (Alif Jilham Kusuma Putra, 2023).

Pemikiran teologi pembebasan Hasan Hanafi dan Ali Syariati tetap relevan
dalam menghadapi tantangan sosial-politik dunia Islam saat ini. Konsep Islam Kiri
yang dikembangkan oleh Hanafi memberikan kritik terhadap marjinalisasi umat
Islam dalam percaturan global serta menawarkan strategi perlawanan berbasis
ideologi Islam yang lebih membumi dan progresif. Dalam konteks gerakan sosial
Islam modern, gagasan ini dapat diimplementasikan sebagai landasan untuk
membangun kesadaran politik dan kemandirian intelektual umat Islam dalam
menghadapi dominasi sistem kapitalisme global dan ketimpangan ekonomi yang
masih terjadi di banyak negara Muslim Sementara itu, pemikiran Islam
Revolusioner Ali Syariati tetap menjadi inspirasi bagi gerakan sosial yang menuntut
perubahan struktural terhadap sistem politik yang otoriter dan menindas. Dengan
menekankan pentingnya kesadaran historis dan interpretasi revolusioner terhadap
Islam, Syariati mengajarkan bahwa tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi
juga basis ideologi perlawanan terhadap segala bentuk tirani dan eksploitasi
(Mubarak et al., 2024).

Dalam menghadapi ketidakadilan sosial-politik di dunia Islam saat ini,
teologi pembebasan menawarkan potensi besar sebagai instrumen transformasi
sosial. Maraknya konflik geopolitik, kemiskinan struktural, serta represi terhadap
hak-hak sipil di banyak negara Muslim menunjukkan bahwa Islam tidak cukup
hanya dipahami dalam ranah ritualistik dan normatif, tetapi harus diterjemahkan ke
dalam aksi sosial yang nyata. Pemikiran Hanafi dan Syariati membuka ruang bagi
reinterpretasi Islam sebagai kekuatan yang membebaskan, yang berperan dalam
membangun masyarakat yang lebih adil dan egaliter. Pemikiran mereka
memberikan dasar bagi aktivisme Islam progresif, yang tidak hanya berorientasi
pada spiritualitas, tetapi juga pada perjuangan sosial dalam menuntut keadilan,

demokrasi, dan hak asasi manusia di dunia Islam kontemporer (Chrisanto, 2024).

11



,Gambar 1.1 Kerangka Berpikir

KONDISI SOSIAL- LAHIRNYA
POLITIK DUNIA TEOLOGI
ISLAM PEMBEBASAN

PEMIKIRAN
< HASAN HANAFI >

RELEVANSI
ANALISIS [ [, \| A\ KONTEKS
L KONTEMPORER
PEMIKIRAN ALI
SYARIATI

F. Hasil Penelitian Terdahulu

Kajian terkait Teologi Pembebasan dan pemikiran Hasan Hanafi dan Ali
Syari’ati banyak dilakukan sebelumnya, Berikut adalah hasil penelitian terdahulu
yang relevan dengan penelitian ini.

1. Skripsi yang ditulis oleh Muh. Alwi (2015), dengan judul Teologi
Pembebasan dalam Islam (Studi atas Pemikiran Hassan Hanafi), yang
diterbitkan oleh UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penelitian ini mengkaji
makna teologi pembebasan dalam pemikiran Hassan Hanafi, tujuan dari
teologi tersebut, serta pengaruhnya terhadap wacana pemikiran Islam
kontemporer. Dalam penelitian ini, teologi pembebasan dipahami sebagai
sebuah refleksi atas kondisi sosial yang tertindas akibat dominasi kekuatan
politik dan ekonomi tertentu. Konsep ini muncul dari kesadaran bahwa
Islam tidak hanya berfungsi sebagai ajaran normatif, tetapi juga harus
menjadi alat pembebasan bagi umat yang mengalami penindasan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Hassan Hanafi mengembangkan teologi
pembebasan dengan pendekatan kritis terhadap tradisi keilmuan Islam,

pemikiran Barat, serta realitas sosial umat Islam modern. Ia mengkritik

12



kecenderungan umat Islam yang pasif dalam menghadapi ketidakadilan
global dan menekankan pentingnya rekonstruksi tradisi keilmuan Islam
agar dapat berfungsi sebagai alat perubahan sosial. Teologi pembebasan
menurut Hanafi bertujuan untuk membebaskan umat Islam dari
eksploitasi, diskriminasi, serta mengembalikan kejayaan mereka dalam
sejarah peradaban dunia. Dalam pemikirannya, ancaman eksternal seperti
imperialisme dan kapitalisme, serta ancaman internal seperti kemiskinan
dan kebodohan, harus dihadapi dengan kesadaran kritis dan gerakan
revolusioner berbasis Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep
teologi pembebasan dalam pemikiran Hassan Hanafi berakar pada
reinterpretasi Islam yang lebih progresif dan kontekstual. Dengan
pendekatan ini, Hanafi menawarkan solusi berbasis keadilan sosial dan
emansipasi umat Islam agar mampu menghadapi tantangan zaman(Muh.
Alwi, 2019).

Skripsi yang ditulis oleh Dian Topan Arif Pribadi (2024), dengan judul
Pemikiran Sosialisme Religius Ali Syari’ati dan Perannya dalam Revolusi
Iran 1979, yang diterbitkan oleh Islamadina Volume 25 Nomor 1.
Penelitian ini mengangkat sosok Dr. Ali Syari’ati sebagai tokoh pemikir
yang memiliki peran signifikan dalam proses menuju Revolusi Iran 1979.
Meskipun ia meninggal pada Juni 1977, dua tahun sebelum revolusi
berlangsung, gagasan-gagasannya tentang Sosialisme Religius menjadi
inspirasi utama bagi generasi muda Iran dalam perjuangan melawan rezim
Shah Reza Pahlavi. Syari’ati mampu menggabungkan berbagai pemikiran
yang berbeda, yaitu Islam revolusioner yang konservatif dengan ideologi
sosialisme yang konstruktif, sehingga menciptakan suatu semangat
pembebasan menuju masyarakat Islam yang egalitarian dan sejahtera.
Kajian ini berfokus pada pemikiran Ali Syari’ati dalam kurun waktu 1953
hingga 1977, yaitu periode di mana ia aktif dalam berbagai kegiatan politik
dan intelektual. Jangkauan pembahasannya meliputi pemikiran-pemikiran
Syari’ati yang berhubungan dengan upaya perubahan sosial, terutama

dalam merumuskan konsep Sosialisme Religius. Konsep ini berakar pada

13



kritik sosial terhadap status quo, di mana Syari’ati menggunakan analisis
sosialisme yang dipadukan dengan nilai-nilai Islam sebagai landasan
transformasi masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syari’ati
berhasil merumuskan Islam dan sosialisme dalam satu garis pemikiran
tanpa mengalami kontradiksi konseptual yang biasanya menjadi kritik
terhadap ideologi sosialisme dalam dunia Islam. Melalui analisisnya
terhadap kondisi Dunia Ketiga, khususnya dunia Islam, Syari’ati
menyoroti ketimpangan sosial, eksploitasi ekonomi, serta dominasi politik
yang terjadi akibat imperialisme dan kapitalisme global. Dengan
menggunakan pendekatan Sosialisme Religius, ia menawarkan solusi
berbasis Islam untuk menciptakan masyarakat yang lebih adil dan
berkeadilan sosial. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran Ali
Syari’ati memainkan peran penting dalam membangun kesadaran
revolusioner di Iran. Konsep Sosialisme Religiusnya menjadi landasan
ideologis bagi gerakan pembebasan, yang akhirnya berkontribusi terhadap
perubahan sosial dan politik menuju Revolusi Iran 1979(Topan & Pribadi,
2024).

. Artikel yang ditulis oleh Mardinal Tarigan, Rahmadani Br Sembiring, dan
Rizekuna (2024), dengan judul Kesadaran Historis (Empat Dasar
Pemikiran) Teologi Islam dalam Pandangan Hassan Hanafi, yang
diterbitkan oleh El mujtama Volume 4 Nomor 5. Artikel ini membahas
konsep tauhid dalam pemikiran Hassan Hanafi, yang merupakan aspek
fundamental dalam teologi Islam. Kajian ini berangkat dari permasalahan
bahwa pemahaman tauhid yang berkembang dalam Islam klasik dianggap
telah menyebabkan stagnasi pemikiran Islam. Oleh karena itu, penelitian
ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana Hassan Hanafi merumuskan
konsep tauhid agar tetap relevan dalam kehidupan sosial, politik, dan
ekonomi umat Islam. Penelitian ini menggunakan metode studi tokoh
dengan pendekatan kualitatif. Dalam analisisnya, penulis menggunakan
dua metode utama. Pertama, metode untuk mengkaji pemikiran tokoh

secara objektif dengan menjelaskan hasil-hasil pemikirannya. Kedua,

14



metode yang digunakan sebagai alat untuk menganalisis data yang telah
diperoleh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hassan Hanafi berupaya
merumuskan konsep tauhid agar tidak terisolasi dari permasalahan
kehidupan nyata. Ia menekankan bahwa Al-Qur'an sebagai dasar
kesadaran historis harus dipahami secara kontekstual, dengan memastikan
keaslian teks melalui kajian historis sejak zaman para nabi hingga masa
kini. Menurut Hanafi, seorang penyusun kitab tafsir Al-Qur'an harus
bertanggung jawab atas orisinalitas teks wahyu, sebagaimana yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad melalui Malaikat Jibril. Dengan
pendekatan ini, penelitian ini menyimpulkan bahwa Hassan Hanafi
berupaya menghubungkan tauhid dengan realitas sosial, sehingga
pemahaman teologi Islam dapat memberikan kontribusi nyata dalam
membangun kesadaran umat yang lebih aktif dalam menghadapi tantangan
zaman (Tarigan et al., 2024).

. Artikel yang ditulis oleh Azizah, Shofa Agniya Nur, Munir, dan Supriyadi,
Yogi (2022), dengan judul Teologi Pembebasan Hassan Hanafi Terhadap
Penindasan Perempuan Dalam Pandangan Angela Davis, yang diterbitkan
oleh JAQFI: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam Volume 7 Nomor 1.
Penelitian ini membahas fenomena penindasan yang dialami manusia,
khususnya perempuan, akibat faktor-faktor seperti asal keturunan, ras,
jenis kelamin, warna kulit, kekayaan, dan kekuasaan. Dalam sejarah
perbudakan, perempuan sering mengalami diskriminasi ganda yang
berakar pada ras dan gender. Oleh karena itu, diperlukan sebuah
perjuangan sosial yang mampu membebaskan manusia dari segala bentuk
penindasan. Hassan Hanafi, melalui konsep teologi pembebasannya,
menawarkan perspektif baru terhadap realitas kehidupan manusia yang
lebih humanis. Ia berupaya mengembalikan Islam kepada hakikatnya
sebagai agama pembebasan yang peduli dan responsif terhadap isu-isu
kemanusiaan. Islam sering kali dipahami sebagai agama yang berfokus
pada ketuhanan, khususnya melalui ajaran tauhid, namun Hassan Hanafi

menekankan bahwa tauhid juga harus berimplikasi pada keadilan sosial

15



dan kesetaraan manusia. Dalam pandangannya, ajaran tauhid
menempatkan manusia pada derajat yang sama, sehingga ia menolak
segala bentuk diskriminasi berbasis keturunan, ras, warna kulit, jenis
kelamin, kekayaan, dan kekuasaan. Penelitian ini menyimpulkan tiga poin
utama: pertama, Hassan Hanafi menolak segala bentuk penindasan
terhadap manusia; kedua, ia meyakini bahwa semua manusia memiliki
derajat yang sama tanpa diskriminasi; dan ketiga, ia menolak penindasan
terhadap perempuan dengan dasar teologis serta prinsip kesetaraan umat
manusia. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), yang
berfokus pada analisis literatur untuk menggali sumber-sumber pemikiran
Hassan Hanafi terkait teologi pembebasan dan perjuangan melawan
penindasan, khususnya terhadap perempuan (Azizah et al., 2022).

. Artikel yang ditulis oleh Sabara (2016), dengan judul Pemikiran Teologi
Pembebasan Ali Syari’ati, yang diterbitkan oleh AL-FIKR Volume 20
Nomor 2. Tulisan ini membahas pemikiran teologi Ali Syari’ati,
khususnya terkait konsep teologi pembebasan. Beberapa aspek yang
dibahas dalam penelitian ini meliputi biografi Ali Syari’ati, cara
memahami pemikiran dan bahasanya, pandangan dunia serta ideologinya,
konsep Tauhid sebagai pandangan dunia yang membebaskan, serta
falsafah penciptaan manusia menurut Ali Syari’ati. Ali Syari’ati
memahami agama bukan hanya dalam dimensi ritual, tetapi juga sebagai
sumber kesadaran (awareness), landasan etik (morality), tanggung jawab
(responsibility), dan kehendak bebas (free will). Agama, dalam
pandangannya, harus menjadi kekuatan pembebasan dari determinasi
ideologi-ideologi multitheism yang menindas. Tauhid, bagi Ali Syari’ati,
adalah dasar ideologi pembebasan yang menolak segala bentuk
diskriminasi demi mewujudkan egalitarianisme. Ia melihat Tauhid sebagai
semangat perlawanan terhadap kezaliman dan penindasan berdasarkan
nilai-nilai keadilan sosial. Dalam perspektifnya, Tauhid adalah pusat

kehidupan dan eksistensi manusia. Konsep ini mendorong manusia untuk

16



menginternalisasi sifat-sifat Ketuhanan dalam proses evolusi eksistensial
menuju manusia theomorphicyakni manusia yang mencerminkan sifat-
sifat Tuhan dalam kehidupannya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pemikiran Ali Syari’ati tentang teologi pembebasan didasarkan pada
prinsip Tauhid yang aktif dan revolusioner. Tauhid tidak hanya bersifat
metafisik, tetapi juga berfungsi sebagai pendorong perubahan sosial dan
perlawanan terhadap segala bentuk ketidakadilan (Sabara, 2016).

. Artikel yang ditulis oleh Badrus Akhmad Roja Zaman (2021), dengan
judul Humanistik Dan Teologi Pembebasan Ali Syariati (Telaah Atas
Pemikiran Ali Syariati Dan Kontribusinya Terhadap Kajian Islam
Kontemporer, yang diterbitkan oleh A/-Fikra: Jurnal ilmiah Keislaman
Volume 20 Nomor 2. Artikel ini membahas pemikiran Ali Syari’ati
mengenai humanisme dan teologi pembebasan serta pengaruhnya terhadap
Revolusi Iran 1979. Meskipun Syari’ati meninggal satu tahun sebelum
revolusi terjadi, pemikirannya memiliki dampak yang signifikan terhadap
para tokoh penggerak revolusi tersebut. L. Carl Brown bahkan menyatakan
bahwa Imam Khomeini, sebagai salah satu tokoh utama dalam Revolusi
Iran, turut dipengaruhi oleh pemikiran revolusioner Syari’ati. Penelitian
ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research), di mana
penulis mengumpulkan dan menganalisis berbagai sumber seperti buku,
jurnal, dan dokumen sejarah yang berkaitan dengan Ali Syari’ati dan
pemikirannya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi yang
dikembangkan oleh Syari’ati merupakan teologi yang membebaskan
manusia dari fatalisme yang merugikan. Pemikirannya sangat kental
dengan tema humanisme dan revolusi. Ali Syari’ati membawa kajian
keislaman dari yang sebelumnya berorientasi theo-centric dalam tradisi
Islam klasik menuju kajian yang lebih anthropocentric. Ia mengajak umat
Islam untuk melakukan pembebasan melalui reinterpretasi ajaran agama.
Syari’ati secara tegas menolak pandangan Marx yang menyatakan bahwa
agama adalah "candu bagi masyarakat." Sebaliknya, menurutnya, agama

justru dapat menjadi kekuatan ideologis yang membebaskan manusia dari

17



berbagai bentuk tekanan dan penindasan. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa pemikiran Ali Syari’ati tentang teologi pembebasan menekankan
peran aktif agama dalam perjuangan sosial dan politik. Melalui
reinterpretasi ajaran Islam, Syari’ati mendorong umat Muslim untuk
melawan ketidakadilan dan menciptakan masyarakat yang lebih egaliter
dan bebas dari penindasan (Zaman, 2021).

. Artikel yang ditulis oleh Siti Syamsiyatul Ummah (2020), dengan judul
Teologi Pembebasan Ali Syari’ati (Kajian Humanisme dalam Islam), yang
diterbitkan oleh Ishlah Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab, dan Dakwah
Volume 2 Nomor 2. Artikel ini membahas pemikiran teologi pembebasan
Ali Syari’ati dalam konteks perlawanan terhadap rezim otoriter Shah
Pahlevi di Iran. Sebagai salah satu pemikir Muslim terkemuka di era
modern, Ali Syari’ati memainkan peran penting dalam membangkitkan
kesadaran revolusioner di kalangan pemuda Iran pada tahun 1970-an. Ia
membangun ideologi Islam yang berorientasi pada pembebasan, dengan
tauhid sebagai fondasi utama untuk menegakkan persamaan dan keadilan
sosial. Dalam pandangan Syari’ati, tauhid bukan hanya konsep ketuhanan,
tetapi juga mencerminkan kesatuan antara Tuhan, manusia, dan alam
semesta. Oleh karena itu, segala bentuk diskriminasi sosial, ketidakadilan,
dan penindasan dianggap sebagai bentuk syirik yang harus diperangi.
Pemikirannya menegaskan bahwa Islam seharusnya menjadi kekuatan
yang membebaskan manusia dari keterbelengguan struktural dan
ideologis. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (/ibrary
research) untuk menganalisis pemikiran Ali Syari’ati dalam beberapa
aspek, antara lain biografinya, konsep Tauhid yang Membebaskan,
pandangan religius-humanistik, serta hubungan antara tauhid dan
emansipasi manusia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep tauhid
dalam perspektif Ali Syari’ati tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga
memiliki implikasi sosial dan politik yang kuat. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa teologi pembebasan Ali Syari’ati menekankan

pentingnya kesadaran, tanggung jawab, dan kebebasan manusia dalam

18



menghadapi berbagai bentuk penindasan. Melalui pemikiran religius-
humanistiknya, Syari’ati mendorong umat Islam untuk aktif dalam
perjuangan sosial demi menciptakan tatanan masyarakat yang lebih adil
dan egaliter (Siti Syamsiyatul Ummah, 2020).

Penelitian ini memiliki sejumlah kesamaan dengan kajian terdahulu yang
mengangkat pemikiran Hasan Hanafi dan Ali Syari’ati. Sama seperti penelitian
Muh. Alwi (2015), Sabara (2016), dan Siti Syamsiyatul Ummah (2020),
penelitian ini memusatkan perhatian pada teologi pembebasan sebagai
kerangka berpikir yang menempatkan Islam tidak sekadar sebagai ajaran
normatif, tetapi juga sebagai kekuatan transformatif untuk membebaskan umat
dari penindasan. Sejalan dengan Mardinal Tarigan dkk. (2024) dan Sabara
(2016), penelitian ini mengakui peran tauhid sebagai basis ideologis
pembebasan yang memiliki implikasi sosial-politik yang kuat. Selain itu,
penelitian ini juga mengikuti pendekatan penelitian Dian Topan Arif Pribadi
(2024) dan Badrus Akhmad Roja Zaman (2021) yang menempatkan konteks
sosial-politik Mesir dan Iran sebagai latar historis penting dalam membentuk
kerangka pemikiran kedua tokoh, sekaligus menegaskan keterlibatan gagasan
mereka dalam mendorong perubahan sosial.

Namun demikian, penelitian ini menghadirkan kebaruan yang
membedakannya dari studi-studi sebelumnya. Kebaruan tersebut terletak pada
analisis komparatif yang memadukan dua tokoh dari latar mazhab dan konteks
berbeda ke dalam satu kerangka pembahasan yang sistematis, sehingga mampu
mengidentifikasi persamaan dan perbedaan epistemologis, ideologis, serta
metodologis keduanya secara lebih utuh. Penelitian ini juga menekankan
relevansi orientasi emansipatoris kedua tokoh dalam menghadapi tantangan
teologi Islam kontemporer, seperti stagnasi pemikiran, politisasi agama, dan

hegemoni kapitalisme global.

19



