
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Dunia Islam saat ini masih dihadapkan pada berbagai tantangan sosial, 

politik, dan ekonomi yang semakin kompleks. Ketimpangan sosial yang semakin 

melebar, sistem politik yang represif, serta ketergantungan ekonomi pada kekuatan 

global menjadi realitas yang dihadapi oleh banyak negara Muslim. Ketidakadilan 

sosial, dalam berbagai bentuknya, telah menjadi permasalahan mendasar yang terus 

berulang di banyak negara Islam. Kemiskinan struktural yang menjerat sebagian 

besar populasi Muslim, ketimpangan akses terhadap pendidikan, serta marginalisasi 

kelompok-kelompok tertentu merupakan gejala nyata dari ketidakseimbangan 

sosial yang masih berlangsung hingga kini. Meskipun Islam mengajarkan nilai-nilai 

keadilan, realitas di lapangan menunjukkan bahwa ketidakadilan masih menjadi 

persoalan akut di banyak negara Muslim. Sumber daya alam yang melimpah di 

beberapa negara Islam sering kali tidak dikelola secara adil dan merata, melainkan 

hanya dinikmati oleh segelintir elite yang memiliki akses terhadap kekuasaan dan 

modal. Akibatnya, kesenjangan antara kelompok kaya dan miskin semakin melebar, 

menciptakan stratifikasi sosial yang semakin tajam dan memperburuk kualitas 

hidup masyarakat bawah (Sumarta et al., 2024).  

Di samping itu, sistem politik di banyak negara Muslim masih didominasi 

oleh rezim otoriter yang membatasi kebebasan sipil dan mengontrol ruang publik 

dengan ketat. Struktur pemerintahan yang otoriter sering kali membungkam suara 

oposisi, membatasi kebebasan berekspresi, serta mempersempit ruang partisipasi 

masyarakat dalam menentukan arah kebijakan negara. Pemerintahan yang represif 

cenderung menggunakan kekuatan militer atau aparat keamanan untuk menekan 

perbedaan pendapat, menciptakan iklim ketakutan yang menghambat pertumbuhan 

demokrasi dan hak asasi manusia. Dalam banyak kasus, sistem politik yang 

demikian justru melahirkan ketidakstabilan sosial dan konflik berkepanjangan, 

karena rakyat merasa teralienasi dari pengambilan keputusan yang berdampak 

langsung pada kehidupan mereka. Berbagai bentuk penindasan politik ini tidak 



 

2 

 

hanya terjadi di tingkat domestik, tetapi juga melibatkan kepentingan global yang 

turut memainkan peran dalam mempertahankan status quo yang menguntungkan 

elite tertentu. Rezim-rezim di beberapa negara Islam sering kali mendapatkan 

dukungan dari kekuatan internasional yang berkepentingan dalam menjaga 

stabilitas politik demi kepentingan ekonomi mereka, sementara rakyat tetap 

terperangkap dalam sistem yang tidak berpihak kepada mereka (Jati, 2014). 

Dalam menghadapi berbagai tantangan ini, dibutuhkan perspektif 

keagamaan yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga transformatif. Islam 

sebagai sistem nilai yang mencakup seluruh aspek kehidupan seharusnya mampu 

menjadi instrumen perubahan yang konkret dalam masyarakat. Namun, dalam 

praktiknya, pemahaman keagamaan di banyak negara Muslim masih sering kali 

bersifat dogmatis dan kurang responsif terhadap realitas sosial yang berkembang. 

Banyak ajaran Islam yang lebih ditekankan pada aspek ritual dan hukum normatif, 

sementara nilai-nilai sosial yang terkandung dalam Islam kurang mendapat 

perhatian yang serius. Padahal, jika ditelusuri lebih jauh, ajaran Islam sejak awal 

telah membawa semangat perubahan sosial yang revolusioner. Sejarah mencatat 

bahwa Nabi Muhammad bukan hanya seorang pemimpin spiritual, tetapi juga 

seorang reformis sosial yang menentang sistem ketidakadilan yang berlaku pada 

zamannya. Islam yang diperkenalkan oleh Nabi bukan sekadar agama dalam 

pengertian sempit, tetapi juga merupakan gerakan sosial yang bertujuan untuk 

menghapuskan penindasan, memberdayakan kaum miskin, dan menciptakan sistem 

yang lebih adil bagi seluruh umat manusia. Oleh karena itu, agar Islam dapat tetap 

relevan dalam menjawab tantangan zaman, diperlukan pendekatan keagamaan yang 

mampu menghubungkan nilai-nilai Islam dengan perjuangan sosial, politik, dan 

ekonomi yang sedang berlangsung di dunia Muslim saat ini (Firdawati, 2004).  

Namun, di tengah berbagai persoalan sosial-politik yang melanda dunia 

Islam, pemahaman keagamaan yang berkembang masih sering kali bersifat 

normatif dan kurang responsif terhadap realitas sosial. Pemikiran teologi Islam 

tradisional cenderung menekankan aspek hukum dan ritual, tetapi kurang 

memberikan perhatian terhadap dinamika ketidakadilan struktural yang terus 

berlangsung. Dalam banyak diskursus keislaman, agama lebih sering dipahami 



 

3 

 

sebagai seperangkat aturan yang mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan, 

sementara dimensi sosial dan politik dari Islam tidak mendapat porsi yang sepadan. 

Hal ini menyebabkan ajaran Islam sering kali dipahami secara statis, tidak 

kontekstual, dan kurang berdaya dalam menghadapi tantangan sosial yang terus 

berkembang. Padahal, Islam sejak awal telah membawa pesan keadilan yang tidak 

hanya bersifat individual, tetapi juga kolektif. Jika Islam hanya dipahami dalam 

ranah ibadah personal, tanpa keterkaitan dengan kondisi sosial yang ada, maka 

agama dapat kehilangan relevansinya dalam menjawab berbagai permasalahan 

yang dihadapi umat (Solihin, 2018).  

Sebagai respons terhadap ketimpangan yang semakin mengakar, lahirlah 

pemikiran teologi pembebasan dalam Islam yang berusaha menghubungkan ajaran 

agama dengan gerakan sosial-politik demi terciptanya keadilan. Teologi 

pembebasan tidak hanya berbicara tentang relasi transendental antara manusia 

dengan Tuhan, tetapi juga menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam dapat dijadikan 

dasar dalam memperjuangkan hak-hak kaum tertindas. Dalam konteks ini, Islam 

dipandang sebagai agama yang memiliki misi sosial yang kuat, bukan hanya 

sekadar sistem keyakinan yang bersifat pasif. Pemikiran ini menolak anggapan 

bahwa Islam hanya berfungsi sebagai legitimasi bagi status quo, tetapi justru harus 

menjadi kekuatan yang menentang segala bentuk penindasan dan eksploitasi. 

Teologi pembebasan dalam Islam bertujuan untuk mendekonstruksi cara pandang 

teologi yang eksklusif dan elitis, serta menggantinya dengan teologi yang membumi 

dan berpihak pada kelompok marjinal (Engineer, 2009).  

Munculnya teologi pembebasan dalam Islam merupakan sebuah upaya 

untuk mengembalikan esensi ajaran Islam yang revolusioner dan progresif. Jika 

dalam sejarah Islam awal, ajaran Nabi Muhammad membawa perubahan sosial 

yang radikal dengan membebaskan kaum tertindas dari struktur sosial yang 

menindas, maka teologi pembebasan berusaha untuk menghidupkan kembali 

semangat tersebut dalam konteks modern. Pemikiran ini menolak pandangan bahwa 

Islam harus bersifat pasif dalam menghadapi realitas yang tidak adil. Sebaliknya, 

Islam seharusnya menjadi kekuatan yang mampu mengubah struktur sosial-politik 



 

4 

 

yang timpang, serta memberikan harapan bagi mereka yang terpinggirkan (A. 

Sulaiman et al., 2020).  

Dalam perkembangannya, pemikiran teologi pembebasan dalam Islam juga 

dipengaruhi oleh berbagai gerakan sosial yang muncul di dunia Muslim. 

Perlawanan terhadap kolonialisme, perjuangan melawan tirani, serta tuntutan atas 

sistem ekonomi yang lebih adil menjadi lahan subur bagi berkembangnya teologi 

pembebasan. Konsep ini menegaskan bahwa keimanan bukan hanya soal hubungan 

personal dengan Tuhan, tetapi juga tentang tanggung jawab sosial untuk 

menegakkan keadilan. Oleh karena itu, teologi pembebasan dalam Islam tidak 

hanya berorientasi pada aspek spiritual, tetapi juga berupaya membangun kesadaran 

politik dan ekonomi yang lebih berpihak pada rakyat kecil (Haq, 1968).  

Dalam konteks pemikiran Islam modern, gagasan teologi pembebasan tidak 

muncul dalam ruang hampa. Sejumlah pemikir Muslim kontemporer telah berusaha 

merumuskan konsep ini sebagai respons terhadap berbagai bentuk ketidakadilan 

yang mengakar dalam masyarakat Islam. Di antara tokoh-tokoh yang paling 

menonjol dalam pengembangan teologi pembebasan dalam Islam adalah Hasan 

Hanafi dan Ali Syariati. Keduanya melihat bahwa Islam bukan sekadar doktrin 

spiritual, tetapi juga kekuatan transformatif yang dapat digunakan sebagai alat 

perlawanan terhadap ketidakadilan sosial, politik, dan ekonomi. Dengan latar 

belakang intelektual dan pengalaman yang berbeda, Hasan Hanafi dan Ali Syariati 

menawarkan pemikiran yang sama-sama revolusioner, tetapi dengan pendekatan 

dan metodologi yang khas. 

Hasan Hanafi, seorang pemikir asal Mesir, mengembangkan konsep Islam 

Kiri, suatu pendekatan yang menggabungkan kritik terhadap tradisi Islam klasik 

dengan pemikiran progresif dari filsafat Barat. Ia menekankan pentingnya 

membaca ulang warisan Islam dengan perspektif yang lebih membumi, yakni dalam 

kaitannya dengan perjuangan sosial kaum tertindas. Bagi Hanafi, Islam tidak boleh 

terjebak dalam romantisme masa lalu yang hanya berfokus pada teks tanpa 

relevansi dengan kondisi umat saat ini. Sebaliknya, ia menyerukan rekonstruksi 

pemikiran Islam dengan menekankan aspek praksis yang dapat menjawab 

tantangan zaman. Dalam pandangan Hanafi, teologi Islam harus menjadi ideologi 



 

5 

 

perlawanan yang berpihak kepada rakyat kecil, bukan sekadar sistem kepercayaan 

yang membenarkan status quo. Oleh karena itu, ia banyak menggunakan 

pendekatan historis-materialis untuk mengkaji dinamika antara agama, kekuasaan, 

dan masyarakat (Negara, 2023).  

Sementara itu, Ali Syariati, seorang pemikir asal Iran, mengembangkan 

konsep Islam Revolusioner, yang bertujuan membangun kesadaran sosial melalui 

kombinasi antara mistisisme Islam dan humanisme. Berbeda dengan Hanafi yang 

lebih banyak menggunakan pendekatan historis dan materialis, Syariati 

menekankan pentingnya kesadaran spiritual sebagai motor perubahan sosial. Dalam 

pandangannya, Islam bukan hanya sebuah sistem kepercayaan, tetapi juga gerakan 

revolusioner yang dapat membebaskan manusia dari segala bentuk penindasan, 

baik yang bersifat politis maupun kultural. Syariati banyak mengkritik pemahaman 

Islam yang pasif dan elitis, yang menurutnya telah dikooptasi oleh kekuatan 

penguasa untuk mempertahankan dominasi mereka atas rakyat. Ia mengajukan 

reinterpretasi terhadap berbagai konsep dalam Islam, seperti tauhid, jihad, dan 

imamah, agar dapat digunakan sebagai alat pembebasan dari sistem yang menindas 

(Siti Syamsiyatul Ummah, 2020).  

Meskipun memiliki tujuan yang sama, yakni membangun Islam yang lebih 

membumi dan transformatif, pendekatan Hasan Hanafi dan Ali Syariati memiliki 

perbedaan mendasar. Hanafi lebih condong kepada kritik materialis dan analisis 

struktural terhadap sejarah dan doktrin Islam, sementara Syariati lebih 

mengedepankan kesadaran spiritual dan simbolisme religius dalam membangun 

gerakan sosial. Jika Hanafi mencoba membongkar teks-teks klasik Islam dengan 

metode rasional-kritis, Syariati justru menggunakan bahasa yang lebih emosional 

dan simbolik untuk menggugah kesadaran kolektif. Perbedaan ini menunjukkan 

bahwa teologi pembebasan dalam Islam bukanlah suatu konsep yang monolitik, 

tetapi merupakan gagasan yang terus berkembang dan dapat dieksplorasi dengan 

berbagai pendekatan. 

 



 

6 

 

B. Rumusan Masalah 

Masalah utama yang diteliti dalam penelitian ini adalah “Apakah terdapat 

Kesamaan Gagasan Teologi Islam Pembebasan antara Ali Syari’ati dan Hasan 

Hanafi?” tentu, untuk menjawab pertanyaan utama ini memerlukan penelitian yang 

lebih mendalam. Agar penelitian menjadi lebih terfokus, maka peneliti akan 

menurunkannya pada beberapa pertanyaan berikut: 

1. Bagaimana Hasan Hanafi mengembangkan Teologi Pembebasan? 

2. Bagaimana Ali Syari’ati mengembangkan Teologi Pembebasan? 

3. Apa persamaan dan perbedaan dalam pendekatan Hasan Hanafi dan Ali 

Syari’ati terhadap teologi pembebasan? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan penelitian yang ditetapkan adalah sebagai berikut: 

1. Untuk memahami bagaimana konsep Islam Kiri yang dikembangkan oleh 

Hasan Hanafi dirumuskan dalam kerangka teologi pembebasan. 

2. Untuk menggambarkan dan memperjelas pemikiran Islam Revolusioner Ali 

Syari’ati dalam kaitannya dengan perjuangan sosial-politik umat Islam. 

3. Untuk mengidentifikasi perbedaan dan persamaan pendekatan antara Hasan 

Hanafi dan Ali Syari’ati dalam membangun teologi pembebasan, serta 

menilai relevansinya bagi dunia Islam kontemporer. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoretis 

maupun praktis dalam memahami dan mengembangkan pemikiran teologi 

pembebasan dalam Islam. Secara lebih rinci, manfaat penelitian ini dapat 

diklasifikasikan sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoretis 

Penelitian ini bertujuan untuk memperluas wawasan dalam studi teologi 

Islam, khususnya dalam memahami konsep teologi pembebasan yang 

dikembangkan oleh Hasan Hanafi dan Ali Syariati. Dengan melakukan 

analisis komparatif terhadap pemikiran kedua tokoh ini, penelitian ini 



 

7 

 

diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian teologi 

Islam yang lebih kontekstual, dinamis, dan relevan dengan persoalan sosial-

politik kontemporer. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat 

memperkaya literatur akademik dalam bidang pemikiran Islam, terutama 

dalam diskursus teologi pembebasan yang masih terus berkembang. 

2. Manfaat Praktis  

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi aktivis sosial, 

pemikir Muslim, dan masyarakat luas dalam memahami Islam sebagai 

kekuatan transformatif yang membela kaum tertindas. Dengan 

mengeksplorasi pemikiran Hasan Hanafi dan Ali Syari’ati, penelitian ini 

dapat menjadi referensi bagi gerakan sosial Islam dalam membangun 

kesadaran kritis terhadap ketidakadilan struktural. Selain itu, penelitian ini 

juga dapat membantu masyarakat memahami bahwa Islam tidak hanya 

bersifat normatif dan ritualistik, tetapi juga memiliki dimensi pembebasan 

yang dapat diaktualisasikan dalam konteks perjuangan sosial-politik demi 

terciptanya keadilan. 

 

E. Kerangka Berpikir 

Tantangan yang dihadapi dunia Islam saat ini menunjukkan bahwa 

ketimpangan sosial, politik, dan ekonomi masih menjadi persoalan mendasar yang 

membutuhkan respons teologis yang lebih progresif. Berbagai negara Muslim 

mengalami disparitas ekonomi yang signifikan, dengan tingkat kemiskinan dan 

pengangguran yang tinggi, sementara sebagian kecil elite ekonomi menguasai 

sumber daya. Dari segi politik, banyak negara Muslim masih diperintah oleh rezim 

otoriter yang membatasi kebebasan sipil dan mengekang partisipasi politik 

rakyatnya. Ketidakadilan ini bertentangan dengan prinsip maslahah dalam hukum 

Islam, yang menegaskan bahwa kebijakan politik dan ekonomi harus berorientasi 

pada kesejahteraan masyarakat. 

Dalam konteks ini, munculnya teologi pembebasan dalam Islam merupakan 

upaya untuk menghidupkan kembali peran agama sebagai instrumen perubahan 

sosial. Gagasan ini tidak hanya bertujuan untuk menafsirkan kembali ajaran Islam 



 

8 

 

agar lebih relevan dengan persoalan kontemporer, tetapi juga untuk memberikan 

landasan teologis dalam menghadapi struktur sosial yang tidak adil. Seperti yang 

ditegaskan oleh Hasan Hanafi, Islam harus diposisikan sebagai ideologi perlawanan 

terhadap ketimpangan dan eksploitasi global, bukan sekadar sebagai sistem 

kepercayaan yang pasif. Dengan demikian, Islam harus dipahami sebagai kekuatan 

yang mampu memberikan solusi terhadap persoalan sosial yang dihadapi dunia 

Muslim saat ini. 

Teologi Islam tradisional dalam banyak hal cenderung bersifat normatif dan 

tekstualis, lebih menitikberatkan pada aspek ketuhanan, hukum, dan ritual 

dibandingkan dengan persoalan sosial yang dihadapi umat. Hal ini berakar pada 

perkembangan ilmu kalam klasik yang lebih fokus pada pembahasan sifat-sifat 

Tuhan dan legitimasi keabsahan akidah dibandingkan dengan aspek praksis ajaran 

Islam dalam kehidupan sosial. Dominasi pendekatan ini membuat teologi Islam 

kurang responsif terhadap realitas sosial, di mana umat Islam menghadapi berbagai 

bentuk ketidakadilan, seperti eksploitasi ekonomi, otoritarianisme politik, dan 

marginalisasi sosial. Akibatnya, Islam sering kali dipahami dalam kerangka yang 

abstrak dan metafisik, bukan sebagai kekuatan yang mampu memberikan solusi atas 

permasalahan konkret yang dihadapi masyarakat Muslim (Tamama Zuhriyah et al., 

2024). 

Sebagai respons terhadap kondisi tersebut, lahirlah teologi pembebasan 

dalam Islam, yang bertujuan untuk menghubungkan ajaran Islam dengan 

perjuangan sosial-politik demi menegakkan keadilan. Gagasan ini berkembang 

sebagai bagian dari kritik terhadap kecenderungan pasifisme dalam pemahaman 

keislaman, di mana Islam harus dikembalikan pada peran aktifnya sebagai agama 

yang membebaskan kaum tertindas (al-mustadh‘afin), sebagaimana tercermin 

dalam konsep tauhid yang tidak hanya menegaskan keesaan Tuhan, tetapi juga 

kesetaraan. Dalam pemikiran Hasan Hanafi, teologi harus menjadi alat perlawanan 

terhadap struktur sosial yang menindas dan membangun kesadaran politik umat 

Islam agar lebih aktif dalam menciptakan perubahan sosial. Sementara itu, Ali 

Syari’ati mengembangkan konsep Islam Revolusioner yang menolak pemisahan 



 

9 

 

antara agama dan perjuangan sosial, di mana Islam harus menjadi motor perubahan 

dalam menentang rezim yang zalim (Chaudhry, 2023). 

Hasan Hanafi dan Ali Syariati merupakan dua pemikir yang memiliki 

kontribusi besar dalam merumuskan teologi pembebasan dalam Islam. Keduanya 

berusaha menghubungkan Islam dengan perjuangan sosial-politik untuk 

menegakkan keadilan, meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Hasan Hanafi 

mengembangkan konsep Islam Kiri, yaitu sebuah kritik terhadap teologi tradisional 

yang dianggap tidak lagi relevan dengan realitas sosial dan cenderung dijadikan alat 

legitimasi bagi status quo. Menurutnya, Islam harus diorientasikan sebagai ideologi 

perlawanan yang berpihak kepada kaum tertindas (al-mustadh‘afin), bukan sekadar 

sistem kepercayaan yang pasif dan apolitis. Dalam konteks global, Hanafi juga 

mengkritik hegemoni pemikiran Barat yang mendominasi wacana intelektual dunia 

Islam. Melalui pendekatan oksidentalisme, ia berusaha membalik paradigma 

orientalisme dengan membaca ulang sejarah dan tradisi Islam dalam perspektif 

yang lebih progresif dan emansipatoris (Saputra et al., 2024). 

Sementara itu, Ali Syariati mengembangkan konsep Islam Revolusioner, 

yang menggabungkan mistisisme Islam, humanisme, dan sosialisme sebagai alat 

untuk membangun kesadaran sosial. Dalam pandangannya, Islam harus menjadi 

kekuatan pembebasan yang melawan segala bentuk penindasan, baik yang bersifat 

politik, ekonomi, maupun kultural. Syariati menekankan bahwa konsep tauhid 

bukan hanya menegaskan keesaan Tuhan, tetapi juga mengimplikasikan kesetaraan 

manusia dan penolakan terhadap segala bentuk hierarki sosial yang menindas. 

Dengan mengadopsi analisis sejarah yang kritis, ia berusaha membangun kesadaran 

kolektif di kalangan umat Islam untuk melawan sistem yang menindas, 

sebagaimana yang ia lakukan dalam kritiknya terhadap konsep Islam Black vs. 

Islam Red di mana Islam sejati adalah Islam yang berpihak kepada keadilan dan 

perjuangan sosial . Meskipun memiliki latar belakang yang berbeda, pemikiran 

Hasan Hanafi dan Ali Syariati sama-sama menegaskan bahwa Islam tidak boleh 

hanya menjadi agama ritualistik, tetapi harus menjadi kekuatan revolusioner yang 

membebaskan manusia dari ketidakadilan struktural. Teologi pembebasan dalam 



 

10 

 

perspektif mereka bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga strategi perlawanan 

terhadap sistem sosial yang menindas (Fadillah et al., 2024). 

Hasan Hanafi dan Ali Syariati memiliki visi yang sama dalam menempatkan 

Islam sebagai kekuatan pembebasan, namun mereka menggunakan pendekatan 

metodologis yang berbeda dalam merumuskan teologi pembebasan. Hasan Hanafi 

menggunakan pendekatan historis-materialis dengan mengadopsi analisis struktural 

terhadap perkembangan pemikiran Islam. Ia mengkritik teologi tradisional yang 

dianggap statis dan tidak mampu menjawab realitas sosial kontemporer. Dengan 

konsep Islam Kiri, Hanafi berusaha merekonstruksi pemikiran Islam agar lebih 

berpihak pada kelompok tertindas dan menjadi ideologi perlawanan terhadap 

hegemoni global. Ia juga menggunakan pendekatan oksidentalisme sebagai upaya 

membongkar dominasi pemikiran Barat terhadap dunia Islam dan mendorong umat 

Islam untuk membaca ulang warisan intelektual mereka dari sudut pandang yang 

lebih progresif (Subekti, 2024). 

Di sisi lain, Ali Syariati mengembangkan pendekatan yang lebih berbasis 

kesadaran historis dan revolusi ideologis. Dalam pandangannya, Islam harus 

menjadi instrumen transformasi sosial yang mampu membangkitkan kesadaran 

umat terhadap ketidakadilan struktural. Ia menggabungkan unsur mistisisme Islam, 

humanisme, dan sosialisme dalam konsep Islam Revolusioner, di mana Islam tidak 

boleh hanya berfungsi sebagai agama spiritual, tetapi juga harus menjadi kekuatan 

pembebasan dari segala bentuk penindasan politik dan ekonomi. Berbeda dengan 

Hanafi yang lebih fokus pada kritik terhadap pemikiran Islam klasik dan hegemoni 

Barat, Syariati lebih menekankan peran Islam dalam menciptakan gerakan sosial-

politik yang konkret, seperti yang ia lakukan dalam kritiknya terhadap sistem 

politik di Iran sebelum Revolusi 1979 (Abdurrahman Usman, 2022). 

Keduanya sama-sama melihat Islam sebagai instrumen revolusi sosial, 

tetapi dengan perspektif yang berbeda. Hanafi melihat Islam sebagai sistem 

ideologi yang harus direkonstruksi untuk membangun kesadaran politik dan 

perlawanan terhadap dominasi global. Sementara itu, Syariati menempatkan Islam 

sebagai gerakan revolusioner yang membangun kesadaran kolektif dan 

menumbuhkan militansi dalam perjuangan sosial. Meskipun berbeda dalam 



 

11 

 

metodologi, baik Hanafi maupun Syariati menekankan bahwa Islam bukan hanya 

sekadar agama spiritual, tetapi juga harus menjadi alat perjuangan dalam 

menegakkan keadilan dan membebaskan manusia dari struktur sosial yang 

menindas (Alif Jilham Kusuma Putra, 2023). 

Pemikiran teologi pembebasan Hasan Hanafi dan Ali Syariati tetap relevan 

dalam menghadapi tantangan sosial-politik dunia Islam saat ini. Konsep Islam Kiri 

yang dikembangkan oleh Hanafi memberikan kritik terhadap marjinalisasi umat 

Islam dalam percaturan global serta menawarkan strategi perlawanan berbasis 

ideologi Islam yang lebih membumi dan progresif. Dalam konteks gerakan sosial 

Islam modern, gagasan ini dapat diimplementasikan sebagai landasan untuk 

membangun kesadaran politik dan kemandirian intelektual umat Islam dalam 

menghadapi dominasi sistem kapitalisme global dan ketimpangan ekonomi yang 

masih terjadi di banyak negara Muslim Sementara itu, pemikiran Islam 

Revolusioner Ali Syariati tetap menjadi inspirasi bagi gerakan sosial yang menuntut 

perubahan struktural terhadap sistem politik yang otoriter dan menindas. Dengan 

menekankan pentingnya kesadaran historis dan interpretasi revolusioner terhadap 

Islam, Syariati mengajarkan bahwa tauhid bukan sekadar konsep teologis, tetapi 

juga basis ideologi perlawanan terhadap segala bentuk tirani dan eksploitasi 

(Mubarak et al., 2024). 

Dalam menghadapi ketidakadilan sosial-politik di dunia Islam saat ini, 

teologi pembebasan menawarkan potensi besar sebagai instrumen transformasi 

sosial. Maraknya konflik geopolitik, kemiskinan struktural, serta represi terhadap 

hak-hak sipil di banyak negara Muslim menunjukkan bahwa Islam tidak cukup 

hanya dipahami dalam ranah ritualistik dan normatif, tetapi harus diterjemahkan ke 

dalam aksi sosial yang nyata. Pemikiran Hanafi dan Syariati membuka ruang bagi 

reinterpretasi Islam sebagai kekuatan yang membebaskan, yang berperan dalam 

membangun masyarakat yang lebih adil dan egaliter. Pemikiran mereka 

memberikan dasar bagi aktivisme Islam progresif, yang tidak hanya berorientasi 

pada spiritualitas, tetapi juga pada perjuangan sosial dalam menuntut keadilan, 

demokrasi, dan hak asasi manusia di dunia Islam kontemporer (Chrisanto, 2024). 

 



 

12 

 

,Gambar 1.1 Kerangka Berpikir 

 

F. Hasil Penelitian Terdahulu 

Kajian terkait Teologi Pembebasan dan pemikiran Hasan Hanafi dan Ali 

Syari’ati banyak dilakukan sebelumnya, Berikut adalah hasil penelitian terdahulu 

yang relevan dengan penelitian ini. 

1. Skripsi yang ditulis oleh Muh. Alwi (2015), dengan judul Teologi 

Pembebasan dalam Islam (Studi atas Pemikiran Hassan Hanafi), yang 

diterbitkan oleh UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penelitian ini mengkaji 

makna teologi pembebasan dalam pemikiran Hassan Hanafi, tujuan dari 

teologi tersebut, serta pengaruhnya terhadap wacana pemikiran Islam 

kontemporer. Dalam penelitian ini, teologi pembebasan dipahami sebagai 

sebuah refleksi atas kondisi sosial yang tertindas akibat dominasi kekuatan 

politik dan ekonomi tertentu. Konsep ini muncul dari kesadaran bahwa 

Islam tidak hanya berfungsi sebagai ajaran normatif, tetapi juga harus 

menjadi alat pembebasan bagi umat yang mengalami penindasan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Hassan Hanafi mengembangkan teologi 

pembebasan dengan pendekatan kritis terhadap tradisi keilmuan Islam, 

pemikiran Barat, serta realitas sosial umat Islam modern. Ia mengkritik 

KONDISI SOSIAL-
POLITIK DUNIA 

ISLAM

LAHIRNYA 
TEOLOGI 

PEMBEBASAN

PEMIKIRAN 
HASAN HANAFI 

PEMIKIRAN ALI 
SYARIATI

ANALISIS 
KOMPARATIF

RELEVANSI 
DALAM KONTEKS 
KONTEMPORER



 

13 

 

kecenderungan umat Islam yang pasif dalam menghadapi ketidakadilan 

global dan menekankan pentingnya rekonstruksi tradisi keilmuan Islam 

agar dapat berfungsi sebagai alat perubahan sosial. Teologi pembebasan 

menurut Hanafi bertujuan untuk membebaskan umat Islam dari 

eksploitasi, diskriminasi, serta mengembalikan kejayaan mereka dalam 

sejarah peradaban dunia. Dalam pemikirannya, ancaman eksternal seperti 

imperialisme dan kapitalisme, serta ancaman internal seperti kemiskinan 

dan kebodohan, harus dihadapi dengan kesadaran kritis dan gerakan 

revolusioner berbasis Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep 

teologi pembebasan dalam pemikiran Hassan Hanafi berakar pada 

reinterpretasi Islam yang lebih progresif dan kontekstual. Dengan 

pendekatan ini, Hanafi menawarkan solusi berbasis keadilan sosial dan 

emansipasi umat Islam agar mampu menghadapi tantangan zaman(Muh. 

Alwi, 2019).  

2. Skripsi yang ditulis oleh Dian Topan Arif Pribadi (2024), dengan judul 

Pemikiran Sosialisme Religius Ali Syari’ati dan Perannya dalam Revolusi 

Iran 1979, yang diterbitkan oleh Islamadina Volume 25 Nomor 1. 

Penelitian ini mengangkat sosok Dr. Ali Syari’ati sebagai tokoh pemikir 

yang memiliki peran signifikan dalam proses menuju Revolusi Iran 1979. 

Meskipun ia meninggal pada Juni 1977, dua tahun sebelum revolusi 

berlangsung, gagasan-gagasannya tentang Sosialisme Religius menjadi 

inspirasi utama bagi generasi muda Iran dalam perjuangan melawan rezim 

Shah Reza Pahlavi. Syari’ati mampu menggabungkan berbagai pemikiran 

yang berbeda, yaitu Islam revolusioner yang konservatif dengan ideologi 

sosialisme yang konstruktif, sehingga menciptakan suatu semangat 

pembebasan menuju masyarakat Islam yang egalitarian dan sejahtera. 

Kajian ini berfokus pada pemikiran Ali Syari’ati dalam kurun waktu 1953 

hingga 1977, yaitu periode di mana ia aktif dalam berbagai kegiatan politik 

dan intelektual. Jangkauan pembahasannya meliputi pemikiran-pemikiran 

Syari’ati yang berhubungan dengan upaya perubahan sosial, terutama 

dalam merumuskan konsep Sosialisme Religius. Konsep ini berakar pada 



 

14 

 

kritik sosial terhadap status quo, di mana Syari’ati menggunakan analisis 

sosialisme yang dipadukan dengan nilai-nilai Islam sebagai landasan 

transformasi masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syari’ati 

berhasil merumuskan Islam dan sosialisme dalam satu garis pemikiran 

tanpa mengalami kontradiksi konseptual yang biasanya menjadi kritik 

terhadap ideologi sosialisme dalam dunia Islam. Melalui analisisnya 

terhadap kondisi Dunia Ketiga, khususnya dunia Islam, Syari’ati 

menyoroti ketimpangan sosial, eksploitasi ekonomi, serta dominasi politik 

yang terjadi akibat imperialisme dan kapitalisme global. Dengan 

menggunakan pendekatan Sosialisme Religius, ia menawarkan solusi 

berbasis Islam untuk menciptakan masyarakat yang lebih adil dan 

berkeadilan sosial. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran Ali 

Syari’ati memainkan peran penting dalam membangun kesadaran 

revolusioner di Iran. Konsep Sosialisme Religiusnya menjadi landasan 

ideologis bagi gerakan pembebasan, yang akhirnya berkontribusi terhadap 

perubahan sosial dan politik menuju Revolusi Iran 1979(Topan & Pribadi, 

2024). 

3. Artikel yang ditulis oleh Mardinal Tarigan, Rahmadani Br Sembiring, dan 

Rizekuna (2024), dengan judul Kesadaran Historis (Empat Dasar 

Pemikiran) Teologi Islam dalam Pandangan Hassan Hanafi, yang 

diterbitkan oleh El mujtama Volume 4 Nomor 5. Artikel ini membahas 

konsep tauhid dalam pemikiran Hassan Hanafi, yang merupakan aspek 

fundamental dalam teologi Islam. Kajian ini berangkat dari permasalahan 

bahwa pemahaman tauhid yang berkembang dalam Islam klasik dianggap 

telah menyebabkan stagnasi pemikiran Islam. Oleh karena itu, penelitian 

ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana Hassan Hanafi merumuskan 

konsep tauhid agar tetap relevan dalam kehidupan sosial, politik, dan 

ekonomi umat Islam. Penelitian ini menggunakan metode studi tokoh 

dengan pendekatan kualitatif. Dalam analisisnya, penulis menggunakan 

dua metode utama. Pertama, metode untuk mengkaji pemikiran tokoh 

secara objektif dengan menjelaskan hasil-hasil pemikirannya. Kedua, 



 

15 

 

metode yang digunakan sebagai alat untuk menganalisis data yang telah 

diperoleh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hassan Hanafi berupaya 

merumuskan konsep tauhid agar tidak terisolasi dari permasalahan 

kehidupan nyata. Ia menekankan bahwa Al-Qur'an sebagai dasar 

kesadaran historis harus dipahami secara kontekstual, dengan memastikan 

keaslian teks melalui kajian historis sejak zaman para nabi hingga masa 

kini. Menurut Hanafi, seorang penyusun kitab tafsir Al-Qur'an harus 

bertanggung jawab atas orisinalitas teks wahyu, sebagaimana yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad melalui Malaikat Jibril. Dengan 

pendekatan ini, penelitian ini menyimpulkan bahwa Hassan Hanafi 

berupaya menghubungkan tauhid dengan realitas sosial, sehingga 

pemahaman teologi Islam dapat memberikan kontribusi nyata dalam 

membangun kesadaran umat yang lebih aktif dalam menghadapi tantangan 

zaman (Tarigan et al., 2024). 

4. Artikel yang ditulis oleh Azizah, Shofa Agniya Nur, Munir, dan Supriyadi, 

Yogi (2022), dengan judul Teologi Pembebasan Hassan Hanafi Terhadap 

Penindasan Perempuan Dalam Pandangan Angela Davis, yang diterbitkan 

oleh JAQFI: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam Volume 7 Nomor 1. 

Penelitian ini membahas fenomena penindasan yang dialami manusia, 

khususnya perempuan, akibat faktor-faktor seperti asal keturunan, ras, 

jenis kelamin, warna kulit, kekayaan, dan kekuasaan. Dalam sejarah 

perbudakan, perempuan sering mengalami diskriminasi ganda yang 

berakar pada ras dan gender. Oleh karena itu, diperlukan sebuah 

perjuangan sosial yang mampu membebaskan manusia dari segala bentuk 

penindasan. Hassan Hanafi, melalui konsep teologi pembebasannya, 

menawarkan perspektif baru terhadap realitas kehidupan manusia yang 

lebih humanis. Ia berupaya mengembalikan Islam kepada hakikatnya 

sebagai agama pembebasan yang peduli dan responsif terhadap isu-isu 

kemanusiaan. Islam sering kali dipahami sebagai agama yang berfokus 

pada ketuhanan, khususnya melalui ajaran tauhid, namun Hassan Hanafi 

menekankan bahwa tauhid juga harus berimplikasi pada keadilan sosial 



 

16 

 

dan kesetaraan manusia. Dalam pandangannya, ajaran tauhid 

menempatkan manusia pada derajat yang sama, sehingga ia menolak 

segala bentuk diskriminasi berbasis keturunan, ras, warna kulit, jenis 

kelamin, kekayaan, dan kekuasaan. Penelitian ini menyimpulkan tiga poin 

utama: pertama, Hassan Hanafi menolak segala bentuk penindasan 

terhadap manusia; kedua, ia meyakini bahwa semua manusia memiliki 

derajat yang sama tanpa diskriminasi; dan ketiga, ia menolak penindasan 

terhadap perempuan dengan dasar teologis serta prinsip kesetaraan umat 

manusia. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode 

kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), yang 

berfokus pada analisis literatur untuk menggali sumber-sumber pemikiran 

Hassan Hanafi terkait teologi pembebasan dan perjuangan melawan 

penindasan, khususnya terhadap perempuan (Azizah et al., 2022).  

5. Artikel yang ditulis oleh Sabara (2016), dengan judul Pemikiran Teologi 

Pembebasan Ali Syari’ati, yang diterbitkan oleh AL-FIKR Volume 20 

Nomor 2. Tulisan ini membahas pemikiran teologi Ali Syari’ati, 

khususnya terkait konsep teologi pembebasan. Beberapa aspek yang 

dibahas dalam penelitian ini meliputi biografi Ali Syari’ati, cara 

memahami pemikiran dan bahasanya, pandangan dunia serta ideologinya, 

konsep Tauhid sebagai pandangan dunia yang membebaskan, serta 

falsafah penciptaan manusia menurut Ali Syari’ati. Ali Syari’ati 

memahami agama bukan hanya dalam dimensi ritual, tetapi juga sebagai 

sumber kesadaran (awareness), landasan etik (morality), tanggung jawab 

(responsibility), dan kehendak bebas (free will). Agama, dalam 

pandangannya, harus menjadi kekuatan pembebasan dari determinasi 

ideologi-ideologi multitheism yang menindas. Tauhid, bagi Ali Syari’ati, 

adalah dasar ideologi pembebasan yang menolak segala bentuk 

diskriminasi demi mewujudkan egalitarianisme. Ia melihat Tauhid sebagai 

semangat perlawanan terhadap kezaliman dan penindasan berdasarkan 

nilai-nilai keadilan sosial. Dalam perspektifnya, Tauhid adalah pusat 

kehidupan dan eksistensi manusia. Konsep ini mendorong manusia untuk 



 

17 

 

menginternalisasi sifat-sifat Ketuhanan dalam proses evolusi eksistensial 

menuju manusia theomorphicyakni manusia yang mencerminkan sifat-

sifat Tuhan dalam kehidupannya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

pemikiran Ali Syari’ati tentang teologi pembebasan didasarkan pada 

prinsip Tauhid yang aktif dan revolusioner. Tauhid tidak hanya bersifat 

metafisik, tetapi juga berfungsi sebagai pendorong perubahan sosial dan 

perlawanan terhadap segala bentuk ketidakadilan (Sabara, 2016). 

6. Artikel yang ditulis oleh Badrus Akhmad Roja Zaman (2021), dengan 

judul Humanistik Dan Teologi Pembebasan Ali Syariati (Telaah Atas 

Pemikiran Ali Syariati Dan Kontribusinya Terhadap Kajian Islam 

Kontemporer, yang diterbitkan oleh Al-Fikra: Jurnal ilmiah Keislaman 

Volume 20 Nomor 2. Artikel ini membahas pemikiran Ali Syari’ati 

mengenai humanisme dan teologi pembebasan serta pengaruhnya terhadap 

Revolusi Iran 1979. Meskipun Syari’ati meninggal satu tahun sebelum 

revolusi terjadi, pemikirannya memiliki dampak yang signifikan terhadap 

para tokoh penggerak revolusi tersebut. L. Carl Brown bahkan menyatakan 

bahwa Imam Khomeini, sebagai salah satu tokoh utama dalam Revolusi 

Iran, turut dipengaruhi oleh pemikiran revolusioner Syari’ati. Penelitian 

ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research), di mana 

penulis mengumpulkan dan menganalisis berbagai sumber seperti buku, 

jurnal, dan dokumen sejarah yang berkaitan dengan Ali Syari’ati dan 

pemikirannya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi yang 

dikembangkan oleh Syari’ati merupakan teologi yang membebaskan 

manusia dari fatalisme yang merugikan. Pemikirannya sangat kental 

dengan tema humanisme dan revolusi. Ali Syari’ati membawa kajian 

keislaman dari yang sebelumnya berorientasi theo-centric dalam tradisi 

Islam klasik menuju kajian yang lebih anthropocentric. Ia mengajak umat 

Islam untuk melakukan pembebasan melalui reinterpretasi ajaran agama. 

Syari’ati secara tegas menolak pandangan Marx yang menyatakan bahwa 

agama adalah "candu bagi masyarakat." Sebaliknya, menurutnya, agama 

justru dapat menjadi kekuatan ideologis yang membebaskan manusia dari 



 

18 

 

berbagai bentuk tekanan dan penindasan.  Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa pemikiran Ali Syari’ati tentang teologi pembebasan menekankan 

peran aktif agama dalam perjuangan sosial dan politik. Melalui 

reinterpretasi ajaran Islam, Syari’ati mendorong umat Muslim untuk 

melawan ketidakadilan dan menciptakan masyarakat yang lebih egaliter 

dan bebas dari penindasan (Zaman, 2021). 

7. Artikel yang ditulis oleh Siti Syamsiyatul Ummah (2020), dengan judul 

Teologi Pembebasan Ali Syari’ati (Kajian Humanisme dalam Islam), yang 

diterbitkan oleh Ishlah Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab, dan Dakwah 

Volume 2 Nomor 2. Artikel ini membahas pemikiran teologi pembebasan 

Ali Syari’ati dalam konteks perlawanan terhadap rezim otoriter Shah 

Pahlevi di Iran. Sebagai salah satu pemikir Muslim terkemuka di era 

modern, Ali Syari’ati memainkan peran penting dalam membangkitkan 

kesadaran revolusioner di kalangan pemuda Iran pada tahun 1970-an. Ia 

membangun ideologi Islam yang berorientasi pada pembebasan, dengan 

tauhid sebagai fondasi utama untuk menegakkan persamaan dan keadilan 

sosial. Dalam pandangan Syari’ati, tauhid bukan hanya konsep ketuhanan, 

tetapi juga mencerminkan kesatuan antara Tuhan, manusia, dan alam 

semesta. Oleh karena itu, segala bentuk diskriminasi sosial, ketidakadilan, 

dan penindasan dianggap sebagai bentuk syirik yang harus diperangi. 

Pemikirannya menegaskan bahwa Islam seharusnya menjadi kekuatan 

yang membebaskan manusia dari keterbelengguan struktural dan 

ideologis. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library 

research) untuk menganalisis pemikiran Ali Syari’ati dalam beberapa 

aspek, antara lain biografinya, konsep Tauhid yang Membebaskan, 

pandangan religius-humanistik, serta hubungan antara tauhid dan 

emansipasi manusia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep tauhid 

dalam perspektif Ali Syari’ati tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga 

memiliki implikasi sosial dan politik yang kuat. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa teologi pembebasan Ali Syari’ati menekankan 

pentingnya kesadaran, tanggung jawab, dan kebebasan manusia dalam 



 

19 

 

menghadapi berbagai bentuk penindasan. Melalui pemikiran religius-

humanistiknya, Syari’ati mendorong umat Islam untuk aktif dalam 

perjuangan sosial demi menciptakan tatanan masyarakat yang lebih adil 

dan egaliter (Siti Syamsiyatul Ummah, 2020). 

Penelitian ini memiliki sejumlah kesamaan dengan kajian terdahulu yang 

mengangkat pemikiran Hasan Hanafi dan Ali Syari’ati. Sama seperti penelitian 

Muh. Alwi (2015), Sabara (2016), dan Siti Syamsiyatul Ummah (2020), 

penelitian ini memusatkan perhatian pada teologi pembebasan sebagai 

kerangka berpikir yang menempatkan Islam tidak sekadar sebagai ajaran 

normatif, tetapi juga sebagai kekuatan transformatif untuk membebaskan umat 

dari penindasan. Sejalan dengan Mardinal Tarigan dkk. (2024) dan Sabara 

(2016), penelitian ini mengakui peran tauhid sebagai basis ideologis 

pembebasan yang memiliki implikasi sosial-politik yang kuat. Selain itu, 

penelitian ini juga mengikuti pendekatan penelitian Dian Topan Arif Pribadi 

(2024) dan Badrus Akhmad Roja Zaman (2021) yang menempatkan konteks 

sosial-politik Mesir dan Iran sebagai latar historis penting dalam membentuk 

kerangka pemikiran kedua tokoh, sekaligus menegaskan keterlibatan gagasan 

mereka dalam mendorong perubahan sosial. 

Namun demikian, penelitian ini menghadirkan kebaruan yang 

membedakannya dari studi-studi sebelumnya. Kebaruan tersebut terletak pada 

analisis komparatif yang memadukan dua tokoh dari latar mazhab dan konteks 

berbeda ke dalam satu kerangka pembahasan yang sistematis, sehingga mampu 

mengidentifikasi persamaan dan perbedaan epistemologis, ideologis, serta 

metodologis keduanya secara lebih utuh. Penelitian ini juga menekankan 

relevansi orientasi emansipatoris kedua tokoh dalam menghadapi tantangan 

teologi Islam kontemporer, seperti stagnasi pemikiran, politisasi agama, dan 

hegemoni kapitalisme global.  

  


