
 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Penelitian 

Semenjak manusia diciptakan, Allah memberikan sebuah potensi berupa akal, 

jasad dan ruh. Karena potensi yang spesial inilah yang membuat manusia menjadi 

makhluk yang sempurna secara penciptaan dari makhluk lainnya. Keunikan potensi 

ini yang membuat manusia menjadi satu-satunya makhluk yang dapat berpikir serta 

merasakan adanya cinta secara sempurna.  

Menurut Erich Fromm jika cinta adalah seni, maka cinta haruslah memiliki 

pengetahuan dan upaya. Bukannya orang tak percaya bahwa cinta itu penting. 

Mereka mendambakan cinta, mereka saksikan banyak sekali film tentang kisah 

cinta, yang bahagia dan tek bahagia, mereka dengarkan ratusan lagu sampah tentang 

cinta tapi nyaris tak terpikir bahwa cinta perlu dipelajari. Kebanyakan orang 

beranggapan soal cinta yang terpenting adalah dicintai, bukannya mencintai. Di sini 

bagi mereka adalah bagaimana agar dicintai, bagaimana pantas dicintai. Dalam 

mengejar tujuan ini mereka menempuh beberapa cara. Pertama, biasanya dipakai 

oleh laki-laki, adalah dengan menjadi sukses, menjadi serbakuasa dan sekaya 

mungkin. Cara lain, biasanya dipakai oleh perempuan, adalah dengan membuat 

dirinya menarik, dengan cara merawat tubuh, pakaian dan lainnya. Cara lain supaya 

terlihat menarik, dipakai baik oleh laki-laki atau perempuan adalah bersikap 

menyenangkan, berbicara menarik, suka menolong, sopan, lugu. Bagi kebanyakan 

orang dalam kebiasaan kita, menjadi lovable pada dasarnya merupakan gabungan 

popularitas dan sex appeal1. 

Merasa tidak perlu mempelajari soal cinta hingga berasumsi bahwa cinta hanya 

sekedar persoalan objek, bukan persoalan kemampuan. Orang mengira bahwa 

mencintai itu mudah, tetapi menemukan objek yang tepat untuk mencinta dan 

dicintai olehnya itu sulit. Adanya anggapan bahwa cinta tak perlu dipelajari 

 
1 Erich Fromm, Seni Mencintai , diterjemahkan dari The Art Of Loving Harper & Brother, penerj 

Aquarina, (Yogyakarta, BASABASI), hlm. 8 



 

2 

 

disebabkan oleh kekeliruan antara pengalaman awal tentang “jatuh” cinta (falling 

in love) dengan keadaan permanen mencinta (being in love), atau yang lebih tepat 

kita katakan, “berada” dalam cinta (Standing in love). Jika ada dua orang yang 

awalnya asing, tiba-tiba membiarkan tembok di antara mereka runtuh, lalu merasa 

dekat, merasa menyatu, maka momen kesatuan ini menjadi pengalaman yang paling 

menggembirakan dan menyenangkan dalam hidup. bagi mereka yang pernah 

terasing, terpencil, tanpa cinta, rasanya lebih mengagumkan dan menakjubkan lagi 

sering kali, keintiman mendadak ini mudah dirasa ajaib, jika disertai dengan atau 

diawali dengan ketertarikan secara seksual. Namun cinta jenis ini sesungguhnya 

tidak abadi. Setelah pasangan tersebut saling mengenal, kemesraan mereka makin 

dan makin kehilangan keajaibannya, sampai-sampai permusuhan, kekecewaan, 

kebosanan mereka pun membunuh apa pun yang tersisa dari kegembiraan awal. Di 

awal mereka belum mengetahui semua ini, bahkan gairah mereka sangat kuat, 

mereka “gila” terhadap satu sama lain, demi membuktikan kekuatan cinta mereka, 

padahal itu barangkali menunjukan tingkat kesepian mereka terdahulu.2 

Terlepas dari banyak bukti yang bertentangan, sikap ini menunjukkan bahwa 

mencintai seperti biasa itu sederhana. Cinta tidak seperti tindakan atau usaha lain, 

yang seringkali gagal meskipun dimulai dengan tujuan yang begitu tinggi. Menurut 

Erich Fromm, manusia modern sebenarnya menderita akibat keinginan mereka 

yang tak terpuaskan akan persahabatan. Dia hanya mencoba untuk dicintai tanpa 

benar-benar mencintai dirinya sendiri atau orang lain.3 

Menurut Kahlil Gibran, cinta adalah keindahan sejati yang terdapat dalam 

harmoni spiritual. Cinta mengangkat jiwa ke tempat di mana hukum kemanusiaan 

dan realitas alam tidak dapat meninggalkan jejak apa pun, menjadikannya satu-

satunya sumber kebebasan sejati di dunia ini.4 

Ada beberapa kecenderungan dalam ragam makna nilai terhadap tindakan yang 

cenderung menolak cinta sesama manusia. Kecenderungan ini dipengaruhi oleh 

 
2 Ibid, hlm.12 
3 Ibid, hlm.13 
4 Abu al-Ghifari, Remaja & Cinta, (Bandung: Mujahid, 2005), h.15. 



 

3 

 

bagaimana orang memaknai arti sebenarnya dari gagasan cinta, yang tidak semata-

mata bersifat vertikal. Tasawuf dan psikologi adalah dua disiplin ilmu di mana ide 

cinta diciptakan dan dikembangkan. Cinta sering ditafsirkan menggunakan ide-ide 

samar-samar. Tuhan adalah sumber dari semua emosi alami, termasuk cinta. Itu 

memiliki tujuan yang sangat mulia dan merupakan perasaan yang mulia dan murni. 

Tuhan menganugerahkan kasih sayang kepada makhluk-Nya agar mereka 

menemukan jalan cahaya, tujuan, dan semangat hidup.5 

Tuhan bukanlah logos, Dia adalah cinta. Namun manusia moderen dengan cara 

berilmunya memposisikan dirinya seakan-akan dia Al-Khaliq, Maha Pencipta, Al- 

Akbar dan Al-Wasi, yang maha besar dan maha luas, sehingga Tuhan hanyalah 

sebutir benda yang tergeletak di telapak tangan manusia, yang dipelajari melalui 

Ilmu Teologi. Adanya arus modernitas membuatnya terkesan instrumental dan 

serba nalar maka kaum sufi menekankan pada makrifah, ilmu hati, ilmu ruhani. 

Berhubungan dengan-Nya jika hanya sekedar secara rasional saja, maka agama bisa 

jadi ketakutan. Takut Tuhan, bukan takut kehilangan cinta-Nya, tapi ngeri kepada-

Nya. Kita ingin menyenangkan-Nya, agar Dia ganjar kita dengan serba kesenangan. 

Tapi disisi lainnya pada saat yang bersamaan kita melihat Tuhan dalam kacamata 

kekerasan. Tuhan pun tampil keras, maka Agama terkesan rewel dan merepotkan. 

Menjadi totalitarian. Bukannya menentramkan, agama menjadi hakim yang bengis, 

ruang hidup dalam kebebasan yang dianugerahkan-Nya menjadi sempit.6 

pengabdian yang tulus dari makhluk-Nya kepada Tuhan-Nya. Merupakan puncak 

tingkatan tasawuf, memiliki tujuan yang luhur, dan merupakan buah dari buahnya, 

seperti kerinduan, sikap ridho, kasih sayang, dan sifat-sifat lainnya.7  

 
5 Asyraf Abdurrahman, Cinta antara Khayalan & Realita, ( Najla Press: 2006), h.16. 
6 Sujiwo Tejo & Nursamad Kamba, Tuhan Maha Asyik 2, ( Bandung: Mizan Media Utama, 2020), 

h.17 
7 Ihya Ulumuddin, Al-Imam Al-Ghazali Dar al-Hadits,. Kairo, Mesir : 2004. Hlm 190 



 

4 

 

Ketika hidup dipandang sebagai hadiah yang mengungkapkan cinta, Mahabbah 

tidak hanya mempromosikan pengembangan rasa syukur dan penghargaan atas 

makna hidup yang begitu tak ternilai harganya.8 

Tasawuf adalah nama lain dari mistisme dalam islam, sehingga kaum orientalis 

Barat menyebutnya dengan sufisme. Penamaan kata Sufisme ini merupakan istilah 

Barat yang khusus dipakai untuk mistisme dalam islam.  Fisikawan Spanyol Acin 

Palacios, yang menulis Ibn Arabi: Hayatuh wa Madzhabuh antara tahun 1871 dan 

1944. Berdasarkan pengalaman Ibn 'Arabi dan beberapa presuposisi teoretis, dia 

menyelidiki mistisisme Kristen. Penelitian ini dianggap jauh dari api. Kesimpulan 

menyajikan sebuah tantangan. Selain perbedaan mencolok mereka, pengalaman Ibn 

'Arabi dan mistisisme Kristen berasal dari latar belakang sejarah yang sangat 

berbeda. 

Hal itu membuktikan banyak yang keliru dengan apa itu yang dimaksud dengan 

pengalaman sufistik? Ia merupakan sebuah Transformasi diri kedalam nilai-nilai 

kebaikan dan menyatu dengannya. Dalam sejarah otentik nabi, Rasul menyepi ke 

gua berkhalwat kemudian dibelah dada untuk penyucian / tazkiyah al nafs. 

Sehingga tazkiyah merupakan proses menuju Fana (lenyapnya sifat-sifat 

kemanusiaan) dan makrifat. Peristiwa turun wahyu merupakan Peristiwa turun 

wahyu merupakan peristiwa sufistik level tertinggi, seorang hamba menerima 

langsung firman-firman Tuhan dalam keadaan Fana. Peristiwa sufistik pada proses 

kenabian menunjukan bahwa agama yang dibawa Nabi adalah agama Cinta atau 

agama yang berdasarkan cinta Ilahi. 

Mahabbah berasal dari kata arab Ahaba -Yuhibbu-Mahabbatan, yang berarti 

mencintai secara mendalam, kecintaan atau cinta yang mendalam9. Dalam buku 

Mencintai Allah Secara merdeka karya  Nursamad Kamba, Mahabbah merupakan 

hal yang utama dalam hubungan hamba dengan Tuhan. Allah berfirman “Kuntu 

kanzan Makhfiyyan fa ahbabtu an u’rafa fa khalaqtu al khalqa (Aku 

 
8 Dr. Muhammad Nursamad Kamba, Mencintai Allah Secara Merdeka, (Pustaka Iman, 2020),  hlm 

190. 
9 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta: Hidakarya Agung, 1990), h. 96. 



 

5 

 

pembendaharaan tersembunyi, Aku mencintai untuk dikenali, maka Aku 

menciptakan)”.  

Kenapa untuk menyempurnakan budi pekerti harus dengan cinta ? sebab cinta 

mengantarkan pada makrifat, yang merupakan mekanisme transformasi ideal dan 

terbaik. Menurut Al-Ghazali, mukasyafah “cahaya yang dituangkan Allah kedalam 

hati” Tanpanya pengetahuan hanya sia-sia karena tidak menciptakan transformasi 

pada prilaku secara spontanitas. Memupuk ilmu-ilmu agama pada diri seseorang 

tapi tidak mengamalkan dan menerapkan. Karena belum tercapainya makrifat dan 

kehidupan agamanya tidak didasari dengan cinta. 

Allah memerintahkan kepada Rasul-Nya untuk memastikan kepada orang-orang 

jika hendak mencintai Allah maka ikutilah nabi-Nya. (QS. 3:31) 

Jalan menuju Allah adalah cinta seseorang tidak melakukan perbuatan secara 

sukarela kecuali ada rasa cinta dalam dirinya. Berarti ajaran dalam islam harus 

berdasarkan cinta. Aturan-aturan orang tua pada anaknya bukan sekedar untuk 

menertibkan mereka, justru aturan tersebut bentuk ekspresi cinta orang tua pada 

anak-anaknya. Begitu pun aturan-aturan yang kita pahami dari Tuhan adalah 

ekspresi cinta Ilahi pada hamba-Nya. Berdasarkan sejarah otentik Nabi, perang 

Badar merupakan tonggak sejarah terpenting dalam perkembangan Islam. Ada 

fenomena orang Qurais berbondong-bondong masuk islam karena tertarik dengan 

kekuatan dan keperkasaan islam melalui momen kemenangan islam. Akibatnya 

panggilan hati dan motivasi memeluk islam berbeda dengan para sahabat terdahulu 

yang bergabung karena percaya pada Rasul dan Allah, serta mencintainya sejak di 

Mekkah sebelum hijrah ke Madinah. Terjadi dua orientasi Menganut agama islam 

karena bermakna mencintai Allah dan Rasul, sehingga otomatis mencintai umat 

manusia. Pasca perang Badar ada pula yang menganut kepercayaan bahwa islam 

adalah kekuasaan. Saat detik-detik Rasul wafat ada dialog antara Ali dan Al-Abbas, 



 

6 

 

Ali menunjukan Agama cinta sedangkan Al-Abbas menunjukan agama 

kekuasaan.10 

Saat dinasti Muawiyah terjadi pergeseran makna bahwa islam adalah Ideologi 

kekuasaan. Sedangkan orientasi memahami islam sebagai Agama cinta 

termarginalkan. Fenomena munculnya nabi dan rasul di tengah kondisi masyarakat 

yang sedang mengalami dekadesi moral dan hancurnya nilai-nilai kemanusiaan 

menunjukan bahwa tujuan agama adalah reformasi sosial, untuk mewujudkan nilai-

nilai universal kemanusiaan. Karena orientasinya demikian, maka Tuhan adalah 

poros utamanya. Sebab, hanya dengan melalui Tuhanlah nilai-nilai universal 

kemanusiaan bisa teratasi. Sangatlah penting bertuhan dalam beragama. Namun, 

terkadang orang tidak menyadari bahwa dalam kegiatan beragamanya ia bisa jadi 

malah tidak bertuhan. Itu terjadi saat mereka disibukkan oleh rumusan aturan-

aturan keimanan dan peribadatan yang baku. Padahal, rumusan-rumusan tersebut 

boleh jadi tidak berasal dari Tuhan secara langsung, tapi merupakan penafsiran atas 

firman-firman Tuhan. Dan di sinilah yang bisa menjadi pangkal permasalahan 

agama: ketika orang-orang beragama sibuk menafsirkan firman-firman dan lupa 

bertuhan. Beragama tidak semerta-merta sama dengan bertuhan. Jika agama adalah 

sistem aturan keimanan dan peribadatan, maka seseorang hanya akan disibukkan 

oleh aturan-aturan itu. Sedangkan Tuhan adalah kebaikan absolut, yang tidak bisa 

dipersepsikan maupun dikonsepsikan. Dia hanya bisa direfleksikan dalam laku 

kebaikan. 

Dr. Muhammad Nursamad Kamba ialah seorang tokoh yang pemikirannya 

berpengaruh terhadap dalam keilmuan tasawuf di indonesia, sehingga menjadi 

Seorang marja’ (rujukan keilmuan) di Maiyah. Beliau kerap kali disebut syaikh 

atau buya Kamba karena khazanah keilmuannya yang luas serta pemikirannya yang 

unik, dan anti mainstream. Beliau merupakan pelopor pertama yang mendirikan 

jurusan Tasawuf dan Psikoterapi di Indonesia, tepatnya di Universitas Islam Negeri 

Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 1998 yang masih ada hingga saat ini. 

 
10 Muhammad Nursamad Kamba, Mencintai Allah Secara Merdeka, (Tangerang: IIMan, 2020), 

hlm 40. 



 

7 

 

Sehingga jurusan Tasawuf & psikoterapi banyak didirikan di berbagai universitas 

islam lainnya di berbagai daerah, Beliau  Dalam salah satu karya buya yang berjudul 

“Mencintai Allah Secara Merdeka” buya menawarkan sebuah gagasan mahabbah 

yang moderen dan praktis untuk menjawab tantangan beragama yang mainstream. 

Pemikiran beliau sangat anti mainstream, karena dapat menafsirkan ilmu tasawuf 

secara moderen memadukan tasawuf al-Junaid seorang yang dinobatkan sebagai 

bapak dari para sufi. Hingga menjadi solusi yang out of the box. 

Tasawuf yang dihadirkan Buya Kamba sebagai jalan kenabian yang mampu 

menenangkan saraf umat beragama yang sering berbicara tentang Tuhan dan agama 

dalam istilah hitam putih, halal dan haram, serta surga dan neraka, menjawab semua 

konvensi keagamaan dalam masyarakat. Agama pertama kali diciptakan untuk 

kepentingan semua orang, tetapi beberapa orang benar-benar membatasinya. Buya 

Kamba mahir menelusuri akar dari kekerasan bermotif agama. Kenyataannya, ia 

menjelaskan bagaimana lambannya kajian tasawuf selama berabad-abad, yang 

seharusnya bisa membebaskan praktik keagamaan namun tidak efektif, disebabkan 

oleh kesalahan epistemologi para akademisi ketika mempelajarinya.  

Hal ini disebabkan resistensi tasawuf terhadap penalaran positivistik dalam ilmu 

pengetahuan, menurut Buya Kamba (hal. 31). Kritik ini menjawab kekurangan 

dalam dasar-dasar studi tasawuf. Atas semua permasalahan yang diuraikan 

sebelumnya, baik itu tentang manusia moderan yang banyak keliru dalam 

memaknai tentang cinta, Kembali pada esensi dasar tujuan bertasawuf adalah 

meraih kebahagiaan, sedangkan kebahagiaan hanya bisa diperoleh dengan cinta. 

Maka dari itu Penulis sangat tertarik untuk mengkaji lebih lanjut mengenai konsep 

mahabbah dari perspektif pemikiran buya Kamba sehingga membuat judul skripsi 

“CINTA DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD NURSAMAD KAMBA”  

B. Rumusan Masalah 

Hanya masalah “Mahabbah” yang menjadi pokok bahasan kajian ini. Dalam hal 

ini, berarti saya hanya akan membahas pemahaman Muhammad Nursamad Kamba 



 

8 

 

tentang gagasan Mahabbah karena saya percaya ini adalah cara terbaik untuk 

mengatasi masalah yang diangkat di latar belakang. 

dengan mempertimbangkan latar belakang masalah dan kendala yang saya 

uraikan di atas, rumusan tantangan penelitian adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana Konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad Kamba ? 

2. Bagaimana Refleksi Konsep Cinta Muhammad Nursamad Kamba? 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini ditunjukan untuk: 

1. Mengetahui konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad Kamba 

2. Mengetahui refleksi konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad 

Kamba 

D. Manfaat Penelitian 

Serangkaian metode serta hasil dari penelitian ini diharapkan dapat 

menghasilkan manfaat sebagai berikut: 

1. Akademis 

Penelitian ini diharapkan bisa menambah data keilmuan yang relevan dalam 

pengembangan ilmu tasawuf.  

2. Praktis: 

a. Bagi peneliti, penelitian ini diharapkan memberikan pengetahuan yang 

segar dan pemahaman secara sadar mengenai nilai-nilai mahabbah dalam 

perspektif Dr Nursamad Kamba selaku pendiri jurusan Tasawuf & 

Psikoterapi di Univesitas Islam Negeri Bandung.  

b. Bagi masyarakat, penelitian ini diharapkan dapat menjadi sebuah 

informasi yang bisa menambah kesadaran bahwa nilai-nilai mahabbah bisa 

di praktikan sebagai penguat keyakinan rasa cinta pada Allah yang bisa 

terpancar dalam kehidupan sehari-hari. 

 



 

9 

 

E. Tinjauan Pustaka 

Sebagai bahan tinjauan serta rujukan penelitian penulis melakukan pencarian 

data mengenai penelitian yang serupa, penulis menemukan bahwa penelitian 

mengenai CINTA DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD NURSAMAD KAMBA 

belum pernah dilakukan. Dibawah ini merupakan hasil tinjauan data yang 

ditemukan : 

1. Thesis yang ditulis oleh Alfi Dewitasari tahun 2021, yang berjudul Memahami 

Konsep Mahabbah Dalam Buku Mahabbah Cinta Al-Ghazali Karya Luqman 

El Hakim” dipublikasikan oleh UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Subjek skripsi 

ini adalah menjelaskan tentang nilai-nilai cinta pada dasarnya adalah sebuah 

fitrahnya manusia, sehingga cinta menjadi hal yang esensial dalam agama 

islam, terkhusus cinta kepada Allah. Mahabbah bisa diwujudkan dan 

dibuktikan dengan menjauhi larangan dan mengikuti segala perintah Allah. 

Serta dalam penelitian ini penulis mengaitkan mahabbah dengan pendidikan 

islam yang dihrapkan bisa mencetak generasi muda yang beriman serta 

memiliki akhlak yang bertaqwa kepada Allah. 

2. Jurnal yang ditulis oleh Rahmi Damis tahun 2018 dalam jurnal Wawasan 

Keislaman  6 (1). ISSN 1978-3760 dengan judul “Al-Mahabbah Dalam 

Pandangan Sufi”. Jurnal ini sama-sama membahas tentang mahabbah seperti 

penelitian yang penulis akan lakukan. Isi dari jurnal ini adalah mengenai nilai 

mahabbah yang dilakukan pada kaum sufi yang Allah anugerahkan kepada 

hamba pilihan-Nya. Sebuah anugerah yang harus ditempuh melalui beberapa 

maqam yang sudah ditetapkan, seperti maqam taubat, wara, zuhud, sabar, 

tawakal dan ridha. Ada pun yang dirasakan oleh kaum sufi seperti muraqabah, 

khauf, raja dan musyahadah.  

3. Jurnal yang ditulis oleh Mujetaba Mustafa tahun 2020 dalam jurnal Al-Asas, 

dengan judul “Konsep Mahabbah Dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir 

Maudhu’i)” . jurnal ini sama-sama membahas tentang konsep mahabbah yang 

diteliti melalui kajian text Al-Quran diteliti melalui term setiap ayat yang 

memiliki kata hubb, atau yang berhubungan dengan hati. sehingga mahabbah 



 

10 

 

bisa di aktualisasikan kedalam sikap diri cinta seseorang pada Tuhannya 

melahirkan sebuah rasa rindu yang mendalam dan akan melahirkan sebuah 

kebahagiaan. sikap sosial yang berupa perwjudan dari ihsan seseorang yang 

nampak pada akhlaknya, serta timbul pula sikap- sikap yang disukai oleh Allah 

seperti sifat al-Muhsinin. 

4. Jurnal yang ditulis oleh Mina Wati tahun 2019 dalam jurnal Refleksi, dengan 

judul “Mahabbah dan Ma’rifah Dalam Tasawuf Dzunun Al-Misri”. Jurnal ini 

sama-sama membahas tentang konsep mahabbah pada seorang tokoh sufi 

klasik. Mahabbah merupakan cinta makhluk kepada sang pencipta yang 

kemudian memunculkan sikap bahwa tiada kebutuhan lain selain dari pada 

Tuhan. Ma’rifah dalam pandangan Dzunnun Mishri bukan sebatas pemberian 

Tuhan kepada manusia dengan “Cuma-Cuma” tetapi Tuhan memberikannya 

dengan syarat-syarat. Proses panjang yang harus di lalui oleh para pecinta 

Tuhan untuk mendapat ma’rifah-Nya. 

5. Jurnal yang ditulis oleh Kamaruddin Mustamin tahun 2020 dalam jurnal 

Konstruktif Bidang Filsafat dan Dakwah, dengan judul “Konsep Mahabbah 

Rabi’ah Al-Adawiyah”. Jurnal ini sama-sama membahas tentang konsep 

mahabbah pada seorang tokoh sufi yang bernama Rabi’ah Al-Adawiyah yang 

mengupayakan kesungguhannya untuk dekat dan menuju Tuhan dengan cinta 

yang ekstrim. Upaya ini berimplikasi secara luar biasa kepada hadirnya 

ekspresi cinta kepada Allah, tanpa syarat dan tendensi apapun. Dengan ekspresi 

cinta yang ekstrim inilah Rabi’ah meyakini bahwa ia dapat berjumpa dan 

bersatu dengan sang Khalik. Konsep ini bisa jadi dinilai akan melompati 

epistemologi syariat tetapi secara personal layak dihargai sebagai suatu ikhtiar 

yang memanfaatkan daya ruhaniyah yang secara potensial Allah titipkan pada 

diri setiap manusia. 

 

 



 

11 

 

F. Kerangka Pemikiran 

Allah SWT dalam QS. At-Tin, 95:4. 

نْسَانَ فِيْْٓ احَْسَنِ تقَْوِيْم     لَقَدْ خَلَقْنَا الِْْ

"Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-

baiknya”11 

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia artinya semua manusia (dalam 

bentuk yang sebaik-baiknya) artinya baik bentuk atau pun penampilannya amatlah 

baik. Kata al-insan digunakan AlQur’an untuk menunjukkan totalitas manusia 

sebagai makhluk jasmani dan rohani.Harmonisasi kedua aspek tersebut dengan 

berbagai potensi yang dimilikinya mengantarkan manusia sebagai makhluk Allah 

yang unik,  al-Basyar bahwa sifat dasar manusia adalah fitri yang terpancar dari 

alam rohaninya yaitu gemar bersahabat, ramah, lemah lembut, dan sopan santun 

serta taat kepada Allah Ta’ala12 

Fitrah manusia selalu mengarah pada kebaikan. Karena cinta adalah bagian dari 

fitrah manusia maka cinta pasti mengarah pada kebaikan. Saat kita mencintai 

seseorang, bayangan tentangnya muncul setiap saat. Keinginan untuk bertemu 

memuncak. Semakin lama tak bertemu, semakin kuat rindu yang tumbuh.  Cinta 

membuat kita ingin selalu bersama orang yang kita cintai. Menjalani hidup berdua 

tanpa menghiraukan masalah yang ada. Seolah di dunia ini tak ada orang lain, 

kecuali hanya kita dan orang yang kita cintai. Kita hidup bahagia dengannya dan 

berjanji menjalani masa depan bersama. 13 

Dalam tasawuf tingkatan cinta yang tertinggi adalah cinta kepada Allah, karena 

hanya cinta kepada Allah yang hakiki serta bersifat dua arah. Cinta kepada Allah 

dan Allah pun cinta kepadanya. Cinta yang satu arah tidak akan indah. Kita 

mencintai seseorang tapi orang itu tidak pernah mencintai kita. Pepatah 

menyebutkan ‘bertepuk sebelah tangan’. Tidak akan menghasilkan bunyi atau 

 
11 Kemenag, Al Quran QS At-Tin/95:4. 
12 Mulyadi, Hakikat Manusia Dalam Pandangan Manusia, (Padang: UIN, 2004) hal. 31 
13 Kesuma, Konsep Fitrah Manusia Perspektif Pendidikan Islam. (Lampung, 2013) h. 96. 



 

12 

 

berirama. Cinta kepada Allah adalah dua arah. Seorang hamba belajar mencintai 

Allah dengan membangun pilar ruhani supaya tumbuh cinta kepada Allah sekaligus 

Allah pun cinta kepadanya. 

Hal ini di buktikan dengan satu ayat yang terdapat di surat Al-Maidah 5 ayat 54 

ْٓ  ۙاذَِلَّة  عَلَى الْمُؤْمِ يْٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا مَنْ  ُ بِقَوْم  يُّحِبُّهُمْ وَيحُِبُّوْنَه  ة  يَّرْتدََّ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنِهٖ فَسَوْفَ يَأتِْى اللّٰه نيِْنَ اعَِزَّ

ىِٕم  ۗذٰلِكَ فَ  ِ وَلَْ يَخَافوُْنَ لَوْمَةَ لَْۤ ِ عَلَى الْكٰفِرِيْنَ   يجَُاهِدوُْنَ فِيْ سَبيِْلِ اللّٰه ُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ضْلُ اللّٰه   يؤُْتيِْهِ مَنْ يَّشَاۤءُۗ وَاللّٰه

“Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari 

agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai 

mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap 

orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. Mereka 

berjihad di jalan Allah dan tidak takut pada celaan orang yang mencela. Itulah 

karunia Allah yang diberikan-Nya kepada siapa yang Dia kehendaki. Allah 

Mahaluas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.”14 

Belajar cinta kepada Allah itu ada langkah-langkahnya. Dalam kajian tasawuf 

diajarkan untuk belajar mencintai Allah agar terbangun pilar mahabbah kepada 

Allah. Untuk menuju tingkatan mulia atau sering kali dikatakan sebagai kekasih 

Allah, dikenal dengan sebutan taraqi, sebuah jalan yang harus dilewati untuk 

melaksanakan suatu ibadah. Melalui taraqi seseorang haruslah menempuh sebuah 

Syari’at, thariqat, hakikat dan ma’rifat. Tujuannya sebagai jalur tingkatan untuk 

mencapai ma’rifatullah.15  

Seperti yang sudah ditulis dari kitab Kifayatu al-Adzqhiya wa Minhaj al-

Ashfiya. Ialah sebagai berikut: 

 إن الطريوشريعة وطريقة. وحقيقة فاسمع لهامامثل 

”Sesungguhnya jalan menuju akhirat itu melalui jalan Syari’at, tahriqat, dan 

hakikat; maka dengarlah contoh-contoh dari ketiganya.”16 

 
14 Kemenag, Al Quran QS Al-Maidah/5:54. 
15 Basyar Isya, Menggapai Derajat Kekasih Allah, (Bandung: Qalbun Salim press, 1997), hlm 9. 
16 Ibid, hlm 33 



 

13 

 

Ketiganya adalah satu kesatuan yang utuh. Untuk menjadi insan kamil haruslah 

menempuh tahapan syariat, yang merupakan rambu-rambu Tuhan dalam 

kehidupan. Dibuktikan dengan patuh menjalankan riyadoh. Kemudian ia akan 

mencapai hakikat, suatu ilmu yang ghaib yang tidak dapat diperoleh dari seorang 

guru karena sudah mencapai taraf hadrat al wujud. Hidup bertasawuf merupakan 

hidup yang bersih dengan segala ryadoh yang dilakukan untuk menuntun seseorang 

menuju ridho Allah sejati, melalui pengamalan syariah dan pendalaman haqiqat 

didalam metode thariqah untuk mencapai tingkatan ma’rifah.17 

Mahabbah merupakan suatu istilah yang posisinya berdampingan dengan 

ma’rifat. Bila ma’rifat adalah tahapan pengetahuan tentang Allah melewati hati 

yang dibimbingkan, sedangkan mahabbah adalah suatu rasa dekat bersama Allah 

dengan perasaan cinta18 Mahabbah pada dasarnya adalah meniadakan yang menjadi 

kependingan atau harapan diri sendiri. Karena apabila sudah cinta, secara otomatis 

seorang hamba akan lebih mendahulukan kepentingan Tuhan yang dicintainya.19 

Menurut Buya Kamba dalam pandangan sufisme, mahabah tentang dasar yang 

memiliki esensi yang dapat mewarnai hubungan hamba dengan Allah. Karena, Allah 

mencipta dengan cinta, sehingga segenap mahluk-Nya membawa benih cinta Ilahi di 

dalam dirinya.20  

Sedangkan untuk mencapai mahabbah seorang hamba haruslah melakukan 

peniadaan diri, atau disebut dengan fana.  Semua itu terjadi apabila ia telah melalui 

mekanisme makrifat kepada Allah. ketika Allah mengambil alih hambaNya yang 

meniada, untuk diperjalankan dalam kesaksian Ilahi, sehingga menyaksikan segala 

sesuatu dari sisi Allah, bukan dari sisi dirinya21 . Trilogi pemikiran tasawuf Al- 

Junaid adalah; mitsaq (perjanjian), fana (peleburan), dan tauhid (penyatuan). Imam 

Junaid menguatkan pandangannya tersebut melalui hadis qudsi sebagai berikut: 

Nabi Muhammad SAW bersabda: Allah SWT berfirman: “ Hamba-Ku 

 
17Ibi hlm 38 
18 Badrudin, Pengantar Ilmu Tasawuf, (Serang: A-Empat, 2014), hlm 65 
19 Ibid hlm 66 
20 Ibid hlm 161. 
21 Ibid hal 100 



 

14 

 

menenggelamkan dirinya untuk beribadah kepada-Ku, sehingga Aku pun 

mencintainya, dan ketika Aku mencintainya, maka jadilah Aku telinganya, sehingga 

ia bisa mendengar melalui Aku, dan menjadi matanya, sehingga ia melihat melalui 

Aku.”  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 

 

Secara sistematis kerangka pemikiran tersebut dapat dilihat pada gambar 1.1 berikut 

:  

Gambar 1. 1 Kerangka Berpikir 

  

  

Mahabbah

Allah

Ma'rifat

Misaq

(Perjanjian)

Fana

(Peleburan)

Tauhid

(Penyatuan)

Dicintai

Mencintai

Manusia Cinta


