BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Penelitian

Semenjak manusia diciptakan, Allah memberikan sebuah potensi berupa akal,
jasad dan ruh. Karena potensi yang spesial inilah yang membuat manusia menjadi
makhluk yang sempurna secara penciptaan dari makhluk lainnya. Keunikan potensi
ini yang membuat manusia menjadi satu-satunya makhluk yang dapat berpikir serta

merasakan adanya cinta secara sempurna.

Menurut Erich Fromm jika cinta adalah seni, maka cinta haruslah memiliki
pengetahuan dan upaya. Bukannya orang tak percaya bahwa cinta itu penting.
Mereka mendambakan cinta, mereka saksikan banyak sekali film tentang kisah
cinta, yang bahagia dan tek bahagia, mereka dengarkan ratusan lagu sampah tentang
cinta tapi nyaris tak terpikir bahwa cinta perlu dipelajari. Kebanyakan orang
beranggapan soal cinta yang terpenting adalah dicintai, bukannya mencintai. Di sini
bagi mereka adalah bagaimana agar dicintai, bagaimana pantas dicintai. Dalam
mengejar tujuan ini mereka menempuh beberapa cara. Pertama, biasanya dipakai
oleh laki-laki, adalah dengan menjadi sukses, menjadi serbakuasa dan sekaya
mungkin. Cara lain, biasanya dipakai oleh perempuan, adalah dengan membuat
dirinya menarik, dengan cara merawat tubuh, pakaian dan lainnya. Cara lain supaya
terlihat menarik, dipakai baik oleh laki-laki atau perempuan adalah bersikap
menyenangkan, berbicara menarik, suka menolong, sopan, lugu. Bagi kebanyakan
orang dalam kebiasaan kita, menjadi lovable pada dasarnya merupakan gabungan

popularitas dan sex appeal®.

Merasa tidak perlu mempelajari soal cinta hingga berasumsi bahwa cinta hanya
sekedar persoalan objek, bukan persoalan kemampuan. Orang mengira bahwa
mencintai itu mudah, tetapi menemukan objek yang tepat untuk mencinta dan

dicintai olehnya itu sulit. Adanya anggapan bahwa cinta tak perlu dipelajari

L Erich Fromm, Seni Mencintai , diterjemahkan dari The Art Of Loving Harper & Brother, penerj
Aquarina, (Yogyakarta, BASABASI), him. 8



disebabkan oleh kekeliruan antara pengalaman awal tentang “jatuh” cinta (falling
in love) dengan keadaan permanen mencinta (being in love), atau yang lebih tepat
kita katakan, “berada” dalam cinta (Standing in love). Jika ada dua orang yang
awalnya asing, tiba-tiba membiarkan tembok di antara mereka runtuh, lalu merasa
dekat, merasa menyatu, maka momen kesatuan ini menjadi pengalaman yang paling
menggembirakan dan menyenangkan dalam hidup. bagi mereka yang pernah
terasing, terpencil, tanpa cinta, rasanya lebih mengagumkan dan menakjubkan lagi
sering kali, keintiman mendadak ini mudah dirasa ajaib, jika disertai dengan atau
diawali dengan ketertarikan secara seksual. Namun cinta jenis ini sesungguhnya
tidak abadi. Setelah pasangan tersebut saling mengenal, kemesraan mereka makin
dan makin kehilangan keajaibannya, sampai-sampai permusuhan, kekecewaan,
kebosanan mereka pun membunuh apa pun yang tersisa dari kegembiraan awal. Di
awal mereka belum mengetahui semua ini, bahkan gairah mereka sangat kuat,
mereka “gila” terhadap satu sama lain, demi membuktikan kekuatan cinta mereka,

padahal itu barangkali menunjukan tingkat kesepian mereka terdahulu.?

Terlepas dari banyak bukti yang bertentangan, sikap ini menunjukkan bahwa
mencintai seperti biasa itu sederhana. Cinta tidak seperti tindakan atau usaha lain,
yang seringkali gagal meskipun dimulai dengan tujuan yang begitu tinggi. Menurut
Erich Fromm, manusia modern sebenarnya menderita akibat keinginan mereka
yang tak terpuaskan akan persahabatan. Dia hanya mencoba untuk dicintai tanpa

benar-benar mencintai dirinya sendiri atau orang lain.®

Menurut Kahlil Gibran, cinta adalah keindahan sejati yang terdapat dalam
harmoni spiritual. Cinta mengangkat jiwa ke tempat di mana hukum kemanusiaan
dan realitas alam tidak dapat meninggalkan jejak apa pun, menjadikannya satu-

satunya sumber kebebasan sejati di dunia ini.*

Ada beberapa kecenderungan dalam ragam makna nilai terhadap tindakan yang

cenderung menolak cinta sesama manusia. Kecenderungan ini dipengaruhi oleh

2 1bid, him.12
% Ibid, him.13
4 Abu al-Ghifari, Remaja & Cinta, (Bandung: Mujahid, 2005), h.15.

2



bagaimana orang memaknai arti sebenarnya dari gagasan cinta, yang tidak semata-
mata bersifat vertikal. Tasawuf dan psikologi adalah dua disiplin ilmu di mana ide
cinta diciptakan dan dikembangkan. Cinta sering ditafsirkan menggunakan ide-ide
samar-samar. Tuhan adalah sumber dari semua emosi alami, termasuk cinta. Itu
memiliki tujuan yang sangat mulia dan merupakan perasaan yang mulia dan murni.
Tuhan menganugerahkan kasih sayang kepada makhluk-Nya agar mereka

menemukan jalan cahaya, tujuan, dan semangat hidup.®

Tuhan bukanlah logos, Dia adalah cinta. Namun manusia moderen dengan cara
berilmunya memposisikan dirinya seakan-akan dia Al-Khalig, Maha Pencipta, Al-
Akbar dan Al-Wasi, yang maha besar dan maha luas, sehingga Tuhan hanyalah
sebutir benda yang tergeletak di telapak tangan manusia, yang dipelajari melalui
IImu Teologi. Adanya arus modernitas membuatnya terkesan instrumental dan
serba nalar maka kaum sufi menekankan pada makrifah, ilmu hati, ilmu ruhani.
Berhubungan dengan-Nya jika hanya sekedar secara rasional saja, maka agama bisa
jadi ketakutan. Takut Tuhan, bukan takut kehilangan cinta-Nya, tapi ngeri kepada-
Nya. Kita ingin menyenangkan-Nya, agar Dia ganjar kita dengan serba kesenangan.
Tapi disisi lainnya pada saat yang bersamaan kita melihat Tuhan dalam kacamata
kekerasan. Tuhan pun tampil keras, maka Agama terkesan rewel dan merepotkan.
Menjadi totalitarian. Bukannya menentramkan, agama menjadi hakim yang bengis,

ruang hidup dalam kebebasan yang dianugerahkan-Nya menjadi sempit.°

pengabdian yang tulus dari makhluk-Nya kepada Tuhan-Nya. Merupakan puncak
tingkatan tasawuf, memiliki tujuan yang luhur, dan merupakan buah dari buahnya,

seperti kerinduan, sikap ridho, kasih sayang, dan sifat-sifat lainnya.”

5 Asyraf Abdurrahman, Cinta antara Khayalan & Realita, ( Najla Press: 2006), h.16.

® Sujiwo Tejo & Nursamad Kamba, Tuhan Maha Asyik 2, ( Bandung: Mizan Media Utama, 2020),
h.17

" Thya Ulumuddin, Al-Imam Al-Ghazali Dar al-Hadits,. Kairo, Mesir : 2004. HIm 190

3



Ketika hidup dipandang sebagai hadiah yang mengungkapkan cinta, Mahabbah
tidak hanya mempromosikan pengembangan rasa syukur dan penghargaan atas

makna hidup yang begitu tak ternilai harganya.®

Tasawuf adalah nama lain dari mistisme dalam islam, sehingga kaum orientalis

Barat menyebutnya dengan sufisme. Penamaan kata Sufisme ini merupakan istilah
Barat yang khusus dipakai untuk mistisme dalam islam. Fisikawan Spanyol Acin

Palacios, yang menulis 1bn Arabi: Hayatuh wa Madzhabuh antara tahun 1871 dan
1944. Berdasarkan pengalaman Ibn 'Arabi dan beberapa presuposisi teoretis, dia
menyelidiki mistisisme Kristen. Penelitian ini dianggap jauh dari api. Kesimpulan
menyajikan sebuah tantangan. Selain perbedaan mencolok mereka, pengalaman lbn
‘Arabi dan mistisisme Kristen berasal dari latar belakang sejarah yang sangat
berbeda.

Hal itu membuktikan banyak yang keliru dengan apa itu yang dimaksud dengan
pengalaman sufistik? la merupakan sebuah Transformasi diri kedalam nilai-nilai
kebaikan dan menyatu dengannya. Dalam sejarah otentik nabi, Rasul menyepi ke
gua berkhalwat kemudian dibelah dada untuk penyucian / tazkiyah al nafs.
Sehingga tazkiyah merupakan proses menuju Fana (lenyapnya sifat-sifat
kemanusiaan) dan makrifat. Peristiwa turun wahyu merupakan Peristiwa turun
wahyu merupakan peristiwa sufistik level tertinggi, seorang hamba menerima
langsung firman-firman Tuhan dalam keadaan Fana. Peristiwa sufistik pada proses
kenabian menunjukan bahwa agama yang dibawa Nabi adalah agama Cinta atau

agama yang berdasarkan cinta Ilahi.

Mahabbah berasal dari kata arab Ahaba -Yuhibbu-Mahabbatan, yang berarti
mencintai secara mendalam, kecintaan atau cinta yang mendalam®. Dalam buku
Mencintai Allah Secara merdeka karya Nursamad Kamba, Mahabbah merupakan
hal yang utama dalam hubungan hamba dengan Tuhan. Allah berfirman “Kuntu

kanzan Makhfiyyan fa ahbabtu an wu’rafa fa khalaqtu al khalga (Aku

8 Dr. Muhammad Nursamad Kamba, Mencintai Allah Secara Merdeka, (Pustaka Iman, 2020), him
190.
® Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta: Hidakarya Agung, 1990), h. 96.

4



pembendaharaan tersembunyi, Aku mencintai untuk dikenali, maka Aku

menciptakan)”.

Kenapa untuk menyempurnakan budi pekerti harus dengan cinta ? sebab cinta
mengantarkan pada makrifat, yang merupakan mekanisme transformasi ideal dan
terbaik. Menurut Al-Ghazali, mukasyafah “cahaya yang dituangkan Allah kedalam
hati” Tanpanya pengetahuan hanya sia-sia karena tidak menciptakan transformasi
pada prilaku secara spontanitas. Memupuk ilmu-ilmu agama pada diri seseorang
tapi tidak mengamalkan dan menerapkan. Karena belum tercapainya makrifat dan

kehidupan agamanya tidak didasari dengan cinta.

Allah memerintahkan kepada Rasul-Nya untuk memastikan kepada orang-orang
jika hendak mencintai Allah maka ikutilah nabi-Nya. (QS. 3:31)

Jalan menuju Allah adalah cinta seseorang tidak melakukan perbuatan secara
sukarela kecuali ada rasa cinta dalam dirinya. Berarti ajaran dalam islam harus
berdasarkan cinta. Aturan-aturan orang tua pada anaknya bukan sekedar untuk
menertibkan mereka, justru aturan tersebut bentuk ekspresi cinta orang tua pada
anak-anaknya. Begitu pun aturan-aturan yang kita pahami dari Tuhan adalah
ekspresi cinta llahi pada hamba-Nya. Berdasarkan sejarah otentik Nabi, perang
Badar merupakan tonggak sejarah terpenting dalam perkembangan Islam. Ada
fenomena orang Qurais berbondong-bondong masuk islam karena tertarik dengan
kekuatan dan keperkasaan islam melalui momen kemenangan islam. Akibatnya
panggilan hati dan motivasi memeluk islam berbeda dengan para sahabat terdahulu
yang bergabung karena percaya pada Rasul dan Allah, serta mencintainya sejak di
Mekkah sebelum hijrah ke Madinah. Terjadi dua orientasi Menganut agama islam
karena bermakna mencintai Allah dan Rasul, sehingga otomatis mencintai umat
manusia. Pasca perang Badar ada pula yang menganut kepercayaan bahwa islam

adalah kekuasaan. Saat detik-detik Rasul wafat ada dialog antara Ali dan Al-Abbas,



Ali menunjukan Agama cinta sedangkan Al-Abbas menunjukan agama

kekuasaan.10

Saat dinasti Muawiyah terjadi pergeseran makna bahwa islam adalah Ideologi
kekuasaan. Sedangkan orientasi memahami islam sebagai Agama cinta
termarginalkan. Fenomena munculnya nabi dan rasul di tengah kondisi masyarakat
yang sedang mengalami dekadesi moral dan hancurnya nilai-nilai kemanusiaan
menunjukan bahwa tujuan agama adalah reformasi sosial, untuk mewujudkan nilai-
nilai universal kemanusiaan. Karena orientasinya demikian, maka Tuhan adalah
poros utamanya. Sebab, hanya dengan melalui Tuhanlah nilai-nilai universal
kemanusiaan bisa teratasi. Sangatlah penting bertuhan dalam beragama. Namun,
terkadang orang tidak menyadari bahwa dalam kegiatan beragamanya ia bisa jadi
malah tidak bertuhan. Itu terjadi saat mereka disibukkan oleh rumusan aturan-
aturan keimanan dan peribadatan yang baku. Padahal, rumusan-rumusan tersebut
boleh jadi tidak berasal dari Tuhan secara langsung, tapi merupakan penafsiran atas
firman-firman Tuhan. Dan di sinilah yang bisa menjadi pangkal permasalahan
agama: ketika orang-orang beragama sibuk menafsirkan firman-firman dan lupa
bertuhan. Beragama tidak semerta-merta sama dengan bertuhan. Jika agama adalah
sistem aturan keimanan dan peribadatan, maka seseorang hanya akan disibukkan
oleh aturan-aturan itu. Sedangkan Tuhan adalah kebaikan absolut, yang tidak bisa
dipersepsikan maupun dikonsepsikan. Dia hanya bisa direfleksikan dalam laku

kebaikan.

Dr. Muhammad Nursamad Kamba ialah seorang tokoh yang pemikirannya
berpengaruh terhadap dalam keilmuan tasawuf di indonesia, sehingga menjadi
Seorang marja’ (rujukan keilmuan)di Maiyah. Beliau kerap kali disebut syaikh
atau buya Kamba karena khazanah keilmuannya yang luas serta pemikirannya yang
unik, dan anti mainstream. Beliau merupakan pelopor pertama yang mendirikan
jurusan Tasawuf dan Psikoterapi di Indonesia, tepatnya di Universitas Islam Negeri

Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 1998 yang masih ada hingga saat ini.

10 Muhammad Nursamad Kamba, Mencintai Allah Secara Merdeka, (Tangerang: 11Man, 2020),
him 40.



Sehingga jurusan Tasawuf & psikoterapi banyak didirikan di berbagai universitas
islam lainnya di berbagai daerah, Beliau Dalam salah satu karya buya yang berjudul
“Mencintai Allah Secara Merdeka” buya menawarkan sebuah gagasan mahabbah
yang moderen dan praktis untuk menjawab tantangan beragama yang mainstream.
Pemikiran beliau sangat anti mainstream, karena dapat menafsirkan ilmu tasawuf
secara moderen memadukan tasawuf al-Junaid seorang yang dinobatkan sebagai

bapak dari para sufi. Hingga menjadi solusi yang out of the box.

Tasawuf yang dihadirkan Buya Kamba sebagai jalan kenabian yang mampu
menenangkan saraf umat beragama yang sering berbicara tentang Tuhan dan agama
dalam istilah hitam putih, halal dan haram, serta surga dan neraka, menjawab semua
konvensi keagamaan dalam masyarakat. Agama pertama kali diciptakan untuk
kepentingan semua orang, tetapi beberapa orang benar-benar membatasinya. Buya
Kamba mahir menelusuri akar dari kekerasan bermotif agama. Kenyataannya, ia
menjelaskan bagaimana lambannya kajian tasawuf selama berabad-abad, yang
seharusnya bisa membebaskan praktik keagamaan namun tidak efektif, disebabkan

oleh kesalahan epistemologi para akademisi ketika mempelajarinya.

Hal ini disebabkan resistensi tasawuf terhadap penalaran positivistik dalam ilmu
pengetahuan, menurut Buya Kamba (hal. 31). Kritik ini menjawab kekurangan
dalam dasar-dasar studi tasawuf. Atas semua permasalahan yang diuraikan
sebelumnya, baik itu tentang manusia moderan yang banyak keliru dalam
memaknai tentang cinta, Kembali pada esensi dasar tujuan bertasawuf adalah
meraih kebahagiaan, sedangkan kebahagiaan hanya bisa diperoleh dengan cinta.
Maka dari itu Penulis sangat tertarik untuk mengkaji lebih lanjut mengenai konsep
mahabbah dari perspektif pemikiran buya Kamba sehingga membuat judul skripsi
“CINTA DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD NURSAMAD KAMBA”

B. Rumusan Masalah

Hanya masalah “Mahabbah” yang menjadi pokok bahasan kajian ini. Dalam hal
ini, berarti saya hanya akan membahas pemahaman Muhammad Nursamad Kamba



tentang gagasan Mahabbah karena saya percaya ini adalah cara terbaik untuk

mengatasi masalah yang diangkat di latar belakang.

dengan mempertimbangkan latar belakang masalah dan kendala yang saya
uraikan di atas, rumusan tantangan penelitian adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana Konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad Kamba ?

2. Bagaimana Refleksi Konsep Cinta Muhammad Nursamad Kamba?

C. Tujuan Penelitian

Penelitian ini ditunjukan untuk:

1. Mengetahui konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad Kamba
2. Mengetahui refleksi konsep cinta dalam pemikiran Muhammad Nursamad

Kamba

D. Manfaat Penelitian

Serangkaian metode serta hasil dari penelitian ini diharapkan dapat
menghasilkan manfaat sebagai berikut:

1. Akademis

Penelitian ini diharapkan bisa menambah data keilmuan yang relevan dalam

pengembangan ilmu tasawuf.

2. Praktis:
a. Bagi peneliti, penelitian ini diharapkan memberikan pengetahuan yang

segar dan pemahaman secara sadar mengenai nilai-nilai mahabbah dalam
perspektif Dr Nursamad Kamba selaku pendiri jurusan Tasawuf &
Psikoterapi di Univesitas Islam Negeri Bandung.

b. Bagi masyarakat, penelitian ini diharapkan dapat menjadi sebuah
informasi yang bisa menambah kesadaran bahwa nilai-nilai mahabbah bisa
di praktikan sebagai penguat keyakinan rasa cinta pada Allah yang bisa
terpancar dalam kehidupan sehari-hari.



E. Tinjauan Pustaka

Sebagai bahan tinjauan serta rujukan penelitian penulis melakukan pencarian
data mengenai penelitian yang serupa, penulis menemukan bahwa penelitian
mengenai CINTA DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD NURSAMAD KAMBA
belum pernah dilakukan. Dibawah ini merupakan hasil tinjauan data yang

ditemukan :

1. Thesis yang ditulis oleh Alfi Dewitasari tahun 2021, yang berjudul Memahami
Konsep Mahabbah Dalam Buku Mahabbah Cinta Al-Ghazali Karya Lugman
El Hakim dipublikasikan oleh UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Subjek skripsi
ini adalah menjelaskan tentang nilai-nilai cinta pada dasarnya adalah sebuah
fitrahnya manusia, sehingga cinta menjadi hal yang esensial dalam agama
islam, terkhusus cinta kepada Allah. Mahabbah bisa diwujudkan dan
dibuktikan dengan menjauhi larangan dan mengikuti segala perintah Allah.
Serta dalam penelitian ini penulis mengaitkan mahabbah dengan pendidikan
islam yang dihrapkan bisa mencetak generasi muda yang beriman serta
memiliki akhlak yang bertagwa kepada Allah.

2. Jurnal yang ditulis oleh Rahmi Damis tahun 2018 dalam jurnal Wawasan
Keislaman 6 (1). ISSN 1978-3760 dengan judul “A4/-Mahabbah Dalam
Pandangan Sufi”. Jurnal ini sama-sama membahas tentang mahabbah seperti
penelitian yang penulis akan lakukan. Isi dari jurnal ini adalah mengenai nilai
mahabbah yang dilakukan pada kaum sufi yang Allah anugerahkan kepada
hamba pilihan-Nya. Sebuah anugerah yang harus ditempuh melalui beberapa
magam yang sudah ditetapkan, seperti magam taubat, wara, zuhud, sabar,
tawakal dan ridha. Ada pun yang dirasakan oleh kaum sufi seperti muragabah,
khauf, raja dan musyahadah.

3. Jurnal yang ditulis oleh Mujetaba Mustafa tahun 2020 dalam jurnal Al-Asas,
dengan judul “Komsep Mahabbah Dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir
Maudhu’i)” . jurnal ini sama-sama membahas tentang konsep mahabbah yang
diteliti melalui kajian text Al-Quran diteliti melalui term setiap ayat yang

memiliki kata hubb, atau yang berhubungan dengan hati. sehingga mahabbah



bisa di aktualisasikan kedalam sikap diri cinta seseorang pada Tuhannya
melahirkan sebuah rasa rindu yang mendalam dan akan melahirkan sebuah
kebahagiaan. sikap sosial yang berupa perwjudan dari ihsan seseorang yang
nampak pada akhlaknya, serta timbul pula sikap- sikap yang disukai oleh Allah
seperti sifat al-Muhsinin.

. Jurnal yang ditulis oleh Mina Wati tahun 2019 dalam jurnal Refleksi, dengan
judul “Mahabbah dan Ma’rifah Dalam Tasawuf Dzunun AI-Misri”. Jurnal ini
sama-sama membahas tentang konsep mahabbah pada seorang tokoh sufi
klasik. Mahabbah merupakan cinta makhluk kepada sang pencipta yang
kemudian memunculkan sikap bahwa tiada kebutuhan lain selain dari pada
Tuhan. Ma’rifah dalam pandangan Dzunnun Mishri bukan sebatas pemberian
Tuhan kepada manusia dengan “Cuma-Cuma” tetapi Tuhan memberikannya
dengan syarat-syarat. Proses panjang yang harus di lalui oleh para pecinta
Tuhan untuk mendapat ma’rifah-Nya.

. Jurnal yang ditulis oleh Kamaruddin Mustamin tahun 2020 dalam jurnal
Konstruktif Bidang Filsafat dan Dakwah, dengan judul “Konsep Mahabbah
Rabi’ah Al-Adawiyah”. Jurnal ini sama-sama membahas tentang konsep
mahabbah pada seorang tokoh sufi yang bernama Rabi’ah Al-Adawiyah yang
mengupayakan kesungguhannya untuk dekat dan menuju Tuhan dengan cinta
yang ekstrim. Upaya ini berimplikasi secara luar biasa kepada hadirnya
ekspresi cinta kepada Allah, tanpa syarat dan tendensi apapun. Dengan ekspresi
cinta yang ekstrim inilah Rabi’ah meyakini bahwa ia dapat berjumpa dan
bersatu dengan sang Khalik. Konsep ini bisa jadi dinilai akan melompati
epistemologi syariat tetapi secara personal layak dihargai sebagai suatu ikhtiar
yang memanfaatkan daya ruhaniyah yang secara potensial Allah titipkan pada

diri setiap manusia.

10



F. Kerangka Pemikiran
Allah SWT dalam QS. At-Tin, 95:4.
268 al 2 lidy) GEA A

"Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-

baiknya” !t

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia artinya semua manusia (dalam
bentuk yang sebaik-baiknya) artinya baik bentuk atau pun penampilannya amatlah
baik. Kata al-insan digunakan AlQur’an untuk menunjukkan totalitas manusia
sebagai makhluk jasmani dan rohani.Harmonisasi kedua aspek tersebut dengan
berbagai potensi yang dimilikinya mengantarkan manusia sebagai makhluk Allah
yang unik, al-Basyar bahwa sifat dasar manusia adalah fitri yang terpancar dari
alam rohaninya yaitu gemar bersahabat, ramah, lemah lembut, dan sopan santun
serta taat kepada Allah Ta’ala®?

Fitrah manusia selalu mengarah pada kebaikan. Karena cinta adalah bagian dari
fitrah manusia maka cinta pasti mengarah pada kebaikan. Saat kita mencintai
seseorang, bayangan tentangnya muncul setiap saat. Keinginan untuk bertemu
memuncak. Semakin lama tak bertemu, semakin kuat rindu yang tumbuh. Cinta
membuat kita ingin selalu bersama orang yang Kita cintai. Menjalani hidup berdua
tanpa menghiraukan masalah yang ada. Seolah di dunia ini tak ada orang lain,
kecuali hanya kita dan orang yang kita cintai. Kita hidup bahagia dengannya dan

berjanji menjalani masa depan bersama.

Dalam tasawuf tingkatan cinta yang tertinggi adalah cinta kepada Allah, karena
hanya cinta kepada Allah yang hakiki serta bersifat dua arah. Cinta kepada Allah
dan Allah pun cinta kepadanya. Cinta yang satu arah tidak akan indah. Kita
mencintai seseorang tapi orang itu tidak pernah mencintai kita. Pepatah

menyebutkan ‘bertepuk sebelah tangan’. Tidak akan menghasilkan bunyi atau

11 Kemenag, Al Quran QS At-Tin/95:4.
2 Mulyadi, Hakikat Manusia Dalam Pandangan Manusia, (Padang: UIN, 2004) hal. 31
13 Kesuma, Konsep Fitrah Manusia Perspektif Pendidikan Islam. (Lampung, 2013) h. 96.

11



berirama. Cinta kepada Allah adalah dua arah. Seorang hamba belajar mencintai
Allah dengan membangun pilar ruhani supaya tumbuh cinta kepada Allah sekaligus

Allah pun cinta kepadanya.
Hal ini di buktikan dengan satu ayat yang terdapat di surat Al-Maidah 5 ayat 54

s30T G sl e A0 A5kl abdad o5k a0 (ol il 4 B K335 G 15 (il il
Sl o 5 FUED (i i (1 G o gl A Y5 ) e 18 03mad Gl
“Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari
agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai
mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap
orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. Mereka
berjihad di jalan Allah dan tidak takut pada celaan orang yang mencela. Itulah
karunia Allah yang diberikan-Nya kepada siapa yang Dia kehendaki. Allah
Mahaluas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui. '

Belajar cinta kepada Allah itu ada langkah-langkahnya. Dalam kajian tasawuf
diajarkan untuk belajar mencintai Allah agar terbangun pilar mahabbah kepada
Allah. Untuk menuju tingkatan mulia atau sering kali dikatakan sebagai kekasih
Allah, dikenal dengan sebutan taraqi, sebuah jalan yang harus dilewati untuk
melaksanakan suatu ibadah. Melalui taraqi seseorang haruslah menempuh sebuah
Syari’at, thariqat, hakikat dan ma’rifat. Tujuannya sebagai jalur tingkatan untuk

mencapai ma’rifatullah.®

Seperti yang sudah ditulis dari kitab Kifayatu al-Adzghiya wa Minhaj al-
Ashfiya. lalah sebagai berikut:

ielelgl o Tiin 5 T iy s )

Sesungguhnya jalan menuju akhirat itu melalui jalan Syari’at, tahrigat, dan

hakikat; maka dengarlah contoh-contoh dari ketiganya. 16

14 Kemenag, Al Quran QS Al-Maidah/5:54.
15 Basyar Isya, Menggapai Derajat Kekasih Allah, (Bandung: Qalbun Salim press, 1997), him 9.
16 1bid, him 33

12



Ketiganya adalah satu kesatuan yang utuh. Untuk menjadi insan kamil haruslah
menempuh tahapan syariat, yang merupakan rambu-rambu Tuhan dalam
kehidupan. Dibuktikan dengan patuh menjalankan riyadoh. Kemudian ia akan
mencapai hakikat, suatu ilmu yang ghaib yang tidak dapat diperoleh dari seorang
guru karena sudah mencapai taraf hadrat al wujud. Hidup bertasawuf merupakan
hidup yang bersih dengan segala ryadoh yang dilakukan untuk menuntun seseorang
menuju ridho Allah sejati, melalui pengamalan syariah dan pendalaman hagiqat

didalam metode tharigah untuk mencapai tingkatan ma’rifah.’

Mahabbah merupakan suatu istilah yang posisinya berdampingan dengan
ma’rifat. Bila ma’rifat adalah tahapan pengetahuan tentang Allah melewati hati
yang dibimbingkan, sedangkan mahabbah adalah suatu rasa dekat bersama Allah
dengan perasaan cinta'® Mahabbah pada dasarnya adalah meniadakan yang menjadi
kependingan atau harapan diri sendiri. Karena apabila sudah cinta, secara otomatis
seorang hamba akan lebih mendahulukan kepentingan Tuhan yang dicintainya.®
Menurut Buya Kamba dalam pandangan sufisme, mahabah tentang dasar yang
memiliki esensi yang dapat mewarnai hubungan hamba dengan Allah. Karena, Allah
mencipta dengan cinta, sehingga segenap mahluk-Nya membawa benih cinta Ilahi di

dalam dirinya.?®

Sedangkan untuk mencapai mahabbah seorang hamba haruslah melakukan
peniadaan diri, atau disebut dengan fana. Semua itu terjadi apabila ia telah melalui
mekanisme makrifat kepada Allah. ketika Allah mengambil alih hambaNya yang
meniada, untuk diperjalankan dalam kesaksian Ilahi, sehingga menyaksikan segala
sesuatu dari sisi Allah, bukan dari sisi dirinya?! . Trilogi pemikiran tasawuf Al-
Junaid adalah; mitsaq (perjanjian), fana (peleburan), dan tauhid (penyatuan). Imam
Junaid menguatkan pandangannya tersebut melalui hadis qudsi sebagai berikut:
Nabi Muhammad SAW bersabda: Allah SWT berfirman: “ Hamba-Ku

bi him 38

18 Badrudin, Pengantar IImu Tasawuf, (Serang: A-Empat, 2014), him 65
19 1bid hlm 66

20 1bid him 161.

2 1bid hal 100

13



menenggelamkan dirinya untuk beribadah kepada-Ku, sehingga Aku pun
mencintainya, dan ketika Aku mencintainya, maka jadilah Aku telinganya, sehingga

ia bisa mendengar melalui Aku, dan menjadi matanya, sehingga ia melihat melalui
Aku.”

14



Secara sistematis kerangka pemikiran tersebut dapat dilihat pada gambar 1.1 berikut

Dicintai

Manusia Cinta Allah

Mencintai |

Y
Ma'rifat

Y

Misaq Fana Tauhid
(Perjanjian) (Peleburan) (Penyatuan)

I |
¥

Mahabbah

Gambar 1. 1 Kerangka Berpikir

15



