
 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 
 

A. Latar Belakang Penelitian 

Indonesia merupakan salah satu negara dengan tingkat kemajemukan 

paling tinggi di dunia. Data Badan Pusat Statistik (BPS) tahun 2020 

menunjukkan bahwa Indonesia memiliki lebih dari 1.340 suku bangsa, 700 

bahasa daerah, serta enam agama resmi yang diakui negara (Badan Pusat 

Statistik, 2020). Selain itu, berbagai aliran kepercayaan juga berkembang di 

tengah masyarakat. Kondisi ini menjadikan Indonesia sebagai sebuah 

laboratorium sosial yang unik, di mana keragaman bukan hanya realitas, tetapi 

juga tantangan dalam membangun harmoni dan stabilitas sosial. Pluralitas 

Indonesia merupakan aset sekaligus tantangan yang membutuhkan landasan 

nilai yang kuat agar tidak menjadi sumber disintegrasi (Azra, 2006). 

Namun, realitas sosial menunjukkan bahwa kemajemukan sering kali 

memunculkan potensi gesekan dan konflik, terutama ketika identitas agama, 

etnis, atau budaya dijadikan alat politik. Beberapa kasus intoleransi, 

diskriminasi, dan kekerasan atas nama agama di berbagai daerah menunjukkan 

bahwa nilai-nilai toleransi dan persaudaraan masih memerlukan penguatan di 

tingkat akar rumput. Misalnya, peristiwa penolakan pendirian rumah 

ibadah,kerusuhan Poso, atau gesekan sosial di Tolikara menjadi bukti bahwa 

pengelolaan keragaman memerlukan pendekatan yang komprehensif dan 

berkelanjutan. 

Setara Institute melaporkan perusakan dan penolakan pendirian tempat 

ibadah menempati lima urutan teratas dalam kategori jenis pelanggaran 

Kebebasan Beragama/Berkeyakinan (KBB) terbanyak sepanjang periode 

2007-2022 (Setiawan, 2022). Selain itu, Sekretaris Bidang Dakwah Dewan 

Masjid Indoneaia (DMI) Ahmad Yani menyesalkan terjadinya peristiwa 

pembakaran rumah ibadah umat Islam di Kabupaten Tolikara, Papua. Menurut 



 

2 
 

dia, apapun penyebabnya hal itu sangat tidak patut terjadi. Dia menyatakan, 

kejadian itu merupakan salah satu bukti konkret kegagalan dalam toleransi 

beragama di Indonesia (Putra, 2015). 

 
Gambar 1.1 Kondisi Masjid Miftahul Huda milik Jemaat 

Ahmadiyah 

Sumber: https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-
90-penolakan-rumah-ibadah 

 Selain tantangan internal, interaksi antarnegara dan lintas budaya di 

era globalisasi semakin memperluas cakrawala kemajemukan Indonesia. Arus 

migrasi tenaga kerja, pertukaran pelajar, pariwisata internasional, kerja sama 

kemanusiaan, hingga interaksi digital lintas negara membawa masyarakat 

Indonesia pada kontak budaya yang semakin intens. Misalnya, tenaga kerja 

Indonesia di Malaysia dan Hong Kong berinteraksi dengan masyarakat 

multietnis; festival budaya seperti Bali Arts Festival melibatkan seniman dari 

berbagai negara; dan solidaritas lintas agama terjadi ketika Indonesia mengirim 

bantuan kemanusiaan untuk korban bencana di Turki atau Palestina. Seperti 

yang dilakukan jema’ah BKMT se-Kabupaten Sambas yang telah ikut 

membantu dan memberikan sumbangan bantuan kepada saudara Palestina 

(Harmanta, 2023). 

https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-90-penolakan-rumah-ibadah
https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-90-penolakan-rumah-ibadah


 

3 
 

 
Gambar 1.2 Bantuan Kemanusiaan dari warga Indonesia untuk Palestina 

Sumber: https://rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-
bantuan-untuk-warga-gaza-palestina  

Fenomena ini menegaskan bahwa harmoni sosial tidak lagi hanya 

dibutuhkan di tingkat lokal atau nasional, tetapi juga pada level global. 

Salah satu konsep yang relevan dalam upaya membangun harmoni di 

tengah kemajemukan tersebut adalah ukhuwah basyariyah atau persaudaraan 

kemanusiaan. Konsep ini menekankan bahwa semua manusia adalah 

bersaudara karena berasal dari sumber penciptaan yang sama, terlepas dari 

agama, ras, suku, atau latar belakang sosial. Ukhuwah basyariyah tidak hanya 

mengandung nilai teologis, tetapi juga nilai sosial-politik yang berfungsi 

sebagai jembatan antara agama dan negara (Siddiq K. , 2005). 

Dalam ajaran Islam, konsep ukhuwah atau persaudaraan menjadi 

pondasi utama dalam membangun hubungan yang harmonis antar manusia. 

Seperti konsep ukhuwah yang ditawarkan oleh seorang tokoh K.H. Achmad 

Siddiq yang mampu menyatukan berbagai kelompok dan golongan. Selain 

daripada itu, pemikirannya menjadi sangat relevan dalam merespons tantangan 

disintegrasi sosial, intoleransi dan konflik horizontal yang terjadi di Indonesia. 

Pemikiran K.H. Achmad Siddiq tentang ukhuwah basyariyah tidak hanya 

https://rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-bantuan-untuk-warga-gaza-palestina
https://rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-bantuan-untuk-warga-gaza-palestina


 

4 
 

berdimensi keagamaan, tetapi juga kebangsaan dan kemanusiaan, yang sangat 

penting dalam membangun kehidupan masyarakat yang multikultural dan 

damai.  

K.H. Achmad Siddiq sendiri merupakan tokoh sentral dalam Nahdlatul 

Ulama (NU) yang dikenal dengan gagasan “Trilogi Ukhuwah” yaitu ukhuwah 

islamiyah (persaudaraan sesama umat Islam), ukhuwah wathaniyah 

(persaudaraan sebangsa), dan ukhuwah basyariyah (persaudaraan sesama 

manusia). Ia menegaskan bahwa konsep persaudaraan ini merupakan pilar 

penting dalam membangun masyarakat yang damai dan inklusif di tengah 

keberagaman Indonesia. Pemikirannya dituangkan dalam berbagai pidato, 

buku, dan dokumen resmi NU, seperti Khittah Nahdliyyah (1983) dan Khutbah 

Ifititah Muktamar NU (1984). 

Dalam khotbah pembukaan Musyawarah Alim Ulama dan Konferensi 

Besar Nahdlatul Ulama (NU) pada 15–18 November 1987, KH. Ahmad Siddiq 

menegaskan bahwa konsep ukhuwah dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari 

semangat misi ajaran universal Islam berupa ajaran rahmatan lil ‘alamin, yakni 

sebagai ajaran yang menebarkan kasih sayang kepada seluruh kehidupan alam 

semesta (Yenuri, 2021). 

Pemikiran ini juga diulas dalam penelitian Ahmad Faisal (2010) 

berjudul Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang Ukhuwah dan Pengaruhnya 

terhadap Wacana Perilaku Politik NU (1984–1999), yang menunjukkan bahwa 

gagasan ukhuwah basyariyah berpengaruh besar dalam membentuk wacana 

politik NU yang lebih terbuka dan inklusif, terutama dalam hubungan 

antaragama. Penelitian tersebut menegaskan bahwa konsep ini relevan untuk 

mendorong dialog lintas agama dan membangun kerja sama lintas identitas 

dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia (Faisal, 2010). 

Peneliti melihat bahwa pemikiran K.H. Achmad Siddiq mengenai 

ukhuwah basyariyah merupakan kontribusi penting dalam membumikan nilai-

nilai Islam yang inklusif dan humanis dalam konteks kebangsaan Indonesia. 



 

5 
 

Melalui penelitian ini, penulis ingin menggali secara mendalam bagaimana 

konsep tersebut tidak hanya menjadi wacana keagamaan semata, melainkan 

dapat dijadikan sebagai solusi aplikatif dalam memperkuat kohesi sosial di 

tengah tantangan keberagaman dan potensi perpecahan bangsa. Dengan 

mendalami gagasan ini, penulis berharap dapat memberikan sumbangan 

pemikiran dalam upaya mewujudkan masyarakat Indonesia yang lebih toleran, 

harmonis, dan berkeadaban. 

Selain itu, dalam perspektif teoretis, gagasan ukhuwah basyariyah 

dapat dianalisis melalui tiga kerangka utama. Pertama, pendekatan 

hermeneutik, yang digunakan untuk menafsirkan teks dan pemikiran K.H. 

Achmad Siddiq sehingga makna ukhuwah basyariyah dapat dipahami sesuai 

konteks sosial, politik, dan keagamaan Indonesia pada masanya. Kedua, 

pendekatan sosiologi agama, yang menelaah bagaimana nilai persaudaraan 

kemanusiaan berfungsi sebagai perekat sosial dalam masyarakat multikultural, 

serta bagaimana gagasan tersebut memengaruhi interaksi sosial dan kohesi 

bangsa. Ketiga, teori agama, sebagaimana dikemukakan oleh para pemikir 

seperti Daniel L. Pals dan Ninian Smart, yang membantu menjelaskan fungsi 

agama tidak hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai kekuatan 

sosial dan etis yang berkontribusi terhadap terciptanya kerukunan dan 

solidaritas lintas identitas. 

Konsep ukhuwah basyariyah menjadi semakin penting ketika 

dihadapkan pada realitas globalisasi dan arus informasi yang sangat cepat, yang 

sering kali membawa narasi-narasi eksklusif dan radikal. Dalam situasi ini, 

pemikiran K.H. Achmad Siddiq menawarkan pendekatan yang tidak hanya 

berbasis pada nilai-nilai agama, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial-

politik Indonesia yang plural. Ia melihat bahwa membangun hubungan 

harmonis antaragama adalah bagian dari ibadah dan pengamalan nilai-nilai 

Islam yang sejati, sejalan dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. 

Menurut K.H. Achmad Siddiq, ukhuwah tidak hanya mengandung 

nilai teologis, tetapi juga nilai sosial-politik yang dapat menjadi jembatan 



 

6 
 

antara agama dan negara. Salah satu konsep penting dalam ajaran Islam yang 

ia tonjolkan adalah bkhuwah basyariyah, yang menekankan pentingnya 

membangun relasi harmonis dengan siapa pun, tanpa membedakan agama 

maupun latar belakang sosial (Azra, 2006). 

Pemikiran beliau menegaskan bahwa Islam harus menjadi rahmatan lil 

‘alamin (rahmat bagi seluruh alam) dan menjadi landasan untuk membangun 

kehidupan yang damai dalam keberagaman. Relevansi pemikiran K.H. 

Achmad Siddiq semakin terasa di tengah kondisi masyarakat Indonesia yang 

kerap menghadapi tantangan berupa konflik horizontal, diskriminasi, 

radikalisme, dan polarisasi akibat perbedaan identitas. Nilai ukhuwah 

basyariyah menjadi penting sebagai dasar penguatan toleransi, saling 

menghormati, dan kerja sama antarumat beragama di berbagai belahan dunia. 

Dengan demikian, kajian terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq 

tentang ukhuwah basyariyah bukan hanya penting secara akademis, tetapi juga 

relevan secara praktis untuk merespons tantangan kebangsaan dan pergaulan 

global saat ini. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

memperkuat nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan dialog lintas agama, sekaligus 

menjadi rujukan bagi pengembangan model kehidupan bersama di masyarakat 

multikultural Indonesia dan komunitas internasional. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang penulis kemukakan, ada beberapa 

pertanyaan yang akan dijawab dalam skripsi ini adalah: 

1. Bagaimana konsep ukhuwah basyariyah menurut K.H Achmad Siddiq? 

2. Bagaimana latar belakang pemikiran K.H Achmad Siddiq tentang ukhuwah 

basyariyah? 

3. Bagaimana relevansi serta penerapan pemikiran ukhuwah basyariyah 

terhadap kehidupan masyarakat multikultural Indonesia? 

C. Tujuan Penelitian 



 

7 
 

Sesuai dengan rumusan masalah di atas, maka tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk: 

1. Mendeskripsikan konsep dan pemahaman ukhuwah basyariyah menurut 

KH Achmad Siddiq. 

2. Menganalisis latar belakang pemikiran K.H Achmad Siddiq mengenai 

ukhuwah basyariyah. 

3. Menganalisis penerapan konsep ukhuwah basyariyah dalam konteks 

masyarakat multikultural Indonesia. 

D. Manfaat Penelitian 

Adapun penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai 

berikut: 

1. Teoretis: 

a. Menambah khazanah keilmuan dalam bidang pemikiran Islam 

kontemporer dan hubungan antaragama. 

b. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan konsep Islam 

rahmatan lil ‘alamin dalam konteks kebhinekaan. 

2. Praktis: 

a. Menjadi referensi bagi pemerintah, tokoh agama, dan pendidik dalam 

menyusun kebijakan atau program yang mendorong toleransi dan 

persaudaraan. 

b. Mendorong implementasi nilai-nilai ukhuwah dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia yang plural. 

3. Sosial-Kultural: 

a. Membantu membangun harmoni sosial di tengah perbedaan, serta 

mencegah konflik berbasis identitas. 

b. Menumbuhkan sikap saling menghargai dan kerja sama lintas agama 

dan budaya. 

  



 

8 
 

E. Kerangka Berpikir 

Indonesia merupakan negara yang dianugerahi kekayaan budaya dan 

keberagaman etnis, bahasa, serta agama yang sangat tinggi. Terdapat lebih dari 

1.300 kelompok etnis dan ratusan bahasa daerah, serta masyarakat yang 

memeluk enam agama resmi dan kepercayaan lokal. Keberagaman ini sejatinya 

menjadi identitas dan kekuatan nasional yang memperkaya khazanah 

kebudayaan bangsa. Namun di sisi lain, kompleksitas sosial ini juga menjadi 

tantangan tersendiri dalam menciptakan integrasi nasional dan harmoni sosial. 

Keberagaman yang tidak dikelola dengan baik kerap kali menimbulkan 

gesekan antar kelompok masyarakat. Fenomena intoleransi, diskriminasi 

terhadap kelompok minoritas, dan konflik horizontal berbasis suku dan agama 

masih menjadi masalah yang belum terselesaikan secara tuntas. Kasus-kasus 

seperti kerusuhan Poso, Ambon, dan konflik di Papua menunjukkan betapa 

rentannya bangsa ini terhadap isu-isu identitas yang bersifat primordial. Hal ini 

menandakan adanya kebutuhan mendesak akan nilai-nilai pemersatu yang 

mampu menjembatani perbedaan secara konstruktif. 

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang pluralistik, muncul berbagai 

permasalahan sosial yang kompleks. Polarisasi identitas menjadi gejala yang 

mengkhawatirkan, terutama ketika digunakan sebagai komoditas politik. 

Politik identitas sering kali memperuncing perbedaan dan menciptakan 

ketegangan sosial yang berujung pada konflik. Selain itu, radikalisme atas 

nama agama, eksklusivisme keagamaan, dan semangat fanatisme kelompok 

semakin memperburuk situasi. 

Permasalahan-permasalahan tersebut menunjukkan adanya krisis 

dalam nilai-nilai kebangsaan dan kemanusiaan. Masyarakat seolah kehilangan 

arah dalam menghadapi perbedaan. Nilai-nilai universal seperti toleransi, 

keadilan, dan penghargaan terhadap martabat manusia terpinggirkan oleh 

narasi-narasi sektarian yang sempit. Dalam situasi seperti ini, diperlukan 

paradigma baru yang mampu mengintegrasikan perbedaan sebagai kekuatan, 

bukan ancaman. 

Menghadapi berbagai permasalahan di atas, masyarakat Indonesia 



 

9 
 

sangat memerlukan landasan nilai yang dapat memperkuat kohesi sosial. Nilai-

nilai tersebut harus bersifat etis, spiritual, dan inklusif agar mampu menembus 

batas-batas sektarian yang selama ini menjadi pemisah. Kesadaran 

multikultural dan prinsip hidup berdampingan dalam damai harus ditanamkan 

melalui pendekatan nilai yang holistik dan lintas identitas. 

Dalam konteks ini, agama memiliki peran strategis dalam memberikan 

kontribusi terhadap pembentukan nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan 

beradab. Namun, peran agama tidak hanya berhenti pada aspek spiritual belaka, 

melainkan juga harus diterjemahkan ke dalam praksis sosial yang membangun 

ruang bersama yang damai. Dibutuhkan reinterpretasi nilai-nilai keagamaan 

dalam kerangka keindonesiaan agar tidak menjadi eksklusif tetapi mampu 

menjadi solusi bagi problem sosial kebangsaan. 

K.H. Achmad Siddiq merupakan salah satu tokoh ulama kharismatik di 

Indonesia yang dikenal luas melalui pemikirannya yang bercorak moderat, 

toleran, dan inklusif. Salah satu kontribusi intelektual terpenting yang beliau 

tawarkan adalah konsep trilogi ukhuwah, yakni ukhuwah Islamiyah 

(persaudaraan sesama umat Islam), ukhuwah wathaniyah (persaudaraan dalam 

semangat kebangsaan), dan ukhuwah basyariyah (persaudaraan antarumat 

manusia). Ketiga bentuk persaudaraan ini dirumuskan sebagai pijakan utama 

dalam membangun relasi sosial yang integratif dan konstruktif, khususnya di 

tengah kemajemukan budaya, agama, dan etnis yang menjadi ciri khas bangsa 

Indonesia. 

Gagasan trilogi ukhuwah yang ia gagas tidak hanya bertumpu pada 

argumen-argumen teologis yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, tetapi 

juga memiliki bobot sosiologis yang tinggi dalam menjawab persoalan-

persoalan aktual bangsa, seperti krisis toleransi, disintegrasi sosial, dan 

menguatnya fanatisme identitas. Dengan pendekatan tersebut, K.H. Achmad 

Siddiq ingin menegaskan bahwa nilai-nilai keislaman sejatinya selaras dan 

tidak bertentangan dengan semangat kebangsaan serta prinsip-prinsip 

kemanusiaan universal. Pemikirannya ini menjadi warisan penting yang 

relevan untuk terus dikembangkan dalam rangka memperkuat kohesi sosial dan 



 

10 
 

membangun peradaban yang inklusif di Indonesia masa kini dan masa depan. 

Dalam pemikiran K.H. Achmad Siddiq, ukhuwah basyariyah 

merupakan bentuk tertinggi dari ukhuwah karena mencakup semua manusia 

tanpa memandang latar belakang agama, suku, dan budaya. Ini merupakan 

pengakuan terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal yang menjadi titik temu 

antar berbagai kelompok dalam masyarakat. Pemikiran ini menjadikan agama 

sebagai kekuatan moral untuk menjunjung tinggi perdamaian dan persaudaraan 

global. 

Konsep ukhuwah basyariyah menjadi sangat relevan untuk diangkat 

dan dikaji lebih dalam dalam konteks keindonesiaan yang plural. Tantangan 

intoleransi, eksklusivisme agama, dan politik identitas yang terus meningkat 

dapat diredam melalui pemahaman dan penerapan prinsip-prinsip ukhuwah 

basyariyah. Dengan menjadikan nilai kemanusiaan sebagai dasar 

persaudaraan, maka masyarakat Indonesia dapat membangun tatanan sosial 

yang lebih adil, damai, dan saling menghargai. Pemikiran K.H. Achmad Siddiq 

menjadi jembatan antara nilai-nilai Islam dan realitas sosial Indonesia. Ia 

menunjukkan bahwa Islam bukanlah agama yang sempit dan eksklusif, tetapi 

justru membawa pesan universal yang dapat menjawab persoalan-persoalan 

kemanusiaan secara luas. 

Secara teoretis, penelitian ini ditopang oleh tiga kerangka: 

1. Multikulturalisme, menjelaskan pentingnya pengakuan dan penghargaan 

terhadap keberagaman. 

2. Sosiologi Agama, pendekatan ini menjembatani antara pemikiran tokoh 

dengan realitas sosial Indonesia yang multikultural 

3. Hermeneutik, digunakan untuk menafsirkan karya-karya K.H. Achmad 

Siddiq sehingga makna ukhuwah basyariyah dapat diungkap secara 

kontekstual. 

Dengan menggunakan pendekatan Studi Agama-Agama yang 

interdisipliner, penelitian ini akan menafsirkan pemikiran K.H. Achmad Siddiq 

tentang ukhuwah basyariyah, memahami gejala sosialnya, serta menganalisis 

relevansinya dalam masyarakat multikultural Indonesia. 



 

11 
 

Dengan latar belakang tersebut, fokus penelitian ini diarahkan pada 

eksplorasi mendalam terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq mengenai 

konsep ukhuwah basyariyah, khususnya dalam kaitannya dengan upaya 

membangun kehidupan sosial yang damai dalam masyarakat multikultural 

Indonesia. Penelitian ini akan menganalisis latar belakang pemikiran, 

argumentasi teologis, serta relevansi praksis dari konsep tersebut dalam 

menjawab problem sosial kontemporer. Diharapkan, hasil penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi ilmiah sekaligus praktis dalam membangun paradigma 

sosial keislaman yang inklusif dan solutif. 

 

 

Gambar 1.3 Bagan Kerangka Berpikir 

Keragaman Indonesia

Potensi Konflik&Tantangan 
Multikultural

Pemikiran K.H Achmad Siddiq 
(Trilogi Ukhuwah)

Foku pada Ukhuwah Basyariyah

Analisis dengan Pendekatan 
Hermeneutik, Multikulturalime, 

Sosiologi Agama

Relevansi bagi Masyarakat  
Multikultural Indonesia



 

12 
 

F. Penelitian Terdahulu 

Dalam kajian terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq, telah ditemukan 

beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi topik, meskipun belum 

secara khusus dan mendalam mengkaji konsep ukhuwah basyariyah sebagai 

fokus utama. Adapun penelitian-penelitian tersebut adalah sebagai berikut: 

Mustofa (2014) dalam tesisnya di UIN Sunan Ampel Surabaya meneliti 

Konsepsi Relasi Islam dan Nasionalisme Indonesia dalam Pemikiran KH. 

Achmad Siddiq. Ia menemukan bahwa trilogi ukhuwah menjadi landasan utama 

integrasi antara nilai keislaman dan semangat kebangsaan. Pemikiran Siddiq 

dipandang mampu menjembatani hubungan harmonis antara umat Islam dan 

negara Pancasila (Mustofa, 2014). 

Penelitian serupa dilakukan oleh Ahmad Faisal (2010) dari UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta dengan fokus pada Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang 

Ukhuwah dan Pengaruhnya terhadap Wacana Perilaku Politik NU (1984–1999). 

Hasil penelitiannya menunjukkan bahwa konsep ukhuwah berperan strategis 

dalam membentuk perilaku politik NU, memperkuat penerimaan Pancasila, dan 

mendorong sikap moderat dalam organisasi sosial-keagamaan (Faisal, 2010). 

Ahmad Mufid (2016), juga dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

mengkaji Pemikiran KH. Achmad Siddiq; Aktivitas dan Pemikiran 

Keagamaannya. Penelitian ini memaparkan biografi intelektual Siddiq, 

perkembangan pemikirannya, serta kontribusinya bagi penguatan ajaran Islam 

dan organisasi NU (Mufid, 2016). 

Syamsul Arifin (2010) meneliti Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang 

Tajdid dan Pancasila (1947–1991). Dalam kajiannya di UIN Sunan Kalijaga, ia 

menemukan bahwa Siddiq memandang tajdid sebagai pembaruan keagamaan 

yang tidak bertentangan dengan Pancasila, sehingga dapat menjadi basis 

penguatan integrasi nasional (Arifin, 2010). 

Kajian lain oleh Achmad Syahid (2021) di UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta membahas K.H. Achmad Siddiq dan Konsep ’Ilm. Penelitian ini 

mengungkap pandangan Siddiq tentang ’ilm yang berakar dari tradisi pesantren, 



 

13 
 

namun memiliki dimensi ilmiah yang relevan dengan perkembangan modern 

(Syahid, 2021). 

M. Irsyad Maulana (2023) dari UIN KHAS Jember meneliti Konsep 

Pendidikan Islam dalam Al-Fikru Annahdliyah. Ia menemukan bahwa 

pemikiran pendidikan KH. Achmad Siddiq menekankan pentingnya 

harmonisasi antara ilmu agama dan pengetahuan umum, berlandaskan pada 

nilai-nilai Nahdliyah (Maulana, 2023). 

Penelitian Mohammad Haris Taufiqur Rahman (2021) di UIN KHAS 

Jember mengenai Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang Relasi Agama dan 

Negara di Indonesia memperlihatkan konsistensi Siddiq dalam menegaskan 

bahwa Islam dan negara Pancasila dapat berjalan berdampingan dalam kerangka 

nasionalisme inklusif (Rahman, 2021). 

Sementara itu, Muhibin (2010) dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

mengkaji Pemikiran Kebangsaan KH. Achmad Siddiq. Ia menyoroti peran 

Siddiq sebagai Rais Aam PBNU (1984–1989) yang secara aktif 

memformulasikan gagasan kebangsaan berbasis nilai-nilai Islam, serta berperan 

penting dalam memperkuat komitmen NU terhadap Pancasila (Muhibin, 2010). 

Secara umum, berbagai penelitian tersebut memperlihatkan konsistensi 

KH. Achmad Siddiq dalam mengusung gagasan ukhuwah, kebangsaan, dan 

harmonisasi antara nilai Islam dan nasionalisme. Namun, masing-masing 

penelitian memiliki fokus yang berbeda, baik pada aspek politik, pendidikan, 

biografi intelektual, maupun hubungan Islam dan negara. 

 



 

14 
 

Table 1.1 Penelitian Terdahulu 

 

No Nama Peneliti&Tahun Judul Penelitian Fokus Utama 
 

1. 

Mustofa (2014) 

Konsepsi Relasi Islam 

dan Nasionalisme 

Indonesia dalam 

Pemikiran K.H. Achmad 

Siddiq 

Membahas hubungan Islam dan 

nasionalisme dalam pemikiran KH. 

Achmad Siddiq 

 

 

2. 
Ahmad Faisal (2010) 

Pemikiran KH. Achmad 

Siddiq tentang Ukhuwah 

dan Pengaruhnya 

terhadap Wacana 

Perilaku Politik NU 

(1984–1999) 

Mengkaji pengaruh konsep ukhuwah 

terhadap perilaku politik NU 

 

 

3. 
Ahmad Mufid (2016) 

. Pemikiran KH. 

Achmad Siddiq; 

Aktivitas dan Pemikiran 

Keagamaannya 

Mengkaji biografi intelektual KH. 

Achmad Siddiq dan pemikiran 

keagamaannya 

 

 

4. 
Syamsul Arifin (2010) 

Pemikiran KH. Achmad 

Siddiq tentang Tajdid 

dan Pancasila (1947–

1991) 

Meneliti pemikiran tajdid 

(pembaruan keagamaan) KH. 

Achmad Siddiq dan hubungannya 

dengan Pancasila. 

 

 

5. 

Achmad Syahid (2021) 
K.H. Achmad Siddiq 

dan Konsep ’Ilm 

Membahas konsep ’ilm (keilmuan) 

dalam perspektif KH. Achmad 

Siddiq 

 

 

6. 

Mohammad Haris 

Taufiqur Rahman (2021) 

Pemikiran KH. Achmad 

Siddiq tentang Relasi 

Agama dan Negara di 

Indonesia 

Membahas relasi agama dan negara 

dalam pemikiran KH. Achmad 

Siddiq 

 

 

7. 

M. Irsyad Maulana 

(2023) 

Konsep Pendidikan 

Islam dalam Al-Fikru 

Annahdliyah 

Mengkaji konsep pendidikan Islam 

menurut KH. Achmad Siddiq 

melalui karya Al-Fikru Annahdliyah. 

 

 

8. 
Muhibin (2010) 

Pemikiran kebangsaan 

KH. Achmad Siddiq 

Membahas Pemikiran kebangsaan 

KH. Achmad Siddiq selama 

menjabat Rais Aam PBNU (1984–

1989). 



 

15 
 

Penegasan Kesenjangan Penelitian 

Berdasarkan uraian penelitian terdahulu di atas, dapat ditegaskan 

bahwa belum ada penelitian yang secara khusus, mendalam, dan menyeluruh 

menyoroti konsep ukhuwah basyariyah dalam pemikiran K.H. Achmad 

Siddiq, terutama dalam konteks implementasi nilai-nilainya dalam 

masyarakat multikultural Indonesia masa kini. Sebagian besar penelitian 

sebelumnya hanya membahas secara umum trilogi ukhuwah, atau lebih 

berfokus pada aspek ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah wathaniyah. Ada pula 

yang hanya menyinggung ukhuwah basyariyah secara deskriptif tanpa 

analisis kritis terhadap nilai-nilai teologis, sosial, dan praksis yang 

terkandung di dalamnya. 

Selain itu, sebagian besar penelitian terdahulu belum menjadikan 

ukhuwah basyariyah sebagai objek kajian utama yang dikaji secara 

kontekstual dengan tantangan kebhinekaan, intoleransi, serta disintegrasi 

sosial yang berkembang dalam realitas kehidupan berbangsa dan beragama 

di Indonesia saat ini. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki kebaruan 

(novelty) dalam fokus, pendekatan, serta relevansinya dengan kondisi sosial-

kultural Indonesia kontemporer, sehingga diharapkan dapat memberikan 

kontribusi ilmiah dalam pengembangan studi keislaman, hubungan 

antarumat beragama, dan penguatan nilai-nilai kebangsaan. 

  



 

16 
 

G. Sistematika Penulisan 

Bab I berisi pendahuluan yang mencakup berbagai aspek penting 

dalam penelitian, seperti latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan 

penelitian, manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoritis, metode 

penelitian, serta sistematika penulisan. 

Bab II membahas landasan teori, di mana penulis menguraikan 

konsep ukhuwah dari pemikiran K.H Achmad Siddiq, serta latar belakang 

historis dan kontekstual yang melatar belakangi pemikiran K.H Achmad 

Siddiq tentang konsep ukhuwah basyariyah.  

Bab III membahas metode penelitian. Pada bab ini, peneliti 

menjelaskan pendekatan dan metode yang digunakan untuk memperoleh 

data, sekaligus sebagai pedoman dalam penyajian serta analisis data yang 

berkaitan dengan penelitian. 

Bab IV menyajikan temuan penelitian serta pembahasannya. Dalam 

bab ini, dua aspek utama yang dibahas adalah temuan penelitian yang 

diperoleh melalui pengolahan dan analisis data berdasarkan urutan rumusan 

masalah, serta pembahasan mengenai temuan tersebut dan relevansinya 

terhadap masyarakat multikultural. 

Bab V beisi kesimpulan dan saran. Pada bab ini peneliti 

menyampaikan inerpretasi serta pemaknaan terhadap hasil analisis 

penelitian. Selain itu, bab ini juga memberikan berbagai rekomendasi yang 

dapat digunakan untuk mengembangkan lebih lanjut berdasarkan temuan 

penelitian ini. 

  


	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Penelitian
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kerangka Berpikir
	F. Penelitian Terdahulu
	G. Sistematika Penulisan


