BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Penelitian

Indonesia merupakan salah satu negara dengan tingkat kemajemukan
paling tinggi di dunia. Data Badan Pusat Statistik (BPS) tahun 2020
menunjukkan bahwa Indonesia memiliki lebih dari 1.340 suku bangsa, 700
bahasa daerah, serta enam agama resmi yang diakui negara (Badan Pusat
Statistik, 2020). Selain itu, berbagai aliran kepercayaan juga berkembang di
tengah masyarakat. Kondisi ini menjadikan Indonesia sebagai sebuah
laboratorium sosial yang unik, di mana keragaman bukan hanya realitas, tetapi
juga tantangan dalam membangun harmoni dan stabilitas sosial. Pluralitas
Indonesia merupakan aset sekaligus tantangan yang membutuhkan landasan

nilai yang kuat agar tidak menjadi sumber disintegrasi (Azra, 2006).

Namun, realitas sosial menunjukkan bahwa kemajemukan sering kali
memunculkan potensi gesekan dan konflik, terutama ketika identitas agama,
etnis, atau budaya dijadikan alat politik. Beberapa kasus intoleransi,
diskriminasi, dan kekerasan atas nama agama di berbagai daecrah menunjukkan
bahwa nilai-nilai toleransi dan persaudaraan masih memerlukan penguatan di
tingkat akar rumput. Misalnya, peristiwa penolakan pendirian rumah
ibadah,kerusuhan Poso, atau gesekan sosial di Tolikara menjadi bukti bahwa
pengelolaan keragaman memerlukan pendekatan yang komprehensif dan

berkelanjutan.

Setara Institute melaporkan perusakan dan penolakan pendirian tempat
ibadah menempati lima urutan teratas dalam kategori jenis pelanggaran
Kebebasan Beragama/Berkeyakinan (KBB) terbanyak sepanjang periode
2007-2022 (Setiawan, 2022). Selain itu, Sekretaris Bidang Dakwah Dewan
Masjid Indoneaia (DMI) Ahmad Yani menyesalkan terjadinya peristiwa

pembakaran rumah ibadah umat Islam di Kabupaten Tolikara, Papua. Menurut



dia, apapun penyebabnya hal itu sangat tidak patut terjadi. Dia menyatakan,
kejadian itu merupakan salah satu bukti konkret kegagalan dalam toleransi

beragama di Indonesia (Putra, 2015).

Gambar 1.1 Kondisi Masjid Miftahul Huda milik Jemaat
Ahmadiyah

Sumber: https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-
90-penolakan-rumah-ibadah

Selain tantangan internal, interaksi antarnegara dan lintas budaya di
era globalisasi semakin memperluas cakrawala kemajemukan Indonesia. Arus
migrasi tenaga kerja, pertukaran pelajar, pariwisata internasional, kerja sama
kemanusiaan, hingga interaksi digital lintas negara membawa masyarakat
Indonesia pada kontak budaya yang semakin intens. Misalnya, tenaga kerja
Indonesia di Malaysia dan Hong Kong berinteraksi dengan masyarakat
multietnis; festival budaya seperti Bali Arts Festival melibatkan seniman dari
berbagai negara; dan solidaritas lintas agama terjadi ketika Indonesia mengirim
bantuan kemanusiaan untuk korban bencana di Turki atau Palestina. Seperti
yang dilakukan jema’ah BKMT se-Kabupaten Sambas yang telah ikut
membantu dan memberikan sumbangan bantuan kepada saudara Palestina

(Harmanta, 2023).


https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-90-penolakan-rumah-ibadah
https://tirto.id/setara-institute-catat-140-perusakan-90-penolakan-rumah-ibadah

BANTUAN INDONESIA
UNTUK RAKYAT

PALESTINA

Gambar 1.2 Bantuan Kemanusiaan dari warga Indonesia untuk Palestina

Sumber: https.//rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-
bantuan-untuk-warga-gaza-palestina

Fenomena ini menegaskan bahwa harmoni sosial tidak lagi hanya

dibutuhkan di tingkat lokal atau nasional, tetapi juga pada level global.

Salah satu konsep yang relevan dalam upaya membangun harmoni di
tengah kemajemukan tersebut adalah ukhuwah basyariyah atau persaudaraan
kemanusiaan. Konsep ini menekankan bahwa semua manusia adalah
bersaudara karena berasal dari sumber penciptaan yang sama, terlepas dari
agama, ras, suku, atau latar belakang sosial. Ukhuwah basyariyah tidak hanya
mengandung nilai teologis, tetapi juga nilai sosial-politik yang berfungsi

sebagai jembatan antara agama dan negara (Siddiq K. , 2005).

Dalam ajaran Islam, konsep ukhuwah atau persaudaraan menjadi
pondasi utama dalam membangun hubungan yang harmonis antar manusia.
Seperti konsep ukhuwah yang ditawarkan oleh seorang tokoh K.H. Achmad
Siddiq yang mampu menyatukan berbagai kelompok dan golongan. Selain
daripada itu, pemikirannya menjadi sangat relevan dalam merespons tantangan
disintegrasi sosial, intoleransi dan konflik horizontal yang terjadi di Indonesia.

Pemikiran K.H. Achmad Siddiq tentang ukhuwah basyariyah tidak hanya


https://rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-bantuan-untuk-warga-gaza-palestina
https://rri.co.id/internasional/498974/bkmt-sambas-berikan-bantuan-untuk-warga-gaza-palestina

berdimensi keagamaan, tetapi juga kebangsaan dan kemanusiaan, yang sangat
penting dalam membangun kehidupan masyarakat yang multikultural dan

damai.

K.H. Achmad Siddiq sendiri merupakan tokoh sentral dalam Nahdlatul
Ulama (NU) yang dikenal dengan gagasan “Trilogi Ukhuwah” yaitu ukhuwah
islamiyah (persaudaraan sesama umat Islam), wukhuwah wathaniyah
(persaudaraan sebangsa), dan wukhuwah basyariyah (persaudaraan sesama
manusia). Ia menegaskan bahwa konsep persaudaraan ini merupakan pilar
penting dalam membangun masyarakat yang damai dan inklusif di tengah
keberagaman Indonesia. Pemikirannya dituangkan dalam berbagai pidato,
buku, dan dokumen resmi NU, seperti Khittah Nahdliyyah (1983) dan Khutbah
Ifititah Muktamar NU (1984).

Dalam khotbah pembukaan Musyawarah Alim Ulama dan Konferensi
Besar Nahdlatul Ulama (NU) pada 15-18 November 1987, KH. Ahmad Siddiq
menegaskan bahwa konsep ukhuwah dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari
semangat misi ajaran universal Islam berupa ajaran rahmatan lil ‘alamin, yakni
sebagai ajaran yang menebarkan kasih sayang kepada seluruh kehidupan alam

semesta (Yenuri, 2021).

Pemikiran ini juga diulas dalam penelitian Ahmad Faisal (2010)
berjudul Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang Ukhuwah dan Pengaruhnya
terhadap Wacana Perilaku Politik NU (1984-1999), yang menunjukkan bahwa
gagasan ukhuwah basyariyah berpengaruh besar dalam membentuk wacana
politik NU yang lebih terbuka dan inklusif, terutama dalam hubungan
antaragama. Penelitian tersebut menegaskan bahwa konsep ini relevan untuk
mendorong dialog lintas agama dan membangun kerja sama lintas identitas

dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia (Faisal, 2010).

Peneliti melihat bahwa pemikiran K.H. Achmad Siddiq mengenai
ukhuwah basyariyah merupakan kontribusi penting dalam membumikan nilai-

nilai Islam yang inklusif dan humanis dalam konteks kebangsaan Indonesia.



Melalui penelitian ini, penulis ingin menggali secara mendalam bagaimana
konsep tersebut tidak hanya menjadi wacana keagamaan semata, melainkan
dapat dijadikan sebagai solusi aplikatif dalam memperkuat kohesi sosial di
tengah tantangan keberagaman dan potensi perpecahan bangsa. Dengan
mendalami gagasan ini, penulis berharap dapat memberikan sumbangan
pemikiran dalam upaya mewujudkan masyarakat Indonesia yang lebih toleran,

harmonis, dan berkeadaban.

Selain itu, dalam perspektif teoretis, gagasan ukhuwah basyariyah
dapat dianalisis melalui tiga kerangka utama. Pertama, pendekatan
hermeneutik, yang digunakan untuk menafsirkan teks dan pemikiran K.H.
Achmad Siddiq sehingga makna ukhuwah basyariyah dapat dipahami sesuai
konteks sosial, politik, dan keagamaan Indonesia pada masanya. Kedua,
pendekatan sosiologi agama, yang menelaah bagaimana nilai persaudaraan
kemanusiaan berfungsi sebagai perekat sosial dalam masyarakat multikultural,
serta bagaimana gagasan tersebut memengaruhi interaksi sosial dan kohesi
bangsa. Ketiga, teori agama, sebagaimana dikemukakan oleh para pemikir
seperti Daniel L. Pals dan Ninian Smart, yang membantu menjelaskan fungsi
agama tidak hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai kekuatan
sosial dan etis yang berkontribusi terhadap terciptanya kerukunan dan

solidaritas lintas identitas.

Konsep ukhuwah basyariyah menjadi semakin penting ketika
dihadapkan pada realitas globalisasi dan arus informasi yang sangat cepat, yang
sering kali membawa narasi-narasi eksklusif dan radikal. Dalam situasi ini,
pemikiran K.H. Achmad Siddiq menawarkan pendekatan yang tidak hanya
berbasis pada nilai-nilai agama, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial-
politik Indonesia yang plural. Ia melihat bahwa membangun hubungan
harmonis antaragama adalah bagian dari ibadah dan pengamalan nilai-nilai

Islam yang sejati, sejalan dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin.

Menurut K.H. Achmad Siddiq, ukhuwah tidak hanya mengandung

nilai teologis, tetapi juga nilai sosial-politik yang dapat menjadi jembatan



antara agama dan negara. Salah satu konsep penting dalam ajaran Islam yang
ia tonjolkan adalah bkhuwah basyariyah, yang menekankan pentingnya
membangun relasi harmonis dengan siapa pun, tanpa membedakan agama

maupun latar belakang sosial (Azra, 2006).

Pemikiran beliau menegaskan bahwa Islam harus menjadi rahmatan lil
‘alamin (rahmat bagi seluruh alam) dan menjadi landasan untuk membangun
kehidupan yang damai dalam keberagaman. Relevansi pemikiran K.H.
Achmad Siddiq semakin terasa di tengah kondisi masyarakat Indonesia yang
kerap menghadapi tantangan berupa konflik horizontal, diskriminasi,
radikalisme, dan polarisasi akibat perbedaan identitas. Nilai wukhuwah
basyariyah menjadi penting sebagai dasar penguatan toleransi, saling

menghormati, dan kerja sama antarumat beragama di berbagai belahan dunia.

Dengan demikian, kajian terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq
tentang ukhuwah basyariyah bukan hanya penting secara akademis, tetapi juga
relevan secara praktis untuk merespons tantangan kebangsaan dan pergaulan
global saat ini. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
memperkuat nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan dialog lintas agama, sekaligus
menjadi rujukan bagi pengembangan model kehidupan bersama di masyarakat
multikultural Indonesia dan komunitas internasional.

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang penulis kemukakan, ada beberapa

pertanyaan yang akan dijawab dalam skripsi ini adalah:

1. Bagaimana konsep ukhuwah basyariyah menurut K.H Achmad Siddiq?

2. Bagaimana latar belakang pemikiran K.H Achmad Siddiq tentang ukhuwah
basyariyah?

3. Bagaimana relevansi serta penerapan pemikiran wukhuwah basyariyah
terhadap kehidupan masyarakat multikultural Indonesia?

C. Tujuan Penelitian



Sesuai dengan rumusan masalah di atas, maka tujuan dari penelitian ini

adalah untuk:

1. Mendeskripsikan konsep dan pemahaman ukhuwah basyariyah menurut

KH Achmad Siddigq.

2. Menganalisis latar belakang pemikiran K.H Achmad Siddiq mengenai

ukhuwah basyariyah.

3. Menganalisis penerapan konsep ukhuwah basyariyah dalam konteks

masyarakat multikultural Indonesia.

D. Manfaat Penelitian

Adapun penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai

berikut:
1. Teoretis:
a. Menambah khazanah keilmuan dalam bidang pemikiran Islam

kontemporer dan hubungan antaragama.

b. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan konsep Islam

rahmatan lil ‘alamin dalam konteks kebhinekaan.
2. Praktis:

a. Menjadi referensi bagi pemerintah, tokoh agama, dan pendidik dalam
menyusun kebijakan atau program yang mendorong toleransi dan
persaudaraan.

b. Mendorong implementasi nilai-nilai ukhuwah dalam kehidupan

masyarakat Indonesia yang plural.

3. Sosial-Kultural:

a.

Membantu membangun harmoni sosial di tengah perbedaan, serta
mencegah konflik berbasis identitas.
Menumbuhkan sikap saling menghargai dan kerja sama lintas agama

dan budaya.



E. Kerangka Berpikir

Indonesia merupakan negara yang dianugerahi kekayaan budaya dan
keberagaman etnis, bahasa, serta agama yang sangat tinggi. Terdapat lebih dari
1.300 kelompok etnis dan ratusan bahasa daerah, serta masyarakat yang
memeluk enam agama resmi dan kepercayaan lokal. Keberagaman ini sejatinya
menjadi identitas dan kekuatan nasional yang memperkaya khazanah
kebudayaan bangsa. Namun di sisi lain, kompleksitas sosial ini juga menjadi
tantangan tersendiri dalam menciptakan integrasi nasional dan harmoni sosial.

Keberagaman yang tidak dikelola dengan baik kerap kali menimbulkan
gesekan antar kelompok masyarakat. Fenomena intoleransi, diskriminasi
terhadap kelompok minoritas, dan konflik horizontal berbasis suku dan agama
masih menjadi masalah yang belum terselesaikan secara tuntas. Kasus-kasus
seperti kerusuhan Poso, Ambon, dan konflik di Papua menunjukkan betapa
rentannya bangsa ini terhadap isu-isu identitas yang bersifat primordial. Hal ini
menandakan adanya kebutuhan mendesak akan nilai-nilai pemersatu yang
mampu menjembatani perbedaan secara konstruktif.

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang pluralistik, muncul berbagai
permasalahan sosial yang kompleks. Polarisasi identitas menjadi gejala yang
mengkhawatirkan, terutama ketika digunakan sebagai komoditas politik.
Politik identitas sering kali memperuncing perbedaan dan menciptakan
ketegangan sosial yang berujung pada konflik. Selain itu, radikalisme atas
nama agama, eksklusivisme keagamaan, dan semangat fanatisme kelompok
semakin memperburuk situasi.

Permasalahan-permasalahan tersebut menunjukkan adanya krisis
dalam nilai-nilai kebangsaan dan kemanusiaan. Masyarakat seolah kehilangan
arah dalam menghadapi perbedaan. Nilai-nilai universal seperti toleransi,
keadilan, dan penghargaan terhadap martabat manusia terpinggirkan oleh
narasi-narasi sektarian yang sempit. Dalam situasi seperti ini, diperlukan
paradigma baru yang mampu mengintegrasikan perbedaan sebagai kekuatan,
bukan ancaman.

Menghadapi berbagai permasalahan di atas, masyarakat Indonesia



sangat memerlukan landasan nilai yang dapat memperkuat kohesi sosial. Nilai-
nilai tersebut harus bersifat etis, spiritual, dan inklusif agar mampu menembus
batas-batas sektarian yang selama ini menjadi pemisah. Kesadaran
multikultural dan prinsip hidup berdampingan dalam damai harus ditanamkan
melalui pendekatan nilai yang holistik dan lintas identitas.

Dalam konteks ini, agama memiliki peran strategis dalam memberikan
kontribusi terhadap pembentukan nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan
beradab. Namun, peran agama tidak hanya berhenti pada aspek spiritual belaka,
melainkan juga harus diterjemahkan ke dalam praksis sosial yang membangun
ruang bersama yang damai. Dibutuhkan reinterpretasi nilai-nilai keagamaan
dalam kerangka keindonesiaan agar tidak menjadi eksklusif tetapi mampu
menjadi solusi bagi problem sosial kebangsaan.

K.H. Achmad Siddiq merupakan salah satu tokoh ulama kharismatik di
Indonesia yang dikenal luas melalui pemikirannya yang bercorak moderat,
toleran, dan inklusif. Salah satu kontribusi intelektual terpenting yang beliau
tawarkan adalah konsep trilogi ukhuwah, yakni ukhuwah Islamiyah
(persaudaraan sesama umat Islam), ukhuwah wathaniyah (persaudaraan dalam
semangat kebangsaan), dan wkhuwah basyariyah (persaudaraan antarumat
manusia). Ketiga bentuk persaudaraan ini dirumuskan sebagai pijakan utama
dalam membangun relasi sosial yang integratif dan konstruktif, khususnya di
tengah kemajemukan budaya, agama, dan etnis yang menjadi ciri khas bangsa
Indonesia.

Gagasan trilogi ukhuwah yang ia gagas tidak hanya bertumpu pada
argumen-argumen teologis yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, tetapi
juga memiliki bobot sosiologis yang tinggi dalam menjawab persoalan-
persoalan aktual bangsa, seperti krisis toleransi, disintegrasi sosial, dan
menguatnya fanatisme identitas. Dengan pendekatan tersebut, K.H. Achmad
Siddiq ingin menegaskan bahwa nilai-nilai keislaman sejatinya selaras dan
tidak bertentangan dengan semangat kebangsaan serta prinsip-prinsip
kemanusiaan universal. Pemikirannya ini menjadi warisan penting yang

relevan untuk terus dikembangkan dalam rangka memperkuat kohesi sosial dan



membangun peradaban yang inklusif di Indonesia masa kini dan masa depan.

Dalam pemikiran K.H. Achmad Siddiq, wukhuwah basyariyah
merupakan bentuk tertinggi dari ukhuwah karena mencakup semua manusia
tanpa memandang latar belakang agama, suku, dan budaya. Ini merupakan
pengakuan terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal yang menjadi titik temu
antar berbagai kelompok dalam masyarakat. Pemikiran ini menjadikan agama
sebagai kekuatan moral untuk menjunjung tinggi perdamaian dan persaudaraan
global.

Konsep ukhuwah basyariyah menjadi sangat relevan untuk diangkat
dan dikaji lebih dalam dalam konteks keindonesiaan yang plural. Tantangan
intoleransi, eksklusivisme agama, dan politik identitas yang terus meningkat
dapat diredam melalui pemahaman dan penerapan prinsip-prinsip ukhuwah
basyariyah. Dengan menjadikan nilai kemanusiaan sebagai dasar
persaudaraan, maka masyarakat Indonesia dapat membangun tatanan sosial
yang lebih adil, damai, dan saling menghargai. Pemikiran K.H. Achmad Siddiq
menjadi jembatan antara nilai-nilai Islam dan realitas sosial Indonesia. la
menunjukkan bahwa Islam bukanlah agama yang sempit dan eksklusif, tetapi
justru membawa pesan universal yang dapat menjawab persoalan-persoalan
kemanusiaan secara luas.

Secara teoretis, penelitian ini ditopang oleh tiga kerangka:

1. Multikulturalisme, menjelaskan pentingnya pengakuan dan penghargaan
terhadap keberagaman.

2. Sosiologi Agama, pendekatan ini menjembatani antara pemikiran tokoh
dengan realitas sosial Indonesia yang multikultural

3. Hermeneutik, digunakan untuk menafsirkan karya-karya K.H. Achmad
Siddiq sehingga makna wukhuwah basyariyah dapat diungkap secara
kontekstual.

Dengan menggunakan pendekatan Studi Agama-Agama yang
interdisipliner, penelitian ini akan menafsirkan pemikiran K.H. Achmad Siddiq
tentang ukhuwah basyariyah, memahami gejala sosialnya, serta menganalisis

relevansinya dalam masyarakat multikultural Indonesia.

10



Dengan latar belakang tersebut, fokus penelitian ini diarahkan pada
eksplorasi mendalam terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq mengenai
konsep wukhuwah basyariyah, khususnya dalam kaitannya dengan upaya
membangun kehidupan sosial yang damai dalam masyarakat multikultural
Indonesia. Penelitian ini akan menganalisis latar belakang pemikiran,
argumentasi teologis, serta relevansi praksis dari konsep tersebut dalam
menjawab problem sosial kontemporer. Diharapkan, hasil penelitian ini dapat
memberikan kontribusi ilmiah sekaligus praktis dalam membangun paradigma

sosial keislaman yang inklusif dan solutif.

Keragaman Indonesia

Potensi Konflik&Tantangan
Multikultural

Pemikiran K.H Achmad Siddiq
(Trilogi Ukhuwah)

Foku pada Ukhuwah Basyariyah

s N

Analisis dengan Pendekatan
Hermeneutik, Multikulturalime,
Sosiologi Agama

Relevansi bagi Masyarakat
Multikultural Indonesia

Gambar 1.3 Bagan Kerangka Berpikir

11



F. Penelitian Terdahulu

Dalam kajian terhadap pemikiran K.H. Achmad Siddiq, telah ditemukan
beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi topik, meskipun belum
secara khusus dan mendalam mengkaji konsep ukhuwah basyariyah sebagai
fokus utama. Adapun penelitian-penelitian tersebut adalah sebagai berikut:

Mustofa (2014) dalam tesisnya di UIN Sunan Ampel Surabaya meneliti
Konsepsi Relasi Islam dan Nasionalisme Indonesia dalam Pemikiran KH.
Achmad Siddiq. la menemukan bahwa trilogi ukhuwah menjadi landasan utama
integrasi antara nilai keislaman dan semangat kebangsaan. Pemikiran Siddiq
dipandang mampu menjembatani hubungan harmonis antara umat Islam dan
negara Pancasila (Mustofa, 2014).

Penelitian serupa dilakukan oleh Ahmad Faisal (2010) dari UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta dengan fokus pada Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang
Ukhuwah dan Pengaruhnya terhadap Wacana Perilaku Politik NU (1984-1999).
Hasil penelitiannya menunjukkan bahwa konsep ukhuwah berperan strategis
dalam membentuk perilaku politik NU, memperkuat penerimaan Pancasila, dan
mendorong sikap moderat dalam organisasi sosial-keagamaan (Faisal, 2010).

Ahmad Mufid (2016), juga dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
mengkaji Pemikiran KH. Achmad Siddiq; Aktivitas dan Pemikiran
Keagamaannya. Penelitian ini memaparkan biografi intelektual Siddiq,
perkembangan pemikirannya, serta kontribusinya bagi penguatan ajaran Islam
dan organisasi NU (Mufid, 2016).

Syamsul Arifin (2010) meneliti Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang
Tajdid dan Pancasila (1947-1991). Dalam kajiannya di UIN Sunan Kalijaga, ia
menemukan bahwa Siddiqg memandang tajdid sebagai pembaruan keagamaan
yang tidak bertentangan dengan Pancasila, sehingga dapat menjadi basis
penguatan integrasi nasional (Arifin, 2010).

Kajian lain oleh Achmad Syahid (2021) di UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta membahas K.H. Achmad Siddiq dan Konsep ’Ilm. Penelitian ini

mengungkap pandangan Siddiq tentang ’ilm yang berakar dari tradisi pesantren,

12



namun memiliki dimensi ilmiah yang relevan dengan perkembangan modern
(Syahid, 2021).

M. Irsyad Maulana (2023) dari UIN KHAS Jember meneliti Konsep
Pendidikan Islam dalam Al-Fikru Annahdliyah. Ia menemukan bahwa
pemikiran pendidikan KH. Achmad Siddig menekankan pentingnya
harmonisasi antara ilmu agama dan pengetahuan umum, berlandaskan pada
nilai-nilai Nahdliyah (Maulana, 2023).

Penelitian Mohammad Haris Taufiqur Rahman (2021) di UIN KHAS
Jember mengenai Pemikiran KH. Achmad Siddiq tentang Relasi Agama dan
Negara di Indonesia memperlihatkan konsistensi Siddiq dalam menegaskan
bahwa Islam dan negara Pancasila dapat berjalan berdampingan dalam kerangka
nasionalisme inklusif (Rahman, 2021).

Sementara itu, Muhibin (2010) dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
mengkaji Pemikiran Kebangsaan KH. Achmad Siddigq. Ia menyoroti peran
Siddiq sebagai Rais Aam PBNU (1984-1989) yang secara aktif
memformulasikan gagasan kebangsaan berbasis nilai-nilai Islam, serta berperan
penting dalam memperkuat komitmen NU terhadap Pancasila (Muhibin, 2010).

Secara umum, berbagai penelitian tersebut memperlihatkan konsistensi
KH. Achmad Siddiq dalam mengusung gagasan ukhuwah, kebangsaan, dan
harmonisasi antara nilai Islam dan nasionalisme. Namun, masing-masing
penelitian memiliki fokus yang berbeda, baik pada aspek politik, pendidikan,

biografi intelektual, maupun hubungan Islam dan negara.

13



No

Nama Peneliti&Tahun

Judul Penelitian

Fokus Utama

Konsepsi Relasi Islam

1. dan Nasionalisme Membahas hubungan Islam dan
Mustofa (2014) Indonesia dalam nasionalisme dalam pemikiran KH.
Pemikiran K.H. Achmad Achmad Siddiq
Siddiq
Pemikiran KH. Achmad
Siddiq tentang Ukhuwah
2. dan Pengaruhnya Mengkaji pengaruh konsep ukhuwah
Ahmad Faisal (2010) s Y srajt peng P
terhadap Wacana terhadap perilaku politik NU
Perilaku Politik NU
(1984-1999)
. Pemikiran KH.
Mengkaji biografi intelektual KH.
Achmad Siddiq;
Ahmad Mufid (2016) Achmad Siddiq dan pemikiran
3. Aktivitas dan Pemikiran
keagamaannya
Keagamaannya
Pemikiran KH. Achmad Meneliti pemikiran tajdid
Siddiq tentang Tajdid (pembaruan keagamaan) KH.
Syamsul Arifin (2010) / Fod P &
4. dan Pancasila (1947— Achmad Siddiq dan hubungannya
1991) dengan Pancasila.
Membahas konsep ’ilm (keilmuan)
K.H. Achmad Siddiq
Achmad Syahid (2021) dalam perspektif KH. Achmad
dan Konsep ’1Im
5. Siddiq
Pemikiran KH. Achmad
) Membahas relasi agama dan negara
Mohammad Haris Siddiq tentang Relasi
dalam pemikiran KH. Achmad
6. Taufiqur Rahman (2021) | Agama dan Negara di Siddi
iddiq
Indonesia
Konsep Pendidikan Mengkaji konsep pendidikan Islam
M. Irsyad Maulana
(2023) Islam dalam Al-Fikru menurut KH. Achmad Siddiq
7. Annahdliyah melalui karya Al-Fikru Annahdliyah.
Membahas Pemikiran kebangsaan
Pemikiran kebangsaan KH. Achmad Siddiq selama
Muhibin (2010)
8. KH. Achmad Siddiq menjabat Rais Aam PBNU (1984—

1989).

Table 1.1 Penelitian Terdahulu

14




Penegasan Kesenjangan Penelitian

Berdasarkan uraian penelitian terdahulu di atas, dapat ditegaskan
bahwa belum ada penelitian yang secara khusus, mendalam, dan menyeluruh
menyoroti konsep ukhuwah basyariyah dalam pemikiran K.H. Achmad
Siddiq, terutama dalam konteks implementasi nilai-nilainya dalam
masyarakat multikultural Indonesia masa kini. Sebagian besar penelitian
sebelumnya hanya membahas secara umum trilogi ukhuwah, atau lebih
berfokus pada aspek ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah wathaniyah. Ada pula
yang hanya menyinggung ukhuwah basyariyah secara deskriptif tanpa
analisis kritis terhadap nilai-nilai teologis, sosial, dan praksis yang

terkandung di dalamnya.

Selain itu, sebagian besar penelitian terdahulu belum menjadikan
ukhuwah basyariyah sebagai objek kajian utama yang dikaji secara
kontekstual dengan tantangan kebhinekaan, intoleransi, serta disintegrasi
sosial yang berkembang dalam realitas kehidupan berbangsa dan beragama
di Indonesia saat ini. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki kebaruan
(novelty) dalam fokus, pendekatan, serta relevansinya dengan kondisi sosial-
kultural Indonesia kontemporer, sehingga diharapkan dapat memberikan
kontribusi ilmiah dalam pengembangan studi keislaman, hubungan

antarumat beragama, dan penguatan nilai-nilai kebangsaan.

15



G. Sistematika Penulisan

Bab I berisi pendahuluan yang mencakup berbagai aspek penting
dalam penelitian, seperti latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan
penelitian, manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoritis, metode

penelitian, serta sistematika penulisan.

Bab II membahas landasan teori, di mana penulis menguraikan
konsep ukhuwah dari pemikiran K.H Achmad Siddiq, serta latar belakang
historis dan kontekstual yang melatar belakangi pemikiran K.H Achmad

Siddiq tentang konsep ukhuwah basyariyah.

Bab III membahas metode penelitian. Pada bab ini, peneliti
menjelaskan pendekatan dan metode yang digunakan untuk memperoleh
data, sekaligus sebagai pedoman dalam penyajian serta analisis data yang

berkaitan dengan penelitian.

Bab IV menyajikan temuan penelitian serta pembahasannya. Dalam
bab ini, dua aspek utama yang dibahas adalah temuan penelitian yang
diperoleh melalui pengolahan dan analisis data berdasarkan urutan rumusan
masalah, serta pembahasan mengenai temuan tersebut dan relevansinya

terhadap masyarakat multikultural.

Bab V beisi kesimpulan dan saran. Pada bab ini peneliti
menyampaikan inerpretasi serta pemaknaan terhadap hasil analisis
penelitian. Selain itu, bab ini juga memberikan berbagai rekomendasi yang
dapat digunakan untuk mengembangkan lebih lanjut berdasarkan temuan

penelitian ini.

16



	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Penelitian
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kerangka Berpikir
	F. Penelitian Terdahulu
	G. Sistematika Penulisan


