BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Abdurrahman Wahid atau orang mengenalnya dengan sebutan Gus Dur? lahir
didalam keluarga yang memegang teguh tradisi Pesantren. Kedua kakeknya dari pihak
ayah dan ibu ialah para tokoh dan ulama besar besar pendiri Nahdatul Ulama (NU)?2.
Dengan penguasaan ilmu keislaman klasik yang sangat mendalam. Lebih lanjut lagi
bukan hanya erat dengan lingkungan pesantren namun juga sejak kecil ia sudah lekat
dengan kehidupan politik, yang mana ayahnya Wahid Hasyim yang sejak muda telah
aktif dalam berbagai gerakan revolusioner memperjuangkan kemerdekaan.® Selepas
kemerdekaan Indonesia, Wahid Hasyim diberikan kepercayaan untuk memegang

tampuk jabatan sebagai Menteri Agama. Sedari kecil seringkali Gus Dur ikut

! Gus merupakan panggilan kehormatan di wilayah Jawa Timur khususnya, biasanya diberikan
kepada anak seorang Kiyai yang berarti abang atau mas. Lebih lanjut lihat Syamsul Bakri dan Mudhofir,
Jombang Kairo, Jombang Chicago, Sintesis Pemikiran Gus Dur dan Cak Nur dalam Pembaharuan
Islam di Indonesia, (Solo: Tiga Serangkai, 2004), him. 24.

2 Greg Barton, Biografi Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid,
(Yogyakarta: LkiS, 2002), him.26.

3 Wahid Hasyim tercatat sebagai anggota Badan Penyelidikan Usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (BPUPKI) bentukan Jepang yang kemudian berubah menjadi Panitia Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (PPKI). Dalam PPKI terdapat suatu tim perumus naskah konstitusi yang beranggotakan tujuh
orang. Peranya dalam tim tujuh sangat berpengaruh, sebab ia sebagai seorang muslim dengan legowo
menerima penghapusan kalimat menjalankan syari’at Islam bagi pemeluk-pemeluknya. Selain itu,
keikutsertaan Wahid Hasyim dalam berbagai organisasi juga sangat banyak, beliau merupakan ketua
Majlis Islam A’la Indonesia (MIAI), ketua muda II Majlis Syura Partai Masyumi, serta penggagas Liga
Muslim Indonesia dimana beliau menjadi ketuanya. Dalam berbagai keorganisasianya, Wahid Hasyim
senantiasa membawa Gus Dur kecil menemaninya. Lebih lanjut lihat Miftahudin, KH A. Wahid Hasyim:
Peletak Dasar Islam Nusantara, (Bandung: Penerbit Marja, 2017), him. 15-16.



menemani ayahnya dalam melakukan kegiatannya. Maka demikian Gus Dur muda
dibesarkan di pesantren dan perpolitikan.*

Sedari kecil, ia banyak dibebaskan untuk belajar apapun oleh ayahnya. Sebab
Wahid Hasyim tidak ingin anaknya (Gus Dur) memiliki pandangan keilmuan yang
sempit seperti santri-santri kala itu. Oleh karenanya, ia menginginkan anak-anaknya
harus tumbuh dan besar dengan cakrawala pikiran yang lebih luas. Lama bergulat
dengan pendidikan pesantren di Indonesia, Gus Dur tercatat beberapa kali melanjutkan
belajarnya ke Timur Tengah dan Eropa, seperti Irak, Mesir, Perancis, Belanda Hingga
Jerman. Pengaruh dari keluarga, pesantren, serta perjalanan studinya di beberapa
Negara, membuat Gus Dur menjadi pribadi yang memiliki kompleksitas dan
pandangan yang luas terhadap keilmuan. Oleh sebab itu, Gus Dur Banyak melahirkan

gagasan-gagasan yang dijadikan sumber rujukan oleh berbagai kalangan intelektual.

Sosoknya yang begitu sederhana sebagai cendekiawan bebas banyak
mengaitkan bagaimana agama, kekuasaan, dan budaya berjalan. Apabila kita
menuliskan kata kunci “Pemikiran Gus Dur” dalam mesin pencarian, maka yang
banyak diperlihatkan ialah mengenai pluralisme® dalam beragama salah satunya. Gus
Dur sering dikenal karena sikapnya yang konsisten terhadap pembelaan kepada

minoritas dan perjuangan demi tercapainya pluralisme sosial serta budaya. Tema yang

4 Greg Barton, Op.Cit., him 48.

5 Pluralisme merupakan proporsi terhadap suatu posisi, keyakinan, jalan hidup, doktrin, ajaran,
atau ideologi yang mengakui bahwasanya semua agama merupakan kebenaran dan mempunyai nilai
serta daya untuk mengubah watak manusia, berfungsi positif untuk mengarahkan manusia kekehidupan
yang ideal yang disebut keselamatan. Pengakuan bahwa semua agama adalah jalan keselamatan yang
baik, yang berbeda-beda sebagai anugerah dari Tuhan, sehingga harus dihargai secara sama, tidak boleh
ada yang dianggap nomor satu dan menafikan yang lainya. Lebih lanjut lihat Budhy Munawar Rachman,
Argumen Islam untuk Pluralisme, (Jakarta: PT. Gramedia Widiasarana, 2010), him. 56.



paling jelas dan sering muncul dalam berbagai tulisan Gus Dur ialah bahwa Islam
adalah keyakinan yang menebar kasih sayang, yang secara mendasar toleran terhadap
segala fenomena perbedaan.® Sikap ini menurutnya sangat perlu dikembangkan guna
menciptakan keurukunan antar umat beragama. Menurutnya, adanya perbedaan
pandangan secara teologis tidak menjadikan penghalang bagi kita untuk bekerja sama
dengan pemeluk agama lain dalam berbagai bidang, terutama pada hal yang

menyangkut masalah kemanusiaan.

Namun tidak dengan pemikirannya mengenai Mahdiisme, pada poin ini
mungkin cukup sedikit pihak yang membahas mengenai pemikirannya. Gus Dur saat
masa muda menulis mengenai sebuah gerakan mesianis atau yang dalam Kajian Islam
disebut sebagai gerakan Imam Mahdi (Mahdiisme) dan sering disebut sebagai Ratu
Adil dalam masyarakat Jawa. Dalam tulisannya yang berjudul “Mahdiisme dan Protes
Sosial”. Yang diterbitkan dalam Majalah Prisma 1 Januari 1977. Mahdiisme yang
semula berkembang di kalangan Syi’ah’ kemudian banyak diadopsi oleh berbagai
kalangan Islam Ortodoks, yang dalam penerapannya mengalami berbagai modifikasi.

Menganggap bahwa sang Mahdi akan menjadi penolong bagi umat manusia atas tirani

& Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur, (Yogyakarta: LkiS, 2010).

" Dalam ajaran Syi’ah, kelak al-Mahdi akan datang disisi Ka’bah. Beliau akan diikuti oleh 313
pasukanya yang kuat serta para pengikut lainya untuk pergi ke Syam dan mejadikan Kufah sebagai basis
kekuatanya. Dalam perjalananya ke Syam, ia beserta pengikutnya akan menebas siapa saja pemimpin
yang korup yang mereka temui. Beliau akan mengakhiri semua bentuk penindasan dalam sejarah serta
membalaskan kekalahan dalam perang di Karbala. Panji beliau adalah panji yang dibawa Muslimin
dalam perang Badar, pedangnya adalah pedang Ali (Dzulfigar), pakaian yang dipakai al-Mahdi adalah
pakaian Nabi, ibu kotanya berada di Kufah serta beliau akan bangkit dari Ka’bah. Lebih lanjut lihat Ali
Syari’ati, Islam Agama Protes, Terj. Satrio Pinandito, (Yogyakarta: PRIBUMI Publishing, 2017), him.
46.



yang merajalela di mana mana, membasmi segala jenis kedzaliman, dan membawa

kemenangan.®

Mahdiisme merupakan suatu konsep eskatologis didalam agama Islam dengan
daya tarik yang sangat kuat sepanjang sejarah peradaban Islam. Ide mengenai
datangnya Imam Mahdi sebagai sang juru selamat di akhir zaman tidak sekedar dogma
teologis semata, namun secara berulang hadir dalam gerakan sosial-politik, sejak awal
abad permulaan Islam sampai abad modern ini.° Di berbagai belahan dunia Islam,
Mahdiisme bahkan menjadi dasar legitimasi bagi sebagian kelompok untuk melakukan
perubahan radikal, termasuk perlawanan terhadap otoritas politik yang dianggap tidak

adil atau tidak sah.1®

Bagi Gus Dur, gerakan mahdiisme ini merupakan suatu gerakan yang
bersumber dari keresahan sosial yang disebabkan oleh pertemuan beberapa fenomena
sosial yang saling keterkaitan satu sama lain. Dalam perkembangan selanjutnya, paham
yang telah tertanam jauh dalam pikiran individu yang telah terdoktrinasi oleh
mahdiisme menyebabkan seseorang menjadi fundamental. Lebih jauh melahirkan
radikalisme dan ekstrimisme. Ajaran mahdiisme yang dapat dengan mudah diterima
oleh masyarakat awam ini sangat mudah masuk dalam pikiran kebanyakan, sebab
dengan label agidah orang awam akan terketuk hatinya untuk mengikuti gerakan ini

ditambah janji kemenangan serta surga bagi siapapun yang mengikutinya. Memang

8 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019).

® Wilferd Madelung, The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate
(Cambridge: Cambridge University Press, 1997), him. 413-415.

10 David Cook, Contemporary Muslim Apocalyptic Literature (Syracuse: Syracuse University
Press, 2005), him. 45-47.



tidak jauh berbeda dengan ajaran mahdiisme dalam pemahaman ortodoksi Islam.
Bedanya, kalangan ortodoksi hanya menganggap kepercayaan kepada sang juru
selamat sebagai kepercaya agidah yang harus diimani serta kemunculan Imam Mahdi

adalah suatu fase dari ciri kiamat kubro (baca: besar).

Gerakan mahdiisme ini biasanya memiliki seorang organisator yang bertindak
sebagai pemimpin gerakan dan pengambil keputusan. Dimana sang pemimpin ini
seringkali mendeklarasikan dirinya sebagai juru selamat yang menjadikan para
pengikutnya bersimpati serta menaruh harapan kepadanya. Sehingga apapun perintah
dari pemimpinya akan dilakukan dengan suka rela sebagai kepatuhan kepada ajaran
agama dan titah Tuhan. Bahkan seringkali gerakanya melegitimasi kekeran fisik
dibalut dengan simbol-simbol agama (jihad). Maka tidak terlalu salah bila Sigmund
Freud (1856-1939) menganggap bahwa agama merupakan produk imajinasi,'! sebab
memang benar jika kita berkaca pada pemikiran mahdiisme dalam artian negatif, tentu
mahdiisme ini menjadikan pengikutnya mengesampingkan rasio dan terlena oleh

pancaran kharisma dari pemimpinya.

Di Indonesia sendiri, Mahdiisme bukanlah wacana yang asing. Sejumlah

gerakan keagamaan yang muncul sejak masa kolonial hingga pascakemerdekaan tidak

11 Supaya hidup bisa dijalani, subjek yang frustasi tersebut menggagas suatu ilusi yang dewasa
ini kita sebut agama; kepercayaan kepada Tuhan yang Maha baik serta kepercayaan kepada kehidupan
yang abadi selepas kematian. Banyak orang yang menetralisir kerasnya kehidupan dengan berlari kepada
agama. Pengikutnya bagaikan maniak yang telah diarahkan untuk tunduk kepada peraturan yang dibuat
oleh pembesar-pembesar agama atas nama Tuhan, Sigmun Freud menyebutnya sebagai beban dari
neurosis individu serta agama disebut sebagai neurosis kolektif. Lebih lanjut lihat Marcel Neusch,
Sigmund Freud (1856-1939): Agama adalah Neurosis Kolektif, dalam Damanhuri Fattah (ed.), 10 Filsuf
Pemberontak Tuhan, (Yogyakarta: Jendela, 2003), him. 92-95.



jarang mengaitkan figur pemimpinnya dengan simbol-simbol mesianistik, termasuk
klaim sebagai Imam Mahdi.'?> Meskipun tidak selalu menempati ruang dominan dalam
diskursus keislaman arus utama, Mahdiisme tetap muncul sebagai tema yang hidup di
tengah masyarakat, terutama di kalangan yang merasa termarjinalkan atau menghadapi

tekanan struktural.®

Disisi lain Mahdiisme muncul sebagai bentuk dari sikap optimisme di mana
kondisi ketidakpastian ekonomi dan politik terjadi. Oleh karenanya pemikiran ini bisa
menjadi angin segar di tengah krisis kepercayaan publik terhadap berbagai lembaga
negara yang cenderung menurun.* Sebagaimana hasil riset Lembaga Ilmu Pengathuan
Indonesia (LIPI) yang menyatakan bahwa DPR RI dan partai politik mendapatkan
kepercayaan publik yang rendah dan dianggap sebagai institusi demokrasi dengan citra
yang buruk. Dalam sejarah politik dan kegamaan Islam pun, paham mengenai
Mahdiisme ini mempunyai pengaruh yang sangat luar biasa dalam memobilisasi suatu
gerakan massa. Ditambah dengan jargon “Ratu Adil” yang kerap dibawa-bawa saat

pemilihan umum akan segera berlangsung.®®

Dalam konteks ini, pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) pada tahun 1977

menjadi menarik untuk dikaji. Sebagai salah satu intelektual Muslim terkemuka di

12 Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur'an (Ithaca: Cornell
University, 1994), him. 98.

13 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press,
1994), him. 112-114.

14 Haris Prabowo. (2021, 22 Maret). Krisis Kepercayaan Pemuda ke Parpol: Gagal Mewakili
Suara Rakyat, https://tirto.id/krisis-kepercayaan-pemuda-ke-parpol-gagal-mewakili-suara-rakyat-ghne6,
Diakse pada 4 Desember 2023.

15 Andang Subaharianto. (2023, 20 November). Ada Ratu Adil di Pilpres 2024.
https://www.kompas.com/stori/read/2023/11/20/160240479/ada-ratu-adil-di-pilpres-2024?page=all,
Diakses pada 4 Desember 2023.



Indonesia, Gus Dur tidak hanya dikenal sebagai tokoh Nahdlatul Ulama dan pembela
pluralisme, tetapi juga sebagai penulis yang aktif merespons isu-isu keagamaan dengan
pendekatan kritis, kontekstual, dan historis.'® Tahun 1977 merupakan masa ketika Gus
Dur mulai menunjukkan intensitas keterlibatannya dalam wacana intelektual Islam

modern Indonesia, melalui tulisan-tulisan yang tajam dan reflektif.

Pemikiran Gus Dur tentang Mahdiisme pada masa ini perlu ditempatkan dalam
konteks zamannya yakni situasi sosial-politik Indonesia era Orde Baru, dinamika
pemikiran Islam tradisional dan modern, serta pergeseran wacana keagamaan dari
teosentris ke lebih humanistik.!” Dengan menelusuri bagaimana Gus Dur memahami
dan menanggapi konsep Mahdiisme, kita dapat melihat bagaimana ia menawarkan
pendekatan baru terhadap tradisi Islam yang sering kali dipahami secara literal dan

ahistoris.

Salah satu ciri utama dari analisa kesejarahan ialah studi mengenai peristiwa-
peristiwa yang unik dan menonjol dan tentunya terjadi pada masa lalu dalam kaitannya
dengan apa yang ada pada masa kini. Hasil dari analisa kesejarahan ini digunakan untuk
sarana merekayasa dan memprediksi akan kepentingan kemajuan masa yang akan
datang. Bidang kajian yang penulis gunakan dalam skripsi ini adalah aspek pemikiran
Islam, dalam artian pemikiran umat Islam. Jadi objek materiel dari penelitian ini adalah

arah dan hasil-hasil pemikiran para mujtahid dalam berupaya unutk memahami serta

16 Greg Barton, The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox
Publishing, 2002), him. 53-55.

17 Ahmad Baso, Islam Nusantara: Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia (Jakarta:
Mizan, 2019), him. 208-212.



mengembangkan ajaran Islam sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zamannya.
Perhatian pada skripsi ini tentunya adalah pemikiran-pemikiran yang cukup menonjol
serta berpengaruh besar terhadap kehidupan dan pengalaman agama. Penulis melihat
bahwa penelitian pemikiran mengenai Mahdiisme ini menjadi penting untuk dilakukan.
Adapun untuk objek formalnya adalah kaitannya untuk pemahaman dan
pengembangan ajaran Islam, yakni menilai arah dan hasil-hasil pemikiran itu bagi
kemajuan umat dan pengamalan Islam pada zaman itu dan seterusnya, pada masa Kini

dan masa yang akan datang.®

Sebagai kajian ilmiah, skripsi ini mendekati objek dengan mengajukan tiga

persoalan utama, yaitu:

1. Masalah apa dan bagaimana. Yakni berusaha untuk menganalisa serta memahami
wujud dan hakikat pemikiran itu dan hasil-hasilnya. Dengan kata lain berusaha
untuk memperoleh deskripsi konsepsional yang jelas dari produk pemikiran yang
menjadi objek kajian.

2. Masalah kedua adalah mengapa hal itu bisa terjadi. Yakni berusaha menganalisa
untuk menyingkap faktor-faktor atau sebab-sebab yang mempengaruhi kemunculan
pemikiran itu. Kalau masalah pertama berusaha mendapatkan deskripsi yang jelas
secara konseptual, maka pada persoalan kedua mengarah kepada eksplanasi dan
interpretasi. Eksplanasi memang merupakan tugas utama dari setiap ilmu, untuk

berusaha memahami kedudukan suatu masalah dalam hubungan sebab akibat atau

18 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), him. 1.



kausalitas. Ilmu tidak puas hanya dengan deskripsi yang terbatas yang hanya
mempersoalkan apa dan bagaimana, akan tetapi harus berlanjut dengan mengapa
why, yaitu menyingkap latar belakang atau sebab akibat terjadinya proses tersebut.
Berusaha memahami duduk perkaranya dalam kaitan sebab akibat. Itulah yang
dinamakan explanatory, yaitu menjelaskan duduk perkara sesuatu dalam kaitan
sebab akibat.

3. Terakhir adalah evaluasi. Yaitu menilai atau menjelaskan bagaimana dan seberapa

jauh pengaruh serta akibat pemikiran itu bagi kehidupan umat manusia.*®

Dengan tiga langkah pertanyaan itu, skripsi ini menerapkan pendekatan kritik
kesejarahan. Metode kritik kesejarahan ini merupakan sarana yang cukup andal untuk
mempertajam wawasan keislaman seseorang. Terkhusus dalam memahami sejarah

pemikrian.

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap latar belakang historis dan
intelektual yang membentuk pemikiran Gus Dur terkait Mahdiisme serta menganalisis
bagaimana ia menafsirkan konsep tersebut dalam kerangka berpikir yang khas. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pemahaman
yang lebih mendalam terhadap cara Gus Dur membaca tradisi Islam sekaligus

memperkaya diskursus sejarah intelektual Islam di Indonesia.

Penelitian ini akan menggunakan pendapat Kuntowijoyo mengenai sejarah

pemikiran, yakni dengan melakukan tiga macam pendekatan yaitu kajian teks, kajian

19 Simuh, Ibid., him. 2.



konteks, serta kajian hubungan antara teks dan masyarakatnya?®. Dalam kajian teks
penulis akan mengumpulkan berbagai macam karya tulisan baik yang langsung ditulis
oleh Gus Dur ataupun yang ditulis oleh orang lain seperti akademisi-akademisi lainnya.
Dalam kajian konteks, penulis akan melihat serta mengkaji konteks sejarah, konteks
politik, budaya, serta sosial pada saat karya-karya Gus Dur dimuat. Serta dalam kajian
hubungan antar teks dengan masyarakatnya, penulis akan menganalisis bagaimana
pengaruh-pengaruh yang muncul dari hasil karya tulisan Gus Dur terhadap kehidupan

di masyarakat.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang masalah diatas, maka didapat rumusan masalah,
yakni:
1. Bagaimana konteks historis dan intelektual yang mempengaruhi pemikiran
Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme pada tahun 1977?
2. Bagaiman Abdurrahman Wahid memahami dan menafsirkan konsep Mahdiisme

dalam tulisannya atau pandangannya pada masa tersebut?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka dapat disimpulkan tujuan

penelitian ini adalah untuk mengungkap konteks historis dan intelektual yang

20 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 2003), him. 190.

10



melatarbelakangi pemikiran Abdurrahman Wahid tentang Mahdiisme pada tahun 1977.
Fokus diarahkan pada situasi sosial-keagamaan serta dinamika intelektual Islam di
Indonesia yang mempengaruhi cara pandangnya pada masa tersebut. Selain itu,
penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis bagaimana Abdurrahman Wahid
memahami dan menafsirkan konsep Mahdiisme dalam tulisan-tulisannya pada tahun
yang sama, serta mengidentifikasi corak berfikir dan pendekatan yang ia gunakan

dalam menjawab isu Mahdiisme tersebut.

D. Kajian Pustaka

Kajian pustaka literature review adalah aktivitas dalam meninjau serta
mengkaji kembali literatur yang telah dipublikasi oleh penulis lain sebelumnya terkait
pembahasan yang akan Kita teliti. Kajian pustaka merupakan suatu upaya dalam
memperoleh sumber yang telah ada, karena sumber merupakan bagian terpenting
dalam ilmu pengetahuan, yang dapat digunakan dalam menyimpulkan fakta-fakta,
membaca gejala-gejala baru, seta mengisi kekosongan yang ditinggalkan.?*

Penelitian ini berkaitan dengan tiga lingkup utama: (1) kajian Mahdiisme dalam
Islam, (2) studi pemikiran Abdurrahman Wahid, dan (3) pendekatan historis terhadap
wacana keislaman di Indonesia. Oleh karena itu, sejumlah karya yang relevan perlu

dikaji sebagai landasan konseptual sekaligus pembanding.

2l Rusli Karim dan Taufik Abdullah, Metode Penelitian Agama: Sebuah Pengantar,
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991).

11



Dalam poin ini akan dibahas mengenai hasil-hasil penelitian yang telah
dipublikasikan yang ada kaitanya dengan penulisan karya ilmiah ini. Penelitian ini akan
membahas mengenai Mahdiisme dalam Perspektif Sejarah: Studi Pemikiran
Abdurrahman Wahid pada Tahun 1977. Adapun kajian yang sudah ada dan peneliti
gunakan sebagai referensi adalah:

1. Artikel Gus Dur yang ditulis dan terbit pada Majalah Prisma No. 1 Tahun 1977
dengan judul “Mahdiisme dan Protes Sosial” menjadi sumber primer utama
penelitian ini. Dalam artikel tersebut, Gus Dur membahas Mahdiisme sebagai
simbol kolektif dari ketegangan sosial-politik masyarakat yang tertindas, khususnya
dalam konteks sejarah Jawa dan Islam Indonesia.?? la melihat Mahdiisme bukan
semata-mata sebagai doktrin eskatologis, tetapi sebagai respons historis terhadap
ketidakadilan dan marginalisasi. Artikel ini menunjukkan pendekatan historis dan
sosiologis khas Gus Dur dalam membaca ulang tradisi Islam.

2. Buku dari Abdurrahman Wahid yang berjudul “Membaca Sejarah Nusantara: 25
Kolom Sejarah Gus Dur Tahun 2010 buku tersebut merupakan kumpulan artikel
Gus Dur yang telah dibukukan membahas mengenai sejarah Nusantara dengan
bahasa khasnya Gus Dur.?

3. Buku dari Abdurrahman Wahid yang berjudul “Prisma Pemikiran Gus Dur” yang
memuat pergolakan pemikiran-pemikiran Gus Dur dari neo-tradisionalis sampai

neo-modernis.*

22 Abdurrahman Wahid, Mahdiisme dan Protes Sosial, Majalah Prisma, No. 1, Januari 1977.

23 Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur,
(Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 2010).

24 Abddurrahman Wahid, Op.Cit.

12



4. Buku dari Greg Barton “Biografi Gusdur” memuat biografi Gus Dur dari masa kecil
sampai saat ia jatuh dilengserkan ketika menjabat sebagai presiden RI, juga memuat
pemikiran-pemikiran modern Gus Dur.? Karya tersebut berguna untuk memahami
kerangka berpikir Gus Dur yang mendasari cara pandangnya terhadap Mahdiisme.

5. Buku dari David Cook yang berjudul “Contemporary Muslim Apocalyptic
Literature” membahas bagaimana Mahdiisme berkembang dalam wacana
keagamaan modern, khususnya sebagai bentuk ekspresi apokaliptik dalam
masyarakat Muslim.?

6. Buku dari Wilferd Madelung yaitu “The Succession to Muhammad’ yang melacak
akar Mahdiisme dalam konteks sejarah awal Islam dan perkembangan teologinya
dikalangan Syiah.?’

7. Buku Martin van Bruinessen “Indonesian Muslims and Their Place in the Larger
World of Islam ” berguna untuk memahami sejarah intelektual Islam di Indonesia.?®

8. Penelitian oleh Janzani Nasrani Azzidani yang berjudul “Pandangan Modernisme
Islam Gus Dur (Abdurrahman Wahid) Tahun 1999-2001 ” didalam skripsi, penulis

menguraikan bagaimana biografi Gusdur dan pemikiran modern Gusdur. Lebih jauh

25 Greg Barton, Op.Cit.

% David Cook, Contemporary Muslim Apocalyptic Literature (Syracuse: Syracuse University
Press, 2005).

27 Wilferd Madelung, The Succession to Muhammad (Cambridge: Cambridge University Press,
1997).

28 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press,
1994).

13



penulis membahas mengenai pluralisme, humanisme, dan arti Islam Kosmopolitan
Gusdur.?

9. Penelitian oleh Padil dengan judul “Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang
Pluralisme di Indonesia (1999-2009)” dalam pembahasanya, Padil menjabarkan
mengenai pluralisme Gusdur mulai dari kontruksi pemikiranya, konsep pluralisme
menurut Gusdur serta pluralisme dalam perspektif Islam.*

10. Penelitian yang dilakukan oleh Farid Abdillah dengan judul “Perkembangan
Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Neo-Tradisionalisme” didalalam
penelitianya penulis menjelaskan biografi dan karya Gusdur serta pemikiran Neo-
tradisionalismenya. Lebih jauh pneliti membahas mengenai latar belakang keluarga,
latar belakang pendidikan, karir dan jabatan, karya-karya Gusdur, tipologi
pemikiran Islam, serta pokok-pokok pemikiran Gusdur dari mulai hubungan Islam
dan Negara samapai pribumisasi Islam.

11.  Selanjutnya merupakan penelitian dari Dyanah Bilgis Mujahidah dengan judul
“Perkembangan Pemikiran Islam dan Humanisme K.H Abdurrahman Wahid

(1970-2001) dalam penelitianya, penulis menguraikan mengenai biografi Gusdur,

29 Janzani Nasrani Azzidani, Pandangan Modernisme Islam Gus Dur (Abdurrahman Wahid)
Tahun 1999-2001, Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung, 2019.

30 padil, Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pluralisme di Indonesia (1999-2009),
Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Bandung, 2016.

31 Farid Abdillah, Perkembangan Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Neo
Tradisionalisme, Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung, 2020.

14



karya-karyanya, pemikiran Gusdur sampai Implementasi Islam dan Humanisme

Gusdur.3?

Kajian-kajian tersebut menunjukkan bahwa belum banyak studi yang secara
khusus mengulas Mahdiisme dari perspektif sejarah melalui pemikiran Gus Dur.
Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dan memperkaya wacana

sejarah pemikiran Islam di Indonesia.

E. Langkah-langkah Penelitian

Dalam menerapkan langkah-langkah penelitian didalam penyusunan skripsi ini,
penulis tentunya menggunakan langkah-langkah atau metode penelitian sejarah.
Adapaun metode penelitian sejarah menurut Dudung Abdurahman merupakan
penyelidikan atas suatu masalah dengan mengaplikasikan jalan pemecahan dari
perspektif sejarah itu sendiri. Berbeda dengan Gottschalk, menurutnya metode sejarah
merupakan proses menguji dan menganalisa secara kritis rekaman dan peninggalan
masa lampau berdasarkan data yang diperoleh dengan menempuh proses historiografi.
Dengan menggunakan metode sejarah dan historiografi, sejarawan berusaha supaya

dapat merekostruksi sebanyak mungkin masa lalu manusia.*®

%2 Dyanah Bilgis Mujahidah, Perkembangan Pemikiran Islam dan Humanisme K.H
Abdurrahman Wahid (1970-2001), Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri
Sundan Gunung Djati Bandung, 2020.

33 Nugroho Notosusanto, Mengerti Sejarah Louis Gottschalk, (Jakarta: Penerbit Universitas
Indonesia Ul-Press, 1975).

15



Disini penulis lebih cenderung mengaitkan definisi metodologi sejarah kepada
definisi yang dikemukakan oleh Dudung Abdurrahman bahwa metode penelitian
sejarah adalah penyelidikan atas suatu masalah dengan mengaplikasikan jalan
pemecahan dari perspektif historis. Adapun tahap penelitian sejarah menurut Dudung

Abdurrahman diantaranya:

1. Heuristik
2. Kritik atau verifikasi
3. Interpretasi atau aumassung
4. Historiografi atau darstellung.3*

Dikarenakan ringkas dan mudah dimengertinya langkah-langkah penelitian dari
Dudung Abdurrahman, maka penulis mengambil tahapan-tahapan tersebut sebagai
awal untuk menyusun proposal ilmiah ini. Walaupun demikian, penulis tidak

mengesampingkan langkah-langkah penelitian dari sejarawan lain.

1. Heuristik

Heuristik, menurut G.L Renier di dalam buku Dudung Abdurahman yang
berjudul Metodologi Penelitian Sejarah, adalah teknik, seni, bukan sebuah ilmu. Oleh
sebab itu, heuristik tidak terikat oleh peraturan yang baku. la seringkali merupakan
suatu keterampilan untuk menemukan, menangani, atau memerinci bibliografi juga

mengklasifikasi catatan-catatan.*

34 Dudung Abdurrahman, Metode Penelitian Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011).
3 Ibid

16



Heuristik menurut bahasa berasal dari bahasa Yunani heurisken, yang artinya
to find atau mencari dahulu. Tahap ini kegiatan diarahkan pada penjajakan, pencarian,
serta pengumpulan sumber-sumber yang hendak diteliti, baik sumber lisan, sumber
benda ataupun sumber lain yang mendukung pada penelitian sejarah.%

Kegiatan penelusuran dan pengumpulan sumber-sumber sejarah yang penulis
lakukan diantaranya adalah studi ke perpustakaan-perpustakaan, pembelian buku-buku
sebagai sumber serta melalui penelusuran di jejarin internet. Diantara perpustakaan
yang penulis kunjungi sejauh ini dalam penyusunan skripsi ini adalah mengunjungi
perpustakaan pusat (Library Centre) UIN Sunan Gunung Djati Bandung, perpustakaan
Fakultas Adab dan Humaniora serta perpustakaan pusat Universitas Padjajaran di
Jatinangor. Selain kunjungan ke perpustakaan, penulis juga memanfaatkan media
internet untuk menemukan sumber pendukung dalam penulisan proposal ini,
diantaranya penulis mengunjungi laman LMS UIN Sunan Gunung Djati Bandung,
Repository UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Repository UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta serta Google Book.

Dari penelusuran sumber ini didapat berbagai macam sumber diantaranya
tulisan-tulisan dari Gus Dur baik buku maupun karya ilmiah lain seperti artikel, jurnal,
kolom, dll. Buku-buku dan karya ilmiah lainya penulis bagi kedalam dua jenis yaitu
sumber primer dan sumber sekunder. Sumber-sumber tersebut diantaranya:

a) Sumber primer yang telah penulis peroleh diantaranya adalah buku dan karya ilmiah

yang Gus Dur tulis sendiri serta buku biografi yang membahas Gus Dur.

3 ouis Gottschalk, Mengerti Sejarah, (Jakarta: Ul Press, 2008), him. 18.

17



1) Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur, LkiS, Yogyakarta, 2010.

2) Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur,
LkiS, Yogyakarta, 2010.

3) Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela, LkiS, Yogyakarta, 1999.

4) Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia &
Transformasi Kebudayaan, Wahid Institute, Jakarta, 2008.

b) Adapun sumber sekunder yang penulis peroleh adalah:

1) David Cook, Contemporary Muslim Apocalytic, Syracuse, 2005.

2) Greg Barton, Biografi Gusdur, LKiS Pelangi Aksara, Yogyakarta, 2002.

3) Martin van Bruinessen, Indonesian Muslims and Their Place in the Larger World
of Islam, Canberra, 1994.

4) Khoirul Rosyadi, Mistik Politik Gus Dur, Jendela, Yogyakarta, 2008.

5) Ahmad Suaedy, Gus Dur: Islam Nusantara & Kewarganegaraan Bhineka, PT.

Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 2018.

2. Kritik Sumber

Kritik Sumber, merupakan langkah kedua dalam metode penelitian sejarah
untuk menyelesaikan skripsi ini. Kritik sumber bertujuan untuk mencari kebenaran dari
sebuah sumber. Penulis dituntut untuk mengerahkan segala kemampuanya untuk
menguji keotentikan sumber. Ada dua tahapan dalam kritik sumber, yaitu:

a) Kritik Ekstern

18



Kritik ekstern merupakan suatu cara untuk menjalankan verifikasi atau
pengujian terhadap segala aspek luar dari sumber sejarah®’. Suatu sumber dapat
dikatakan otentik jika merupakan produk orang yang dianggap pemiliknya®. Sumber
yang digunakan oleh penulis untuk penulisan adalah dari buku dan karya ilmiah lain
yang menjelaskan pemikiran-pemikiran Gusdur. Penulis juga melakukan tinjauan
terhadap buku-buku dari segi penulisan. Selain itu, bahan baku yang digunakan, baik
kertas atau tinta juga dapat dijadikan bahan kritik ekstern dari suatu sumber.

Ada lima pertanyaan yang harus dijawab sebagaimana penuturan Sulasman
didalam bukunya yang ia kutip dari Dudung Abdurrahman, diantaranya:

1) Siapakah yang mengatakan itu?

2) Apakah dengan satu atau cara lain kesaksian itu telah diubah?

3) Apa yang dimaksud oleh orang itu dengan kesaksiannya?

4) Apakah orang yang memberikan kesaksian itu seorang saksi mata?

5) Apakah saksi itu mengatakan yang sebenarnya dan memberikan fakta yang
diketahuinya?%®

Dalam sumber lain dijelaskan juga bahwa kritik ekstern setidaknya harus
menjawab pertanyaan berikut:

1) Apakah sumber tersebut merupakan sumber yang dikehendaki (autentisitas)?
2) Apakah sumber tersebut asli atau hanya sumber turunan (orisinalitas)?

3) Apakah sumber tersebut masih utuh atau telah diubah (integritas)?

37 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2007).
38 Ibid
39 Sulasman, Metodologi Penelitian Sejarah, (Bandung: Pustaka Setia, 2014), him. 102.

19



Dalam implementasi kritik eksternal pada penelitian ini, penulis memusatkan
perhatian pada salah satu sumber primer utama yang secara langsung
merepresentasikan pemikiran Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme, yakni artikel
berjudul “Mahdiisme dan Protes Sosial” yang dimuat dalam Majalah Prisma pada

tahun 1977.

Acrtikel ini ditulis langsung oleh Abdurrahman Wahid sebagai pelaku sejarah
intelektual Islam Indonesia pada dekade 1970-an. Oleh karena itu, sumber ini memiliki
nilai primer yang sangat kuat karena memungkinkan peneliti mengkaji gagasan Gus
Dur tentang Mahdiisme secara langsung, tanpa perantaraan tafsir penulis lain.
Penentuan tahun terbit 1977 juga memiliki signifikansi kronologis, mengingat periode
tersebut merupakan fase awal perkembangan pemikiran kritis Gus Dur yang ditandai

oleh keterlibatannya dalam diskursus sosial, keagamaan, dan intelektual di Indonesia.

Dari segi waktu produksi, artikel ini terbit pada tahun 1977 dan dimuat dalam
Majalah Prisma, sebuah jurnal pemikiran dan ilmu sosial yang dikenal memiliki
standar editorial akademik serta menjadi ruang penting bagi perdebatan intelektual
pada masa Orde Baru. Penetapan waktu terbit yang jelas memungkinkan artikel ini
ditempatkan secara tepat dalam konteks perkembangan pemikiran Gus Dur, khususnya

dalam merespons fenomena Mahdiisme sebagai ekspresi protes sosial.

Dari segi tempat dan medium publikasi, Majalah Prisma diterbitkan di
Indonesia dan berfungsi sebagai wadah diskusi ilmiah lintas disiplin. Keberadaan

artikel Gus Dur dalam majalah ini menunjukkan bahwa gagasannya tidak disampaikan

20



dalam ruang keagamaan tradisional semata, melainkan dalam forum intelektual
modern yang ditujukan kepada kalangan akademisi dan pembaca kritis. Hal ini
memperkuat legitimasi sumber serta memperjelas konteks sosial-intelektual dari

lahirnya teks tersebut.

Dari aspek kepengarangan, Abdurrahman Wahid merupakan tokoh intelektual
Muslim yang memiliki latar belakang pendidikan pesantren dan pengalaman akademik
modern, serta dikenal dengan pendekatan kritis terhadap wacana keagamaan normatif.
Identitas kepenulisan ini dapat diverifikasi melalui kesesuaian gaya bahasa, corak
argumentasi, serta konsistensi tema dengan tulisan-tulisan Gus Dur lainnya pada
periode yang sama. Dengan demikian, tidak ditemukan indikasi keraguan terhadap

autentisitas kepengarangan artikel tersebut.

Dari segi komposisi dan bentuk sumber, artikel ini disusun dalam format tulisan
ilmiah populer khas Majalah Prisma, menggunakan bahasa Indonesia baku, serta
mengikuti pola argumentatif yang sistematis. Media cetak majalah pada dekade 1970-
an merupakan sarana utama penyebaran gagasan intelektual, sehingga bentuk material
sumber ini sesuai dengan teknologi dan praktik penerbitan pada masa tersebut, serta

tidak menunjukkan unsur anakronisme.

Dari segi kredibilitas isi, artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” menyajikan
analisis yang tidak bersifat apologetik, melainkan menggunakan pendekatan historis
dan sosiologis dalam membaca fenomena Mahdiisme. Gus Dur memposisikan

Mahdiisme sebagai gejala sosial-keagamaan yang berkaitan erat dengan kondisi

21



ketimpangan dan tekanan struktural dalam masyarakat, bukan semata-mata sebagai
doktrin teologis. Pendekatan ini memperlihatkan integritas intelektual penulis dan

memperkuat nilai akademik sumber tersebut.

Berdasarkan hasil penerapan kritik eksternal meliputi kejelasan waktu terbit,
legitimasi medium publikasi, autentisitas kepenulisan, kesesuaian bentuk material,
serta kredibilitas isi artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” karya Abdurrahman Wahid
dapat dinyatakan autentik, tidak mengandung anakronisme, dan valid sebagai
sumber primer. Oleh karena itu, artikel ini layak dijadikan landasan utama dalam
analisis pemikiran Gus Dur mengenai Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual

Islam Indonesia.
b) Kritik Intern

Ada dua tahapan dalam melakukan kritik intern untuk penulisan skripsi,
pertama peninjauan keakuratan sumber dan kedua mengkomparasikan hasil penelitian
dengan karya ilmiah lain yang tema bahasanya serupa. Sebenarnya didalam kritik
intern penulis dituntut untuk mendapatkan data yang akurat. Dalam proses penelitian
diharuskan untuk menganalisa gagasan mahdiisme dan Protes Sosial, maka penulis
menggunakan data mengenai pemikiran-pemikiran Gusudur dari karya-karyanya
seperti Mengurangi Hubungan Agama dan Negara, Tuhan Tidak Perlu Dibela dan

Islam Kosmopolitan. Selain itu, kritik intern dilakukan setelah memperoleh sumber

22



yang relevan dengan tema penulisan, dan tahap berikutnya penulis mengkomparasikan
satu sumber dengan sumber lainya terkait suatu pembahasan®.

Setelah sumber dinyatakan autentik melalui tahapan kritik eksternal, langkah
berikutnya dalam metodologi sejarah adalah melakukan kritik intern. Kritik intern
bertujuan untuk menilai kredibilitas isi sumber, terutama menyangkut makna,
ketepatan argumen, konsistensi internal, serta relevansinya dengan konteks historis
yang dikaji. Dalam penelitian ini, kritik intern diarahkan untuk menguji sejauh mana
artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” dapat dipercaya sebagai representasi pemikiran
Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual Islam

Indonesia.

1) Analisis Kompetensi dan Otoritas Intelektual Penulis

Langkah awal kritik intern adalah menilai kapasitas penulis dalam membahas
topik yang dikemukakan. Abdurrahman Wahid merupakan intelektual Muslim dengan
latar belakang pendidikan pesantren dan pengalaman akademik modern, serta memiliki
keterlibatan aktif dalam diskursus sosial-keagamaan di Indonesia. Kompetensi ini
tercermin dalam kemampuannya mengintegrasikan perspektif keislaman klasik dengan

pendekatan ilmu sosial modern.

Dalam artikel tersebut, Gus Dur menunjukkan penguasaan terhadap tradisi

teologi Islam, khususnya konsep eskatologis seperti Mahdiisme, sekaligus

40 Feni Endah Nurfitriyani, Privatisasi BUMN di Indonesia Pada Masa Orde Baru (Ditinjau
dari Peranan IMF Antara Tahun 1967-1998), Skripsi, Fakultas Pendidikan Ilmu Sosial Universitas
Pendidikan Indonesia Bandung, 2013.

23



mengaitkannya dengan realitas sosial dan politik. Dengan demikian, dari sisi otoritas
intelektual, penulis memiliki kapasitas yang memadai untuk membahas Mahdiisme
tidak hanya sebagai doktrin keagamaan, tetapi juga sebagai fenomena historis dan

sosial.

2) Analisis Tujuan dan Posisi Argumentatif Penulis

Kritik intern juga menuntut penelusuran terhadap tujuan penulisan serta posisi
argumentatif penulis. Artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” tidak ditulis dalam rangka
pembelaan teologis terhadap doktrin Mahdi, melainkan sebagai upaya analitis untuk
memahami Mahdiisme sebagai ekspresi protes sosial dalam situasi ketimpangan

struktural.

Gus Dur secara sadar mengambil jarak dari pendekatan normatif-dogmatis dan
memilih kerangka sosiologis-historis. Posisi ini menunjukkan sikap reflektif dan kritis,
yang mengurangi potensi bias apologetik. Namun, di sisi lain, pilihan kerangka analisis
ini juga menandakan keberpihakan metodologis pada rasionalisasi fenomena

keagamaan, yang perlu diperhitungkan dalam pembacaan historis.

3) Konsistensi Internal dan Koherensi Argumentasi

Dari segi struktur argumentasi, artikel ini menunjukkan konsistensi internal
yang relatif kuat. Gus Dur memulai pembahasan dengan menjelaskan konsep
Mahdiisme secara umum, kemudian mengaitkannya dengan kondisi sosial yang

melatarbelakangi kemunculannya dalam berbagai konteks sejarah Islam. Alur

24



argumentasi bergerak secara logis dari pemaparan konsep menuju analisis fungsi sosial

Mahdiisme.

Tidak ditemukan kontradiksi signifikan antara premis dan kesimpulan yang
diajukan. Penjelasan mengenai Mahdiisme sebagai respons terhadap ketidakadilan
sosial konsisten dengan kesimpulan bahwa gerakan-gerakan Mahdistik sering muncul
dalam situasi krisis dan tekanan politik. Koherensi ini memperkuat reliabilitas isi

artikel sebagai sumber sejarah pemikiran.

4) Evaluasi Konsep dan Kerangka Teoretis yang Digunakan

Dalam kritik intern, penting untuk menilai konsep dan teori yang digunakan
penulis. Gus Dur menggunakan pendekatan yang memadukan sejarah, sosiologi
agama, dan analisis sosial. Mahdiisme dipahami bukan sebagai kebenaran teologis
yang harus diyakini, melainkan sebagai simbol harapan kolektif dan alat mobilisasi

sosial.

Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang kontekstual dan historis,
namun sekaligus berpotensi menyederhanakan dimensi teologis Mahdiisme. Oleh
karena itu, artikel ini lebih tepat dibaca sebagai analisis fungsi sosial Mahdiisme
daripada kajian doktrinal murni. Kesadaran terhadap batasan pendekatan ini penting

agar sumber tidak digunakan di luar konteks epistemologisnya.

5) Ketepatan Fakta dan Generalisasi Historis
Gus Dur dalam artikelnya cenderung menggunakan contoh-contoh historis

secara umum tanpa menyajikan data empiris yang rinci. Strategi ini lazim dalam tulisan

25



esai intelektual di majalah pemikiran seperti Prisma, namun dari sudut pandang

historiografi, hal tersebut menuntut kehati-hatian.

Generalitas argumen yang digunakan tidak serta-merta melemahkan validitas
artikel, tetapi menempatkannya sebagai sumber interpretatif, bukan sumber data
faktual yang detail. Dengan demikian, artikel ini lebih berfungsi sebagai refleksi

pemikiran dan kerangka analisis, bukan sebagai laporan sejarah empiris yang lengkap.

6) Bahasa, Gaya Penulisan, dan Makna Historis

Bahasa yang digunakan Gus Dur bersifat argumentatif, reflektif, dan Kkritis,
dengan gaya esai yang khas. Pilihan bahasa ini memengaruhi makna historis teks,
karena menunjukkan bahwa artikel tersebut ditujukan kepada pembaca intelektual yang

akrab dengan wacana ilmu sosial dan pemikiran Kritis.

Gaya penulisan tersebut juga mencerminkan konteks intelektual Indonesia pada
dekade 1970-an, ketika kritik sosial sering disampaikan melalui analisis kultural dan
keagamaan. Dengan demikian, bahasa artikel ini bukan sekadar medium penyampai
gagasan, tetapi juga bagian dari konteks historis yang harus dipahami dalam kritik

intern.

7) Relevansi dan Keterbatasan sebagai Sumber Penelitian

Berdasarkan hasil kritik intern, artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” dapat
dinilai memiliki tingkat kredibilitas yang tinggi sebagai sumber primer pemikiran
Abdurrahman Wabhid. Artikel ini relevan untuk memahami cara Gus Dur memaknai

Mahdiisme sebagai fenomena sosial dan simbol resistensi terhadap ketidakadilan.

26



Namun demikian, keterbatasan artikel ini terletak pada sifatnya yang esaiistik
dan tidak dimaksudkan sebagai kajian teologis atau historiografi mendalam. Oleh
karena itu, penggunaannya dalam penelitian perlu dilengkapi dengan sumber lain, baik

karya Gus Dur pada periode berbeda maupun kajian akademik tentang Mahdiisme.

8) Kesimpulan Kritik Intern

Berdasarkan penerapan kritik intern meliputi penilaian terhadap kompetensi
penulis, tujuan dan posisi argumentatif, konsistensi internal, kerangka teoretis,
ketepatan fakta, serta konteks bahasa artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” karya
Abdurrahman Wahid dapat dinyatakan kredibel dan reliabel sebagai sumber primer
sejarah pemikiran. Artikel ini secara sah dapat digunakan untuk menganalisis
pandangan Gus Dur tentang Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual Islam
Indonesia, dengan catatan bahwa pembacaannya harus mempertimbangkan konteks

dan batasan metodologis yang melekat pada teks tersebut.

3. Interpretasi

Interpretasi juga dikenal analisis sejarah memiliki dua metode yang digunakan,
yaitu analisis dan sintesis. Analisis adalah menguraikan, sedangkan sintesis berarti
menyatukan. Keduanya merupakan metode utama didalam interpretasi*!. Interpretasi
berarti tafsiran ilmial peristiwa sejarah berdasarkan perspektif peneliti sejarah. Ini

dilakukan untuk menafsirkan sumber-sumber yang didapat, disortir dan dilakukan

41 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 2003)

27



kritik terhadapnya. Fakta yang telah didapat menjadi bahan dasar interpretasi, sedang
teori yang digunakan merupakan alat analisis dari fakta-fakta dan relevansinya
terhadap peristiwa yang terjadi. Proses penafsiran ini dilakukan melalui analisis kritis
dan dengan bantuan ilmu sosial lainya yaitu politik dan sosiologi.

Dalam mengkaji sejarah pemikiran tentunya tidak lepas dari pendekatan teks,
konteks dan hubungan dengan masyarakat. Dalam mengkaji teks, penulis mencoba
menafsirkan teks-teks yang diperoleh dari berbagai pihak, pun demikian dengan kajian
konteks serta hubungan dengan masyarakat. Fakta yang didapat penuli mengenai
pemikiran Gus Dur tentang mahdiisme dan protes sosial di Indonesia. Fakta-fakta yang
berkaitan dengan pembahasan diatas, dianalisis serta dikaji untuk dilakukan penafsiran.

Selain itu, dalam penulisan skripsi ini, penulis juga menggunakan teori sejarah
sosial-intelektual. Teori sejarah sosial-intelektual adalah pendekatan dalam kajian
sejarah yang berupaya memahami pemikiran tokoh bukan sebagai hasil dari gagasan
individual semata, melainkan sebagai produk dialektis antara individu dengan
lingkungan sosial, politik, dan kultural tempat mereka berada. Pendekatan ini mulai
berkembang pesat sejak abad ke-20 sebagai reaksi atas pendekatan sejarah intelektual
lama yang cenderung terlalu menekankan isi teks dan ide, namun mengabaikan konteks
sosial yang melingkupinya.

Akar dari teori ini dapat ditelusuri ke pemikiran sejarawan seperti Lucien
Febvre dan Marc Bloch, dua tokoh penting dari Mazhab Annales di Prancis pada awal
abad ke-20. Mereka menekankan bahwa untuk memahami masa lalu secara utuh,

sejarawan perlu menelaah tidak hanya peristiwa, tetapi juga mentalité (struktur

28



berpikir) masyarakat, ekonomi, dan institusi sosial yang memengaruhi cara berpikir
para tokoh dan masyarakat secara umum.*? Ini merupakan pergeseran dari pendekatan
tradisional yang terlalu fokus pada narasi “tokoh besar” dan peristiwa politik besar
tanpa memperhatikan akar sosial-budaya.

Perkembangan pendekatan ini dilanjutkan oleh tokoh-tokoh seperti Quentin
Skinner, Peter Burke, hingga Edward Said yang memperkaya pendekatan ini dengan
perspektif linguistik, antropologis, dan pascakolonial. Dalam konteks Islam,
pendekatan sejarah sosial-intelektual digunakan oleh sarjana seperti Marshall
Hodgson, Richard Bulliet, dan Martin van Bruinessen dalam menjelaskan bagaimana
doktrin dan gerakan Islam tidak muncul dalam ruang hampa, melainkan selalu
berkelindan dengan perubahan sosial dan politik.*®

Meski demikian, pendekatan ini tidak luput dari kritik. Beberapa kalangan
menilai bahwa pendekatan sosial-intelektual kadang-kadang terlalu menekankan
konteks sehingga mengabaikan orisinalitas atau otonomi pemikiran individu.** Selain
itu, jika tidak hati-hati, pendekatan ini bisa terjebak dalam determinisme sosial, seolah-
olah pemikiran hanyalah “refleksi pasif” dari kondisi sosial semata, tanpa adanya
kreativitas individu.

Dalam skripsi ini, teori sejarah sosial-intelektual diterapkan untuk membaca

pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang Mahdiisme yang ia kemukakan

42 peter Burke, Whatis Cultural History? (Cambridge: Polity Press, 2004), him. 9-13.

43 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press,
1994), him. 3-10.

4 Dominick LaCapra, Rethinking Intellectual History: Texts, Contexts, Language (lthaca:
Cornell University Press, 1983), him. 26.

29



pada tahun 1977. Tulisan Gus Dur bukan hanya ditafsirkan dari aspek teologis atau
filsafat Islam, melainkan juga dilihat sebagai respon intelektual terhadap kondisi umat
Islam Indonesia pada masa Orde Baru, yang sedang mengalami pembatasan politik,
pencarian identitas, serta penetrasi ide-ide mesianistik sebagai bentuk eskapisme sosial.

Mahdiisme yang dikritik oleh Gus Dur tidak diposisikan sebagai ajaran
keagamaan normatif semata, tetapi sebagai fenomena sosial-kultural yang tumbuh dari
keputusasaan dan keresahan umat terhadap situasi politik yang menindas. Dalam
konteks itu, pemikiran Gus Dur tentang Mahdiisme mencerminkan reaksi intelektual
yang mencoba mengajak umat untuk berpikir rasional, progresif, dan kontekstual,
bukan lari pada mitos dan simbol keagamaan yang tidak membebaskan.*®

Dengan menerapkan pendekatan ini, skripsi ini ingin menempatkan Gus Dur
bukan hanya sebagai pemikir besar yang berbicara “dari atas menara gading”,
melainkan sebagai bagian dari masyarakat muslim Indonesia yang terlibat aktif dalam
proses pembaruan pemikiran melalui dialektika sosial-politik yang dihadapinya.
Sehingga, pemikiran tentang Mahdiisme tahun 1977 dapat dipahami secara historis
sebagai kontribusi intelektual terhadap perubahan masyarakat, bukan semata-mata

sebagai teks abstrak yang berdiri sendiri.

4 Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur
(Yogyakarta: LKiS, 2010), him. 81-84.

30



4. Historiografi

Historiografi, merupakan cara merekontruksi suatu gambaran masa lalu
berdasarkan data yang diperoleh. Dan metode dengan historiografi sering disandingkan
dengan istilah metode sejarah®®. Historiografi berasal dari bahasa latin, yakni history,
historia, yang bermakna sejarah, bukti, dan bijaksana.*’ Historiografi merupakan cara
merekontruksi masa lampau secara imajinatif yang diperoleh dengan menempuh proses
atau tahapan metode penelitian sejarah.*®

Historiografi adalah langkah terakhir yang dilakukan penulis untuk
menyelesaikan skripsi ini. Tahapan historiografi ini sebelumnya telah melalui proses
heuristik, Kkritik ekstern dan intern juga penafsiran. Laporan penulisan dituangkan
dalam bentuk karya ilmiah skripsi dengan judul Mahdiisme dalam Perspektif Sejarah:
Studi Pemikiran Abdurrahman Wahid pada Tahun 1977. Adapun laporan hasil
penelitian ini merujuk pada Template proposal karya ilmiah Silabus Mata Kuliah
Seminar Sejarah tahun 2023.

Struktur dari karya ilmiah ini diantaranya:

Bab | Pendahuluan, merupakan pendahuluan mengenai gambaran umum
memuat latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, kajian pustaka,
dan metode serta langkah-langkah penelitian yang meliputi (heuristik, Kkritik,

interpretasi dan historiografi)

46 Feni Endah Nurfitriyani, Op.Cit.

47 Wahyu Iryani, Historiografi Umum, (Bandung: Yrama Widya, 2019), him. 1.

48 |_ouis Gottschalk, Understanding History: A Primer of Historical Method, (Jakarta: Ul Press,
2006), him. 39.

31



Bab Il Pembahasan, membahas mengenai situasi sosial-politik dan
keagamaan Indonesia pada dekade 1970-an, menjelaskan tentang dinamika pemikiran
Islam Indonesia (tradisionalis, modernis, dan intelektual baru), menjelaskan posisi dan
peran Gus Dur dalam konstelasi intelektual Islam, pengaruh pendidikan dan jaringan
intelektual Abdurrahman Wahid, gagasan awal Gus Dur terkait isu-isu keislaman
kontemporer, mahdiisme dalam sejarah pemikiran Islam: awal muncul dan
persebarannya, serta mahdiisme dalam konteks pemikiran keislaman Indonesia
sebelum 1977.

Bab Il Pembahasan, menjelaskan pengantar: mahdiisme sebagai tema
pemikiran keagamaan, pemahaman konseptual Gus Dur terhadap mahdiisme, analisis
tulisan Gus Dur tahun 1977 yang membahas mahdiisme, strategi tafsir dan pendekatan
Gus Dur terhadap mahdiisme, implikasi pemikiran Gus Dur terhadap respon gerakan
mahdiisme di Indonesia, perbandingan singkat dengnan pandangan ulama/pemikir lain,
dan sintesis: posisi pemikiran Gus Dur dalam sejarah intelektual Islam di Indonesia.

Bab 1V Penutup, merupakan penutup yang memuat kesimpulan. Dan diakhir
terdapat Daftar Pustaka yang memuat sumber-sumber untuk penelitian.

Serta lampiran memuat dokumen-dokumen yang dicantumkan dan digunakan

oleh penulis dalam skripsi ini.

32



