
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Abdurrahman Wahid atau orang mengenalnya dengan sebutan Gus Dur1 lahir 

didalam keluarga yang memegang teguh tradisi Pesantren. Kedua kakeknya dari pihak 

ayah dan ibu ialah para tokoh dan ulama besar besar pendiri Nahdatul Ulama (NU)2. 

Dengan penguasaan ilmu keislaman klasik yang sangat mendalam. Lebih lanjut lagi 

bukan hanya erat dengan lingkungan pesantren namun juga sejak kecil ia sudah lekat 

dengan kehidupan politik, yang mana ayahnya Wahid Hasyim yang sejak muda telah 

aktif dalam berbagai gerakan revolusioner memperjuangkan kemerdekaan.3 Selepas 

kemerdekaan Indonesia, Wahid Hasyim diberikan kepercayaan untuk memegang 

tampuk jabatan sebagai Menteri Agama. Sedari kecil seringkali Gus Dur ikut 

 
1 Gus merupakan panggilan kehormatan di wilayah Jawa Timur khususnya, biasanya diberikan 

kepada anak seorang kiyai yang berarti abang atau mas. Lebih lanjut lihat Syamsul Bakri dan Mudhofir, 

Jombang Kairo, Jombang Chicago, Sintesis Pemikiran Gus Dur dan Cak Nur dalam Pembaharuan 

Islam di Indonesia, (Solo: Tiga Serangkai, 2004), hlm. 24. 
2 Greg Barton, Biografi Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid, 

(Yogyakarta: LkiS, 2002), hlm.26. 
3 Wahid Hasyim tercatat sebagai anggota Badan Penyelidikan Usaha Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (BPUPKI) bentukan Jepang yang kemudian berubah menjadi Panitia Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (PPKI). Dalam PPKI terdapat suatu tim perumus naskah konstitusi yang beranggotakan tujuh 

orang. Peranya dalam tim tujuh sangat berpengaruh, sebab ia sebagai seorang muslim dengan legowo 

menerima penghapusan kalimat menjalankan syari’at Islam bagi pemeluk-pemeluknya. Selain itu, 

keikutsertaan Wahid Hasyim dalam berbagai organisasi juga sangat banyak, beliau merupakan ketua 

Majlis Islam A’la Indonesia (MIAI), ketua muda II Majlis Syura Partai Masyumi, serta penggagas Liga 

Muslim Indonesia dimana beliau menjadi ketuanya. Dalam berbagai keorganisasianya, Wahid Hasyim 

senantiasa membawa Gus Dur kecil menemaninya. Lebih lanjut lihat Miftahudin, KH A. Wahid Hasyim: 

Peletak Dasar Islam Nusantara, (Bandung: Penerbit Marja, 2017), hlm. 15-16. 



 

2 
 

menemani ayahnya dalam melakukan kegiatannya. Maka demikian Gus Dur muda 

dibesarkan di pesantren dan perpolitikan.4 

Sedari kecil, ia banyak dibebaskan untuk belajar apapun oleh ayahnya. Sebab 

Wahid Hasyim tidak ingin anaknya (Gus Dur) memiliki pandangan keilmuan yang 

sempit seperti santri-santri kala itu. Oleh karenanya, ia menginginkan anak-anaknya 

harus tumbuh dan besar dengan cakrawala pikiran yang lebih luas. Lama bergulat 

dengan pendidikan pesantren di Indonesia, Gus Dur tercatat beberapa kali melanjutkan 

belajarnya ke Timur Tengah dan Eropa, seperti Irak, Mesir, Perancis, Belanda Hingga 

Jerman. Pengaruh dari keluarga, pesantren, serta perjalanan studinya di beberapa 

Negara, membuat Gus Dur menjadi pribadi yang memiliki kompleksitas dan 

pandangan yang luas terhadap keilmuan. Oleh sebab itu, Gus Dur Banyak melahirkan 

gagasan-gagasan yang dijadikan sumber rujukan oleh berbagai kalangan intelektual. 

Sosoknya yang begitu sederhana sebagai cendekiawan bebas banyak 

mengaitkan bagaimana agama, kekuasaan, dan budaya berjalan. Apabila kita 

menuliskan kata kunci “Pemikiran Gus Dur” dalam mesin pencarian, maka yang 

banyak diperlihatkan ialah mengenai pluralisme5 dalam beragama salah satunya. Gus 

Dur sering dikenal karena sikapnya yang konsisten terhadap pembelaan kepada 

minoritas dan perjuangan demi tercapainya pluralisme sosial serta budaya. Tema yang 

 
4 Greg Barton, Op.Cit., hlm 48. 
5 Pluralisme merupakan proporsi terhadap suatu posisi, keyakinan, jalan hidup, doktrin, ajaran, 

atau ideologi yang mengakui bahwasanya semua agama merupakan kebenaran dan mempunyai nilai 

serta daya untuk mengubah watak manusia, berfungsi positif untuk mengarahkan manusia kekehidupan 

yang ideal yang disebut keselamatan. Pengakuan bahwa semua agama adalah jalan keselamatan yang 

baik, yang berbeda-beda sebagai anugerah dari Tuhan, sehingga harus dihargai secara sama, tidak boleh 

ada yang dianggap nomor satu dan menafikan yang lainya. Lebih lanjut lihat Budhy Munawar Rachman, 

Argumen Islam untuk Pluralisme, (Jakarta: PT. Gramedia Widiasarana, 2010), hlm. 56. 



 

3 
 

paling jelas dan sering muncul dalam berbagai tulisan Gus Dur ialah bahwa Islam 

adalah keyakinan yang menebar kasih sayang, yang secara mendasar toleran terhadap 

segala fenomena perbedaan.6 Sikap ini menurutnya sangat perlu dikembangkan guna 

menciptakan keurukunan antar umat beragama. Menurutnya, adanya perbedaan 

pandangan secara teologis tidak menjadikan penghalang bagi kita untuk bekerja sama 

dengan pemeluk agama lain dalam berbagai bidang, terutama pada hal yang 

menyangkut masalah kemanusiaan.  

Namun tidak dengan pemikirannya mengenai Mahdiisme, pada poin ini 

mungkin cukup sedikit pihak yang membahas mengenai pemikirannya. Gus Dur saat 

masa muda menulis mengenai sebuah gerakan mesianis atau yang dalam Kajian Islam 

disebut sebagai gerakan Imam Mahdi (Mahdiisme) dan sering disebut sebagai Ratu 

Adil dalam masyarakat Jawa. Dalam tulisannya yang berjudul “Mahdiisme dan Protes 

Sosial”. Yang diterbitkan dalam Majalah Prisma 1 Januari 1977. Mahdiisme yang 

semula berkembang di kalangan Syi’ah7 kemudian banyak diadopsi oleh berbagai 

kalangan Islam Ortodoks, yang dalam penerapannya mengalami berbagai modifikasi. 

Menganggap bahwa sang Mahdi akan menjadi penolong bagi umat manusia atas tirani 

 
6 Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur, (Yogyakarta: LkiS, 2010). 
7 Dalam ajaran Syi’ah, kelak al-Mahdi akan datang disisi Ka’bah. Beliau akan diikuti oleh 313 

pasukanya yang kuat serta para pengikut lainya untuk pergi ke Syam dan mejadikan Kufah sebagai basis 

kekuatanya. Dalam perjalananya ke Syam, ia beserta pengikutnya akan menebas siapa saja pemimpin 

yang korup yang mereka temui. Beliau akan mengakhiri semua bentuk penindasan dalam sejarah serta 

membalaskan kekalahan dalam perang di Karbala. Panji beliau adalah panji yang dibawa Muslimin 

dalam perang Badar, pedangnya adalah pedang Ali (Dzulfiqar), pakaian yang dipakai al-Mahdi adalah 

pakaian Nabi, ibu kotanya berada di Kufah serta beliau akan bangkit dari Ka’bah. Lebih lanjut lihat Ali 

Syari’ati, Islam Agama Protes, Terj. Satrio Pinandito, (Yogyakarta: PRIBUMI Publishing, 2017), hlm. 

46. 



 

4 
 

yang merajalela di mana mana, membasmi segala jenis kedzaliman, dan membawa 

kemenangan.8 

Mahdiisme merupakan suatu konsep eskatologis didalam agama Islam dengan 

daya tarik yang sangat kuat sepanjang sejarah peradaban Islam. Ide mengenai 

datangnya Imam Mahdi sebagai sang juru selamat di akhir zaman tidak sekedar dogma 

teologis semata, namun secara berulang hadir dalam gerakan sosial-politik, sejak awal 

abad permulaan Islam sampai abad modern ini.9 Di berbagai belahan dunia Islam, 

Mahdiisme bahkan menjadi dasar legitimasi bagi sebagian kelompok untuk melakukan 

perubahan radikal, termasuk perlawanan terhadap otoritas politik yang dianggap tidak 

adil atau tidak sah.10 

Bagi Gus Dur, gerakan mahdiisme ini merupakan suatu gerakan yang 

bersumber dari keresahan sosial yang disebabkan oleh pertemuan beberapa fenomena 

sosial yang saling keterkaitan satu sama lain. Dalam perkembangan selanjutnya, paham 

yang telah tertanam jauh dalam pikiran individu yang telah terdoktrinasi oleh 

mahdiisme menyebabkan seseorang menjadi fundamental. Lebih jauh melahirkan 

radikalisme dan ekstrimisme. Ajaran mahdiisme yang dapat dengan mudah diterima 

oleh masyarakat awam ini sangat mudah masuk dalam pikiran kebanyakan, sebab 

dengan label aqidah orang awam akan terketuk hatinya untuk mengikuti gerakan ini 

ditambah janji kemenangan serta surga bagi siapapun yang mengikutinya. Memang 

 
8 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019). 
9 Wilferd Madelung, The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1997), hlm. 413–415. 
10 David Cook, Contemporary Muslim Apocalyptic Literature (Syracuse: Syracuse University 

Press, 2005), hlm. 45–47. 



 

5 
 

tidak jauh berbeda dengan ajaran mahdiisme dalam pemahaman ortodoksi Islam. 

Bedanya, kalangan ortodoksi hanya menganggap kepercayaan kepada sang juru 

selamat sebagai kepercaya aqidah yang harus diimani serta kemunculan Imam Mahdi 

adalah suatu fase dari ciri kiamat kubro (baca: besar). 

Gerakan mahdiisme ini biasanya memiliki seorang organisator yang bertindak 

sebagai pemimpin gerakan dan pengambil keputusan. Dimana sang pemimpin ini 

seringkali mendeklarasikan dirinya sebagai juru selamat yang menjadikan para 

pengikutnya bersimpati serta menaruh harapan kepadanya. Sehingga apapun perintah 

dari pemimpinya akan dilakukan dengan suka rela sebagai kepatuhan kepada ajaran 

agama dan titah Tuhan. Bahkan seringkali gerakanya melegitimasi kekeran fisik 

dibalut dengan simbol-simbol agama (jihad). Maka tidak terlalu salah bila Sigmund 

Freud (1856-1939) menganggap bahwa agama merupakan produk imajinasi,11 sebab 

memang benar jika kita berkaca pada pemikiran mahdiisme dalam artian negatif, tentu 

mahdiisme ini menjadikan pengikutnya mengesampingkan rasio dan terlena oleh 

pancaran kharisma dari pemimpinya. 

Di Indonesia sendiri, Mahdiisme bukanlah wacana yang asing. Sejumlah 

gerakan keagamaan yang muncul sejak masa kolonial hingga pascakemerdekaan tidak 

 
11 Supaya hidup bisa dijalani, subjek yang frustasi tersebut menggagas suatu ilusi yang dewasa 

ini kita sebut agama; kepercayaan kepada Tuhan yang Maha baik serta kepercayaan kepada kehidupan 

yang abadi selepas kematian. Banyak orang yang menetralisir kerasnya kehidupan dengan berlari kepada 

agama. Pengikutnya bagaikan maniak yang telah diarahkan untuk tunduk kepada peraturan yang dibuat 

oleh pembesar-pembesar agama atas nama Tuhan, Sigmun Freud menyebutnya sebagai beban dari 

neurosis individu serta agama disebut sebagai neurosis kolektif. Lebih lanjut lihat Marcel Neusch, 

Sigmund Freud (1856-1939): Agama adalah Neurosis Kolektif, dalam Damanhuri Fattah (ed.), 10 Filsuf 

Pemberontak Tuhan, (Yogyakarta: Jendela, 2003), hlm. 92-95. 



 

6 
 

jarang mengaitkan figur pemimpinnya dengan simbol-simbol mesianistik, termasuk 

klaim sebagai Imam Mahdi.12 Meskipun tidak selalu menempati ruang dominan dalam 

diskursus keislaman arus utama, Mahdiisme tetap muncul sebagai tema yang hidup di 

tengah masyarakat, terutama di kalangan yang merasa termarjinalkan atau menghadapi 

tekanan struktural.13 

Disisi lain Mahdiisme muncul sebagai bentuk dari sikap optimisme di mana 

kondisi ketidakpastian ekonomi dan politik terjadi. Oleh karenanya pemikiran ini bisa 

menjadi angin segar di tengah krisis kepercayaan publik terhadap berbagai lembaga 

negara yang cenderung menurun.14 Sebagaimana hasil riset Lembaga Ilmu Pengathuan 

Indonesia (LIPI) yang menyatakan bahwa DPR RI dan partai politik mendapatkan 

kepercayaan publik yang rendah dan dianggap sebagai institusi demokrasi dengan citra 

yang buruk. Dalam sejarah politik dan kegamaan Islam pun, paham mengenai 

Mahdiisme ini mempunyai pengaruh yang sangat luar biasa dalam memobilisasi suatu 

gerakan massa. Ditambah dengan jargon “Ratu Adil” yang kerap dibawa-bawa saat 

pemilihan umum akan segera berlangsung.15 

Dalam konteks ini, pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) pada tahun 1977 

menjadi menarik untuk dikaji. Sebagai salah satu intelektual Muslim terkemuka di 

 
12 Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur'an (Ithaca: Cornell 

University, 1994), hlm. 98. 
13 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press, 

1994), hlm. 112–114. 
14 Haris Prabowo. (2021, 22 Maret). Krisis Kepercayaan Pemuda ke Parpol: Gagal Mewakili 

Suara Rakyat, https://tirto.id/krisis-kepercayaan-pemuda-ke-parpol-gagal-mewakili-suara-rakyat-gbn6, 

Diakse pada 4 Desember 2023. 
15 Andang Subaharianto. (2023, 20 November). Ada Ratu Adil di Pilpres 2024. 

https://www.kompas.com/stori/read/2023/11/20/160240479/ada-ratu-adil-di-pilpres-2024?page=all, 

Diakses pada 4 Desember 2023. 



 

7 
 

Indonesia, Gus Dur tidak hanya dikenal sebagai tokoh Nahdlatul Ulama dan pembela 

pluralisme, tetapi juga sebagai penulis yang aktif merespons isu-isu keagamaan dengan 

pendekatan kritis, kontekstual, dan historis.16 Tahun 1977 merupakan masa ketika Gus 

Dur mulai menunjukkan intensitas keterlibatannya dalam wacana intelektual Islam 

modern Indonesia, melalui tulisan-tulisan yang tajam dan reflektif. 

Pemikiran Gus Dur tentang Mahdiisme pada masa ini perlu ditempatkan dalam 

konteks zamannya yakni situasi sosial-politik Indonesia era Orde Baru, dinamika 

pemikiran Islam tradisional dan modern, serta pergeseran wacana keagamaan dari 

teosentris ke lebih humanistik.17 Dengan menelusuri bagaimana Gus Dur memahami 

dan menanggapi konsep Mahdiisme, kita dapat melihat bagaimana ia menawarkan 

pendekatan baru terhadap tradisi Islam yang sering kali dipahami secara literal dan 

ahistoris. 

Salah satu ciri utama dari analisa kesejarahan ialah studi mengenai peristiwa-

peristiwa yang unik dan menonjol dan tentunya terjadi pada masa lalu dalam kaitannya 

dengan apa yang ada pada masa kini. Hasil dari analisa kesejarahan ini digunakan untuk 

sarana merekayasa dan memprediksi akan kepentingan kemajuan masa yang akan 

datang. Bidang kajian yang penulis gunakan dalam skripsi ini adalah aspek pemikiran 

Islam, dalam artian pemikiran umat Islam. Jadi objek materiel dari penelitian ini adalah 

arah dan hasil-hasil pemikiran para mujtahid dalam berupaya unutk memahami serta 

 
16 Greg Barton, The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox 

Publishing, 2002), hlm. 53–55. 
17 Ahmad Baso, Islam Nusantara: Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia (Jakarta: 

Mizan, 2019), hlm. 208–212. 



 

8 
 

mengembangkan ajaran Islam sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zamannya. 

Perhatian pada skripsi ini tentunya adalah pemikiran-pemikiran yang cukup menonjol 

serta berpengaruh besar terhadap kehidupan dan pengalaman agama. Penulis melihat 

bahwa penelitian pemikiran mengenai Mahdiisme ini menjadi penting untuk dilakukan. 

Adapun untuk objek formalnya adalah kaitannya untuk pemahaman dan 

pengembangan ajaran Islam, yakni menilai arah dan hasil-hasil pemikiran itu bagi 

kemajuan umat dan pengamalan Islam pada zaman itu dan seterusnya, pada masa kini 

dan masa yang akan datang.18  

Sebagai kajian ilmiah, skripsi ini mendekati objek dengan mengajukan tiga 

persoalan utama, yaitu: 

1. Masalah apa dan bagaimana. Yakni berusaha untuk menganalisa serta memahami 

wujud dan hakikat pemikiran itu dan hasil-hasilnya. Dengan kata lain berusaha 

untuk memperoleh deskripsi konsepsional yang jelas dari produk pemikiran yang 

menjadi objek kajian. 

2. Masalah kedua adalah mengapa hal itu bisa terjadi. Yakni berusaha menganalisa 

untuk menyingkap faktor-faktor atau sebab-sebab yang mempengaruhi kemunculan 

pemikiran itu. Kalau masalah pertama berusaha mendapatkan deskripsi yang jelas 

secara konseptual, maka pada persoalan kedua mengarah kepada eksplanasi dan 

interpretasi. Eksplanasi memang merupakan tugas utama dari setiap ilmu, untuk 

berusaha memahami kedudukan suatu masalah dalam hubungan sebab akibat atau 

 
18 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), hlm. 1. 



 

9 
 

kausalitas. Ilmu tidak puas hanya dengan deskripsi yang terbatas yang hanya 

mempersoalkan apa dan bagaimana, akan tetapi harus berlanjut dengan mengapa 

why, yaitu menyingkap latar belakang atau sebab akibat terjadinya proses tersebut. 

Berusaha memahami duduk perkaranya dalam kaitan sebab akibat. Itulah yang 

dinamakan explanatory, yaitu menjelaskan duduk perkara sesuatu dalam kaitan 

sebab akibat. 

3. Terakhir adalah evaluasi. Yaitu menilai atau menjelaskan bagaimana dan seberapa 

jauh pengaruh serta akibat pemikiran itu bagi kehidupan umat manusia.19 

Dengan tiga langkah pertanyaan itu, skripsi ini menerapkan pendekatan kritik 

kesejarahan. Metode kritik kesejarahan ini merupakan sarana yang cukup andal untuk 

mempertajam wawasan keislaman seseorang. Terkhusus dalam memahami sejarah 

pemikrian. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap latar belakang historis dan 

intelektual yang membentuk pemikiran Gus Dur terkait Mahdiisme serta menganalisis 

bagaimana ia menafsirkan konsep tersebut dalam kerangka berpikir yang khas. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pemahaman 

yang lebih mendalam terhadap cara Gus Dur membaca tradisi Islam sekaligus 

memperkaya diskursus sejarah intelektual Islam di Indonesia. 

Penelitian ini akan menggunakan pendapat Kuntowijoyo mengenai sejarah 

pemikiran, yakni dengan melakukan tiga macam pendekatan yaitu kajian teks, kajian 

 
19 Simuh, Ibid., hlm. 2. 



 

10 
 

konteks, serta kajian hubungan antara teks dan masyarakatnya20. Dalam kajian teks 

penulis akan mengumpulkan berbagai macam karya tulisan baik yang langsung ditulis 

oleh Gus Dur ataupun yang ditulis oleh orang lain seperti akademisi-akademisi lainnya. 

Dalam kajian konteks, penulis akan melihat serta mengkaji konteks sejarah, konteks 

politik, budaya, serta sosial pada saat karya-karya Gus Dur dimuat. Serta dalam kajian 

hubungan antar teks dengan masyarakatnya, penulis akan menganalisis bagaimana 

pengaruh-pengaruh yang muncul dari hasil karya tulisan Gus Dur terhadap kehidupan 

di masyarakat.  

 

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang masalah diatas, maka didapat rumusan masalah, 

yakni: 

1. Bagaimana konteks historis dan intelektual yang mempengaruhi pemikiran 

Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme pada tahun 1977?  

2. Bagaiman Abdurrahman Wahid memahami dan menafsirkan konsep Mahdiisme 

dalam tulisannya atau pandangannya pada masa tersebut? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka dapat disimpulkan tujuan 

penelitian ini adalah untuk mengungkap konteks historis dan intelektual yang 

 
20 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 2003), hlm. 190. 



 

11 
 

melatarbelakangi pemikiran Abdurrahman Wahid tentang Mahdiisme pada tahun 1977. 

Fokus diarahkan pada situasi sosial-keagamaan serta dinamika intelektual Islam di 

Indonesia yang mempengaruhi cara pandangnya pada masa tersebut. Selain itu, 

penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis bagaimana Abdurrahman Wahid 

memahami dan menafsirkan konsep Mahdiisme dalam tulisan-tulisannya pada tahun 

yang sama, serta mengidentifikasi corak berfikir dan pendekatan yang ia gunakan 

dalam menjawab isu Mahdiisme tersebut. 

 

D. Kajian Pustaka 

Kajian pustaka literature review adalah aktivitas dalam meninjau serta 

mengkaji kembali literatur yang telah dipublikasi oleh penulis lain sebelumnya terkait 

pembahasan yang akan kita teliti. Kajian pustaka merupakan suatu upaya dalam 

memperoleh sumber yang telah ada, karena sumber merupakan bagian terpenting 

dalam ilmu pengetahuan, yang dapat digunakan dalam menyimpulkan fakta-fakta, 

membaca gejala-gejala baru, seta mengisi kekosongan yang ditinggalkan.21 

Penelitian ini berkaitan dengan tiga lingkup utama: (1) kajian Mahdiisme dalam 

Islam, (2) studi pemikiran Abdurrahman Wahid, dan (3) pendekatan historis terhadap 

wacana keislaman di Indonesia. Oleh karena itu, sejumlah karya yang relevan perlu 

dikaji sebagai landasan konseptual sekaligus pembanding. 

 
21 Rusli Karim dan Taufik Abdullah, Metode Penelitian Agama: Sebuah Pengantar, 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991). 



 

12 
 

Dalam poin ini akan dibahas mengenai hasil-hasil penelitian yang telah 

dipublikasikan yang ada kaitanya dengan penulisan karya ilmiah ini. Penelitian ini akan 

membahas mengenai Mahdiisme dalam Perspektif Sejarah: Studi Pemikiran 

Abdurrahman Wahid pada Tahun 1977. Adapun kajian yang sudah ada dan peneliti 

gunakan sebagai referensi adalah: 

1. Artikel Gus Dur yang ditulis dan terbit pada Majalah Prisma No. 1 Tahun 1977 

dengan judul “Mahdiisme dan Protes Sosial” menjadi sumber primer utama 

penelitian ini. Dalam artikel tersebut, Gus Dur membahas Mahdiisme sebagai 

simbol kolektif dari ketegangan sosial-politik masyarakat yang tertindas, khususnya 

dalam konteks sejarah Jawa dan Islam Indonesia.22 Ia melihat Mahdiisme bukan 

semata-mata sebagai doktrin eskatologis, tetapi sebagai respons historis terhadap 

ketidakadilan dan marginalisasi. Artikel ini menunjukkan pendekatan historis dan 

sosiologis khas Gus Dur dalam membaca ulang tradisi Islam. 

2. Buku dari Abdurrahman Wahid yang berjudul “Membaca Sejarah Nusantara: 25 

Kolom Sejarah Gus Dur Tahun 2010” buku tersebut merupakan kumpulan artikel 

Gus Dur yang telah dibukukan membahas mengenai sejarah Nusantara dengan 

bahasa khasnya Gus Dur.23 

3. Buku dari Abdurrahman Wahid yang berjudul “Prisma Pemikiran Gus Dur” yang 

memuat pergolakan pemikiran-pemikiran Gus Dur dari neo-tradisionalis sampai 

neo-modernis.24 

 
22 Abdurrahman Wahid, Mahdiisme dan Protes Sosial, Majalah Prisma, No. 1, Januari 1977. 
23 Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur, 

(Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 2010). 
24 Abddurrahman Wahid, Op.Cit. 



 

13 
 

4. Buku dari Greg Barton “Biografi Gusdur” memuat biografi Gus Dur dari masa kecil 

sampai saat ia jatuh dilengserkan ketika menjabat sebagai presiden RI, juga memuat 

pemikiran-pemikiran modern Gus Dur.25 Karya tersebut berguna untuk memahami 

kerangka berpikir Gus Dur yang mendasari cara pandangnya terhadap Mahdiisme. 

5. Buku dari David Cook yang berjudul “Contemporary Muslim Apocalyptic 

Literature” membahas bagaimana Mahdiisme berkembang dalam wacana 

keagamaan modern, khususnya sebagai bentuk ekspresi apokaliptik dalam 

masyarakat Muslim.26 

6. Buku dari Wilferd Madelung yaitu “The Succession to Muhammad” yang melacak 

akar Mahdiisme dalam konteks sejarah awal Islam dan perkembangan teologinya 

dikalangan Syiah.27 

7. Buku Martin van Bruinessen “Indonesian Muslims and Their Place in the Larger 

World of Islam” berguna untuk memahami sejarah intelektual Islam di Indonesia.28 

8. Penelitian oleh Janzani Nasrani Azzidani yang berjudul “Pandangan Modernisme 

Islam Gus Dur (Abdurrahman Wahid) Tahun 1999-2001” didalam skripsi, penulis 

menguraikan bagaimana biografi Gusdur dan pemikiran modern Gusdur. Lebih jauh 

 
25 Greg Barton, Op.Cit. 
26 David Cook, Contemporary Muslim Apocalyptic Literature (Syracuse: Syracuse University 

Press, 2005). 
27 Wilferd Madelung, The Succession to Muhammad (Cambridge: Cambridge University Press, 

1997). 
28 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press, 

1994). 



 

14 
 

penulis membahas mengenai pluralisme, humanisme, dan arti Islam Kosmopolitan 

Gusdur.29 

9. Penelitian oleh Padil dengan judul “Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang 

Pluralisme di Indonesia (1999-2009)” dalam pembahasanya, Padil menjabarkan 

mengenai pluralisme Gusdur mulai dari kontruksi pemikiranya, konsep pluralisme 

menurut Gusdur serta pluralisme dalam perspektif Islam.30 

10. Penelitian yang dilakukan oleh Farid Abdillah dengan judul “Perkembangan 

Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Neo-Tradisionalisme” didalalam 

penelitianya penulis menjelaskan biografi dan karya Gusdur serta pemikiran Neo-

tradisionalismenya. Lebih jauh pneliti membahas mengenai latar belakang keluarga, 

latar belakang pendidikan, karir dan jabatan, karya-karya Gusdur, tipologi 

pemikiran Islam, serta pokok-pokok pemikiran Gusdur dari mulai hubungan Islam 

dan Negara samapai pribumisasi Islam.31 

11. Selanjutnya merupakan penelitian dari Dyanah Bilqis Mujahidah dengan judul 

“Perkembangan Pemikiran Islam dan Humanisme K.H Abdurrahman Wahid 

(1970-2001) dalam penelitianya, penulis menguraikan mengenai biografi Gusdur, 

 
29 Janzani Nasrani Azzidani, Pandangan Modernisme Islam Gus Dur (Abdurrahman Wahid) 

Tahun 1999-2001, Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2019. 
30 Padil, Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pluralisme di Indonesia (1999-2009), 

Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Bandung, 2016. 
31 Farid Abdillah, Perkembangan Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Neo 

Tradisionalisme, Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2020. 



 

15 
 

karya-karyanya, pemikiran Gusdur sampai Implementasi Islam dan Humanisme 

Gusdur.32 

Kajian-kajian tersebut menunjukkan bahwa belum banyak studi yang secara 

khusus mengulas Mahdiisme dari perspektif sejarah melalui pemikiran Gus Dur. 

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dan memperkaya wacana 

sejarah pemikiran Islam di Indonesia. 

 

E. Langkah-langkah Penelitian 

Dalam menerapkan langkah-langkah penelitian didalam penyusunan skripsi ini, 

penulis tentunya menggunakan langkah-langkah atau metode penelitian sejarah. 

Adapaun metode penelitian sejarah menurut Dudung Abdurahman merupakan 

penyelidikan atas suatu masalah dengan mengaplikasikan jalan pemecahan dari 

perspektif sejarah itu sendiri. Berbeda dengan Gottschalk, menurutnya metode sejarah 

merupakan proses menguji dan menganalisa secara kritis rekaman dan peninggalan 

masa lampau berdasarkan data yang diperoleh dengan menempuh proses historiografi. 

Dengan menggunakan metode sejarah dan historiografi, sejarawan berusaha supaya 

dapat merekostruksi sebanyak mungkin masa lalu manusia.33 

 
32 Dyanah Bilqis Mujahidah, Perkembangan Pemikiran Islam dan Humanisme K.H 

Abdurrahman Wahid (1970-2001), Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri 

Sundan Gunung Djati Bandung, 2020. 
33 Nugroho Notosusanto, Mengerti Sejarah Louis Gottschalk, (Jakarta: Penerbit Universitas 

Indonesia UI-Press, 1975). 



 

16 
 

Disini penulis lebih cenderung mengaitkan definisi metodologi sejarah kepada 

definisi yang dikemukakan oleh Dudung Abdurrahman bahwa metode penelitian 

sejarah adalah penyelidikan atas suatu masalah dengan mengaplikasikan jalan 

pemecahan dari perspektif historis. Adapun tahap penelitian sejarah menurut Dudung 

Abdurrahman diantaranya: 

1. Heuristik 

2. Kritik atau verifikasi 

3. Interpretasi atau aumassung 

4. Historiografi atau darstellung.34 

Dikarenakan ringkas dan mudah dimengertinya langkah-langkah penelitian dari 

Dudung Abdurrahman, maka penulis mengambil tahapan-tahapan tersebut sebagai 

awal untuk menyusun proposal ilmiah ini. Walaupun demikian, penulis tidak 

mengesampingkan langkah-langkah penelitian dari sejarawan lain. 

 

1. Heuristik  

Heuristik, menurut G.L Renier di dalam buku Dudung Abdurahman yang 

berjudul Metodologi Penelitian Sejarah, adalah teknik, seni, bukan sebuah ilmu. Oleh 

sebab itu, heuristik tidak terikat oleh peraturan yang baku. Ia seringkali merupakan 

suatu keterampilan untuk menemukan, menangani, atau memerinci bibliografi juga 

mengklasifikasi catatan-catatan.35 

 
34 Dudung Abdurrahman, Metode Penelitian Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011). 
35 Ibid 



 

17 
 

Heuristik menurut bahasa berasal dari bahasa Yunani heurisken, yang artinya 

to find atau mencari dahulu. Tahap ini kegiatan diarahkan pada penjajakan, pencarian, 

serta pengumpulan sumber-sumber yang hendak diteliti, baik sumber lisan, sumber 

benda ataupun sumber lain yang mendukung pada penelitian sejarah.36 

Kegiatan penelusuran dan pengumpulan sumber-sumber sejarah yang penulis 

lakukan diantaranya adalah studi ke perpustakaan-perpustakaan, pembelian buku-buku 

sebagai sumber serta melalui penelusuran di jejarin internet. Diantara perpustakaan 

yang penulis kunjungi sejauh ini dalam penyusunan skripsi ini adalah mengunjungi 

perpustakaan pusat (Library Centre) UIN Sunan Gunung Djati Bandung, perpustakaan 

Fakultas Adab dan Humaniora serta perpustakaan pusat Universitas Padjajaran di 

Jatinangor. Selain kunjungan ke perpustakaan, penulis juga memanfaatkan media 

internet untuk menemukan sumber pendukung dalam penulisan proposal ini, 

diantaranya penulis mengunjungi laman LMS UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 

Repository UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Repository UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta serta Google Book. 

Dari penelusuran sumber ini didapat berbagai macam sumber diantaranya 

tulisan-tulisan dari Gus Dur baik buku maupun karya ilmiah lain seperti artikel, jurnal, 

kolom, dll. Buku-buku dan karya ilmiah lainya penulis bagi kedalam dua jenis yaitu 

sumber primer dan sumber sekunder. Sumber-sumber tersebut diantaranya: 

a) Sumber primer yang telah penulis peroleh diantaranya adalah buku dan karya ilmiah 

yang Gus Dur tulis sendiri serta buku biografi yang membahas Gus Dur. 

 
36 Louis Gottschalk, Mengerti Sejarah, (Jakarta: UI Press, 2008), hlm. 18. 



 

18 
 

1) Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur, LkiS, Yogyakarta, 2010. 

2) Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur, 

LkiS, Yogyakarta, 2010. 

3) Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela, LkiS, Yogyakarta, 1999. 

4) Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia & 

Transformasi Kebudayaan, Wahid Institute, Jakarta, 2008. 

b) Adapun sumber sekunder yang penulis peroleh adalah: 

1) David Cook, Contemporary Muslim Apocalytic, Syracuse, 2005. 

2) Greg Barton, Biografi Gusdur, LkiS Pelangi Aksara, Yogyakarta, 2002.  

3) Martin van Bruinessen, Indonesian Muslims and Their Place in the Larger World 

of Islam, Canberra, 1994. 

4) Khoirul Rosyadi, Mistik Politik Gus Dur, Jendela, Yogyakarta, 2008. 

5) Ahmad Suaedy, Gus Dur: Islam Nusantara & Kewarganegaraan Bhineka, PT. 

Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 2018. 

 

2. Kritik Sumber 

Kritik Sumber, merupakan langkah kedua dalam metode penelitian sejarah 

untuk menyelesaikan skripsi ini. Kritik sumber bertujuan untuk mencari kebenaran dari 

sebuah sumber. Penulis dituntut untuk mengerahkan segala kemampuanya untuk 

menguji keotentikan sumber. Ada dua tahapan dalam kritik sumber, yaitu:  

a) Kritik Ekstern 



 

19 
 

Kritik ekstern merupakan suatu cara untuk menjalankan verifikasi atau 

pengujian terhadap segala aspek luar dari sumber sejarah37. Suatu sumber dapat 

dikatakan otentik jika merupakan produk orang yang dianggap pemiliknya38. Sumber 

yang digunakan oleh penulis untuk penulisan adalah dari buku dan karya ilmiah lain 

yang menjelaskan pemikiran-pemikiran Gusdur. Penulis juga melakukan tinjauan 

terhadap buku-buku dari segi penulisan. Selain itu, bahan baku yang digunakan, baik 

kertas atau tinta juga dapat dijadikan bahan kritik ekstern dari suatu sumber.  

Ada lima pertanyaan yang harus dijawab sebagaimana penuturan Sulasman 

didalam bukunya yang ia kutip dari Dudung Abdurrahman, diantaranya: 

1) Siapakah yang mengatakan itu? 

2) Apakah dengan satu atau cara lain kesaksian itu telah diubah? 

3) Apa yang dimaksud oleh orang itu dengan kesaksiannya? 

4) Apakah orang yang memberikan kesaksian itu seorang saksi mata? 

5) Apakah saksi itu mengatakan yang sebenarnya dan memberikan fakta yang 

diketahuinya?39 

Dalam sumber lain dijelaskan juga bahwa kritik ekstern setidaknya harus 

menjawab pertanyaan berikut: 

1) Apakah sumber tersebut merupakan sumber yang dikehendaki (autentisitas)? 

2) Apakah sumber tersebut asli atau hanya sumber turunan (orisinalitas)? 

3) Apakah sumber tersebut masih utuh atau telah diubah (integritas)? 

 
37 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2007). 
38 Ibid 
39 Sulasman, Metodologi Penelitian Sejarah, (Bandung: Pustaka Setia, 2014), hlm. 102. 



 

20 
 

Dalam implementasi kritik eksternal pada penelitian ini, penulis memusatkan 

perhatian pada salah satu sumber primer utama yang secara langsung 

merepresentasikan pemikiran Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme, yakni artikel 

berjudul “Mahdiisme dan Protes Sosial” yang dimuat dalam Majalah Prisma pada 

tahun 1977. 

Artikel ini ditulis langsung oleh Abdurrahman Wahid sebagai pelaku sejarah 

intelektual Islam Indonesia pada dekade 1970-an. Oleh karena itu, sumber ini memiliki 

nilai primer yang sangat kuat karena memungkinkan peneliti mengkaji gagasan Gus 

Dur tentang Mahdiisme secara langsung, tanpa perantaraan tafsir penulis lain. 

Penentuan tahun terbit 1977 juga memiliki signifikansi kronologis, mengingat periode 

tersebut merupakan fase awal perkembangan pemikiran kritis Gus Dur yang ditandai 

oleh keterlibatannya dalam diskursus sosial, keagamaan, dan intelektual di Indonesia. 

Dari segi waktu produksi, artikel ini terbit pada tahun 1977 dan dimuat dalam 

Majalah Prisma, sebuah jurnal pemikiran dan ilmu sosial yang dikenal memiliki 

standar editorial akademik serta menjadi ruang penting bagi perdebatan intelektual 

pada masa Orde Baru. Penetapan waktu terbit yang jelas memungkinkan artikel ini 

ditempatkan secara tepat dalam konteks perkembangan pemikiran Gus Dur, khususnya 

dalam merespons fenomena Mahdiisme sebagai ekspresi protes sosial. 

Dari segi tempat dan medium publikasi, Majalah Prisma diterbitkan di 

Indonesia dan berfungsi sebagai wadah diskusi ilmiah lintas disiplin. Keberadaan 

artikel Gus Dur dalam majalah ini menunjukkan bahwa gagasannya tidak disampaikan 



 

21 
 

dalam ruang keagamaan tradisional semata, melainkan dalam forum intelektual 

modern yang ditujukan kepada kalangan akademisi dan pembaca kritis. Hal ini 

memperkuat legitimasi sumber serta memperjelas konteks sosial-intelektual dari 

lahirnya teks tersebut. 

Dari aspek kepengarangan, Abdurrahman Wahid merupakan tokoh intelektual 

Muslim yang memiliki latar belakang pendidikan pesantren dan pengalaman akademik 

modern, serta dikenal dengan pendekatan kritis terhadap wacana keagamaan normatif. 

Identitas kepenulisan ini dapat diverifikasi melalui kesesuaian gaya bahasa, corak 

argumentasi, serta konsistensi tema dengan tulisan-tulisan Gus Dur lainnya pada 

periode yang sama. Dengan demikian, tidak ditemukan indikasi keraguan terhadap 

autentisitas kepengarangan artikel tersebut. 

Dari segi komposisi dan bentuk sumber, artikel ini disusun dalam format tulisan 

ilmiah populer khas Majalah Prisma, menggunakan bahasa Indonesia baku, serta 

mengikuti pola argumentatif yang sistematis. Media cetak majalah pada dekade 1970-

an merupakan sarana utama penyebaran gagasan intelektual, sehingga bentuk material 

sumber ini sesuai dengan teknologi dan praktik penerbitan pada masa tersebut, serta 

tidak menunjukkan unsur anakronisme. 

Dari segi kredibilitas isi, artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” menyajikan 

analisis yang tidak bersifat apologetik, melainkan menggunakan pendekatan historis 

dan sosiologis dalam membaca fenomena Mahdiisme. Gus Dur memposisikan 

Mahdiisme sebagai gejala sosial-keagamaan yang berkaitan erat dengan kondisi 



 

22 
 

ketimpangan dan tekanan struktural dalam masyarakat, bukan semata-mata sebagai 

doktrin teologis. Pendekatan ini memperlihatkan integritas intelektual penulis dan 

memperkuat nilai akademik sumber tersebut. 

Berdasarkan hasil penerapan kritik eksternal meliputi kejelasan waktu terbit, 

legitimasi medium publikasi, autentisitas kepenulisan, kesesuaian bentuk material, 

serta kredibilitas isi artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” karya Abdurrahman Wahid 

dapat dinyatakan autentik, tidak mengandung anakronisme, dan valid sebagai 

sumber primer. Oleh karena itu, artikel ini layak dijadikan landasan utama dalam 

analisis pemikiran Gus Dur mengenai Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual 

Islam Indonesia. 

b) Kritik Intern  

Ada dua tahapan dalam melakukan kritik intern untuk penulisan skripsi, 

pertama peninjauan keakuratan sumber dan kedua mengkomparasikan hasil penelitian 

dengan karya ilmiah lain yang tema bahasanya serupa. Sebenarnya didalam kritik 

intern penulis dituntut untuk mendapatkan data yang akurat. Dalam proses penelitian 

diharuskan untuk menganalisa gagasan mahdiisme dan Protes Sosial, maka penulis 

menggunakan data mengenai pemikiran-pemikiran Gusudur dari karya-karyanya 

seperti Mengurangi Hubungan Agama dan Negara, Tuhan Tidak Perlu Dibela dan 

Islam Kosmopolitan. Selain itu, kritik intern dilakukan setelah memperoleh sumber 



 

23 
 

yang relevan dengan tema penulisan, dan tahap berikutnya penulis mengkomparasikan 

satu sumber dengan sumber lainya terkait suatu pembahasan40. 

Setelah sumber dinyatakan autentik melalui tahapan kritik eksternal, langkah 

berikutnya dalam metodologi sejarah adalah melakukan kritik intern. Kritik intern 

bertujuan untuk menilai kredibilitas isi sumber, terutama menyangkut makna, 

ketepatan argumen, konsistensi internal, serta relevansinya dengan konteks historis 

yang dikaji. Dalam penelitian ini, kritik intern diarahkan untuk menguji sejauh mana 

artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” dapat dipercaya sebagai representasi pemikiran 

Abdurrahman Wahid mengenai Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual Islam 

Indonesia. 

1) Analisis Kompetensi dan Otoritas Intelektual Penulis 

Langkah awal kritik intern adalah menilai kapasitas penulis dalam membahas 

topik yang dikemukakan. Abdurrahman Wahid merupakan intelektual Muslim dengan 

latar belakang pendidikan pesantren dan pengalaman akademik modern, serta memiliki 

keterlibatan aktif dalam diskursus sosial-keagamaan di Indonesia. Kompetensi ini 

tercermin dalam kemampuannya mengintegrasikan perspektif keislaman klasik dengan 

pendekatan ilmu sosial modern. 

Dalam artikel tersebut, Gus Dur menunjukkan penguasaan terhadap tradisi 

teologi Islam, khususnya konsep eskatologis seperti Mahdiisme, sekaligus 

 
40 Feni Endah Nurfitriyani, Privatisasi BUMN di Indonesia Pada Masa Orde Baru (Ditinjau 

dari Peranan IMF Antara Tahun 1967-1998), Skripsi, Fakultas Pendidikan Ilmu Sosial Universitas 

Pendidikan Indonesia Bandung, 2013. 



 

24 
 

mengaitkannya dengan realitas sosial dan politik. Dengan demikian, dari sisi otoritas 

intelektual, penulis memiliki kapasitas yang memadai untuk membahas Mahdiisme 

tidak hanya sebagai doktrin keagamaan, tetapi juga sebagai fenomena historis dan 

sosial. 

2)  Analisis Tujuan dan Posisi Argumentatif Penulis 

Kritik intern juga menuntut penelusuran terhadap tujuan penulisan serta posisi 

argumentatif penulis. Artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” tidak ditulis dalam rangka 

pembelaan teologis terhadap doktrin Mahdi, melainkan sebagai upaya analitis untuk 

memahami Mahdiisme sebagai ekspresi protes sosial dalam situasi ketimpangan 

struktural. 

Gus Dur secara sadar mengambil jarak dari pendekatan normatif-dogmatis dan 

memilih kerangka sosiologis-historis. Posisi ini menunjukkan sikap reflektif dan kritis, 

yang mengurangi potensi bias apologetik. Namun, di sisi lain, pilihan kerangka analisis 

ini juga menandakan keberpihakan metodologis pada rasionalisasi fenomena 

keagamaan, yang perlu diperhitungkan dalam pembacaan historis. 

3) Konsistensi Internal dan Koherensi Argumentasi 

Dari segi struktur argumentasi, artikel ini menunjukkan konsistensi internal 

yang relatif kuat. Gus Dur memulai pembahasan dengan menjelaskan konsep 

Mahdiisme secara umum, kemudian mengaitkannya dengan kondisi sosial yang 

melatarbelakangi kemunculannya dalam berbagai konteks sejarah Islam. Alur 



 

25 
 

argumentasi bergerak secara logis dari pemaparan konsep menuju analisis fungsi sosial 

Mahdiisme. 

Tidak ditemukan kontradiksi signifikan antara premis dan kesimpulan yang 

diajukan. Penjelasan mengenai Mahdiisme sebagai respons terhadap ketidakadilan 

sosial konsisten dengan kesimpulan bahwa gerakan-gerakan Mahdistik sering muncul 

dalam situasi krisis dan tekanan politik. Koherensi ini memperkuat reliabilitas isi 

artikel sebagai sumber sejarah pemikiran. 

4) Evaluasi Konsep dan Kerangka Teoretis yang Digunakan 

Dalam kritik intern, penting untuk menilai konsep dan teori yang digunakan 

penulis. Gus Dur menggunakan pendekatan yang memadukan sejarah, sosiologi 

agama, dan analisis sosial. Mahdiisme dipahami bukan sebagai kebenaran teologis 

yang harus diyakini, melainkan sebagai simbol harapan kolektif dan alat mobilisasi 

sosial. 

Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang kontekstual dan historis, 

namun sekaligus berpotensi menyederhanakan dimensi teologis Mahdiisme. Oleh 

karena itu, artikel ini lebih tepat dibaca sebagai analisis fungsi sosial Mahdiisme 

daripada kajian doktrinal murni. Kesadaran terhadap batasan pendekatan ini penting 

agar sumber tidak digunakan di luar konteks epistemologisnya. 

5) Ketepatan Fakta dan Generalisasi Historis 

Gus Dur dalam artikelnya cenderung menggunakan contoh-contoh historis 

secara umum tanpa menyajikan data empiris yang rinci. Strategi ini lazim dalam tulisan 



 

26 
 

esai intelektual di majalah pemikiran seperti Prisma, namun dari sudut pandang 

historiografi, hal tersebut menuntut kehati-hatian. 

Generalitas argumen yang digunakan tidak serta-merta melemahkan validitas 

artikel, tetapi menempatkannya sebagai sumber interpretatif, bukan sumber data 

faktual yang detail. Dengan demikian, artikel ini lebih berfungsi sebagai refleksi 

pemikiran dan kerangka analisis, bukan sebagai laporan sejarah empiris yang lengkap. 

6) Bahasa, Gaya Penulisan, dan Makna Historis 

Bahasa yang digunakan Gus Dur bersifat argumentatif, reflektif, dan kritis, 

dengan gaya esai yang khas. Pilihan bahasa ini memengaruhi makna historis teks, 

karena menunjukkan bahwa artikel tersebut ditujukan kepada pembaca intelektual yang 

akrab dengan wacana ilmu sosial dan pemikiran kritis. 

Gaya penulisan tersebut juga mencerminkan konteks intelektual Indonesia pada 

dekade 1970-an, ketika kritik sosial sering disampaikan melalui analisis kultural dan 

keagamaan. Dengan demikian, bahasa artikel ini bukan sekadar medium penyampai 

gagasan, tetapi juga bagian dari konteks historis yang harus dipahami dalam kritik 

intern. 

7) Relevansi dan Keterbatasan sebagai Sumber Penelitian 

Berdasarkan hasil kritik intern, artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” dapat 

dinilai memiliki tingkat kredibilitas yang tinggi sebagai sumber primer pemikiran 

Abdurrahman Wahid. Artikel ini relevan untuk memahami cara Gus Dur memaknai 

Mahdiisme sebagai fenomena sosial dan simbol resistensi terhadap ketidakadilan. 



 

27 
 

Namun demikian, keterbatasan artikel ini terletak pada sifatnya yang esaiistik 

dan tidak dimaksudkan sebagai kajian teologis atau historiografi mendalam. Oleh 

karena itu, penggunaannya dalam penelitian perlu dilengkapi dengan sumber lain, baik 

karya Gus Dur pada periode berbeda maupun kajian akademik tentang Mahdiisme. 

8) Kesimpulan Kritik Intern 

Berdasarkan penerapan kritik intern meliputi penilaian terhadap kompetensi 

penulis, tujuan dan posisi argumentatif, konsistensi internal, kerangka teoretis, 

ketepatan fakta, serta konteks bahasa artikel “Mahdiisme dan Protes Sosial” karya 

Abdurrahman Wahid dapat dinyatakan kredibel dan reliabel sebagai sumber primer 

sejarah pemikiran. Artikel ini secara sah dapat digunakan untuk menganalisis 

pandangan Gus Dur tentang Mahdiisme dalam kerangka sejarah intelektual Islam 

Indonesia, dengan catatan bahwa pembacaannya harus mempertimbangkan konteks 

dan batasan metodologis yang melekat pada teks tersebut. 

 

3. Interpretasi  

Interpretasi juga dikenal analisis sejarah memiliki dua metode yang digunakan, 

yaitu analisis dan sintesis. Analisis adalah menguraikan, sedangkan sintesis berarti 

menyatukan. Keduanya merupakan metode utama didalam interpretasi41. Interpretasi 

berarti tafsiran ilmial peristiwa sejarah berdasarkan perspektif peneliti sejarah. Ini 

dilakukan untuk menafsirkan sumber-sumber yang didapat, disortir dan dilakukan 

 
41 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 2003) 



 

28 
 

kritik terhadapnya. Fakta yang telah didapat menjadi bahan dasar interpretasi, sedang 

teori yang digunakan merupakan alat analisis dari fakta-fakta dan relevansinya 

terhadap peristiwa yang terjadi. Proses penafsiran ini dilakukan melalui analisis kritis 

dan dengan bantuan ilmu sosial lainya yaitu politik dan sosiologi. 

Dalam mengkaji sejarah pemikiran tentunya tidak lepas dari pendekatan teks, 

konteks dan hubungan dengan masyarakat. Dalam mengkaji teks, penulis mencoba 

menafsirkan teks-teks yang diperoleh dari berbagai pihak, pun demikian dengan kajian 

konteks serta hubungan dengan masyarakat. Fakta yang didapat penuli mengenai 

pemikiran Gus Dur tentang mahdiisme dan protes sosial di Indonesia. Fakta-fakta yang 

berkaitan dengan pembahasan diatas, dianalisis serta dikaji untuk dilakukan penafsiran. 

Selain itu, dalam penulisan skripsi ini, penulis juga menggunakan teori sejarah 

sosial-intelektual. Teori sejarah sosial-intelektual adalah pendekatan dalam kajian 

sejarah yang berupaya memahami pemikiran tokoh bukan sebagai hasil dari gagasan 

individual semata, melainkan sebagai produk dialektis antara individu dengan 

lingkungan sosial, politik, dan kultural tempat mereka berada. Pendekatan ini mulai 

berkembang pesat sejak abad ke-20 sebagai reaksi atas pendekatan sejarah intelektual 

lama yang cenderung terlalu menekankan isi teks dan ide, namun mengabaikan konteks 

sosial yang melingkupinya. 

Akar dari teori ini dapat ditelusuri ke pemikiran sejarawan seperti Lucien 

Febvre dan Marc Bloch, dua tokoh penting dari Mazhab Annales di Prancis pada awal 

abad ke-20. Mereka menekankan bahwa untuk memahami masa lalu secara utuh, 

sejarawan perlu menelaah tidak hanya peristiwa, tetapi juga mentalité (struktur 



 

29 
 

berpikir) masyarakat, ekonomi, dan institusi sosial yang memengaruhi cara berpikir 

para tokoh dan masyarakat secara umum.42 Ini merupakan pergeseran dari pendekatan 

tradisional yang terlalu fokus pada narasi “tokoh besar” dan peristiwa politik besar 

tanpa memperhatikan akar sosial-budaya. 

Perkembangan pendekatan ini dilanjutkan oleh tokoh-tokoh seperti Quentin 

Skinner, Peter Burke, hingga Edward Said yang memperkaya pendekatan ini dengan 

perspektif linguistik, antropologis, dan pascakolonial. Dalam konteks Islam, 

pendekatan sejarah sosial-intelektual digunakan oleh sarjana seperti Marshall 

Hodgson, Richard Bulliet, dan Martin van Bruinessen dalam menjelaskan bagaimana 

doktrin dan gerakan Islam tidak muncul dalam ruang hampa, melainkan selalu 

berkelindan dengan perubahan sosial dan politik.43 

Meski demikian, pendekatan ini tidak luput dari kritik. Beberapa kalangan 

menilai bahwa pendekatan sosial-intelektual kadang-kadang terlalu menekankan 

konteks sehingga mengabaikan orisinalitas atau otonomi pemikiran individu.44 Selain 

itu, jika tidak hati-hati, pendekatan ini bisa terjebak dalam determinisme sosial, seolah-

olah pemikiran hanyalah “refleksi pasif” dari kondisi sosial semata, tanpa adanya 

kreativitas individu. 

Dalam skripsi ini, teori sejarah sosial-intelektual diterapkan untuk membaca 

pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang Mahdiisme yang ia kemukakan 

 
42 Peter Burke, Whatis Cultural History? (Cambridge: Polity Press, 2004), hlm. 9–13. 
43 Martin van Bruinessen, Traditions of Islamic Learning in Indonesia (Canberra: ANU Press, 

1994), hlm. 3–10. 
44 Dominick LaCapra, Rethinking Intellectual History: Texts, Contexts, Language (Ithaca: 

Cornell University Press, 1983), hlm. 26. 



 

30 
 

pada tahun 1977. Tulisan Gus Dur bukan hanya ditafsirkan dari aspek teologis atau 

filsafat Islam, melainkan juga dilihat sebagai respon intelektual terhadap kondisi umat 

Islam Indonesia pada masa Orde Baru, yang sedang mengalami pembatasan politik, 

pencarian identitas, serta penetrasi ide-ide mesianistik sebagai bentuk eskapisme sosial. 

Mahdiisme yang dikritik oleh Gus Dur tidak diposisikan sebagai ajaran 

keagamaan normatif semata, tetapi sebagai fenomena sosial-kultural yang tumbuh dari 

keputusasaan dan keresahan umat terhadap situasi politik yang menindas. Dalam 

konteks itu, pemikiran Gus Dur tentang Mahdiisme mencerminkan reaksi intelektual 

yang mencoba mengajak umat untuk berpikir rasional, progresif, dan kontekstual, 

bukan lari pada mitos dan simbol keagamaan yang tidak membebaskan.45 

Dengan menerapkan pendekatan ini, skripsi ini ingin menempatkan Gus Dur 

bukan hanya sebagai pemikir besar yang berbicara “dari atas menara gading”, 

melainkan sebagai bagian dari masyarakat muslim Indonesia yang terlibat aktif dalam 

proses pembaruan pemikiran melalui dialektika sosial-politik yang dihadapinya. 

Sehingga, pemikiran tentang Mahdiisme tahun 1977 dapat dipahami secara historis 

sebagai kontribusi intelektual terhadap perubahan masyarakat, bukan semata-mata 

sebagai teks abstrak yang berdiri sendiri. 

 

 
45 Abdurrahman Wahid, Membaca Sejarah Nusantara: 25 Kolom Sejarah Gus Dur 

(Yogyakarta: LKiS, 2010), hlm. 81–84. 



 

31 
 

4. Historiografi 

Historiografi, merupakan cara merekontruksi suatu gambaran masa lalu 

berdasarkan data yang diperoleh. Dan metode dengan historiografi sering disandingkan 

dengan istilah metode sejarah46. Historiografi berasal dari bahasa latin, yakni history, 

historia, yang bermakna sejarah, bukti, dan bijaksana.47 Historiografi merupakan cara 

merekontruksi masa lampau secara imajinatif yang diperoleh dengan menempuh proses 

atau tahapan metode penelitian sejarah.48 

Historiografi adalah langkah terakhir yang dilakukan penulis untuk 

menyelesaikan skripsi ini. Tahapan historiografi ini sebelumnya telah melalui proses 

heuristik, kritik ekstern dan intern juga penafsiran. Laporan penulisan dituangkan 

dalam bentuk karya ilmiah skripsi dengan judul Mahdiisme dalam Perspektif Sejarah: 

Studi Pemikiran Abdurrahman Wahid pada Tahun 1977. Adapun laporan hasil 

penelitian ini merujuk pada Template proposal karya ilmiah Silabus Mata Kuliah 

Seminar Sejarah tahun 2023. 

Struktur dari karya ilmiah ini diantaranya:  

Bab I Pendahuluan, merupakan pendahuluan mengenai gambaran umum 

memuat latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, kajian pustaka, 

dan metode serta langkah-langkah penelitian yang meliputi (heuristik, kritik, 

interpretasi dan historiografi) 

 
46 Feni Endah Nurfitriyani, Op.Cit. 
47 Wahyu Iryani, Historiografi Umum, (Bandung: Yrama Widya, 2019), hlm. 1. 
48 Louis Gottschalk, Understanding History: A Primer of Historical Method, (Jakarta: UI Press, 

2006), hlm. 39. 



 

32 
 

Bab II Pembahasan, membahas mengenai situasi sosial-politik dan 

keagamaan Indonesia pada dekade 1970-an, menjelaskan tentang dinamika pemikiran 

Islam Indonesia (tradisionalis, modernis, dan intelektual baru), menjelaskan posisi dan 

peran Gus Dur dalam konstelasi intelektual Islam, pengaruh pendidikan dan jaringan 

intelektual Abdurrahman Wahid, gagasan awal Gus Dur terkait isu-isu keislaman 

kontemporer, mahdiisme dalam sejarah pemikiran Islam: awal muncul dan 

persebarannya, serta mahdiisme dalam konteks pemikiran keislaman Indonesia 

sebelum 1977. 

Bab III Pembahasan, menjelaskan pengantar: mahdiisme sebagai tema 

pemikiran keagamaan, pemahaman konseptual Gus Dur terhadap mahdiisme, analisis 

tulisan Gus Dur tahun 1977 yang membahas mahdiisme, strategi tafsir dan pendekatan 

Gus Dur terhadap mahdiisme, implikasi pemikiran Gus Dur terhadap respon gerakan 

mahdiisme di Indonesia, perbandingan singkat dengnan pandangan ulama/pemikir lain, 

dan sintesis: posisi pemikiran Gus Dur dalam sejarah intelektual Islam di Indonesia. 

Bab IV Penutup, merupakan penutup yang memuat kesimpulan. Dan diakhir 

terdapat Daftar Pustaka yang memuat sumber-sumber untuk penelitian. 

Serta lampiran memuat dokumen-dokumen yang dicantumkan dan digunakan 

oleh penulis dalam skripsi ini. 

  


