BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Penelitian

Seiring berkembangnya jaman, teknologi dan juga keilmuan manusia
beriringan mengikuti perkembangan tersebut salah satunya adalah ilmu tentang
kesehatan memiliki keterkaitan dengan tubuh manusia, Setiap Makhluk hidup di
muka bumi ini diciptakan oleh Allah SWT yang salah satunya adalah manusia dan
dijadikan khalifah dikehidupan ini. Segala sesuatu yang ada di kehidupan ini
memiliki ketergantungan dengan perbuatan manusia apabila manusia dapat
menjaganya maka kehidupan di dunia ini akan stabil dan menjadi asas yang tangguh
apabila kehidupan di dunia ini tidak dijaga dengan maka segala aspek kehidupan
akan menjadi tidak stabil karena perbuatan manusia itu sendiri dan akan muncul
ketidak stabilannya ekosistem di kehidupan ini.

Islam datang melalui perantara malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad
SAW yang diwahyukan Allah SWT agar kehidupan setiap makhluk hidup menjadi
lebih baik dari tutur kata dan juga perilaku khususnya.

Datangnya agama ini muncullah berbagai petunjuk untuk menjadi pedoman
pada kehidupan ini mengikuti segala sesuatu yang muncul dari perkembangan dari
masa ke masa, begitupun berkaitan hal-hal yang berhubungan dengan aturan pada
kehidupan ini, tentang bagaimana mengambil keputusan yang baik agar manusia
dapat mengambil manfaatnya dan juga cara interaksi pada aturan tersebut. Fatwa
para Ulama khususnya ahli figh menjadi petunjuk agar berhubungan dengan syariat
agama islam karena di masa sekarang merujuk kepada ijtihad para Ulama untuk
kemashlahatan umat pada kehidupan umumnya.!

Aspek kehidupan adalah salah satu hal yang penting merupakan kesehatan
lahir dan batin islam memunculkan petunjuk yang menjadi landasan konsep untuk

manusia agar dapat mengembangkan, memulihkan, dan menjaga konsep tersebut.

' Aji Titin Roswitha Nursanthy, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia Dalam
Perspektif Hukum Islam,” The Juris, 30 Juni 2020,hal 2, https://ejournal.stih awanglong.ac.id/inde
x.php/juris/article/view/87 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM.



Kesehatan batin adalah keadaan sehat secara jiwa, kesehatan lahir adalah Kesehatan
secara fisik yang dapat membuat setiap interaksi manusia lebih aktif secara individu
maupun sosial pada penerapannya dikehidupan dimuka bumi ini. Ada salah satu
peribahasa yang sangat popular di masa sekarang yang berbunyi “Di dalam jiwa
yang sehat terdapat tubuh yang sehat dengan peribahasa ini membuktikan jika jiwa
dan tubuh yang sehat menjadi sesuatu yang penting bagi manusia dan harus dirawat
agar kehidupan secara individu maupun sosial menjadi stabil dan saling memberi
manfaat. Seperti keterangan diatas Kesehatan lahir dan batin atau yang dikenal
dengan individu maupun sosial di muka bumi ini.2

Kemajuannya teknologi diera modern maka keilmuan tentang kesehatan
juga ikut berkembang salah satunya adalah ilmu transplantasi organ tububh,
transplantasi atau yang biasa dikenal orang dengan cangkok menjadi salah satu
metode yang membantu pada dunia medis karena dengan adanya metode ini banyak
individu yang terbantu kembali menjadi pulih seperti sediakala. Sampai saat ini
banyaknya kegiatan transplantasi/cangkok organ ini melalui pendonor yang sehat
ataupun telah tiada dan juga untuk diri sendiri telah disepakati oleh semua golongan
di negara ini3

Manusia merupakan makhluk yang memiliki akal dimana setiap individu
saling membutuhkan agar dapat bertahan dalam kehidupan ini, hal tersebut juga
berlaku dalam dunia Kesehatan dimana manusia saling membutuhkan satu sama
lain, pasien membutuhkan pendonor dan dokter untuk menyembuhkan penyakitnya
agar menjadi sehat kembali.

Permasalahan transplantasi atau cangkok organ muncul dengan banyaknya
kasus dalam peningkatannya dan memunculkan isu yang berdampak pada kalangan

kedokteran dan pembahasan terkait syariat agama.

2 Lia Laquna Jamali, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia Perspektif Al-Qur’an,”
Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis 7, no. 01 (30 Juni 2019):h 114,
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v7i01.4531 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52
AM..

3 Maula Sari, “Transplantasi Organ Dalam  Al-Quran Perspektif ~Tafsir = Al-
Magqasidi,”Substantia: Jurnal llmu Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (1 Mei 2020):h 62, https://doi.org/10

.22373/substantia.v22i1.6758 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM..



Banyaknya kebutuhan pasien untuk transplantasi organ dapat menyebabkan
dampak komplikasi yang muncul setelah pendonoran organ tersebut, dan efeknya
bisa menjadi efek yang negatif pasca transplantasi atau cangkok organ pada
akhirnya memunculkan problematika pada hukum dan etika penerapan kebijakan
terkait pelaksaan kegiatan transplantasi atau cangkok organ ini. Melihat pada
kondisi ini mengikuti perkembangnya pada metode transplantasi organ
memunculkan aturan-aturan yang baru sehingga hukum yang ada harus bersifat
fleksibel bergantung dengan dampak baik yang muncul saat dilaksakannya
perkembangan ini yang dikemudian hari menjadi bahan pertimbangan oleh segala
pihak agar menjadi kemashlahatan Bersama demi kehidupan yang baik dan mulia.

Kemunculan metode transplantasi organ menjadi salah satu cara praktis
dalam pengobatan pada masa perkembangan ini dan juga metode ini sudah
diketahui sejak jaman dahulu pada abad ke-19. Dengan adanya metode ini banyak
orang terbantu, Tingkat keberlangsungan hidup individu penerima donor menjadi
sangat banyak, sehingga banyaknya penerapan metode transplantasi organ
diseluruh negara mengikuti perkembangan dan kebutuhannya.*

Penerapan transplantasi organ, muncul beberapa pihak yang bersangkutan
dalam metode ini yaitu; pihak pendonor adalah yang memberikan organ sehatnya
kemudian dicocokkan kepada orang yang membutuhkan organ sehat. Pihak
penerima donor adalah yang menerima organ pendonoran tersebut untuk memenuhi
kebutuhannya agar sembuh seperti sedia kala. Pihak lain yang sama memiliki
kepentingan adalah pihak medis atau kedokteran yang membantu berjalannya
metode transplantasi organ kepada pihak yang membutuhkan.> Berikut jenis-jenis

transplantasi organ antara lain; organ yang masih sehat tapi pendonor sudah wafat,

4 Siti Khamidatus Sholikhah dan Zezen Zainul Ali, “Perspektif Etis Tentang Transplantasi
Organ Tubuh: Telaah Kritis Atas Pandangan Syekh Yusri Rusydi Sayyid Jabr al-Hasani,”
Indonesian  Journal of Humanities and Social Sciences 4, mno. 2 (31 Juli
2023): h 378, https://doi.org/10.33367/ijhass.v4i2.4280 Diakses 23 November 2024  23/11/2024,
1:05:52 AM..

5 Abuddin Nata;, Masail Al-Fighiyah (Kencana Prenada Media Group, 2014),
h 101, //katalog.perpustakaan.iain manado.ac.id/index.php?p=show_detail&id=1632&keywords=
Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM..



organ yang masih sehat tapi pendonor masih hidup dan organ masih sehat tapi
pendonor dalam keadaan koma.

Transplantasi organ dan jaringan dari segi hukum dinilai sebagai ikhtiar
pada usaha penyelamatan kehidupan orang, melainkan metode tersebut menjadi
sesuatu hal yang dapat berbenturan dengan aturan negara yaitu terterap pada hukum
pidana dalam kasus penganiayaan. Setelah melihat dampak yang baik setelah
dilaksanakannya metode transplantasi organ ini muncul pengecualian untuk
diperbolehkannya transplantasi organ ini dengan ketentuannya yang disepakati
pada dasarnya dilaksakannya demi kepentingan Kesehatan dan menjadi larangan
untuk diperdagangkan, perihal ini tercantum dan telah diatur dalam UU No. 36
tahun 2009 tentang transplantasi.

Fatwa menjadi petunjuk yang menjadi rujukan agama islam yang masuk
pada ijtihad dari para ulama khususnya di negara Indonesia. Masih banyak terdapat
beberapa fatwa ulama yang saling bertolak belakang, terutama pada masalah
ekonomi, budaya, sosial dapat memunculkan konflik.®

Selain Majlis Ulama Indonesia (MUI) di negara Indonesia, terdapat
beberapa Lembaga memberi fatwa lain yang menjadi badan dari organisasi
masyarakat terutama yang beragama islam seperti Majelis Tarjih Muhammadiyah,
Bahtsul Masail NU, dan lembaga lainnya pada organisasi Islam. Fatwa tentang
agama diperlukan agar menuntaskan kemunculan permasalahan pada masa kini.
Maka, lembaga fatwa di Indonesia dapat berkontribusi dalam memberikan solusi
dari berbagai permasalahan yang muncul dimasyarakat, khususnya terkait masalah
transplantasi organ jenazah. Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada fatwanya No. 12
Tahun 2019.7

Setelah keterangan fatwa MUI di atas dijelaskan bahwa transplantasi atau
cangkok organ dari bagian tubuh manusia yang sudah wafat diperbolehkan dengan

beberapa ketentuan yaitu, tidak ditemukan cara pengobatan lain untuk

® Neng Eri Sofiana, “Relasi Ijtihad NU, Muhammadiyah, Dan MUI,> Al-
Syakhsiyyah:Journal of Law & Family Studies 4, no. 2 (2022): h 150, https://doi.org/10.21154/sya
khsiyyah.v4i2.4759.

7 Fatwa MUI, “Transplantasi Organ Dan/Atau Jaringan Tubuh Dari Pendonor Mati Untuk
Orang Lain Fatwa Majelis Ulama Indonesia,” 2019, bag. 12, h 6.



memulihkannya, hasil riset dari kedokteran menyesuaikan dengan kebutuhan akan
cocok dan berhasil dalam proses tersebut, proses transplantasi organ tersebut
dilaksanakan oleh tim kedokteran yang memiliki kemampuan pada bidangnya dan
telah mendapatkan izin dari pihak pendonor maupun penerima donor dan juga dari
izin pemerintah untuk praktik®. Adapun dalil yang dijadikan oleh MUI sebagai
landasan beberapa diantaranya adalah Q.S; Al-Maidah: 32

o~ s

£¢o/ > e -0 ?@ .07 o .
Siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, dia seakan-akan telah

memelihara kehidupan semua manusia.’

Organisasi Masyarakat Nahdlatul Ulama, Majlis bahtsul masail telah
menjadi agenda pembahasan tentang kemunculan permasalahan baru dan telah
dilaksanakan sejak dahulu. Dari dahulu Nahdlatul Ulama terbentuk sebagai
organisasi Masyarakat resmi, praktik Bahtsul Masail sudah ada dan hidup di
masyarakat Muslim Nusantara, terutama di kalangan pesantren Nahdlatul Ulama
(NU), yang kemudian mengadopsi tradisi ini sebagai bagian dari kegiatan
organisasi. Aktivitas Bahtsul Masail secara formal dimulai sejak tahun 1926,
beberapa bulan kemudian berdirinya Nahdlatul Ulama (NU), tepat saat Kongres
Pertama Nahdlatul Ulama (NU) sekarang dikenal sebagai Muktamar yang
berlangsung pada tanggal 21-23 September 1926. Selama beberapa tahun, forum
Bahtsul Masail menjadi bagian dari komisi yang memberikan masukan dan Solusi
pada pembahasan materi muhktamar, meskipun saat itu belum memiliki wadah
resmi. Nahdlatul Ulama juga membahas isu transplantasi organ tubuh mayat dalam
Muktamar ke-23 di Solo pada tanggal 24-29 Desember 1962, dengan isi
pembahasan yang relevan.

Keputusan Muktamar Nahdlatul Ulama (NU) tersebut dapat ditentukan
bahwa hasil kesepakatan Muktamar Nahdlatul Ulama (NU) tidak diperbolehkan

8 “Ahkamul Fuqaha, "Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar,
Munas dan Konbes Nahdlatul Ulama" (1926-2010 M) | Perpustakaan UIN K.H.
Abdurrahman Wahid Pekalongan, h 375, "diakses 23 November 2024", http://103.142.62.240/perp
us/index.php?p=show_detail&id=130235&keywords=.

? Soenardjo dkk, al-Qur’an dan terjemah (Jakarta: Kemenag 2019) h. 152-153 “diakses 28
Juni 20257



melakukan transplantasi organ mata mayit yang masih bisa dipergunakan untuk
diberikan kepada orang yang mengalami kebutaan,!® dan haramnya mengganti
organ tubuh orang yang masih sehat diberikan kepada orang yang mengalami
kebutaan, kemudian diperkuat Kembali saat agenda Munas Alim Ulama’ di
Kaliurang Yogyakarta pada tanggal 30 Agustus 1981.11 Dalam fatwa Nahdlatul
Ulama (NU) tersebut Nahdlatul Ulama (NU) menjadikan dalil dari hadis Nabi SAW

sebagai landasan sebagai berikut:
Cs 0,088 cidll Jbe a8

Merusak tulang seseorang yang telah meninggal seperti merusak tulang
seseorang yang masih hidup.!?

Setelah mengamati perbedaan fatwa di atas, di mana Majelis Ulama
Indonesia (MUI) dalam fatwa No. 12 Tahun 2019 mengizinkan transplantasi organ
dari mayat, sementara Nahdlatul Ulama (NU) dalam Muktamar ke-23 di Solo pada
tanggal 24-29 Desember 1962 menyatakan bahwa fatwa Mufti Mesir mengenai
pencangkokan organ tubuh mayat, khususnya bola mata, adalah haram, peneliti
merasa tertarik untuk melakukan penelitian yang diberi judul “Transplantasi Organ
Tubuh Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia Dan Bahtsul Masail Nahdatul
Ulama ”

B. Rumusan Masalah

Berikut yang menjadi masalah pada latar belakang penelitian ini, maka
peneliti dapat mengindetifikasi berbagai jenis transplantasi organ tubuh yang ada
dalam penelitian ini.

1. Bagaimana pandangan Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama

tentang transplantasi organ tubuh?

10 Tim Kompilasi Lajnah Ta’lif wan Nasyr (LTN) NU Jawa Timur, Ahkamul Fuqaha:
Solusi Problematika Hukum Islam dalam Keputusan Muktamar, Munas, dan Konbes Nahdlatul
Ulama (1926-2010), Cetakan Pertama (2011), h. 369-370 (Sekretariat Pimpinan Pusat Nahdlatul
Ulama (PP NU), t.t.).

! Firanda Andirja Abidin, Riwayat Ahmad, Abu Dawud dan Ibn Majah “Syarh Kitab al-
Janaiz Min Bulughil Maram (Bag ke-8) — Salafy.or.id,” diakses 23 November 2024,
https://salafy.or.id/syarh-kitab-al-janaiz-min-bulughil-maram-bag-ke-8/.



2. Bagaimana metode istinbath hukum Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatl
Ulama terkait tansplantasi organ tubuh?

3. Bagaimana persamaan dan perbedaan kajian hukum tentang transplantasi
organ tubuh menurut Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah diatas peneliti dapat mengambil kesimpulan
tujuan penelitian yaitu,
1. Untuk mengetahui pandangan Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul
ulama tentang transplantasi organ tubuh
2. Untuk mengetahui metode istinbath hukum Majelis Ulama Indonesia dan
Nahdatul Ulama terkait transplantasi organ tubuh
3. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan hukum transplantasi organ

tubuh menurut pandangan Majlis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama

D. Manfaat Hasil Penelitian

Adapun yang menjadi harapan bagi penulis dapat diambil efektivitas
sebagai berikut:
1. Manfaat teoritis

a. Untuk mengembangkan teori skripsi ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi pemikiran terbuka bagi masyarakat terhadap transplantasi organ
tubuh manusia, sehingga dapat memberikan dorongan untuk mengkaji
lebih kritis dan lebih serius lagi mengenai berbagai permasalahan hukum
dan dampak dalam transplantasi organ tubuh ketika masih hidup, koma
maupun telah wafat.

b. Untuk pengembangan keilmuan perbandingan madhab dan hukum skripsi
ini dapat mengetahui penjelasan terkait masalah transplantasi organ tubuh
yang terbagi menjadi berbagai macam dan juga hukum bagaimana proses
transplantasi organ tersebut.

c. Untuk pengembangan Penelitian skripsi ini dapat menjadi rujukan-rujukan
tambahan kepada para peneliti yang lain agar dapat mengembangkan

sampai sejauh mana hukum yang dapat kita telaah.



2. Manfaat praktis

a. Untuk para regulator pemerintah memberikan informasi lebih lanjut dan
mengetahui tentang dampak positif maupun negatif dan juga dasar hukum
transplantasi organ tubuh manusia dalam ilmu kesehatan maupun dalam
hukum Islam.

b. Untuk institusi Majelis Ulama Indonesia dan Bahtsul Masail Nahdatul U
lama dapat memberikan kontribusi terhadap konsekuensi yang akan dida
patkan apabila melakukan ini diharapkan adanya pertimbangan sebelum
melakukan transplantasi organ tubuh

c. Untuk Masyarakat supaya dapat memberikan kontribusi pemikiran lebih
luas pada semua pihak yang terkait dalam menangani masalah hukum
transplantasi organ tubuh.

E. Kerangka Pemikiran

Ijtihad merupakan salah satu upaya dalam menentukan hukum syariat
melalui persetujuan para ualama yang dikumpulkan menjadi sebuah fatwa
kemudian ijtihad terbagi menjadi dua macam yaitu ijtihad mutlak dan ijtihad terikat
(mugayyad)."

Imam Syafi‘i merupakan tokoh sentral dalam pengembangan ilmu ushul
figh, dan dikenal luas sebagai '"Bapak Ushul Figh". Dalam pandangan beliau,
ijtihad adalah upaya bersungguh-sungguh yang dilakukan oleh seorang mujtahid
untuk menggali dan menetapkan hukum syariat terhadap suatu permasalahan yang
tidak memiliki penjelasan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Hadis. Ijtihad
menjadi sangat krusial ketika umat Islam dihadapkan pada persoalan-persoalan
kontemporer yang belum pernah terjadi sebelumnya, dan tidak ditemukan preseden
hukumnya dalam sumber-sumber hukum utama Islam. Oleh karena itu, ijtihad
berperan penting dalam menjawab dinamika kehidupan umat dan menjaga relevansi

hukum Islam sepanjang zaman.'*

13 Syaikh Abdul Wahhab Khallaf, Ijtihad dalam Syariat Islam (Pustaka Al-Kautsar, t.t.) h
4. “diakses 03 November 2024”

14" Anton Jamal, “Ijtihad Dan Qiyas Menurut Imam Syafi’i: Hubungan Qiyas Dengan Ber
bagai Metode Ijtihad Dalam Ushul Figh,” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 5 Juni 2024,
hal 1-10, https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4il1.3125.”diakses 24 Juni 2025”



Imam Syafi‘i secara tegas menyamakan antara ijtihad dan qiyas. Dalam
karya monumentalnya, al-Risalah, beliau menyatakan: "Al-ijtihad huwa al-qiyas,
huma isman li ma nan wahid" yang berarti bahwa ijtihad dan giyas adalah dua
istilah yang merujuk pada satu makna yang sama. Dengan kata lain, menurut Imam
Syafi‘i, giyas merupakan bentuk utama dari ijtihad. Qiyas dipahami sebagai proses
penalaran analogis dalam menetapkan hukum terhadap suatu permasalahan baru
dengan cara mengaitkannya pada kasus lain yang telah memiliki ketentuan hukum
yang jelas, berdasarkan kesamaan ‘illat (alasan hukum). Pendekatan ini
menegaskan bahwa dalam ketiadaan nash yang eksplisit, qiyas menjadi instrumen
utama dalam mengaktualisasikan nilai-nilai syariat Islam secara rasional dan
kontekstual.!®

Fatwa tidak terlepas dari ijtihad, karena fatwa menjadi bagian dari hukum
syariah yang ditentukan dari seorang mujtahid melalui proses ijtihad. Itu berarti,
seorang mufti menjadi bagian dari seorang mujtahid. Dan juga, fatwa memiliki sifat
responsif, karena fatwa adalah jawaban hukum yang dikeluarkan setelah adanya
pertanyaan atau permintaan fatwa.'¢

Umat Islam di masa kini menghadapi tantangan besar di persimpangan
sejarah, di mana upaya sungguh-sungguh sangat dibutuhkan untuk mencari solusi
atas berbagai persoalan. Menurut penilaian tertentu, masyarakat Islam saat ini
terjebak dalam situasi yang ironis: stagnansi pemikiran berkelindan dengan
ketertinggalan di bidang sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Kondisi yang
memprihatinkan ini turut menyebabkan umat Islam semakin tersisih dari
percakapan global. Untuk mengatasi hal tersebut, diperlukan kerja keras dalam
melakukan reformasi intelektual Islam, yaitu dengan membangun perubahan
mendasar dalam cara berpikir. Langkah ini harus diwujudkan melalui upaya

merekonstruksi, memadukan, dan mengintegrasikan seluruh khazanah keilmuan

5 Imam Asy Syafi’i, Ar Risalah: Panduan Lengkap Fikih dan Ushul Fikih hal 1(Pustaka
Al-Kautsar, 2018).”diakses 24 juni 2025

16 Yusefri, ljtihad dan Fatwa dalam kajian Islam (Curup: LP2 STAIN CURUP, 2016) h
41-42, https://repository.iaincurup.ac.id/1748/.”diakses 24 Juni 2025~



Islam ke dalam semangat kekinian, sehingga dapat dijadikan landasan ideologis
bagi manusia modern.!”

Hukum terhadap proses transplantasi merupakan sebuah bentuk usaha yang
baik dan mulia di dalam upaya menyembuhkan manusia, walaupun jika diperhatian
dari tindakannya adalah melawan hukum berupa penganiayaan. Akan tetapi karena
alasan kemanusiaan, maka tindakan tersebut tidak lagi berhubungan dengan
pidana.dan hukum transplantasi ini juga telah difatwakan oleh Majlis Ulama
Indonesia tetapi perlu di tinjau kembali akan keselamatan manusia itu sendiri.'®

Kerangka pemikiran Imam Syafi‘i, fatwa dipahami sebagai bentuk
penjelasan hukum syariat terhadap suatu permasalahan yang diajukan oleh
masyarakat, yang kemudian dijawab oleh seorang mufti berdasarkan dalil-dalil
syar ‘i. Fatwa bukanlah sekadar opini pribadi atau pandangan subjektif, melainkan
merupakan hasil dari proses ijtihad yang disiplin dan terikat pada metode istinbath
al-hukm (penggalian hukum) yang ketat. Metodologi ini telah dirumuskan secara
sistematis dalam ushul figh mazhab Syafi‘i, di mana setiap fatwa harus bersandar
pada sumber-sumber hukum Islam yang otoritatif, yakni AI-Qur’an, Hadis, [jma‘,
dan Qiyas. Dengan demikian, fatwa menurut Imam Syafi‘t memiliki kedudukan
ilmiah yang tinggi karena lahir dari proses istinbath yang bertanggung jawab dan
tidak sembarangan.

Kitab Fatwa-fatwa kontemporer karya Yusuf Al-Qardhawi disebutkan
bahwa melakukan transplantasi organ pada anggota organ tubuh tertentu untuk
mengobati penyakit yang dialami oleh seseorang itu diperbolehkan oleh agama dan
pendonor mendapat ganjaran pahala jariyah dari Allah SWT."

Transplantasi organ tubuh menjadi salah satu bukti nyata dari
perkembangan teknologi ilmu kedokteran diera modern ini. Melalui pemindahan

dari organ badan lain ke badan yang dibutuhkan untuk segera sembuhkan, dari

7 Ahmad Hasan Ridwan, Reformasi intelektual Islam: pemikiran Hassan Hanafi tentang
reaktualisasi tradisi keilmuan Islam (Ittaqa Press, 1998) h 2,"diakses 28 Juni 2025

18 Sonia Adilia, “Tinjauan Perlindungan Hukum Transplantasi Organ Tubuh Manusia di
Indonesia dan di Singapura” (bachelor, Universitas Internasional Batam, 2014) h 4, "diakses 28 Juni
2025", https://repository.uib.ac.id/480/.

19 Yusuf Al Qaradhawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer (Gema Insani, 1995) h 3,"diakses 28
Juni 2025. https://pusdantb.inlislitentb.com/opac/detail-opac?id=16138

10



orang yang sudah meninggal ataupun dari yang masih sehat agar organ tersebut
nantinya bisa berfungsi sebagaimana mestinya.

Dengan kemajuan ini menjadi isu terbaru dan menjadi topik pembahasan
dikalangan ulama kontemporer karena pada jaman dahulu belum pernah dibahas
tentang transplantasi organ oleh ulama figh terdahulu. Salah satu organisasi Islam
juga memberikan fatwa yang berbeda terkait permasalahan transplantasi atau
cangkok organ tersebut, seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan juga Majlis Ulama
Indonesia (MUI).

Isu transplantasi atau cangkok organ dari anggota badan manusia dipandang
dari sisi pelaksanaannya adanya kedua pihak yang terkait yakni; pasien sebagai
orang yang membutuhkan dan pendonor sebagai pihak yang akan memberikan
anggota badannya yang sehat kepada pasien. Dari permasalan transplantasi ini
memunculkan dampak baik maupun buruk diantara kedua belah pihak dari
pendonor yang masih memiliki anggota badan yang sehat ataupun pendonor yang
sudah meninggal dengan anggota badan yang dikira masih dapat difungsikan.

Dalam salah satu kaidah figih kontemporer islam terdapat lima kaidah
dikenal dengan sebutan Al-Qawaid Al-Khams isu yang dibahas tentang

transplantasi atau cangkok organ tubuh terkait pada salah satu kaidah yakni :
Jsy~2)l menjadi pedoman pada umumnya dan memiliki makna kaidah yang
berhubungan dengan segala sesuatu yang sifatnya berkaitan dengan dampak.

Kaidah ke empat ini yang relevan untuk isu transplantasi menurut peneliti adalah

kaidah :
Lgisl &L 5o Witk e 9B (255 13y
Apabila ada dua mafsadat bertentangan, maka yang harus ditinggalkan

adalah mafsadat yang mudharatnya lebih besar, dengan melakukan mudharat yang

lebih ringan.?

20 Abdul Hamid; Musadad Hakim, Mengenal dasar-dasar ilmu ushul figh dan kaidah figh:
terjemah Mabadi Awwaliyah (Jilid 1) (Literasi Nusantara, 2020),h. 34,
"diakses 28 Juli 2025 //libcat.uin malang.ac.id%2Findex.php%3Fp%3Dshow_detail%261d%3D70
906%26keywords%3D

11



Kaidah ini menyatakan apabila terdapat dua permasalahan, alangkah
sebaiknya dipilih permasalahan yang memiliki risiko paling ringan. Pada konteks
transplantasi atau cangkok organ, pendonor menghadapi risiko kehilangan
Sebagian organ sehatnya kemudian dapat memengaruhi kesehatan mereka demi
menyelamatkan kehidupan penerima. Untuk pendonor yang telah meninggal, risiko
yang dihadapi adalah kehilangan kehormatan dan integritas jasad. Kedua situasi ini
saling menimbulkan kontroversi; memulihkan anggota tubuh penerima donor
sambil memberikan tanggungan kepada pendonor yang harus memikul risiko dalam
prosedur proses transplantasi organ tubuh. Oleh karena itu, pada kasus tersebut
muncul dua permasalahan; nyawa penerima donor yang terancam jika transplantasi
atau cangkok organ tubuh tidak dilakukan; risiko bagi pemberi donor anggota
badannya yang melakukan transplantasi atau cangkok organ. Peneliti menggunakan
pendekatan dengan memprioritaskan permasalahan yang lebih kecil dari
permasalahan lebih besar demi sebuah kemashlahatan Bersama pada kehidupan ini.
Dengan demikian, penerapan yang cocok pada penelitian ini ialah pendekatan ushul
figih.

Kasus transplantasi organ tubuh berdasarkan Bahsul Matsail Nahdlatul
Ulama (NU) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam fatwanya teori yang
peneliti menerapkan dua pendapat yang saling bertentangan dengan pendapat yang
ada masing-masing dari kedua sisi karena kedua organisasi ini memiliki metode

yang memberikan Solusi demi kemashlahatan bangsa dan negara.

12



Table Kerangka Pemikiran

Hukum Transplantasi

Organ Tubuh
Majelis Ulama Majelis Ulama
Indonesia Indonesia
Dalil dan Metode
Istinbath Hukum

Persamaan dan Perbedaan
Istinbath Hukum

Kesimpulan

F. Hasil Penelitian Terdahulu

Adapun penelitian yang menjadi rujukan bagi peneliti dalam menulis judul
penelitian ini, diantaranya sebagai berikut:

Muhammad Subhan Muzni, “Transplantasi organ tubuh mayat menurut
fatwa Majelis Ulama Indonesia nomor 12 tahun 2019 dan bahtsul masail Nahdatul
Ulama dalam muktamar Nahdatul Ulama ke 23 di Solo” Universitas Islam Negeri

Sunan Gunung Djati 2024.>! Pembahasan yang simpulkan adalah 3 point penting;

2l Muhammad Subhan Muzni, “Transplantasi organ tubuh mayat menurut fatwa
Majelis Ulama Indonesia nomor 12 tahun 2019 dan bahtsul masail Nahdatul Ulama dalam muktam

13



point pertama tentang ketentuan dan kesepakatan dari MUI dan juga NU, point
kedua Teknik yang digunakan Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia dalam proses
penetapan fatwa dilakukan melalui tiga pendekatan, dan Nahdatul Ulama
menggunakan dua metode dalam memproses fatwanya dan point ketiga Majelis
Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama memiliki perbedaan dalam metode istinbath
hukumnya yang dimana Majelis Ulama indonesia menggunakan metode
Pendekatan Nash Qath’i, Pendekatan Qauli dan Pendekatan Manhaji dan Nahdatul
Ulama menggunakan metode qouly dan ilhaqy dalam memproses fatwanya, Majelis
Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama juga dalam memproses fatwa tentang
transplantasi organ tubuh mayat menggunakan sumber hukum berupa hadist yang
sama.

Rosmini menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Perspektif Fikih Kon
temporer. Magister (S2) thesis, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.??
Hasil penelitiannya adalah pelaksaannya melalui perjanjian diantara beberapa pihak
dalam menentukan Keputusan tindakan lebih lanjut dan hasil dari Keputusan
tersebut berdasarkan dari keterangan dokter ahlinya agar dapat menunaikan haknya.
Dokter yang melaksanakan proses transplantasi mengemban tanggung jawab atas
kedua belah pihak diatas surat perjanjian. Dengan memperhatikan ujaran dan saran
dari dokter pasca pelaksanaan transplantasi organ. Hasil dari pelaksanaan
transplantasi ini memberikan dampak positif dan dapat menyelamatkan pasien yang
membutuhkan. Dampak yang besar ini menjadi amal jariyah dari pendonor dimana
pahalanya akan selalu mengalir saat organ tersebut digunakan.

Farkhi Baharudin Khakim, menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Da
lam Perspektif Hadis (Studi Atas Pemahaman Hadis MUI dalam Fatwa No. 11
Tahun 2019 Tentang Transplantasi Organ tubuh. Skripsi thesis, Uin Sunan Kalijaga

Yogyakarta. >* Hasil dari penelitian ini adalah pelaksanaan transplantasi hanya

ar Nahdatul Ulama ke 23 di Solo” Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 2024.h 44 ”diakses
8 Juli 2025”
2 Rosmini,”Transplantasi Organ Tubuh Perspektif Fikih Kontemporer”, thesis
(2021),h 50. Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar. “diakses 8 Juli 2025”
2 Farkhi Baharudin Khakim, “Transplantasi Organ Tubuh Dalam Perspektif Hadis (Studi
Atas Pemahaman Hadis MUI dalam Fatwa No. 11 Tahun 2019 Tentang Transplantasi Organ tubuh”,

thesis h 47 , Uin Sunan Kalijaga Yogyakarta. “diakses 8 Juli 2025"

14



dilakukan jika bersifat darurat dan sesuai kebutuhan tapi juga tidak boleh dilakukan
jika tujuannya hanya untuk memperindah wujud fisik ada empat dalil yang
digunakan oleh MUI dan dijadikan sebagai rujukan dalam menentukan syarat dari
proses transplantasi organ tersebut.

Maula Sari, menulis tentang Transplantasi Organ Dalam Al-Quran
Perspektif Tafsir Al- Maqasidi” Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 2020.%* Hasil penelitian yang peneliti lakukan
mengenai permasalahan transplantasi organ adalah sebagai berikut pelaksanaannya
secara syar’i adalah haram dan tidak dibolehkan kemudian melihat dari kondisi lain
adanya keputusan MUI dengan ketentuan-ketentuannya diperbolehkan dalam
keadaan darurat dan tidak memberikan resiko lebih besar kepada pendonor.
Kemudian ada ketentuan lain yaitu organ vital yang dapat mempengaruhi proses
dalam kehidupan pendonor, pastinya semua dilandasi oleh tidak adanya jalan lain
selain pelaksanaan transplantasi organ agar Kembali pulih. Alasan lainnya secara
syar’i tidak dibolehkan karena tubuh manusia adalah Amanah merujuk kepada
penelitian tafsir maqisidi dalam pembahasan hifz al-nafs.

Anggraeni, Desi Cahya, menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Dalam
Keadaan Sehat Menurut Hukum Islam dan Undang-Undang Keseatan NO. 36
Tahun 2009 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 2019%. Hasil Penelitian
tersebut ialah dalam pandangan islam hukumnya adalah haram karena memiliki
resiko yang lebih fatal bagi pendonor meskipun perbuatan tersebut bertujuan untuk
menolong sesama manusia akan tetapi ada pendapat yang membolehkan adanya
transplantasi organ jika terdesak atau tidak ada cara lain dikuatkan oleh Undang-
Undang Kesehatan No.36 Tahun 2009 diperbolehkan transplantasi dengan
ketentuan-ketentuan yang disepakati dan tidak untuk diperdagangkan.

M Faizzal Zulkarnain menulis tentang Implementasi Medikolegal

Transplantasi Organ Dari Donor Jenazah Untuk Peningkatan Kesehatan

24 Maula Sari, “Transplantasi Organ Dalam Al-Quran Perspektif Tafsir Al- Maqasidi”
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 2020, h 41. “diakses
8 Juil 2025”

25 Anggraeni, Desi Cahya, “Transplantasi Organ Tubuh Dalam Keadaan Sehat Menurut
Hukum Islam dan Undang-Undang Keseatan NO. 36 Tahun 2009” Universitas Islam Negeri Sunan
Gunung Djati 2019, h 45. “diakses 8 Juli 2025”

15



Masyarakat” UNTAG Semarang 2 April 2021.?° Tulisan ini mengkaji dimensi
hukum dan medis dari praktik transplantasi organ, terutama dalam kaitannya
dengan kesehatan masyarakat. M. Faizal Zulkarnaen sendiri dikenal sebagai
seorang dokter sekaligus pejabat di sektor kesehatan, meskipun publikasi ilmiah
yang secara jelas tercatat darinya berfokus pada isu transplantasi organ.

Abul Fadl Mohsin Ebrahim menulis tentang Kloning, Eutanasia, Transfusi
Darah, Transplantasi Organ, dan Eksperimen pada Hewan: Telaah Fikih dan

Bioetika Islam” University of KwaZulu-Natal, Durban 2001.2” Hasil penelitian

tersebut ialah Dalam pandangan Islam, transfusi darah diperbolehkan selama tidak
menimbulkan risiko bagi pendonor maupun penerima, serta dilaksanakan
berdasarkan prinsip keadilan dan nilai-nilai kemanusiaan. Selama darah yang
ditransfusikan berasal dari sumber yang halal, praktik ini tidak bertentangan dengan
ketentuan syariat. Eutanasia aktif, yakni tindakan sengaja mengakhiri hidup,
dilarang karena dianggap setara dengan pembunuhan. Sebaliknya, eutanasia pasif
dalam bentuk penghentian perawatan medis yang sudah tidak memberikan manfaat
dapat dibolehkan dalam situasi tertentu, selama tidak melanggar prinsip dasar
perlindungan terhadap kehidupan manusia. Islam membolehkan transplantasi organ
dengan syarat-syarat tertentu, seperti adanya izin dari donor atau ahli waris jika
donor telah meninggal, tidak membahayakan jiwa donor, serta bebas dari unsur
eksploitasi. Pengambilan organ dari jenazah juga diperkenankan selama sesuai
dengan ketentuan syariat. Sementara itu, eksperimen terhadap hewan
diperbolehkan dalam Islam guna mendukung kemajuan ilmu pengetahuan dan
kesehatan manusia, selama hewan diperlakukan secara etis, tidak disiksa, dan tidak
dilakukan secara berlebihan.

Fitri Mailani menulis tentang Kualitas Hidup Pasien Penyakit Ginjal Kronik

Yang Menjalani Hemodialisis: Systematic Review” NERS Jurnal Keperawatan 16

26 M Faizzal Zulkarnain “Implementasi Medikolegal Transplantasi Organ Dari Donor
Jenazah Untuk Peningkatan Kesehatan Masyarakat” UNTAG Semarang 2 April 2021, h 51. “diakses
8 Juli 2025~

27 Abul Fadl Mohsin Ebrahim “Kloning, Eutanasia, Transfusi Darah, Transplantasi Organ,
dan Eksperimen pada Hewan: Telaah Fikih dan Bioetika Islam” University of KwaZulu-Natal
Durban 2001, h 35. “diakses 8 Juli 2025”.

16


https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026

Mei 2017.2% haasil penelitian menyebutkan bahwa Kualitas hidup pasien dengan
penyakit ginjal kronik yang menjalani hemodialisis tidak hanya ditentukan oleh
faktor medis, tetapi juga dipengaruhi secara signifikan oleh aspek non-medis,
khususnya dukungan sosial dan psikologis yang berperan penting dalam membantu
mereka menjalani aktivitas sehari-hari.

Muhammad Nazar menulis tentang Perspektif Xenotransplantasi
(Transplantasi Organ Hewan ke Manusia) Ditinjau dari Hukum Islam” Halu Oleo
University 2 September 2022. %° hasil penelitian ini ialah Ketentuan hukum terkait
transplantasi diatur dalam Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang
Kesehatan serta Peraturan Pemerintah Nomor 53 Tahun 2021 tentang Transplantasi
Organ dan Jaringan Tubuh. Dalam perspektif hukum Islam, terdapat prinsip-prinsip
penting yang harus diperhatikan, antara lain ad-dharurah (keadaan darurat), al-
hajah (kebutuhan mendesak), dan tahsiniyat (upaya untuk meningkatkan kualitas
hidup manusia). Oleh karena itu, pelaksanaan xenotransplantasi pada situasi yang
tidak tergolong darurat secara prinsip tidak dibenarkan. Namun, apabila prosedur
ini menjadi satu-satunya pilihan untuk menyelamatkan nyawa, maka dapat
dipertimbangkan sebagai alternatif tindakan medis yang dibolehkan.

Adji Suwandono menulis tentang ‘“Transplantasi Organ dan Aspek
Etikolegal di Indonesia Universitas sebelas Maret 9 September 2024.° hasil dari p
enelitian ini bahwa di Indonesia, pelaksanaan transplantasi organ diatur melalui
berbagai regulasi, antara lain Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang
Kesehatan serta Peraturan Pemerintah Nomor 18 Tahun 1981 yang mengatur
mengenai bedah mayat klinis dan transplantasi alat atau jaringan tubuh manusia.
Temuan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun praktik transplantasi

organ di Indonesia terus mengalami kemajuan, masih terdapat sejumlah tantangan

2 Fitri Mailani “Kualitas Hidup Pasien Penyakit Ginjal Kronik Yang Menjalani
Hemodialisis: Systematic Review” NERS Jurnal Keperawatan 16 Mei 2017, h 48. “diakses 8 Juli
2025. http://ners.tkep.unand.ac.id/index.php/ners/article/view/11

2  Muhammad Nazar > Perspektif Xenotransplantasi (Transplantasi Organ
Hewan ke Manusia) Ditinjau dari Hukum Islam” Halu Oleo University 2 September 2022, h 48. “d
iakses 8 Juli 2025”. https://holrev.uho.ac.id/index.php/journal/article/view/3

30 Adji Suwandono “Transplantasi Organ dan Aspek Etikolegal di Indonesia”
Universitas sebelas Maret 9 September 2024, h 60. “diakses 8 Juli 2025”. https://arl.ridwaninstitut
e.co.id/index.php/arl/article/view/610

17



yang perlu diatasi, seperti keterbatasan jumlah donor, rendahnya kesadaran
masyarakat, serta isu-isu terkait penegakan etika dan hukum. Melalui peningkatan
upaya edukasi, penguatan aspek regulatif, serta penanaman kesadaran etis,
diharapkan praktik transplantasi organ di Indonesia dapat berkembang secara lebih
aman, bertanggung jawab, dan memberikan harapan nyata bagi pasien yang

membutuhkan.

18



