
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penelitian 

Seiring berkembangnya jaman, teknologi dan juga keilmuan manusia 

beriringan mengikuti perkembangan tersebut salah satunya adalah ilmu tentang 

kesehatan memiliki keterkaitan dengan tubuh manusia, Setiap Makhluk hidup di 

muka bumi ini diciptakan oleh Allah SWT yang salah satunya adalah manusia dan 

dijadikan khalifah dikehidupan ini. Segala sesuatu yang ada di kehidupan ini 

memiliki ketergantungan dengan perbuatan manusia apabila manusia dapat 

menjaganya maka kehidupan di dunia ini akan stabil dan menjadi asas yang tangguh 

apabila kehidupan di dunia ini tidak dijaga dengan maka segala aspek kehidupan 

akan menjadi tidak stabil karena perbuatan manusia itu sendiri dan akan muncul 

ketidak stabilannya ekosistem di kehidupan ini. 

Islam datang melalui perantara malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad 

SAW yang diwahyukan Allah SWT agar kehidupan setiap makhluk hidup menjadi 

lebih baik dari tutur kata dan juga perilaku khususnya. 

Datangnya agama ini muncullah berbagai petunjuk untuk menjadi pedoman 

pada kehidupan ini mengikuti segala sesuatu yang muncul dari perkembangan dari 

masa ke masa, begitupun berkaitan hal-hal yang berhubungan dengan aturan pada 

kehidupan ini, tentang bagaimana mengambil keputusan yang baik agar manusia 

dapat mengambil manfaatnya dan juga cara interaksi pada aturan tersebut. Fatwa 

para Ulama khususnya ahli fiqh menjadi petunjuk agar berhubungan dengan syariat 

agama islam karena di masa sekarang merujuk kepada ijtihad para Ulama untuk 

kemashlahatan umat pada kehidupan umumnya.1 

Aspek kehidupan adalah salah satu hal yang penting merupakan kesehatan 

lahir dan batin islam memunculkan petunjuk yang menjadi landasan konsep untuk 

manusia agar dapat mengembangkan, memulihkan, dan menjaga konsep tersebut. 

 
1  Aji Titin Roswitha Nursanthy, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia Dalam 

Perspektif  Hukum Islam,” The Juris, 30 Juni 2020,hal 2, https://ejournal.stih awanglong.ac.id/inde

x.php/juris/article/view/87 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM. 



 

2 
 

Kesehatan batin adalah keadaan sehat secara jiwa, kesehatan lahir adalah Kesehatan 

secara fisik yang dapat membuat setiap interaksi manusia lebih aktif secara individu 

maupun sosial pada penerapannya dikehidupan dimuka bumi ini. Ada salah satu 

peribahasa yang sangat popular di masa sekarang yang berbunyi “Di dalam jiwa 

yang sehat terdapat tubuh yang sehat dengan peribahasa ini membuktikan jika jiwa 

dan tubuh yang sehat menjadi sesuatu yang penting bagi manusia dan harus dirawat 

agar kehidupan secara individu maupun sosial menjadi stabil dan saling memberi 

manfaat. Seperti keterangan diatas Kesehatan lahir dan batin atau yang dikenal 

dengan individu maupun sosial di muka bumi ini.2 

Kemajuannya teknologi diera modern maka keilmuan tentang kesehatan 

juga ikut berkembang salah satunya adalah ilmu transplantasi organ tubuh, 

transplantasi atau yang biasa dikenal orang dengan cangkok menjadi salah satu 

metode yang membantu pada dunia medis karena dengan adanya metode ini banyak 

individu yang terbantu kembali menjadi pulih seperti sediakala. Sampai saat ini 

banyaknya kegiatan transplantasi/cangkok organ ini melalui pendonor yang sehat 

ataupun telah tiada dan juga untuk diri sendiri telah disepakati oleh semua golongan 

di negara ini.3 

Manusia merupakan makhluk yang memiliki akal dimana setiap individu 

saling membutuhkan agar dapat bertahan dalam kehidupan ini, hal tersebut juga 

berlaku dalam dunia Kesehatan dimana manusia saling membutuhkan satu sama 

lain, pasien membutuhkan pendonor dan dokter untuk menyembuhkan penyakitnya 

agar menjadi sehat kembali. 

Permasalahan transplantasi atau cangkok organ muncul dengan banyaknya 

kasus dalam peningkatannya dan memunculkan isu yang berdampak pada kalangan 

kedokteran dan pembahasan terkait syariat agama. 

 
2  Lia Laquna Jamali, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia Perspektif Al-Qur’an,” 

Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis 7, no. 01 (30 Juni 2019):h 114, 

https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v7i01.4531 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 

AM.. 
3  Maula Sari, “Transplantasi Organ Dalam Al-Quran Perspektif Tafsir Al- 

Maqasidi,”Substantia: Jurnal Ilmu Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (1 Mei 2020):h 62, https://doi.org/10

.22373/substantia.v22i1.6758 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM.. 



 

3 
 

Banyaknya kebutuhan pasien untuk transplantasi organ dapat menyebabkan 

dampak komplikasi yang muncul setelah pendonoran organ tersebut, dan efeknya 

bisa menjadi efek yang negatif pasca transplantasi atau cangkok organ pada 

akhirnya memunculkan problematika pada hukum dan etika penerapan kebijakan 

terkait pelaksaan kegiatan transplantasi atau cangkok organ ini. Melihat pada 

kondisi ini mengikuti perkembangnya pada metode transplantasi organ 

memunculkan aturan-aturan yang baru sehingga hukum yang ada harus bersifat 

fleksibel bergantung dengan dampak baik yang muncul saat dilaksakannya 

perkembangan ini yang dikemudian hari menjadi bahan pertimbangan oleh segala 

pihak agar menjadi kemashlahatan Bersama demi kehidupan yang baik dan mulia.  

Kemunculan metode transplantasi organ menjadi salah satu cara praktis 

dalam pengobatan pada masa perkembangan ini dan juga metode ini sudah 

diketahui sejak jaman dahulu pada abad ke-19. Dengan adanya metode ini banyak 

orang terbantu, Tingkat keberlangsungan hidup individu penerima donor menjadi 

sangat banyak, sehingga banyaknya penerapan metode transplantasi organ 

diseluruh negara mengikuti perkembangan dan kebutuhannya.4 

Penerapan transplantasi organ, muncul beberapa pihak yang bersangkutan 

dalam metode ini yaitu; pihak pendonor adalah yang memberikan organ sehatnya 

kemudian dicocokkan kepada orang yang membutuhkan organ sehat. Pihak 

penerima donor adalah yang menerima organ pendonoran tersebut untuk memenuhi 

kebutuhannya agar sembuh seperti sedia kala. Pihak lain yang sama memiliki 

kepentingan adalah pihak medis atau kedokteran yang membantu berjalannya 

metode transplantasi organ kepada pihak yang membutuhkan.5 Berikut jenis-jenis 

transplantasi organ antara lain; organ yang masih sehat tapi pendonor sudah wafat, 

 
4 Siti Khamidatus Sholikhah dan Zezen Zainul Ali, “Perspektif Etis Tentang Transplantasi 

Organ Tubuh: Telaah Kritis Atas Pandangan Syekh Yusri Rusydi Sayyid Jabr al-Hasani,” 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 4, no. 2 (31 Juli 

2023): h 378, https://doi.org/10.33367/ijhass.v4i2.4280 Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 

1:05:52 AM.. 
5  Abuddin Nata;, Masail Al-Fiqhiyah (Kencana Prenada Media Group, 2014), 

h 101, //katalog.perpustakaan.iain manado.ac.id/index.php?p=show_detail&id=1632&keywords= 

Diakses 23 November 2024 23/11/2024, 1:05:52 AM.. 



 

4 
 

organ yang masih sehat tapi pendonor masih hidup dan organ masih sehat tapi 

pendonor dalam keadaan koma.  

Transplantasi organ dan jaringan dari segi hukum dinilai sebagai ikhtiar 

pada usaha penyelamatan kehidupan orang, melainkan metode tersebut menjadi 

sesuatu hal yang dapat berbenturan dengan aturan negara yaitu terterap pada hukum 

pidana dalam kasus penganiayaan. Setelah melihat dampak yang baik setelah 

dilaksanakannya metode transplantasi organ ini muncul pengecualian untuk 

diperbolehkannya transplantasi organ ini dengan ketentuannya yang disepakati 

pada dasarnya dilaksakannya demi kepentingan Kesehatan dan menjadi larangan 

untuk diperdagangkan, perihal ini tercantum dan telah diatur dalam UU No. 36 

tahun 2009 tentang transplantasi. 

Fatwa menjadi petunjuk yang menjadi rujukan agama islam yang masuk 

pada ijtihad dari para ulama khususnya di negara Indonesia. Masih banyak terdapat 

beberapa fatwa ulama yang saling bertolak belakang, terutama pada masalah 

ekonomi, budaya, sosial dapat memunculkan konflik.6 

Selain Majlis Ulama Indonesia (MUI) di negara Indonesia, terdapat 

beberapa Lembaga memberi fatwa lain yang menjadi badan dari organisasi 

masyarakat terutama yang beragama islam seperti Majelis Tarjih Muhammadiyah, 

Bahtsul Masail NU, dan lembaga lainnya pada organisasi Islam. Fatwa tentang 

agama diperlukan agar menuntaskan kemunculan permasalahan pada masa kini. 

Maka, lembaga fatwa di Indonesia dapat berkontribusi dalam memberikan solusi 

dari berbagai permasalahan yang muncul dimasyarakat, khususnya terkait masalah 

transplantasi organ jenazah. Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada fatwanya No. 12 

Tahun 2019.7 

Setelah keterangan fatwa MUI di atas dijelaskan bahwa transplantasi atau 

cangkok organ dari bagian tubuh manusia yang sudah wafat diperbolehkan dengan 

beberapa ketentuan yaitu, tidak ditemukan cara pengobatan lain untuk 

 
6  Neng Eri Sofiana, “Relasi Ijtihad NU, Muhammadiyah, Dan MUI,” Al-

Syakhsiyyah:Journal of Law & Family Studies 4, no. 2 (2022): h 150, https://doi.org/10.21154/sya

khsiyyah.v4i2.4759. 
7 Fatwa MUI, “Transplantasi Organ Dan/Atau Jaringan Tubuh Dari Pendonor Mati Untuk 

Orang Lain Fatwa Majelis Ulama Indonesia,” 2019, bag. 12, h 6. 



 

5 
 

memulihkannya, hasil riset dari kedokteran menyesuaikan dengan kebutuhan akan 

cocok dan berhasil dalam proses tersebut, proses transplantasi organ tersebut 

dilaksanakan oleh tim kedokteran yang memiliki kemampuan pada bidangnya dan 

telah mendapatkan izin dari pihak pendonor maupun penerima donor dan juga dari 

izin pemerintah untuk praktik8 . Adapun dalil yang dijadikan oleh MUI sebagai 

landasan beberapa diantaranya adalah Q.S; Al-Maidah: 32 

يَاهَاْوَمَنْ  اَْ ْاَح  يَاْفَكَانَّم عًاْ ْالنماسَْْاَح  ي   جََِ  
          Siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, dia seakan-akan telah 

memelihara kehidupan semua manusia.9 

 

Organisasi Masyarakat Nahdlatul Ulama, Majlis bahtsul masail telah 

menjadi agenda pembahasan tentang kemunculan permasalahan baru dan telah 

dilaksanakan sejak dahulu. Dari dahulu Nahdlatul Ulama terbentuk sebagai 

organisasi Masyarakat resmi, praktik Bahtsul Masail sudah ada dan hidup di 

masyarakat Muslim Nusantara, terutama di kalangan pesantren Nahdlatul Ulama 

(NU), yang kemudian mengadopsi tradisi ini sebagai bagian dari kegiatan 

organisasi. Aktivitas Bahtsul Masail secara formal dimulai sejak tahun 1926, 

beberapa bulan kemudian berdirinya Nahdlatul Ulama (NU), tepat saat Kongres 

Pertama Nahdlatul Ulama (NU) sekarang dikenal sebagai Muktamar yang 

berlangsung pada tanggal 21-23 September 1926. Selama beberapa tahun, forum 

Bahtsul Masail menjadi bagian dari komisi yang memberikan masukan dan Solusi 

pada pembahasan materi muhktamar, meskipun saat itu belum memiliki wadah 

resmi. Nahdlatul Ulama juga membahas isu transplantasi organ tubuh mayat dalam 

Muktamar ke-23 di Solo pada tanggal 24-29 Desember 1962, dengan isi 

pembahasan yang relevan.  

 Keputusan Muktamar Nahdlatul Ulama (NU) tersebut dapat ditentukan 

bahwa hasil kesepakatan Muktamar Nahdlatul Ulama (NU) tidak diperbolehkan 

 
8 “Ahkamul Fuqaha, "Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar, 

Munas dan Konbes Nahdlatul Ulama" (1926-2010 M) | Perpustakaan UIN K.H. 

Abdurrahman Wahid Pekalongan, h 375, "diakses 23 November 2024", http://103.142.62.240/perp

us/index.php?p=show_detail&id=130235&keywords=. 
9 Soenardjo dkk, al-Qur’an dan terjemah (Jakarta: Kemenag 2019) h. 152-153 “diakses 28 

Juni 2025” 



 

6 
 

melakukan transplantasi organ mata mayit yang masih bisa dipergunakan untuk 

diberikan kepada orang yang mengalami kebutaan, 10  dan haramnya mengganti 

organ tubuh orang yang masih sehat diberikan kepada orang yang mengalami 

kebutaan, kemudian diperkuat Kembali saat agenda Munas Alim Ulama’ di 

Kaliurang Yogyakarta pada tanggal 30 Agustus 1981.11  Dalam fatwa Nahdlatul 

Ulama (NU) tersebut Nahdlatul Ulama (NU) menjadikan dalil dari hadis Nabi SAW 

sebagai landasan sebagai berikut: 

رهِِْْحَيًّاْْ ْعَظ مِْْال مَيِ تِْْْكَكَس  رْ   ْكَس 
Merusak tulang seseorang yang telah meninggal seperti merusak tulang 

seseorang yang masih hidup.12 

Setelah mengamati perbedaan fatwa di atas, di mana Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) dalam fatwa No. 12 Tahun 2019 mengizinkan transplantasi organ 

dari mayat, sementara Nahdlatul Ulama (NU) dalam Muktamar ke-23 di Solo pada 

tanggal 24-29 Desember 1962 menyatakan bahwa fatwa Mufti Mesir mengenai 

pencangkokan organ tubuh mayat, khususnya bola mata, adalah haram, peneliti 

merasa tertarik untuk melakukan penelitian yang diberi judul “Transplantasi Organ 

Tubuh Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia Dan Bahtsul Masail Nahdatul 

Ulama ” 

B. Rumusan Masalah 

Berikut yang menjadi masalah pada latar belakang penelitian ini, maka 

peneliti dapat mengindetifikasi berbagai jenis transplantasi organ tubuh yang ada 

dalam penelitian ini. 

1. Bagaimana pandangan Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama 

tentang transplantasi organ tubuh? 

 
10 Tim Kompilasi Lajnah Ta’lif wan Nasyr (LTN) NU Jawa Timur, Ahkamul Fuqaha: 

Solusi Problematika Hukum Islam dalam Keputusan Muktamar, Munas, dan Konbes Nahdlatul 

Ulama (1926-2010), Cetakan Pertama (2011), h. 369-370 (Sekretariat Pimpinan Pusat Nahdlatul 

Ulama (PP NU), t.t.). 
11 Firanda Andirja Abidin, Riwayat Ahmad, Abu Dawud dan Ibn Majah “Syarh Kitab al-

Janaiz Min Bulughil Maram (Bag ke-8) – Salafy.or.id,” diakses 23 November 2024, 

https://salafy.or.id/syarh-kitab-al-janaiz-min-bulughil-maram-bag-ke-8/. 

 



 

7 
 

2. Bagaimana metode istinbath hukum Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatl 

Ulama terkait tansplantasi organ tubuh?  

3. Bagaimana persamaan dan perbedaan kajian hukum tentang transplantasi 

organ tubuh menurut Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas peneliti dapat mengambil kesimpulan 

tujuan penelitian yaitu; 

1. Untuk mengetahui pandangan Majelis Ulama Indonesia dan Nahdatul 

ulama tentang transplantasi organ tubuh  

2. Untuk mengetahui metode istinbath hukum Majelis Ulama Indonesia dan 

Nahdatul Ulama terkait transplantasi organ tubuh 

3. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan hukum transplantasi organ 

tubuh menurut pandangan Majlis Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama  

 

D. Manfaat Hasil Penelitian 

Adapun yang menjadi harapan bagi penulis dapat diambil efektivitas 

sebagai berikut: 

1. Manfaat teoritis 

a. Untuk mengembangkan teori skripsi ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi pemikiran terbuka bagi masyarakat terhadap transplantasi organ 

tubuh manusia, sehingga dapat memberikan dorongan untuk mengkaji 

lebih kritis dan lebih serius lagi mengenai berbagai permasalahan hukum 

dan dampak dalam transplantasi organ tubuh ketika masih hidup, koma 

maupun telah wafat. 

b. Untuk pengembangan keilmuan perbandingan madhab dan hukum skripsi  

ini dapat mengetahui penjelasan terkait masalah transplantasi organ tubuh 

yang terbagi menjadi berbagai macam dan juga hukum bagaimana proses 

transplantasi organ tersebut. 

c. Untuk pengembangan Penelitian skripsi ini dapat menjadi rujukan-rujukan 

tambahan kepada para peneliti yang lain agar dapat mengembangkan 

sampai sejauh mana hukum yang dapat kita telaah. 



 

8 
 

2. Manfaat praktis 

a. Untuk para regulator pemerintah memberikan informasi lebih lanjut dan 

mengetahui tentang dampak positif maupun negatif dan juga dasar hukum 

transplantasi organ tubuh manusia dalam ilmu kesehatan maupun dalam 

hukum Islam. 

b. Untuk institusi Majelis  Ulama Indonesia dan Bahtsul Masail Nahdatul U

lama dapat memberikan kontribusi terhadap konsekuensi yang akan dida

patkan apabila melakukan ini diharapkan adanya pertimbangan sebelum 

melakukan transplantasi organ tubuh 

c. Untuk Masyarakat supaya dapat memberikan kontribusi pemikiran lebih 

luas pada semua pihak yang terkait dalam menangani masalah hukum 

transplantasi organ tubuh. 

E. Kerangka Pemikiran 

Ijtihad merupakan salah satu upaya dalam menentukan hukum syariat 

melalui persetujuan para ualama yang dikumpulkan menjadi sebuah fatwa 

kemudian ijtihad terbagi menjadi dua macam yaitu ijtihad mutlak dan ijtihad terikat 

(muqayyad).13 

Imam Syafi‘i merupakan tokoh sentral dalam pengembangan ilmu ushul 

fiqh, dan dikenal luas sebagai "Bapak Ushul Fiqh". Dalam pandangan beliau, 

ijtihad adalah upaya bersungguh-sungguh yang dilakukan oleh seorang mujtahid 

untuk menggali dan menetapkan hukum syariat terhadap suatu permasalahan yang 

tidak memiliki penjelasan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Hadis. Ijtihad 

menjadi sangat krusial ketika umat Islam dihadapkan pada persoalan-persoalan 

kontemporer yang belum pernah terjadi sebelumnya, dan tidak ditemukan preseden 

hukumnya dalam sumber-sumber hukum utama Islam. Oleh karena itu, ijtihad 

berperan penting dalam menjawab dinamika kehidupan umat dan menjaga relevansi 

hukum Islam sepanjang zaman.14 

 
13 Syaikh Abdul Wahhab Khallaf, Ijtihad dalam Syariat Islam (Pustaka Al-Kautsar, t.t.) h 

4. “diakses 03 November 2024” 
14  Anton Jamal, “Ijtihad Dan Qiyas Menurut Imam Syafi’i: Hubungan Qiyas Dengan Ber

bagai Metode Ijtihad Dalam Ushul Fiqh,” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 5 Juni 2024, 

hal 1–10, https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i1.3125.”diakses 24 Juni 2025” 



 

9 
 

Imam Syafi‘i secara tegas menyamakan antara ijtihad dan qiyas. Dalam 

karya monumentalnya, al-Risalah, beliau menyatakan: "Al-ijtihād huwa al-qiyās, 

huma isman li maʿnan wāḥid" yang berarti bahwa ijtihad dan qiyas adalah dua 

istilah yang merujuk pada satu makna yang sama. Dengan kata lain, menurut Imam 

Syafi‘i, qiyas merupakan bentuk utama dari ijtihad. Qiyas dipahami sebagai proses 

penalaran analogis dalam menetapkan hukum terhadap suatu permasalahan baru 

dengan cara mengaitkannya pada kasus lain yang telah memiliki ketentuan hukum 

yang jelas, berdasarkan kesamaan ‘illat (alasan hukum). Pendekatan ini 

menegaskan bahwa dalam ketiadaan nash yang eksplisit, qiyas menjadi instrumen 

utama dalam mengaktualisasikan nilai-nilai syariat Islam secara rasional dan 

kontekstual.15 

Fatwa tidak terlepas dari ijtihad, karena fatwa menjadi bagian dari hukum 

syariah yang ditentukan dari seorang mujtahid melalui proses ijtihad. Itu berarti, 

seorang mufti menjadi bagian dari seorang mujtahid. Dan juga, fatwa memiliki sifat 

responsif, karena fatwa adalah jawaban hukum yang dikeluarkan setelah adanya 

pertanyaan atau permintaan fatwa.16 

Umat Islam di masa kini menghadapi tantangan besar di persimpangan 

sejarah, di mana upaya sungguh-sungguh sangat dibutuhkan untuk mencari solusi 

atas berbagai persoalan. Menurut penilaian tertentu, masyarakat Islam saat ini 

terjebak dalam situasi yang ironis: stagnansi pemikiran berkelindan dengan 

ketertinggalan di bidang sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Kondisi yang 

memprihatinkan ini turut menyebabkan umat Islam semakin tersisih dari 

percakapan global. Untuk mengatasi hal tersebut, diperlukan kerja keras dalam 

melakukan reformasi intelektual Islam, yaitu dengan membangun perubahan 

mendasar dalam cara berpikir. Langkah ini harus diwujudkan melalui upaya 

merekonstruksi, memadukan, dan mengintegrasikan seluruh khazanah keilmuan 

 
15 Imam Asy Syafi’i, Ar Risalah: Panduan Lengkap Fikih dan Ushul Fikih hal 1(Pustaka 

Al-Kautsar, 2018).”diakses 24 juni 2025 
16 Yusefri, Ijtihad dan Fatwa dalam kajian Islam (Curup: LP2 STAIN CURUP, 2016) h 

41-42, https://repository.iaincurup.ac.id/1748/.”diakses 24 Juni 2025” 



 

10 
 

Islam ke dalam semangat kekinian, sehingga dapat dijadikan landasan ideologis 

bagi manusia modern.17 

Hukum terhadap proses transplantasi merupakan sebuah bentuk usaha yang 

baik dan mulia di dalam upaya menyembuhkan manusia, walaupun jika diperhatian 

dari tindakannya adalah melawan hukum berupa penganiayaan. Akan tetapi karena 

alasan kemanusiaan, maka tindakan tersebut tidak lagi berhubungan dengan 

pidana.dan hukum transplantasi ini juga telah difatwakan oleh Majlis Ulama 

Indonesia tetapi perlu di tinjau kembali akan keselamatan manusia itu sendiri.18 

Kerangka pemikiran Imam Syafi‘i, fatwa dipahami sebagai bentuk 

penjelasan hukum syariat terhadap suatu permasalahan yang diajukan oleh 

masyarakat, yang kemudian dijawab oleh seorang mufti berdasarkan dalil-dalil 

syar‘i. Fatwa bukanlah sekadar opini pribadi atau pandangan subjektif, melainkan 

merupakan hasil dari proses ijtihad yang disiplin dan terikat pada metode istinbath 

al-hukm (penggalian hukum) yang ketat. Metodologi ini telah dirumuskan secara 

sistematis dalam ushul fiqh mazhab Syafi‘i, di mana setiap fatwa harus bersandar 

pada sumber-sumber hukum Islam yang otoritatif, yakni Al-Qur’an, Hadis, Ijma‘, 

dan Qiyas. Dengan demikian, fatwa menurut Imam Syafi‘i memiliki kedudukan 

ilmiah yang tinggi karena lahir dari proses istinbath yang bertanggung jawab dan 

tidak sembarangan. 

Kitab Fatwa-fatwa kontemporer karya Yusuf Al-Qardhawi disebutkan 

bahwa melakukan transplantasi organ pada anggota organ tubuh tertentu untuk 

mengobati penyakit yang dialami oleh seseorang itu diperbolehkan oleh agama dan 

pendonor mendapat ganjaran pahala jariyah dari Allah SWT.19 

Transplantasi organ tubuh menjadi salah satu bukti nyata dari 

perkembangan teknologi ilmu kedokteran diera modern ini. Melalui pemindahan 

dari organ badan lain ke badan yang dibutuhkan untuk segera sembuhkan, dari 

 
17 Ahmad Hasan Ridwan, Reformasi intelektual Islam: pemikiran Hassan Hanafi tentang 

reaktualisasi tradisi keilmuan Islam (Ittaqa Press, 1998) h 2,"diakses 28 Juni 2025  
18 Sonia Adilia, “Tinjauan Perlindungan Hukum Transplantasi Organ Tubuh Manusia di 

Indonesia dan di Singapura” (bachelor, Universitas Internasional Batam, 2014) h 4, "diakses 28 Juni 

2025", https://repository.uib.ac.id/480/. 
19 Yusuf Al Qaradhawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer (Gema Insani, 1995) h 3,"diakses 28 

Juni 2025. https://pusdantb.inlislitentb.com/opac/detail-opac?id=16138 



 

11 
 

orang yang sudah meninggal ataupun dari yang masih sehat agar organ tersebut 

nantinya bisa berfungsi sebagaimana mestinya. 

Dengan kemajuan ini menjadi isu terbaru dan menjadi topik pembahasan 

dikalangan ulama kontemporer karena pada jaman dahulu belum pernah dibahas 

tentang transplantasi organ oleh ulama fiqh terdahulu. Salah satu organisasi Islam 

juga memberikan fatwa yang berbeda terkait permasalahan transplantasi atau 

cangkok organ tersebut, seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan juga Majlis Ulama 

Indonesia (MUI). 

Isu transplantasi atau cangkok organ dari anggota badan manusia dipandang 

dari sisi pelaksanaannya adanya kedua pihak yang terkait yakni; pasien sebagai 

orang yang membutuhkan dan pendonor sebagai pihak yang akan memberikan 

anggota badannya yang sehat kepada pasien. Dari permasalan transplantasi ini 

memunculkan dampak baik maupun buruk diantara kedua belah pihak dari 

pendonor yang masih memiliki anggota badan yang sehat ataupun pendonor yang 

sudah meninggal dengan anggota badan yang dikira masih dapat difungsikan. 

Dalam salah satu kaidah fiqih kontemporer islam terdapat lima kaidah 

dikenal dengan sebutan Al-Qawaid Al-Khams isu yang dibahas tentang 

transplantasi atau cangkok organ tubuh terkait pada salah satu kaidah yakni : 

 menjadi pedoman pada umumnya dan memiliki makna kaidah yang الضرريزال

berhubungan dengan segala sesuatu yang sifatnya berkaitan dengan dampak. 

Kaidah ke empat ini yang relevan untuk isu transplantasi menurut peneliti adalah 

kaidah : 

سَدَتََنِْْتَ عَارَضَْْْإِذَا أَخَفِ هِمَاْبِِر تِكَابِْْْضَرَراًْْأعَ ظَم ه مَاْر وعِيَْْْمَف   

Apabila ada dua mafsadat bertentangan, maka yang harus ditinggalkan 

adalah mafsadat yang mudharatnya lebih besar, dengan melakukan mudharat yang 

lebih ringan.20 

 
20 Abdul Hamid; Musadad Hakim, Mengenal dasar-dasar ilmu ushul fiqh dan kaidah fiqh: 

terjemah Mabadi Awwaliyah (Jilid 1) (Literasi Nusantara, 2020),h. 34, 

"diakses 28 Juli 2025 //libcat.uin malang.ac.id%2Findex.php%3Fp%3Dshow_detail%26id%3D70

906%26keywords%3D 



 

12 
 

Kaidah ini menyatakan apabila terdapat dua permasalahan, alangkah 

sebaiknya dipilih permasalahan yang memiliki risiko paling ringan. Pada konteks 

transplantasi atau cangkok organ, pendonor menghadapi risiko kehilangan 

Sebagian organ sehatnya kemudian dapat memengaruhi kesehatan mereka demi 

menyelamatkan kehidupan penerima. Untuk pendonor yang telah meninggal, risiko 

yang dihadapi adalah kehilangan kehormatan dan integritas jasad. Kedua situasi ini 

saling menimbulkan kontroversi; memulihkan anggota tubuh penerima donor 

sambil memberikan tanggungan kepada pendonor yang harus memikul risiko dalam 

prosedur proses transplantasi organ tubuh. Oleh karena itu, pada kasus tersebut 

muncul dua permasalahan; nyawa penerima donor yang terancam jika transplantasi 

atau cangkok organ tubuh tidak dilakukan; risiko bagi pemberi donor anggota 

badannya yang melakukan transplantasi atau cangkok organ. Peneliti menggunakan 

pendekatan dengan memprioritaskan permasalahan yang lebih kecil dari 

permasalahan lebih besar demi sebuah kemashlahatan Bersama pada kehidupan ini. 

Dengan demikian, penerapan yang cocok pada penelitian ini ialah pendekatan ushul 

fiqih. 

Kasus transplantasi organ tubuh berdasarkan Bahsul Matsail Nahdlatul 

Ulama (NU) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam fatwanya teori yang 

peneliti menerapkan dua pendapat yang saling bertentangan dengan pendapat yang 

ada masing-masing dari kedua sisi karena kedua organisasi ini memiliki metode 

yang memberikan Solusi demi kemashlahatan bangsa dan negara.  

 

  



 

13 
 

Table Kerangka Pemikiran 

 

     

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F. Hasil Penelitian Terdahulu 

Adapun penelitian yang menjadi rujukan bagi peneliti dalam menulis judul 

penelitian ini, diantaranya sebagai berikut: 

Muhammad Subhan Muzni, “Transplantasi organ tubuh mayat menurut 

fatwa Majelis Ulama Indonesia nomor 12 tahun 2019 dan bahtsul masail Nahdatul 

Ulama dalam muktamar Nahdatul Ulama ke 23 di Solo” Universitas Islam Negeri 

Sunan Gunung Djati 2024.21 Pembahasan yang simpulkan adalah 3 point penting; 

 
21  Muhammad Subhan Muzni, “Transplantasi organ tubuh mayat menurut fatwa 

Majelis Ulama Indonesia nomor 12 tahun 2019 dan bahtsul masail Nahdatul Ulama dalam muktam

Hukum Transplantasi 

Organ Tubuh 

Majelis Ulama 

Indonesia 

Majelis Ulama 

Indonesia 

Dalil dan Metode 

Istinbath Hukum 

Persamaan dan Perbedaan 

Istinbath Hukum 

Kesimpulan 



 

14 
 

point pertama tentang ketentuan dan kesepakatan dari MUI dan juga NU, point 

kedua Teknik yang digunakan Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia dalam proses 

penetapan fatwa dilakukan melalui tiga pendekatan, dan Nahdatul Ulama 

menggunakan dua metode dalam memproses fatwanya dan point ketiga Majelis 

Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama memiliki perbedaan dalam metode istinbath 

hukumnya yang dimana Majelis Ulama indonesia menggunakan metode 

Pendekatan Nash Qath’i, Pendekatan Qauli dan Pendekatan Manhaji dan Nahdatul 

Ulama menggunakan metode qouly dan ilhaqy dalam memproses fatwanya, Majelis 

Ulama Indonesia dan Nahdatul Ulama juga dalam memproses fatwa tentang 

transplantasi organ tubuh mayat menggunakan sumber hukum berupa hadist yang 

sama. 

Rosmini menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Perspektif Fikih Kon

temporer. Magister (S2) thesis, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.22 

Hasil penelitiannya adalah pelaksaannya melalui perjanjian diantara beberapa pihak 

dalam menentukan Keputusan tindakan lebih lanjut dan hasil dari Keputusan 

tersebut berdasarkan dari keterangan dokter ahlinya agar dapat menunaikan haknya. 

Dokter yang melaksanakan proses transplantasi mengemban tanggung jawab atas 

kedua belah pihak diatas surat perjanjian. Dengan memperhatikan ujaran dan saran 

dari dokter pasca pelaksanaan transplantasi organ. Hasil dari pelaksanaan 

transplantasi ini memberikan dampak positif dan dapat menyelamatkan pasien yang 

membutuhkan. Dampak yang besar ini menjadi amal jariyah dari pendonor dimana 

pahalanya akan selalu mengalir saat organ tersebut digunakan.  

Farkhi Baharudin Khakim, menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Da

lam Perspektif Hadis (Studi Atas Pemahaman Hadis MUI dalam Fatwa No. 11 

Tahun 2019 Tentang Transplantasi Organ tubuh. Skripsi thesis, Uin Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 23  Hasil dari penelitian ini adalah pelaksanaan transplantasi hanya 

 
ar Nahdatul Ulama ke 23 di Solo” Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 2024.h 44 ”diakses 

8 Juli 2025” 
22  Rosmini,”Transplantasi Organ Tubuh Perspektif Fikih Kontemporer”, thesis 

(2021),h 50. Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar. “diakses 8 Juli 2025”  
23 Farkhi Baharudin Khakim, “Transplantasi Organ Tubuh Dalam Perspektif Hadis (Studi 

Atas Pemahaman Hadis MUI dalam Fatwa No. 11 Tahun 2019 Tentang Transplantasi Organ tubuh”, 

thesis h 47 , Uin Sunan Kalijaga Yogyakarta. “diakses 8 Juli 2025" 



 

15 
 

dilakukan jika bersifat darurat dan sesuai kebutuhan tapi juga tidak boleh dilakukan 

jika tujuannya hanya untuk memperindah wujud fisik ada empat dalil yang 

digunakan oleh MUI dan dijadikan sebagai rujukan dalam menentukan syarat dari 

proses transplantasi organ tersebut. 

Maula Sari, menulis tentang Transplantasi Organ Dalam Al-Quran 

Perspektif Tafsir Al- Maqasidi” Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 2020. 24  Hasil penelitian yang peneliti lakukan 

mengenai permasalahan transplantasi organ adalah sebagai berikut pelaksanaannya 

secara syar’i adalah haram dan tidak dibolehkan kemudian melihat dari kondisi lain 

adanya keputusan MUI dengan ketentuan-ketentuannya diperbolehkan dalam 

keadaan darurat dan tidak memberikan resiko lebih besar kepada pendonor. 

Kemudian ada ketentuan lain yaitu organ vital yang dapat mempengaruhi proses 

dalam kehidupan pendonor, pastinya semua dilandasi oleh tidak adanya jalan lain 

selain pelaksanaan transplantasi organ agar Kembali pulih. Alasan lainnya secara 

syar’i tidak dibolehkan karena tubuh manusia adalah Amanah merujuk kepada 

penelitian tafsir maqisidi dalam pembahasan hifz al-nafs. 

Anggraeni, Desi Cahya, menulis tentang Transplantasi Organ Tubuh Dalam 

Keadaan Sehat Menurut Hukum Islam dan Undang-Undang Keseatan NO. 36 

Tahun 2009” Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 201925. Hasil Penelitian 

tersebut ialah dalam pandangan islam hukumnya adalah haram karena memiliki 

resiko yang lebih fatal bagi pendonor meskipun perbuatan tersebut bertujuan untuk 

menolong sesama manusia akan tetapi ada pendapat yang membolehkan adanya 

transplantasi organ jika terdesak atau tidak ada cara lain dikuatkan oleh Undang-

Undang Kesehatan No.36 Tahun 2009 diperbolehkan transplantasi dengan 

ketentuan-ketentuan yang disepakati dan tidak untuk diperdagangkan.  

M Faizzal Zulkarnain menulis tentang Implementasi Medikolegal 

Transplantasi Organ Dari Donor Jenazah Untuk Peningkatan Kesehatan 

 
24 Maula Sari, “Transplantasi Organ Dalam Al-Quran Perspektif Tafsir Al- Maqasidi” 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 2020, h 41. “diakses 

8 Juil 2025” 
25 Anggraeni, Desi Cahya, “Transplantasi Organ Tubuh Dalam Keadaan Sehat Menurut 

Hukum Islam dan Undang-Undang Keseatan NO. 36 Tahun 2009” Universitas Islam Negeri Sunan 

Gunung Djati 2019, h 45. “diakses 8 Juli 2025” 



 

16 
 

Masyarakat” UNTAG Semarang 2 April 2021. 26 Tulisan ini mengkaji dimensi 

hukum dan medis dari praktik transplantasi organ, terutama dalam kaitannya 

dengan kesehatan masyarakat. M. Faizal Zulkarnaen sendiri dikenal sebagai 

seorang dokter sekaligus pejabat di sektor kesehatan, meskipun publikasi ilmiah 

yang secara jelas tercatat darinya berfokus pada isu transplantasi organ. 

Abul Fadl Mohsin Ebrahim menulis tentang Kloning, Eutanasia, Transfusi 

Darah, Transplantasi Organ, dan Eksperimen pada Hewan: Telaah Fikih dan 

Bioetika Islam” University of KwaZulu-Natal, Durban 2001.27   Hasil penelitian 

tersebut ialah Dalam pandangan Islam, transfusi darah diperbolehkan selama tidak 

menimbulkan risiko bagi pendonor maupun penerima, serta dilaksanakan 

berdasarkan prinsip keadilan dan nilai-nilai kemanusiaan. Selama darah yang 

ditransfusikan berasal dari sumber yang halal, praktik ini tidak bertentangan dengan 

ketentuan syariat. Eutanasia aktif, yakni tindakan sengaja mengakhiri hidup, 

dilarang karena dianggap setara dengan pembunuhan. Sebaliknya, eutanasia pasif 

dalam bentuk penghentian perawatan medis yang sudah tidak memberikan manfaat 

dapat dibolehkan dalam situasi tertentu, selama tidak melanggar prinsip dasar 

perlindungan terhadap kehidupan manusia. Islam membolehkan transplantasi organ 

dengan syarat-syarat tertentu, seperti adanya izin dari donor atau ahli waris jika 

donor telah meninggal, tidak membahayakan jiwa donor, serta bebas dari unsur 

eksploitasi. Pengambilan organ dari jenazah juga diperkenankan selama sesuai 

dengan ketentuan syariat. Sementara itu, eksperimen terhadap hewan 

diperbolehkan dalam Islam guna mendukung kemajuan ilmu pengetahuan dan 

kesehatan manusia, selama hewan diperlakukan secara etis, tidak disiksa, dan tidak 

dilakukan secara berlebihan. 

Fitri Mailani menulis tentang Kualitas Hidup Pasien Penyakit Ginjal Kronik 

Yang Menjalani Hemodialisis: Systematic Review” NERS Jurnal Keperawatan 16 

 
26  M Faizzal Zulkarnain “Implementasi Medikolegal Transplantasi Organ Dari Donor 

Jenazah Untuk Peningkatan Kesehatan Masyarakat” UNTAG Semarang 2 April 2021, h 51. “diakses 

8 Juli 2025” 
27 Abul Fadl Mohsin Ebrahim “Kloning, Eutanasia, Transfusi Darah, Transplantasi Organ, 

dan Eksperimen pada Hewan: Telaah Fikih dan Bioetika Islam” University of KwaZulu-Natal, 

Durban 2001, h 35. “diakses 8 Juli 2025”. 

https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_org&hl=id&org=12050101030367868026


 

17 
 

Mei 2017.28 haasil penelitian menyebutkan bahwa Kualitas hidup pasien dengan 

penyakit ginjal kronik yang menjalani hemodialisis tidak hanya ditentukan oleh 

faktor medis, tetapi juga dipengaruhi secara signifikan oleh aspek non-medis, 

khususnya dukungan sosial dan psikologis yang berperan penting dalam membantu 

mereka menjalani aktivitas sehari-hari. 

Muhammad Nazar menulis tentang Perspektif Xenotransplantasi 

(Transplantasi Organ Hewan ke Manusia) Ditinjau dari Hukum Islam” Halu Oleo 

University 2 September 2022. 29 hasil penelitian ini ialah Ketentuan hukum terkait 

transplantasi diatur dalam Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang 

Kesehatan serta Peraturan Pemerintah Nomor 53 Tahun 2021 tentang Transplantasi 

Organ dan Jaringan Tubuh. Dalam perspektif hukum Islam, terdapat prinsip-prinsip 

penting yang harus diperhatikan, antara lain ad-dharurah (keadaan darurat), al-

hajah (kebutuhan mendesak), dan tahsiniyat (upaya untuk meningkatkan kualitas 

hidup manusia). Oleh karena itu, pelaksanaan xenotransplantasi pada situasi yang 

tidak tergolong darurat secara prinsip tidak dibenarkan. Namun, apabila prosedur 

ini menjadi satu-satunya pilihan untuk menyelamatkan nyawa, maka dapat 

dipertimbangkan sebagai alternatif tindakan medis yang dibolehkan. 

Adji Suwandono menulis tentang “Transplantasi Organ dan Aspek 

Etikolegal di Indonesia Universitas sebelas Maret 9 September 2024.30 hasil dari p

enelitian ini bahwa di Indonesia, pelaksanaan transplantasi organ diatur melalui 

berbagai regulasi, antara lain Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang 

Kesehatan serta Peraturan Pemerintah Nomor 18 Tahun 1981 yang mengatur 

mengenai bedah mayat klinis dan transplantasi alat atau jaringan tubuh manusia. 

Temuan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun praktik transplantasi 

organ di Indonesia terus mengalami kemajuan, masih terdapat sejumlah tantangan 

 
28  Fitri Mailani “Kualitas Hidup Pasien Penyakit Ginjal Kronik Yang Menjalani 

Hemodialisis: Systematic Review” NERS Jurnal Keperawatan 16 Mei 2017, h 48. “diakses 8 Juli 

2025. http://ners.fkep.unand.ac.id/index.php/ners/article/view/11 
29  Muhammad Nazar ” Perspektif Xenotransplantasi (Transplantasi Organ 

Hewan ke Manusia) Ditinjau dari Hukum Islam” Halu Oleo University 2 September 2022, h 48. “d

iakses 8 Juli 2025”. https://holrev.uho.ac.id/index.php/journal/article/view/3 
30  Adji Suwandono “Transplantasi Organ dan Aspek Etikolegal di Indonesia” 

Universitas sebelas Maret 9 September 2024, h 60. “diakses 8 Juli 2025”. https://arl.ridwaninstitut

e.co.id/index.php/arl/article/view/610 



 

18 
 

yang perlu diatasi, seperti keterbatasan jumlah donor, rendahnya kesadaran 

masyarakat, serta isu-isu terkait penegakan etika dan hukum. Melalui peningkatan 

upaya edukasi, penguatan aspek regulatif, serta penanaman kesadaran etis, 

diharapkan praktik transplantasi organ di Indonesia dapat berkembang secara lebih 

aman, bertanggung jawab, dan memberikan harapan nyata bagi pasien yang 

membutuhkan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


