
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Wakaf merupakan institusi filantropi Islam yang memiliki peran fundamental 

dalam pembangunan sosial-ekonomi umat sepanjang sejarah peradaban Islam. 

Sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang bersifat permanen, wakaf telah 

membuktikan diri sebagai solusi berkelanjutan terhadap berbagai permasalahan 

kesejahteraan umat, mulai dari penyediaan infrastruktur ibadah, pendidikan, 

kesehatan, hingga pengembangan ekonomi masyarakat. Namun demikian, 

kompleksitas dan dinamika perkembangan sosial-ekonomi kontemporer menuntut 

adanya rekonstruksi dan inovasi dalam pengelolaan dan pengembangan aset wakaf 

agar sejalan dengan prinsip-prinsip syariah dan kebutuhan masyarakat modern. 

Secara etimologis, kata wakaf (الوقف) berasal dari akar kata bahasa Arab 

waqafa-yaqifu yang berarti berhenti, menahan, atau diam di tempat. Dalam 

terminologi fikih, wakaf didefinisikan sebagai penahanan pokok aset dan 

pendistribusian manfaatnya untuk tujuan kebajikan. Definisi ini selaras dengan 

firman Allah Subhanahu wa Ta'ala dalam Al-Qur'an: 

۝٩٢ وْنٌَ  وَمَا تُنْفِقُوْا مِنٌْ شَيْءٌ  فَاِن ٌ الٰلٌَّ بِهٌ  عَلِيْمٌ   بُّ حِ
ُ

ا ت بِر ٌ حَتٰى تُنْفِقُوْا مِِ 
ْ
وا ال

ُ
نٌْ تَنَال

َ
 ل

Artinya: "Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan (yang 

sempurna) sebelum kamu menginfakkan sebagian harta yang kamu 

cintai. Apa pun yang kamu infakkan, sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui tentangnya."1 

 

Ayat di atas menjadi landasan utama dalam doktrin wakaf yang menekankan 

pentingnya menginfakkan harta yang dicintai untuk mencapai kebajikan yang 

sempurna. Selain itu, Allah Subhanahu wa Ta'ala juga berfirman: 

ائَةٌُ ةٌ  م ِ
َ
ْۢبُل ٌ سُنْ ِ

 
ل

ُ
ٌ فِيٌْ ك

َ
ْۢبَتَتٌْ سَبْعٌَ سَنَابِل نْ

َ
ةٌ  ا مَثَلٌِ حَب 

َ
هُمٌْ فِيٌْ سَبِيْلٌِ الٰلٌِّ ك

َ
مْوَال

َ
ذِيْنٌَ يُنْفِقُوْنٌَ ا

 
ٌ ال

ُ
 مَثَل

ة ٌ  وَالٰلٌُّ يُضٰعِفٌُ لِمَنٌْ ي شَاۤءٌُ  وَالٰلٌُّ وَاسِعٌ  عَلِيْمٌ  ۝٢٦١  حَب 
Artinya: " Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan 

Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji 

(benih) yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada 

 
1QS. Ali Imran [3]: 92. 



2 

 

 

 

seratus biji. Allah melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia 

kehendaki. Allah Mahaluas lagi Maha Mengetahui."2 

 

Landasan normatif wakaf juga diperkuat oleh hadits-hadits Nabi Muhammad 

Shallallahu 'alaihi wa sallam yang diriwayatkan secara shahih. Di antara hadits yang 

paling masyhur adalah hadits yang diriwayatkan dari Umar bin Al-Khaththab 

Radhiyallahu 'anhu tentang wakaf tanah Khaibar: 

ي نَافِعٌ  نِ
َ
نْبَأ

َ
ٌ أ

َ
ٌ قَال ثَنَا ابْنٌُ عَوْن  ٌ حَد  نْصَارِيُّ

َ
أ
ْ
ٌِ ال دٌُ بْنٌُ عَبْدٌِ اللّ  ثَنَا قُتَيْبَةٌُ بْنٌُ سَعِيدٌ  حَد ٌثَنَا مُحَم   حَد 

ىٌ
 
بِيٌ  صَل تىَ الن 

َ
رْضًا بِخَيْبَرٌَ فَأ

َ
صَابٌَ أ

َ
ابٌِ أ خَط 

ْ
نٌْ عُمَرٌَ بْنٌَ ال

َ
ٌُ عَنْهُمَا أ  عَنٌْ ابْنٌِ عُمَرٌَ رَضِيٌَ اللّ 

ٌ ا قَطُّ
ً
صِبٌْ مَال

ُ
مٌْ أ

َ
رْضًا بِخَيْبَرٌَ ل

َ
صَبْتٌُ أ

َ
ي أ ِ

ٌِ إِن  ٌ اللّ 
َ

ٌ يَا رَسُول
َ

مِرُهٌُ فِيهَا فَقَال
ْ
مٌَ يٌَسْتَأ

 
يْهٌِ وَسَل

َ
ٌُ عَل  اللّ 

قٌَ بِهَا ٌ فَتَصَد 
َ

قْتٌَ بِهَا قَال هَا وَتَصَد 
َ
صْل

َ
ٌ إِنٌْ شِئْتٌَ حَبَسْتٌَ أ

َ
مُرٌُ بِهٌِ قَال

ْ
نْفَسٌَ عِنْدِي مِنْهٌُ فَمَا تَأ

َ
 أ

قَابٌِ وَفِي قُرْبىَ وَفِي الر ِ
ْ
فُقَرَاءٌِ وَفِي ال

ْ
قٌَ بِهَا فِي ال ا يُورَثٌُ وَتَصَد 

َ
اٌ يُوهَبٌُ وَل

َ
اٌ يُبٌَاعٌُ وَل

َ
ن هٌُ ل

َ
 عُمَرٌُ أ

مَعْرُوفٌِ وَيُطْعِمٌَ
ْ
ٌ مِنْهَا بِال

َ
ل

ُ
ك
ْ
نٌْ يَأ

َ
ى مَنٌْ وَلِيَهَا أ

َ
ا جُنَاحٌَ عَل

َ
يْفٌِ ل بِيلٌِ وَالض  ٌِ وَابْنٌِ الس   سَبِيلٌِ اللّ 

اٌ
ً
ٌ مَال ل  ِ

ث 
َ
ٌ غَيْرٌَ مُتَأ

َ
ثْتٌُ بِهٌِ ابْنٌَ سِيرِينٌَ فَقَال ٌ فَحَد 

َ
ٌ قٌَال ل  ِ

 غَيْرٌَ مُتَمَو 
Artinya: " Telah bercerita kepada kami Qutaibah bin Sa'id, telah bercerita 

kepada kami Muhammad bin 'Abdullah Al Anshariy, telah bercerita 

kepada kami Ibnu 'Aun berkata Nafi' memberitakan kepadaku dari 

Ibnu 'Umar radhiallahu'anhuma bahwa 'Umar bin Al Khaththab 

radhiallahu'anhu mendapat bagian lahan di Khaibar lalu dia 

menemui Nabi صلى الله عليه وسلم untuk meminta pendapat Beliau tentang tanah 

lahan tersebut dengan berkata, "Wahai Rasulullah, aku 

mendapatkan lahan di Khaibar dimana aku tidak pernah 

mendapatkan harta yang lebih bernilai selain itu. Maka apa yang 

Tuan perintahkan tentang tanah tersebut?" Maka beliau berkata, 

"Jika kamu mau, kamu tahan (pelihara) pepohonannya lalu kamu 

dapat bersedekah dengan (hasil buah) nya." Ibnu 'Umar 

radhiallahu'anhu berkata, "Maka 'Umar menyedekahkannya 

dimana tidak dijualnya, tidak dihibahkan dan juga tidak diwariskan 

namun dia menyedekahkannya untuk para faqir, kerabat, untuk 

membebaskan budak, fii sabilillah, ibnu sabil dan untuk menjamu 

tamu. Dan tidak dosa bagi orang yang mengurusnya untuk 

memakan darinya dengan cara yang ma'ruf (benar) dan untuk 

memberi makan orang lain bukan bermaksud menimbunnya. Perawi 

berkata, "Kemudian aku ceritakan hadits ini kepada Ibnu Sirin 

maka dia berkata, "Ghoiru muta'atstsal maalan artinya tidak 

 
2QS. Al-Baqarah [2]: 261. 



3 

 

 

 

mengambil harta anak yatim untuk menggabungkannya dengan 

hartanya'"3 

 

Hadits ini menjadi landasan fundamental bagi konsep wakaf dalam Islam 

yang menekankan tiga prinsip utama: (1) penahanan pokok aset (tahbis al-ashl), (2) 

keberlanjutan manfaat, dan (3) penyaluran hasil untuk kemaslahatan umum. 

Konsep ini kemudian diperkuat oleh praktik-praktik wakaf yang dilakukan oleh 

para sahabat Nabi, seperti wakaf sumur Rumah oleh Utsman bin Affan 

Radhiyallahu 'anhu sebagaimana dijelaskan dalam hadits: 

ونٌُ
ُ
مٌَ :مَنٌْ يَشْتَرِي بِئْرٌَ رُومَةٌَ فَيَك

 َ
يْهٌِ وَسَل

َ
ٌ عَل ى الَلُّّ

 َ
بِيٌُ  صَل ٌ النَ 

َ
ٌ :قَال

َ
ٌ عَنْهٌُ قَال  عَنٌْ عُثْمَانٌَ رَضِيٌَ الَلُّّ

يٌ بٌِ مَالِ
ْ
مُسْلِمِينٌَ؟ فَاشْتَرَيْتُهَا مِنٌْ صُل

ْ
اءٌِ ال

َ
دِل

َ
وُهٌُ فِيهَا ك

ْ
 دَل

Artinya: "Dari Utsman radhiyallahu 'anhu ia berkata: Nabi shallallahu 

'alaihi wa sallam bersabda: 'Siapa yang membeli sumur Rumah 

sehingga timbanya digunakan bersama-sama dengan timba kaum 

muslimin (untuk mengambil air)?' Maka aku membelinya dengan 

hartaku sendiri."4 

 

Demikian pula dengan wakaf kebun Bairuha' oleh Abu Thalhah Radhiyallahu 

'anhu setelah turunnya ayat 92 surah Ali Imran yang direkam dalam hadits: 

سٌَ
َ
ن
َ
ن هٌُ سَمِعٌَ أ

َ
حَةٌَ أ

ْ
بِي طَل

َ
ٌِ بْنٌِ أ ٌ عٌَنٌْ إِسْحَاقٌَ بْنٌِ عَبْدٌِ اللّ  خْبَرَنَا مَالِك 

َ
ٌِ بْنٌُ يُوسُفٌَ أ ثَنَا عَبْدٌُ اللّ   حَد 

انٌَ
َ
ٌ وَك خْل 

َ
ا مِنٌْ ن

ً
مَدِينَةٌِ مَال

ْ
نْصَارٌِ بِال

َ
أ
ْ
ثَرٌَ ال

ْ
ك
َ
حَةٌَ أ

ْ
بُوٌ طَل

َ
انٌَ أ

َ
ٌ ك

ُ
ٌُ عَنْهٌُ يَقُول ٌ رَضِيٌَ اللّ   بْنٌَ مَالِك 

مٌَ
 
يْهٌِ وَسَل

َ
ٌُ عَل ىٌ اللّ 

 
ٌِ صَل ٌ اللّ 

ُ
انٌَ رَسُول

َ
مَسْجِدٌِ وَك

ْ
ةٌَ ال

َ
انَتٌْ مٌُسْتَقْبِل

َ
يْهٌِ بَيْرُحَاءٌَ وَك

َ
مْوَالِهٌِ إِل

َ
ٌ أ حَبُّ

َ
 أ

ٌ ب  ِ
هَا وَيشَْرَبٌُ مِنٌْ مَاءٌ  فِيهَا طَي 

ُ
 يَدْخُل

Artinya: "Telah menceritakan kepada kami 'Abdullah bin Yusuf, telah 

mengabarkan kepada kami Malik dari Ishaq bin 'Abdullah bin Abu 

Thalhah bahwa dia mendengar Anas bin Malik radhiallahu'anhu 

berkata, Abu Thalhah adalah orang yang paling banyak hartanya 

dari kalangan Anshar di kota Madinah berupa kebun pohon kurma 

dan harta benda yang paling dicintainya adalah Bairuha' (sumur 

yang ada di kebun itu) yang menghadap ke masjid dan Rasulullah 

 
3Imam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Syuruth, Bab Al-Syuruth fi Al-Waqf, 

Hadits No. 2737; Imam Muslim, Shahih Muslim, Kitab Al-Washiyyah, Bab Al-Waqf, Hadits No. 

1632. 
4Imam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Fadha'il Al-Shahabah, Bab Manaqib Utsman, 

Hadits No. 3698; Imam Al-Tirmidzi, Sunan Al-Tirmidzi, Kitab Al-Manaqib, Bab Manaqib Utsman, 

Hadits No. 3703. 



4 

 

 

 

 sering mamemasuki kebun itu dan meminum airnya yang baik صلى الله عليه وسلم

tersebut."5 

 

Selain hadits-hadits di atas, terdapat pula hadits yang menunjukkan bahwa 

Rasulullah Shallallahu 'alaihi wa sallam sendiri telah mempraktikkan wakaf. Hadits 

dari 'Amr bin Al-Harits Radhiyallahu 'anhu menyebutkan: 

اٌ
َ
مَةًٌ وَل

َ
ا أ

َ
ا عَبْدًا وَل

َ
ا دِينَارًا وَل

َ
مٌَ عِنْدٌَ مَوْتِهٌِ دِرْهَمًا وَل

 
يْهٌِ وَسَل

َ
ٌُ عَل ى اللّ 

 
ٌِ صَل ٌ اللّ 

ُ
 مَا تَرَكٌَ رَسُول

هَا صَدَقَةًٌ
َ
رْضًا جَعَل

َ
احَهٌُ وَأ

َ
بَيْضَاءٌَ وَسِل

ْ
ٌتَهٌُ ال

َ
ا بَغْل

 
 شَيْئًا إِل

Artinya: "Ketika meninggal dunia Rasulullah صلى الله عليه وسلم tidak meninggalkan dirham, 

dinar, budak laki-laki maupun perempuan dan tidak meninggalkan 

sesuatupun kecuali baghol (hewan peranakan kuda dengan keledai) 

Beliau yang berwarna putih, senjata perang dan tanah yang Beliau 

jadikan sebagai sedekah."6 

 

Para ulama dari berbagai mazhab telah memberikan perhatian besar terhadap 

permasalahan wakaf. Imam Al-Nawawi Al-Syafi'i Rahimahullah menjelaskan 

definisi wakaf sebagai berikut: 

مَنْفَعَةٌِ
ْ
ٌ ال

ُ
صْلٌِ وَتَسْبِيل

َ
أ
ْ
بِيسٌُ ال حْ

َ
وَقْفٌُ هُوٌَ ت

ْ
 ال

Artinya: "Wakaf adalah menahan pokok (aset) dan mengalirkan 

manfaatnya."7 

 

Imam Ibnu Qudamah Al-Hanbali Rahimahullah dalam kitab Al-Mughni 

menegaskan tentang keabsahan wakaf: 

مٌَ
 َ
يْهٌِ وَسَل

َ
ى اللٌُّ عَل

 َ
بِيٌِ  صَل ٌ عَنٌِ النَ  ةٌُ فَقَدٌْ صَحَ  نَ  ا السُ  مَ 

َ
إِجْمَاعُ، أ

ْ
ةٌُ وَال نَ  وَقْفٌِ السُ 

ْ
ٌ فِي ال

ُ
صْل

َ
أ
ْ
 وَال

قْتٌَ بِهَا هَا وَتَصَدَ 
َ
صْل

َ
ٌ لِعُمَرٌَ :إِنٌْ شِئْتٌَ حَبَسْتٌَ أ

َ
نَ هٌُ قَال

َ
 أ

Artinya: "Dasar hukum wakaf adalah Sunnah dan Ijma'. Adapun Sunnah, 

telah shahih dari Nabi shallallahu 'alaihi wa sallam bahwa beliau 

berkata kepada Umar: 'Jika engkau menghendaki, tahanlah 

pokoknya dan sedekahkanlah hasilnya.'"8 

 

 
5Imam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Zakat, Bab Al-Zakat 'ala Al-Aqarib, Hadits 

No. 1461; Imam Muslim, Shahih Muslim, Kitab Al-Zakat, Bab Fadhl Al-Nafaqah 'ala Al-Aqrabin, 

Hadits No. 998. 
6Imam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Washaya, Bab Ma Yastahabb li Man 

Yutawaffa An Yatruka Syai'an, Hadits No. 2739. 
7Imam Al-Nawawi, Al-Majmu' Syarh Al-Muhadzdzab, Juz 16 (Beirut: Dar Al-Fikr, t.th.), 

243. 
8Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Juz 6 (Kairo: Maktabah Al-Qahirah, 1968), 3. 



5 

 

 

 

Imam Al-Syarbini Al-Syafi'i Rahimahullah dalam Mughni Al-Muhtaj 

menjelaskan tentang istilah yang digunakan Imam Al-Syafi'i untuk wakaf: 

ٌ ٌ وَمَوْقُوف  ٌ وَمَوْقُوف  رْبَعَةٌ  :وَاقِف 
َ
انُهٌُ أ

َ
رْك

َ
مَاتٌِ .وَأ مُحَرَ 

ْ
دَقَاتٌِ ال وْقَافٌَ الصَ 

َ
أ
ْ
ي ال افِعِيٌُ  يُسَمِ   وَالشَ 

يْهٌِ وَصِيغَةٌ 
َ
 عَل

Artinya: "Imam Syafi'i menamakan wakaf sebagai sedekah yang diharamkan 

(untuk diambil kembali). Dan rukun-rukunnya ada empat: orang 

yang mewakafkan (waqif), benda yang diwakafkan (mauquf), pihak 

yang menerima manfaat wakaf (mauquf 'alaih), dan lafaz 

(sighah)."9 

 

Sahabat Jabir bin Abdillah Radhiyallahu 'anhu menuturkan tentang 

universalitas praktik wakaf di kalangan sahabat: 

ا وَقَفٌَ
 َ
هٌُ مَقْدِرَةٌ  إل

َ
ٌِ صلى الٌلّ عليهٌ وسلم ل صْحَابٌِ رَسُولٌِ الَلّ 

َ
حَدٌ  مِنٌْ أ

َ
 مَا بَقِيٌَ أ

Artinya: "Tidak tersisa seorangpun dari sahabat Rasulullah shallallahu 

'alaihi wa sallam yang memiliki kemampuan (harta) kecuali ia 

mewakafkannya."10 

 

Praktik-praktik wakaf di masa Nabi dan sahabat ini menunjukkan bahwa 

wakaf telah menjadi instrumen penting dalam pembangunan sosial-ekonomi umat 

Islam sejak periode awal Islam. Sentralitas wakaf dalam pembangunan peradaban 

Islam kemudian semakin berkembang pada masa-masa berikutnya. Pada masa 

Dinasti Umayyah, wakaf mulai dikelola secara lebih formal, dengan pengangkatan 

hakim Tuwbah bin Namir pada tahun 115 H sebagai pengelola ahbas (wakaf) di 

Mesir.11 Pengelolaan wakaf mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah dan 

Utsmani, di mana wakaf digunakan untuk membiayai berbagai infrastruktur publik, 

termasuk masjid, madrasah, perpustakaan, rumah sakit (bimaristan), dan proyek-

proyek kesejahteraan sosial lainnya.12 

 
9Al-Syarbini, Mughni Al-Muhtaj, Juz 3 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-'Ilmiyyah, 1994), 522. 
10Ibn Hajar Al-'Asqalani, Fath Al-Bari Syarh Shahih Al-Bukhari, Juz 5 (Beirut: Dar Al-

Ma'rifah, 1379 H), 402. 
11Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi, Ahkam Al-Waqf fi Al-Syari'ah Al-Islamiyah, Juz 1 

(Baghdad: Mathba'ah Al-Irsyad, 1977), 45-46. 
12Murat Çizakça, A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the 

Seventh Century to the Present (Istanbul: Bogaziçi University Press, 2000), 27-35. 



6 

 

 

 

Di tengah kemajuan dan kompleksitas sistem ekonomi global kontemporer, 

pengembangan wakaf menghadapi berbagai tantangan signifikan. Terdapat 

kesenjangan yang mencolok antara potensi teoritis wakaf dan implementasi 

praktisnya. Menurut studi yang dilakukan oleh Islamic Development Bank (IDB), 

nilai aset wakaf global diperkirakan mencapai triliunan dolar, namun sebagian besar 

aset ini tidak dikelola secara produktif.13 Di Indonesia, data Badan Wakaf Indonesia 

(BWI) menunjukkan bahwa dari sekitar 435.768 hektar tanah wakaf, hanya sekitar 

10% yang dikelola secara produktif, sementara sisanya masih bersifat konsumtif 

atau bahkan terbengkalai.14 

Kesenjangan ini disebabkan oleh berbagai faktor, di antaranya: (1) 

pemahaman masyarakat tentang wakaf yang masih terbatas pada wakaf konsumtif, 

khususnya untuk masjid dan pemakaman; (2) kapasitas nazhir (pengelola wakaf) 

yang belum memadai dalam manajemen dan pengembangan aset wakaf; (3) 

regulasi dan tata kelola wakaf yang belum optimal; dan (4) terbatasnya inovasi dan 

diversifikasi instrumen wakaf yang sesuai dengan kebutuhan kontemporer. 

Berdasarkan uraian di atas, terdapat beberapa alasan yang mendasari 

pemilihan topik penelitian ini. Pertama, wakaf merupakan institusi filantropi Islam 

yang memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur'an dan Hadits, sehingga 

kajian komprehensif terhadap landasan profetiknya menjadi sangat penting untuk 

memahami hakikat dan tujuan wakaf. Kedua, praktik wakaf telah mengalami 

evolusi historis yang signifikan dari masa Nabi dan sahabat hingga era modern, 

sehingga diperlukan penelusuran dan analisis terhadap transformasi tersebut. 

Ketiga, perkembangan sistem keuangan Islam kontemporer membuka peluang baru 

bagi diversifikasi dan inovasi dalam pengelolaan dan investasi dana wakaf. 

Keempat, terdapat kesenjangan yang signifikan antara potensi teoritis wakaf dan 

implementasi praktisnya, sehingga diperlukan kajian yang mengintegrasikan aspek 

normatif, historis, dan praktis wakaf. 

 
13Islamic Development Bank, Awqaf Properties Investment Fund (Jeddah: IDB, 2019), 12-

15. 
14Badan Wakaf Indonesia, Laporan Perkembangan Wakaf di Indonesia Tahun 2023 (Jakarta: 

BWI, 2023), 8-12. 



7 

 

 

 

Kelima, keputusan-keputusan lembaga fikih internasional, seperti Majelis 

Fiqh Islam Internasional, memberikan panduan penting bagi pengembangan 

investasi wakaf yang memerlukan analisis mendalam. Keenam, diversifikasi wakaf 

dalam berbagai bidang kehidupan (agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan) 

menunjukkan fleksibilitas dan relevansi wakaf sepanjang sejarah. Ketujuh, 

penelitian komprehensif tentang wakaf yang mengintegrasikan perspektif hadits, 

sejarah, dan ekonomi Islam masih relatif terbatas. Kedelapan, wakaf memiliki 

potensi strategis dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan (sustainable 

development) dan pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). 

Kesembilan, kajian ini diharapkan dapat berkontribusi pada pengembangan model 

pengelolaan dan investasi wakaf yang inovatif namun tetap selaras dengan prinsip-

prinsip syariah. 

Berdasarkan latar belakang dan alasan-alasan di atas, maka penelitian ini 

mengambil judul: "ANALISIS KOMPREHENSIF WAKAF: DARI 

LANDASAN PROFETIK HINGGA PRAKTIK INVESTASI MODERN 

DALAM KEUANGAN ISLAM". 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang penelitian yang telah diuraikan, rumusan masalah 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana legitimasi wakaf dalam hadits dan praktik Nabi Muhammad 

Shallallahu 'alaihi wa sallam serta implikasinya terhadap pengembangan 

konsep wakaf dalam hukum Islam? 

2. Bagaimana evolusi historis pengelolaan wakaf dari masa Nabi dan 

sahabat hingga pengelolaan formal oleh hakim-hakim, dan apa 

signifikansinya terhadap perkembangan tata kelola wakaf modern? 

3. Bagaimana konsep dan praktik investasi dana wakaf berkembang dari 

metode tradisional ke metode modern dalam sistem keuangan Islam, dan 

apa parameter keberhasilannya? 



8 

 

 

 

4. Bagaimana diversifikasi wakaf dalam berbagai bidang kehidupan, 

meliputi bidang agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, serta 

kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat? 

5. Bagaimana prinsip-prinsip syariah diimplementasikan dalam investasi 

dana wakaf dan apa implikasi keputusan Majelis Fiqh Islam Internasional 

terhadap pengembangan investasi wakaf kontemporer? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dipaparkan, maka tujuan penelitian 

ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk menganalisis legitimasi wakaf dalam hadits dan praktik Nabi 

Muhammad Shallallahu 'alaihi wa sallam serta implikasinya terhadap 

pengembangan konsep wakaf dalam hukum Islam. 

2. Untuk menelusuri dan mengkaji evolusi historis pengelolaan wakaf dari 

masa Nabi dan sahabat hingga pengelolaan formal oleh hakim-hakim, 

serta menganalisis signifikansinya terhadap perkembangan tata kelola 

wakaf modern. 

3. Untuk menganalisis konsep dan praktik investasi dana wakaf dari metode 

tradisional ke metode modern dalam sistem keuangan Islam, serta 

mengidentifikasi parameter keberhasilannya. 

4. Untuk mengkaji diversifikasi wakaf dalam berbagai bidang kehidupan, 

meliputi bidang agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, serta 

menganalisis kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat. 

5. Untuk menganalisis implementasi prinsip-prinsip syariah dalam investasi 

dana wakaf dan mengkaji implikasi keputusan Majelis Fiqh Islam 

Internasional terhadap pengembangan investasi wakaf kontemporer. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoritis 

maupun praktis, dengan rincian sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 



9 

 

 

 

Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian hadits dan 

fikih wakaf dengan menyajikan analisis mendalam tentang hadits-hadits 

shahih yang menjadi landasan wakaf dalam Islam. Hasil takhrij dan 

analisis sanad serta matan terhadap enam hadits utama wakaf 

memperkaya khazanah keilmuan Islam dalam bidang hadits tematik dan 

aplikasinya dalam hukum Islam. Penelitian ini juga memperkaya 

diskursus sejarah ekonomi Islam dengan menyajikan narasi historis yang 

komprehensif tentang perkembangan institusi wakaf dan perannya dalam 

membangun peradaban Islam. 

2. Manfaat Praktis 

Hasil penelitian tentang evolusi historis pengelolaan wakaf dan 

diversifikasinya dalam berbagai bidang kehidupan menyediakan landasan 

konseptual dan empiris bagi pengembangan model pengelolaan wakaf 

yang efektif dan berkelanjutan. Temuan penelitian ini dapat dimanfaatkan 

oleh lembaga-lembaga pengelola wakaf, seperti Badan Wakaf Indonesia 

(BWI) dan nazhir wakaf, untuk mengembangkan model pengelolaan 

wakaf yang inovatif dan responsif terhadap kebutuhan kontemporer. 

Penelitian ini juga menyediakan panduan praktis bagi pengelola wakaf 

dalam mengembangkan dan mengimplementasikan strategi investasi 

yang syar'i dan produktif. 

 

E. Tinjauan Pustaka 

Penelitian tentang wakaf telah banyak dilakukan dengan berbagai fokus dan 

pendekatan, baik oleh akademisi internasional maupun peneliti Indonesia. Berikut 

adalah analisis terhadap beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan tema 

penelitian ini: 

Muhammad Abu Zahrah (1971) dalam bukunya "Muhadarat fi al-Waqf" 

melakukan kajian komprehensif tentang konsep dan ketentuan wakaf dalam 

perspektif fikih klasik. Abu Zahrah menganalisis berbagai pendapat mazhab fikih 

tentang definisi, rukun, syarat, dan administrasi wakaf. Penelitian ini memberikan 

landasan normatif yang kuat bagi perkembangan studi wakaf, namun belum 



10 

 

 

 

membahas secara spesifik implementasi konsep wakaf dalam konteks kontemporer 

dan aspek investasi wakaf.15 

Murat Çizakça (2000) dalam bukunya "A History of Philanthropic 

Foundations: The Islamic World from the Seventh Century to the Present" 

melakukan kajian historis komprehensif tentang evolusi institusi wakaf dari abad 

ke-7 hingga era modern. Dengan menggunakan pendekatan sejarah ekonomi, 

Çizakça berhasil mengidentifikasi transformasi signifikan dalam pengelolaan dan 

peran wakaf sepanjang sejarah peradaban Islam, termasuk kontribusinya terhadap 

pembangunan infrastruktur publik dan kesejahteraan sosial di berbagai wilayah 

kekhalifahan Islam.16 

Monzer Kahf (1999) dalam penelitiannya "Financing the Development of 

Awqaf Property" yang dipublikasikan dalam American Journal of Islamic Social 

Sciences menganalisis model-model pembiayaan untuk pengembangan properti 

wakaf. Kahf berhasil mengidentifikasi berbagai model inovatif seperti istisna', 

musyarakah, dan ijarah dalam konteks pengembangan wakaf yang sesuai dengan 

prinsip-prinsip syariah.17 

Rozalinda (2015) dalam artikelnya "The Economic Empowerment of the 

Ummah on the Basis of Productive Waqf in West Sumatra, Indonesia" yang 

dipublikasikan dalam International Journal of Nusantara Islam (terakreditasi 

SINTA) mengkaji pemberdayaan ekonomi umat berbasis wakaf produktif di 

Sumatera Barat. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan berhasil 

mengidentifikasi model-model pengelolaan wakaf produktif yang berhasil 

memberdayakan ekonomi masyarakat lokal, serta tantangan yang dihadapi dalam 

implementasinya.18 

 
15Muhammad Abu Zahrah, Muhadarat fi Al-Waqf (Kairo: Dar Al-Fikr Al-'Arabi, 1971), 5-

7. 
16Murat Çizakça, A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the 

Seventh Century to the Present (Istanbul: Bogaziçi University Press, 2000), 120-145. 
17Monzer Kahf, "Financing the Development of Awqaf Property," American Journal of 

Islamic Social Sciences, Vol. 16, No. 4 (1999): 39-66. 
18Rozalinda, "The Economic Empowerment of the Ummah on the Basis of Productive Waqf 

in West Sumatra, Indonesia," International Journal of Nusantara Islam, Vol. 3, No. 1 (2015): 31-46. 



11 

 

 

 

Fahmi Medias (2010) dalam artikelnya "Wakaf Produktif dalam Perspektif 

Ekonomi Islam" yang dipublikasikan dalam Jurnal Ekonomi Islam La_Riba 

(terakreditasi SINTA) menganalisis konsep wakaf produktif dari sudut pandang 

ekonomi Islam. Medias berhasil menguraikan landasan teoritis wakaf produktif dan 

relevansinya dengan sistem ekonomi Islam kontemporer, serta mengidentifikasi 

peluang pengembangan wakaf sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat.19 

Ahmad Djunaidi dan Thobieb Al-Asyhar (2006) dalam bukunya "Menuju Era 

Wakaf Produktif: Sebuah Upaya Progresif untuk Kesejahteraan Umat" 

memberikan kajian komprehensif tentang transformasi paradigma wakaf dari 

konsumtif menuju produktif di Indonesia. Penelitian ini menyajikan analisis kritis 

terhadap kondisi perwakafan di Indonesia dan menawarkan strategi pengembangan 

wakaf produktif yang aplikatif.20 

Abdurrahman Kasdi (2015) dalam artikelnya "Peran Wakaf Produktif dalam 

Pengembangan Pendidikan" yang dipublikasikan dalam Jurnal Quality IAIN 

Kudus (terakreditasi SINTA 2) mengkaji kontribusi wakaf produktif dalam 

pengembangan sektor pendidikan Islam di Indonesia. Kasdi berhasil 

mengidentifikasi model-model pengelolaan wakaf yang efektif untuk membiayai 

lembaga pendidikan Islam dan meningkatkan kualitas pendidikan umat.21 

Akhmad Sirojudin Munir (2015) dalam artikelnya "Optimalisasi 

Pemberdayaan Wakaf Secara Produktif" yang dipublikasikan dalam Jurnal Ummul 

Qura (terakreditasi SINTA) menganalisis strategi optimalisasi pemberdayaan aset 

wakaf secara produktif. Penelitian ini berhasil merumuskan langkah-langkah 

strategis untuk meningkatkan produktivitas aset wakaf dan dampaknya terhadap 

kesejahteraan masyarakat.22 

 
19Fahmi Medias, "Wakaf Produktif dalam Perspektif Ekonomi Islam," Jurnal Ekonomi Islam 

La_Riba, Vol. 4, No. 1 (2010): 69-84. 
20Ahmad Djunaidi dan Thobieb Al-Asyhar, Menuju Era Wakaf Produktif: Sebuah Upaya 

Progresif untuk Kesejahteraan Umat (Jakarta: Mitra Abadi Press, 2006), 78-92. 
21Abdurrahman Kasdi, "Peran Wakaf Produktif dalam Pengembangan Pendidikan," Jurnal 

Quality, Vol. 3, No. 2 (2015): 433-452. 
22Akhmad Sirojudin Munir, "Optimalisasi Pemberdayaan Wakaf Secara Produktif," Jurnal 

Ummul Qura, Vol. 6, No. 2 (2015): 94-109. 



12 

 

 

 

M.A. Mannan (1999) dalam penelitiannya "Cash-Waqf Certificate: Global 

Opportunities for Developing the Social Capital Market in 21st-Century Voluntary-

Sector Banking" yang dipresentasikan dalam Third Harvard University Forum on 

Islamic Finance mengembangkan konsep sertifikat wakaf tunai sebagai instrumen 

inovatif untuk mobilisasi dana wakaf. Penelitian ini menjadi pionir dalam 

pengembangan konsep wakaf uang dan memberikan landasan teoretis bagi 

implementasi wakaf tunai di berbagai negara Muslim, termasuk Indonesia.23 

Uswatun Hasanah (2008) dalam artikelnya "Wakaf dalam Peraturan 

Perundang-Undangan di Indonesia" yang dipublikasikan dalam Jurnal Al-Awqaf 

Badan Wakaf Indonesia mengkaji perkembangan regulasi wakaf di Indonesia dari 

perspektif hukum positif. Hasanah berhasil menganalisis evolusi peraturan wakaf 

sejak era kolonial hingga lahirnya Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang 

Wakaf dan implikasinya terhadap pengelolaan wakaf di Indonesia.24 

Mustafa Edwin Nasution (2008) dalam artikelnya "Peran Badan Wakaf 

Indonesia (BWI) dalam Pengembangan Wakaf di Indonesia" yang dipublikasikan 

dalam Jurnal Al-Awqaf Badan Wakaf Indonesia menganalisis peran strategis BWI 

sebagai lembaga independen dalam pengembangan wakaf nasional. Nasution 

berhasil mengidentifikasi tantangan dan peluang BWI dalam menjalankan 

fungsinya sebagai regulator dan pengembang wakaf di Indonesia.25 

Berdasarkan analisis terhadap penelitian-penelitian terdahulu, baik dari 

literatur internasional maupun jurnal-jurnal Indonesia terakreditasi, dapat 

diidentifikasi beberapa kesenjangan penelitian: (1) kurangnya pendekatan 

komprehensif yang mengintegrasikan dimensi normatif-profetik, historis, dan 

praktis wakaf dalam satu kerangka analisis; (2) terbatasnya analisis hadits wakaf 

secara mendalam dengan metode takhrij dan dirasah al-asanid; (3) kurangnya 

kajian yang menghubungkan landasan profetik wakaf dengan praktik investasi 

 
23M.A. Mannan, "Cash-Waqf Certificate: Global Opportunities for Developing the Social 

Capital Market in 21st-Century Voluntary-Sector Banking," dalam Proceedings of the Third 

Harvard University Forum on Islamic Finance (Cambridge: Harvard University, 1999), 243-256. 
24Uswatun Hasanah, "Wakaf dalam Peraturan Perundang-Undangan di Indonesia," Jurnal Al-

Awqaf, Vol. 1, No. 1 (2008): 12-28. 
25Mustafa Edwin Nasution, "Peran Badan Wakaf Indonesia (BWI) dalam Pengembangan 

Wakaf di Indonesia," Jurnal Al-Awqaf, Vol. 1, No. 1 (2008): 1-11. 



13 

 

 

 

modern dalam keuangan Islam; dan (4) terbatasnya penelitian yang menganalisis 

parameter keberhasilan investasi wakaf berdasarkan keputusan lembaga fikih 

internasional. Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan-kesenjangan 

tersebut dengan menyajikan analisis komprehensif yang mengintegrasikan berbagai 

dimensi kajian wakaf. 

 

F. Kerangka Pemikiran 

Wakaf sebagai salah satu instrumen filantropi Islam memiliki peran strategis 

dalam pembangunan sosial-ekonomi umat. Untuk menganalisis secara 

komprehensif perkembangan wakaf dari landasan profetiknya hingga praktik 

investasi modern dalam keuangan Islam, diperlukan kerangka berpikir yang 

mengintegrasikan dimensi normatif, historis, dan praktis wakaf. 

Pertama, landasan filosofis penelitian ini dibangun atas anggapan dasar 

bahwa wakaf merupakan institusi yang memiliki dimensi ilahiah (ketuhanan) dan 

humanistik (kemanusiaan). Dimensi ilahiah tercermin dalam motivasi wakaf 

sebagai bentuk ibadah dan ketaatan kepada Allah Subhanahu wa Ta'ala, sedangkan 

dimensi humanistik tercermin dalam orientasi wakaf untuk mewujudkan 

kemaslahatan umat manusia. 

Kedua, penelitian ini menggunakan metode takhrij al-hadits dan dirasah al-

asanid untuk menganalisis hadits-hadits wakaf. Abu Hafsh Mahmud Thahhan 

mendefinisikan takhrij sebagai: 

ةٌِ صْلِيَ 
َ
ى مَوْضِعٌِ الحَدِيثٌِ فِي مَصَادِرِهٌِ الأ

َ
ةٌُ عَل

َ
ال
َ
ل احًا :الدِ 

َ
غَةًٌ :الاِسْتِنْبَاطٌُ .وَاصْطِل

ُ
خْرِيجٌُ ل  التَ 

خْرَجَتْهٌُ بِسَنَدِهِ، ثُمٌَ  بَيَانٌُ مَرْتَبَتِهٌِ عِنْدٌَ الحَاجَةٌِ
َ
تِي أ

 َ
 ال

"Takhrij secara bahasa berarti penggalian (istinbath). Sedangkan secara 

istilah berarti petunjuk terhadap letak suatu hadits dalam sumber-sumber aslinya 

yang mengeluarkannya beserta sanadnya, kemudian menjelaskan derajatnya ketika 

diperlukan."26 

Ketiga, kerangka teori penelitian ini mencakup: (1) teori legitimasi wakaf 

dalam hadits dan fikih; (2) teori evolusi historis pengelolaan wakaf; (3) teori 

 
26Mahmud Thahhan, Taysir Musthalah Al-Hadits (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), 26. 



14 

 

 

 

investasi dana wakaf; (4) teori diversifikasi wakaf; dan (5) teori prinsip syariah 

dalam investasi wakaf. Teori-teori ini akan diintegrasikan dalam analisis untuk 

menjawab rumusan masalah penelitian. 

Keempat, penelitian ini menggunakan pendekatan kritik hadits (naqd al-

hadits) yang mencakup kritik sanad (naqd al-sanad) dan kritik matan (naqd al-

matan). Kritik sanad bertujuan untuk menguji ketersambungan sanad dan 

kredibilitas para perawi, sedangkan kritik matan bertujuan untuk menguji 

kesesuaian matan hadits dengan prinsip-prinsip syariah dan akal sehat.27 

Skema Kerangka Pemikiran: 

HADITS-HADITS WAKAF 

↓ 

TAKHRIJ AL-HADITS 

↓ 

KRITIK HADITS (NAQD AL-HADITS) 

Kritik Sanad | Kritik Matan 

↓ 

KUALITAS HADITS (SHAHIH/HASAN/DHA'IF) 

↓ 

PEMAHAMAN DAN IMPLIKASI HUKUM WAKAF 

 

G. Metodologi Penelitian 

Metodologi penelitian merupakan kerangka kerja yang digunakan untuk 

menjawab rumusan masalah dan mencapai tujuan penelitian. Berikut adalah uraian 

metodologi yang digunakan dalam penelitian ini: 

1. Jenis Penelitian 

 
27Nuruddin 'Itr, Manhaj Al-Naqd fi 'Ulum Al-Hadits (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1979), 97-98. 



15 

 

 

 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan library 

research (penelitian kepustakaan). Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis teks-teks hadits, literatur fikih, dokumen historis, 

dan literatur akademik tentang wakaf secara komprehensif. 

2. Sumber Data 

Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi kitab-kitab hadits 

standar (al-kutub al-sittah), kitab-kitab fikih klasik dari berbagai mazhab, dan 

keputusan-keputusan lembaga fikih internasional. Sumber data sekunder 

meliputi buku-buku, jurnal, dan artikel akademik tentang wakaf, sejarah 

ekonomi Islam, dan keuangan syariah. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi dengan menelusuri, 

mengumpulkan, dan mengklasifikasikan data dari berbagai sumber literatur. 

Untuk hadits-hadits wakaf, dilakukan takhrij al-hadits dengan merujuk kepada 

kitab-kitab indeks hadits seperti Jami' al-Ushul fi Ahadits al-Rasul karya Ibnu 

Al-Atsir dan Al-Jami' al-Shaghir karya Al-Suyuthi. 

4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan beberapa pendekatan: (a) analisis takhrij 

dan dirasah al-asanid untuk menguji keabsahan hadits-hadits wakaf; (b) analisis 

konten (content analysis) untuk mengidentifikasi tema-tema utama dalam 

literatur wakaf; (c) analisis historis untuk menelusuri evolusi pengelolaan 

wakaf; dan (d) analisis komparatif untuk membandingkan metode investasi 

wakaf tradisional dan modern. 

5. Langkah-langkah Penelitian 

Langkah-langkah penelitian meliputi: (a) identifikasi hadits-hadits 

wakaf melalui kitab indeks; (b) takhrij hadits untuk menemukan letak hadits 

dalam sumber aslinya; (c) dirasah al-asanid untuk menguji kualitas sanad; (d) 

analisis matan untuk memahami kandungan hadits; (e) penelusuran literatur 

historis dan kontemporer; (f) analisis dan sintesis temuan; dan (g) penarikan 

kesimpulan. 

 



16 

 

 

 

H. Sitematika Penelitian 

Sistematika penulisan penelitian ini disusun dalam lima bab yang saling 

berkaitan dan berkesinambungan, dengan rincian sebagai berikut: 

BAB I PENDAHULUAN, berisi latar belakang masalah yang menguraikan 

urgensi kajian komprehensif tentang wakaf dari landasan profetik hingga praktik 

investasi modern dalam keuangan Islam. Bab ini juga memuat rumusan masalah, 

tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah singkat penelitian terdahulu, kerangka 

pemikiran, serta sistematika penulisan. 

BAB II TINJAUAN PUSTAKA, menyajikan kerangka teoretis sebagai 

landasan konseptual penelitian tentang wakaf. Pembahasan meliputi konsep dasar 

wakaf dalam perspektif fikih, legitimasi wakaf berdasarkan hadis, evolusi historis 

pengelolaan wakaf, teori investasi dana wakaf, diversifikasi wakaf, serta prinsip-

prinsip syariah pada investasi wakaf. 

BAB III METODOLOGI PENELITIAN, menjelaskan jenis dan pendekatan 

penelitian, sumber data dan teknik penentuan data, metode pengumpulan data, 

teknik analisis data, serta prosedur kajian hadis yang digunakan, seperti 

penelusuran (rumus) hadis pada kitab indeks, takhrij al-hadits, dan dirasah al-

asanid, termasuk kriteria penilaian kualitas dan kehujjahan hadis. 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN, memaparkan hasil penelitian beserta 

pembahasan secara analitis tentang wakaf dari landasan profetik hingga praktik 

investasi modern. Bagian ini mencakup penyajian teks hadis-hadis wakaf, hasil 

rumus hadis pada kitab indeks, hasil takhrij al-hadits dan dirasah al-asanid terhadap 

enam hadis utama beserta jalur periwayatannya, kesimpulan kualitas dan 

kehujjahan hadis, serta analisis evolusi historis pengelolaan wakaf, diversifikasi 

wakaf, konsep dan praktik investasi dana wakaf dari metode tradisional hingga 

modern, dan implementasi prinsip syariah pada investasi dana wakaf kontemporer 

berdasarkan keputusan Majelis Fiqh Islam Internasional. 

BAB V PENUTUP, berisi kesimpulan penelitian yang merangkum temuan-

temuan utama sesuai rumusan masalah, implikasi penelitian secara teoretis dan 

praktis, serta rekomendasi bagi akademisi, praktisi wakaf, dan pembuat kebijakan. 

  


