BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Wakaf merupakan institusi filantropi Islam yang memiliki peran fundamental
dalam pembangunan sosial-ekonomi umat sepanjang sejarah peradaban Islam.
Sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang bersifat permanen, wakaf telah
membuktikan diri sebagai solusi berkelanjutan terhadap berbagai permasalahan
kesejahteraan umat, mulai dari penyediaan infrastruktur ibadah, pendidikan,
kesehatan, hingga pengembangan ekonomi masyarakat. Namun demikian,
kompleksitas dan dinamika perkembangan sosial-ekonomi kontemporer menuntut
adanya rekonstruksi dan inovasi dalam pengelolaan dan pengembangan aset wakaf
agar sejalan dengan prinsip-prinsip syariah dan kebutuhan masyarakat modern.

Secara etimologis, kata wakaf (<)) berasal dari akar kata bahasa Arab
wagafa-yaqifu yang berarti berhenti, menahan, atau diam di tempat. Dalam
terminologi fikih, wakaf didefinisikan sebagai penahanan pokok aset dan
pendistribusian manfaatnya untuk tujuan kebajikan. Definisi ini selaras dengan
firman Allah Subhanahu wa Ta'ala dalam AI-Qur‘an:

Artinya: "Kamu sekall kall tldak akan memperoleh kebajlkan (yang
sempurna) sebelum kamu menginfakkan sebagian harta yang kamu
cintai. Apa pun yang kamu infakkan, sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui tentangnya."?

Avyat di atas menjadi landasan utama dalam doktrin wakaf yang menekankan

pentingnya menginfakkan harta yang dicintai untuk mencapai kebajikan yang

sempurna. Selain itu, Allah Subhanahu wa Ta'ala juga berfirman:
u"&w)}f\g&b/”i“\"// LV.SAS\ W&rdbﬁ\dw’ J:Ja
ﬁi}/\s}(‘;i& C.:} M JJ : W\ / *'i -

Artinya: " Perumpamaan orang-orang yang menglnfakkan hartanya di jalan
Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji
(benih) yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada

1Qs. Ali Imran [3]: 92.



seratus biji. Allah melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia
kehendaki. Allah Mahaluas lagi Maha Mengetahui."?

Landasan normatif wakaf juga diperkuat oleh hadits-hadits Nabi Muhammad
Shallallahu 'alaihi wa sallam yang diriwayatkan secara shahih. Di antara hadits yang
paling masyhur adalah hadits yang diriwayatkan dari Umar bin Al-Khaththab
Radhiyallahu 'anhu tentang wakaf tanah Khaibar:

GL&LJ\J\JQ);&\L.‘-\D&)L@\H‘QS\ ”Ss.;ubwg,mﬁ
y&\@bj& La) A VLEJ.\J,&QH;;;M@@,&J\Q;

Z s 7 z

Jiﬂu;.;\g;;g%\;jwi § Al Js25 6 I gd 0 5 4 4
G Gzt B g 23055 Glol s B ) JB 4, 1 Luwéuﬁs
S8l 5 5 G B35 S5 Y cag Y ECUQ\}’J
%ja‘;’“&@ﬁbomﬂ;&&é&?@bw\ FUPUNE

Y\JJJL/«:;/ J\.&JUAWJ\%WWJbJ/“)/'

Artinya: " Telah bercerita kepada kami Qutaibah bin Sa'id, telah bercerita
kepada kami Muhammad bin 'Abdullah Al Anshariy, telah bercerita
kepada kami Ibnu 'Aun berkata Nafi* memberitakan kepadaku dari
Ibnu 'Umar radhiallahu’anhuma bahwa 'Umar bin Al Khaththab
radhiallahu'anhu mendapat bagian lahan di Khaibar lalu dia
menemui Nabi 2 untuk meminta pendapat Beliau tentang tanah
lahan tersebut dengan berkata, "Wahai Rasulullah, aku
mendapatkan lahan di Khaibar dimana aku tidak pernah
mendapatkan harta yang lebih bernilai selain itu. Maka apa yang
Tuan perintahkan tentang tanah tersebut?" Maka beliau berkata,
"Jika kamu mau, kamu tahan (pelihara) pepohonannya lalu kamu
dapat bersedekah dengan (hasil buah) nya." Ilbnu ‘Umar
radhiallahu'anhu berkata, "Maka ‘'Umar menyedekahkannya
dimana tidak dijualnya, tidak dihibahkan dan juga tidak diwariskan
namun dia menyedekahkannya untuk para fagir, kerabat, untuk
membebaskan budak, fii sabilillah, ibnu sabil dan untuk menjamu
tamu. Dan tidak dosa bagi orang yang mengurusnya untuk
memakan darinya dengan cara yang ma'ruf (benar) dan untuk
memberi makan orang lain bukan bermaksud menimbunnya. Perawi
berkata, "Kemudian aku ceritakan hadits ini kepada Ibnu Sirin
maka dia berkata, "Ghoiru muta'atstsal maalan artinya tidak

2QS. Al-Bagarah [2]: 261.



mengambil harta anak yatim untuk menggabungkannya dengan
hartanya'

Hadits ini menjadi landasan fundamental bagi konsep wakaf dalam Islam

yang menekankan tiga prinsip utama: (1) penahanan pokok aset (tahbis al-ashl), (2)

keberlanjutan manfaat, dan (3) penyaluran hasil untuk kemaslahatan umum.

Konsep ini kemudian diperkuat oleh praktik-praktik wakaf yang dilakukan oleh

para sahabat Nabi, seperti wakaf sumur Rumah oleh Utsman bin Affan

Radhiyallahu 'anhu sebagaimana dijelaskan dalam hadits:

Q;\.Mw,u\;,uw yade A 150 Ll 6 JBYe ) o Slie e
o 2 5 R el S

Artinya: "Dari Utsman radhiyallahu 'anhu ia berkata: Nabi shallallahu
‘alaihi wa sallam bersabda: 'Siapa yang membeli sumur Rumah
sehingga timbanya digunakan bersama-sama dengan timba kaum

muslimin (untuk mengambil air)?' Maka aku membelinya dengan
hartaku sendiri."

Demikian pula dengan wakaf kebun Bairuha' oleh Abu Thalhah Radhiyallahu

‘anhu setelah turunnya ayat 92 surah Ali Imran yang direkam dalam hadits:

v~

7:, /}fzi/’/ : ,i I\ 5 ol 2 s ,’5 /1//3: ’.))),5 A,z 1;7/
QK}Q;&YL:;%\:J\QLA\;\{\@L“ - A 08 e Al oy i

] ~ = @ = A _ = 2 <, Y 2 o ’/ /,: _f

oy e A Lo Al 525 085 sl AldRed S8 sl o) I S
A

S sl 5 iy g

Artinya: "Telah menceritakan kepada kami ‘Abdullah bin Yusuf, telah
mengabarkan kepada kami Malik dari Ishaqg bin 'Abdullah bin Abu
Thalhah bahwa dia mendengar Anas bin Malik radhiallahu'anhu
berkata, Abu Thalhah adalah orang yang paling banyak hartanya
dari kalangan Anshar di kota Madinah berupa kebun pohon kurma
dan harta benda yang paling dicintainya adalah Bairuha' (sumur
yang ada di kebun itu) yang menghadap ke masjid dan Rasulullah

SImam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Syuruth, Bab Al-Syuruth fi Al-Wagf,

Hadits No. 2737; Imam Muslim, Shahih Muslim, Kitab Al-Washiyyah, Bab Al-Wagf, Hadits No.

4lmam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Fadha'il Al-Shahabah, Bab Managib Utsman,

Hadits No. 3698; Imam Al-Tirmidzi, Sunan Al-Tirmidzi, Kitab Al-Managib, Bab Managib Utsman,
Hadits No. 3703.



% sering mamemasuki kebun itu dan meminum airnya yang baik
tersebut."®
Selain hadits-hadits di atas, terdapat pula hadits yang menunjukkan bahwa
Rasulullah Shallallahu "alaihi wa sallam sendiri telah mempraktikkan wakaf. Hadits
dari '"Amr bin Al-Harits Radhiyallahu ‘anhu menyebutkan:

3\J._wuum,uﬁwu¢x_,jwmyw 5 315
615 4las Ly s el ) G

Artinya: "Ketika meninggal dunia Rasulullah % tidak meninggalkan dirham,
dinar, budak laki-laki maupun perempuan dan tidak meninggalkan
sesuatupun kecuali baghol (hewan peranakan kuda dengan keledai)
Beliau yang berwarna putih, senjata perang dan tanah yang Beliau
jadikan sebagai sedekah."®

Para ulama dari berbagai mazhab telah memberikan perhatian besar terhadap

permasalahan wakaf. Imam Al-Nawawi Al-Syafi'i Rahimahullah menjelaskan
definisi wakaf sebagai berikut:
il oty LN 2o 5a g

Artinya: "Wakaf adalah menahan pokok (aset) dan mengalirkan
manfaatnya."’

Imam Ibnu Qudamah Al-Hanbali Rahimahullah dalam kitab Al-Mughni

menegaskan tentang keabsahan wakaf:
«,.kc a0 J.,a &\J\ SARVTE | La\ ;Léﬁ\/ 2l w)ﬂ J.,A\j
L@.: - ‘/ \.@.La\w..o-wu\ J’,Z,JJ\J)‘\

Artinya: "Dasar hukum wakaf adalah Sunnah dan Ijma’. Adapun Sunnah,
telah shahih dari Nabi shallallahu "alaihi wa sallam bahwa beliau
berkata kepada Umar: 'Jika engkau menghendaki, tahanlah
pokoknya dan sedekahkanlah hasilnya."8

Imam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Zakat, Bab Al-Zakat 'ala Al-Aqarib, Hadits
No. 1461; Imam Muslim, Shahih Muslim, Kitab Al-Zakat, Bab Fadhl Al-Nafagah 'ala Al-Agrabin,
Hadits No. 998.

Slmam Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab Al-Washaya, Bab Ma Yastahabb li Man
Yutawaffa An Yatruka Syai'an, Hadits No. 2739.

"Imam Al-Nawawi, Al-Majmu' Syarh Al-Muhadzdzab, Juz 16 (Beirut: Dar Al-Fikr, t.th.),
243.

8lbnu Qudamah, Al-Mughni, Juz 6 (Kairo: Maktabah Al-Qahirah, 1968), 3.



Imam Al-Syarbini Al-Syafi'i Rahimahullah dalam Mughni Al-Muhtaj
menjelaskan tentang istilah yang digunakan Imam Al-Syafi'i untuk wakaf:
Sy O gyny il is)\ iCK)\ ol wEaz) SEN) du» plls
Artinya: "Imam Syafi'i menamakan wakaf sebagai sedekah yang diharamkan
(untuk diambil kembali). Dan rukun-rukunnya ada empat: orang
yang mewakafkan (wagqif), benda yang diwakafkan (mauquf), pihak
yang menerima manfaat wakaf (mauquf ‘alaih), dan lafaz
(sighah).™®
Sahabat Jabir bin Abdillah Radhiyallahu ‘anhu menuturkan tentang
universalitas praktik wakaf di kalangan sahabat:
55 Wil oy ade bl o sl 1,25 Sl 50350 5
Artinya: "Tidak tersisa seorangpun dari sahabat Rasulullah shallallahu
‘alaihi wa sallam yang memiliki kemampuan (harta) kecuali ia
mewakafkannya."°
Praktik-praktik wakaf di masa Nabi dan sahabat ini menunjukkan bahwa
wakaf telah menjadi instrumen penting dalam pembangunan sosial-ekonomi umat
Islam sejak periode awal Islam. Sentralitas wakaf dalam pembangunan peradaban
Islam kemudian semakin berkembang pada masa-masa berikutnya. Pada masa
Dinasti Umayyah, wakaf mulai dikelola secara lebih formal, dengan pengangkatan
hakim Tuwbah bin Namir pada tahun 115 H sebagai pengelola ahbas (wakaf) di
Mesir.!! Pengelolaan wakaf mencapai puncaknya pada masa Dinasti Abbasiyah dan
Utsmani, di mana wakaf digunakan untuk membiayai berbagai infrastruktur publik,
termasuk masjid, madrasah, perpustakaan, rumah sakit (bimaristan), dan proyek-
proyek kesejahteraan sosial lainnya.?

9Al-Syarbini, Mughni Al-Muhtaj, Juz 3 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-'limiyyah, 1994), 522.

©lbn Hajar Al-'Asgalani, Fath Al-Bari Syarh Shahih Al-Bukhari, Juz 5 (Beirut: Dar Al-
Ma'rifah, 1379 H), 402.

“Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi, Ahkam Al-Wagf fi Al-Syari'ah Al-Islamiyah, Juz 1
(Baghdad: Mathba'ah Al-Irsyad, 1977), 45-46.

2Murat Cizakca, A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the
Seventh Century to the Present (Istanbul: Bogazici University Press, 2000), 27-35.



Di tengah kemajuan dan kompleksitas sistem ekonomi global kontemporer,
pengembangan wakaf menghadapi berbagai tantangan signifikan. Terdapat
kesenjangan yang mencolok antara potensi teoritis wakaf dan implementasi
praktisnya. Menurut studi yang dilakukan oleh Islamic Development Bank (IDB),
nilai aset wakaf global diperkirakan mencapai triliunan dolar, namun sebagian besar
aset ini tidak dikelola secara produktif.*® Di Indonesia, data Badan Wakaf Indonesia
(BWI) menunjukkan bahwa dari sekitar 435.768 hektar tanah wakaf, hanya sekitar
10% yang dikelola secara produktif, sementara sisanya masih bersifat konsumtif
atau bahkan terbengkalai.*

Kesenjangan ini disebabkan oleh berbagai faktor, di antaranya: (1)
pemahaman masyarakat tentang wakaf yang masih terbatas pada wakaf konsumtif,
khususnya untuk masjid dan pemakaman; (2) kapasitas nazhir (pengelola wakaf)
yang belum memadai dalam manajemen dan pengembangan aset wakaf; (3)
regulasi dan tata kelola wakaf yang belum optimal; dan (4) terbatasnya inovasi dan
diversifikasi instrumen wakaf yang sesuai dengan kebutuhan kontemporer.

Berdasarkan uraian di atas, terdapat beberapa alasan yang mendasari
pemilihan topik penelitian ini. Pertama, wakaf merupakan institusi filantropi Islam
yang memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur'an dan Hadits, sehingga
kajian komprehensif terhadap landasan profetiknya menjadi sangat penting untuk
memahami hakikat dan tujuan wakaf. Kedua, praktik wakaf telah mengalami
evolusi historis yang signifikan dari masa Nabi dan sahabat hingga era modern,
sehingga diperlukan penelusuran dan analisis terhadap transformasi tersebut.
Ketiga, perkembangan sistem keuangan Islam kontemporer membuka peluang baru
bagi diversifikasi dan inovasi dalam pengelolaan dan investasi dana wakaf.
Keempat, terdapat kesenjangan yang signifikan antara potensi teoritis wakaf dan
implementasi praktisnya, sehingga diperlukan kajian yang mengintegrasikan aspek

normatif, historis, dan praktis wakaf.

B1slamic Development Bank, Awaaf Properties Investment Fund (Jeddah: IDB, 2019), 12-
15.

14Badan Wakaf Indonesia, Laporan Perkembangan Wakaf di Indonesia Tahun 2023 (Jakarta:
BWI, 2023), 8-12.



Kelima, keputusan-keputusan lembaga fikih internasional, seperti Majelis
Figh Islam Internasional, memberikan panduan penting bagi pengembangan
investasi wakaf yang memerlukan analisis mendalam. Keenam, diversifikasi wakaf
dalam berbagai bidang kehidupan (agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan)
menunjukkan fleksibilitas dan relevansi wakaf sepanjang sejarah. Ketujuh,
penelitian komprehensif tentang wakaf yang mengintegrasikan perspektif hadits,
sejarah, dan ekonomi Islam masih relatif terbatas. Kedelapan, wakaf memiliki
potensi strategis dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan (sustainable
development) dan pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGS).
Kesembilan, kajian ini diharapkan dapat berkontribusi pada pengembangan model
pengelolaan dan investasi wakaf yang inovatif namun tetap selaras dengan prinsip-
prinsip syariah.

Berdasarkan latar belakang dan alasan-alasan di atas, maka penelitian ini
mengambil  judul: "ANALISIS KOMPREHENSIF WAKAF: DARI
LANDASAN PROFETIK HINGGA PRAKTIK INVESTASI MODERN
DALAM KEUANGAN ISLAM".

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang penelitian yang telah diuraikan, rumusan masalah

penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana legitimasi wakaf dalam hadits dan praktik Nabi Muhammad
Shallallahu 'alaihi wa sallam serta implikasinya terhadap pengembangan
konsep wakaf dalam hukum Islam?

2. Bagaimana evolusi historis pengelolaan wakaf dari masa Nabi dan
sahabat hingga pengelolaan formal oleh hakim-hakim, dan apa
signifikansinya terhadap perkembangan tata kelola wakaf modern?

3. Bagaimana konsep dan praktik investasi dana wakaf berkembang dari
metode tradisional ke metode modern dalam sistem keuangan Islam, dan

apa parameter keberhasilannya?



4.

Bagaimana diversifikasi wakaf dalam berbagai bidang kehidupan,
meliputi bidang agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, serta
kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat?

Bagaimana prinsip-prinsip syariah diimplementasikan dalam investasi
dana wakaf dan apa implikasi keputusan Majelis Figh Islam Internasional

terhadap pengembangan investasi wakaf kontemporer?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dipaparkan, maka tujuan penelitian

ini adalah sebagai berikut:

1.

Untuk menganalisis legitimasi wakaf dalam hadits dan praktik Nabi
Muhammad Shallallahu ‘alaihi wa sallam serta implikasinya terhadap
pengembangan konsep wakaf dalam hukum Islam.

Untuk menelusuri dan mengkaji evolusi historis pengelolaan wakaf dari
masa Nabi dan sahabat hingga pengelolaan formal oleh hakim-hakim,
serta menganalisis signifikansinya terhadap perkembangan tata kelola
wakaf modern.

Untuk menganalisis konsep dan praktik investasi dana wakaf dari metode
tradisional ke metode modern dalam sistem keuangan Islam, serta
mengidentifikasi parameter keberhasilannya.

Untuk mengkaji diversifikasi wakaf dalam berbagai bidang kehidupan,
meliputi bidang agama, ekonomi, pendidikan, dan kesehatan, serta
menganalisis kontribusinya terhadap kesejahteraan masyarakat.

Untuk menganalisis implementasi prinsip-prinsip syariah dalam investasi
dana wakaf dan mengkaji implikasi keputusan Majelis Figh Islam

Internasional terhadap pengembangan investasi wakaf kontemporer.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoritis

maupun praktis, dengan rincian sebagai berikut:

1.

Manfaat Teoritis



Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian hadits dan
fikih wakaf dengan menyajikan analisis mendalam tentang hadits-hadits
shahih yang menjadi landasan wakaf dalam Islam. Hasil takhrij dan
analisis sanad serta matan terhadap enam hadits utama wakaf
memperkaya khazanah keilmuan Islam dalam bidang hadits tematik dan
aplikasinya dalam hukum Islam. Penelitian ini juga memperkaya
diskursus sejarah ekonomi Islam dengan menyajikan narasi historis yang
komprehensif tentang perkembangan institusi wakaf dan perannya dalam
membangun peradaban Islam.

2. Manfaat Praktis

Hasil penelitian tentang evolusi historis pengelolaan wakaf dan
diversifikasinya dalam berbagai bidang kehidupan menyediakan landasan
konseptual dan empiris bagi pengembangan model pengelolaan wakaf
yang efektif dan berkelanjutan. Temuan penelitian ini dapat dimanfaatkan
oleh lembaga-lembaga pengelola wakaf, seperti Badan Wakaf Indonesia
(BWI) dan nazhir wakaf, untuk mengembangkan model pengelolaan
wakaf yang inovatif dan responsif terhadap kebutuhan kontemporer.
Penelitian ini juga menyediakan panduan praktis bagi pengelola wakaf
dalam mengembangkan dan mengimplementasikan strategi investasi

yang syar'i dan produktif.

E. Tinjauan Pustaka

Penelitian tentang wakaf telah banyak dilakukan dengan berbagai fokus dan
pendekatan, baik oleh akademisi internasional maupun peneliti Indonesia. Berikut
adalah analisis terhadap beberapa penelitian terdahulu yang relevan dengan tema
penelitian ini:

Muhammad Abu Zahrah (1971) dalam bukunya "Muhadarat fi al-Wagqf"
melakukan kajian komprehensif tentang konsep dan ketentuan wakaf dalam
perspektif fikih klasik. Abu Zahrah menganalisis berbagai pendapat mazhab fikih
tentang definisi, rukun, syarat, dan administrasi wakaf. Penelitian ini memberikan

landasan normatif yang kuat bagi perkembangan studi wakaf, namun belum



10

membahas secara spesifik implementasi konsep wakaf dalam konteks kontemporer
dan aspek investasi wakaf.®

Murat Cizakca (2000) dalam bukunya "A History of Philanthropic
Foundations: The Islamic World from the Seventh Century to the Present”
melakukan kajian historis komprehensif tentang evolusi institusi wakaf dari abad
ke-7 hingga era modern. Dengan menggunakan pendekatan sejarah ekonomi,
Cizakca berhasil mengidentifikasi transformasi signifikan dalam pengelolaan dan
peran wakaf sepanjang sejarah peradaban Islam, termasuk kontribusinya terhadap
pembangunan infrastruktur publik dan kesejahteraan sosial di berbagai wilayah
kekhalifahan Islam.6

Monzer Kahf (1999) dalam penelitiannya "Financing the Development of
Awgqaf Property" yang dipublikasikan dalam American Journal of Islamic Social
Sciences menganalisis model-model pembiayaan untuk pengembangan properti
wakaf. Kahf berhasil mengidentifikasi berbagai model inovatif seperti istisna’,
musyarakah, dan ijarah dalam konteks pengembangan wakaf yang sesuai dengan
prinsip-prinsip syariah.t’

Rozalinda (2015) dalam artikelnya "The Economic Empowerment of the
Ummah on the Basis of Productive Waqgf in West Sumatra, Indonesia™ yang
dipublikasikan dalam International Journal of Nusantara Islam (terakreditasi
SINTA) mengkaji pemberdayaan ekonomi umat berbasis wakaf produktif di
Sumatera Barat. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan berhasil
mengidentifikasi model-model pengelolaan wakaf produktif yang berhasil
memberdayakan ekonomi masyarakat lokal, serta tantangan yang dihadapi dalam

implementasinya.*®

BMuhammad Abu Zahrah, Muhadarat fi Al-Wagf (Kairo: Dar Al-Fikr Al-'Arabi, 1971), 5-
7.

Murat Cizakga, A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the
Seventh Century to the Present (Istanbul: Bogazici University Press, 2000), 120-145.

Monzer Kahf, "Financing the Development of Awqaf Property,” American Journal of
Islamic Social Sciences, Vol. 16, No. 4 (1999): 39-66.

8Rozalinda, "The Economic Empowerment of the Ummah on the Basis of Productive Wagf
in West Sumatra, Indonesia," International Journal of Nusantara Islam, VVol. 3, No. 1 (2015): 31-46.



11

Fahmi Medias (2010) dalam artikelnya "Wakaf Produktif dalam Perspektif
Ekonomi Islam™ yang dipublikasikan dalam Jurnal Ekonomi Islam La_Riba
(terakreditasi SINTA) menganalisis konsep wakaf produktif dari sudut pandang
ekonomi Islam. Medias berhasil menguraikan landasan teoritis wakaf produktif dan
relevansinya dengan sistem ekonomi Islam kontemporer, serta mengidentifikasi
peluang pengembangan wakaf sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat.*®

Ahmad Djunaidi dan Thobieb Al-Asyhar (2006) dalam bukunya "Menuju Era
Wakaf Produktif: Sebuah Upaya Progresif untuk Kesejahteraan Umat"
memberikan kajian komprehensif tentang transformasi paradigma wakaf dari
konsumtif menuju produktif di Indonesia. Penelitian ini menyajikan analisis kritis
terhadap kondisi perwakafan di Indonesia dan menawarkan strategi pengembangan
wakaf produktif yang aplikatif.?°

Abdurrahman Kasdi (2015) dalam artikelnya "Peran Wakaf Produktif dalam
Pengembangan Pendidikan" yang dipublikasikan dalam Jurnal Quality IAIN
Kudus (terakreditasi SINTA 2) mengkaji kontribusi wakaf produktif dalam
pengembangan sektor pendidikan Islam di Indonesia. Kasdi berhasil
mengidentifikasi model-model pengelolaan wakaf yang efektif untuk membiayai
lembaga pendidikan Islam dan meningkatkan kualitas pendidikan umat.?*

Akhmad Sirojudin  Munir (2015) dalam artikelnya "Optimalisasi
Pemberdayaan Wakaf Secara Produktif" yang dipublikasikan dalam Jurnal Ummul
Qura (terakreditasi SINTA) menganalisis strategi optimalisasi pemberdayaan aset
wakaf secara produktif. Penelitian ini berhasil merumuskan langkah-langkah
strategis untuk meningkatkan produktivitas aset wakaf dan dampaknya terhadap

kesejahteraan masyarakat.??

Fahmi Medias, "Wakaf Produktif dalam Perspektif Ekonomi Islam," Jurnal Ekonomi Islam
La_Riba, Vol. 4, No. 1 (2010): 69-84.

2Ahmad Djunaidi dan Thobieb Al-Asyhar, Menuju Era Wakaf Produktif: Sebuah Upaya
Progresif untuk Kesejahteraan Umat (Jakarta: Mitra Abadi Press, 2006), 78-92.

2 Abdurrahman Kasdi, "Peran Wakaf Produktif dalam Pengembangan Pendidikan," Jurnal
Quality, Vol. 3, No. 2 (2015): 433-452.

22pkhmad Sirojudin Munir, "Optimalisasi Pemberdayaan Wakaf Secara Produktif," Jurnal
Ummul Qura, Vol. 6, No. 2 (2015): 94-109.



12

M.A. Mannan (1999) dalam penelitiannya "Cash-Waqf Certificate: Global
Opportunities for Developing the Social Capital Market in 21st-Century Voluntary-
Sector Banking" yang dipresentasikan dalam Third Harvard University Forum on
Islamic Finance mengembangkan konsep sertifikat wakaf tunai sebagai instrumen
inovatif untuk mobilisasi dana wakaf. Penelitian ini menjadi pionir dalam
pengembangan konsep wakaf uang dan memberikan landasan teoretis bagi
implementasi wakaf tunai di berbagai negara Muslim, termasuk Indonesia.?®

Uswatun Hasanah (2008) dalam artikelnya "Wakaf dalam Peraturan
Perundang-Undangan di Indonesia” yang dipublikasikan dalam Jurnal Al-Awgaf
Badan Wakaf Indonesia mengkaji perkembangan regulasi wakaf di Indonesia dari
perspektif hukum positif. Hasanah berhasil menganalisis evolusi peraturan wakaf
sejak era kolonial hingga lahirnya Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang
Wakaf dan implikasinya terhadap pengelolaan wakaf di Indonesia.?*

Mustafa Edwin Nasution (2008) dalam artikelnya "Peran Badan Wakaf
Indonesia (BWI) dalam Pengembangan Wakaf di Indonesia” yang dipublikasikan
dalam Jurnal Al-Awgaf Badan Wakaf Indonesia menganalisis peran strategis BWI
sebagai lembaga independen dalam pengembangan wakaf nasional. Nasution
berhasil mengidentifikasi tantangan dan peluang BWI dalam menjalankan
fungsinya sebagai regulator dan pengembang wakaf di Indonesia.?®

Berdasarkan analisis terhadap penelitian-penelitian terdahulu, baik dari
literatur internasional maupun jurnal-jurnal Indonesia terakreditasi, dapat
diidentifikasi beberapa kesenjangan penelitian: (1) kurangnya pendekatan
komprehensif yang mengintegrasikan dimensi normatif-profetik, historis, dan
praktis wakaf dalam satu kerangka analisis; (2) terbatasnya analisis hadits wakaf
secara mendalam dengan metode takhrij dan dirasah al-asanid; (3) kurangnya

kajian yang menghubungkan landasan profetik wakaf dengan praktik investasi

ZM.A. Mannan, "Cash-Wagqf Certificate: Global Opportunities for Developing the Social
Capital Market in 21st-Century Voluntary-Sector Banking," dalam Proceedings of the Third
Harvard University Forum on Islamic Finance (Cambridge: Harvard University, 1999), 243-256.

24Uswatun Hasanah, "Wakaf dalam Peraturan Perundang-Undangan di Indonesia,” Jurnal Al-
Awgaf, Vol. 1, No. 1 (2008): 12-28.

BMustafa Edwin Nasution, "Peran Badan Wakaf Indonesia (BWI) dalam Pengembangan
Wakaf di Indonesia," Jurnal Al-Awgaf, Vol. 1, No. 1 (2008): 1-11.



13

modern dalam keuangan Islam; dan (4) terbatasnya penelitian yang menganalisis
parameter keberhasilan investasi wakaf berdasarkan keputusan lembaga fikih
internasional. Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan-kesenjangan
tersebut dengan menyajikan analisis komprehensif yang mengintegrasikan berbagai

dimensi kajian wakaf.

F. Kerangka Pemikiran

Wakaf sebagai salah satu instrumen filantropi Islam memiliki peran strategis
dalam pembangunan sosial-ekonomi umat. Untuk menganalisis secara
komprehensif perkembangan wakaf dari landasan profetiknya hingga praktik
investasi modern dalam keuangan Islam, diperlukan kerangka berpikir yang
mengintegrasikan dimensi normatif, historis, dan praktis wakaf.

Pertama, landasan filosofis penelitian ini dibangun atas anggapan dasar
bahwa wakaf merupakan institusi yang memiliki dimensi ilahiah (ketuhanan) dan
humanistik (kemanusiaan). Dimensi ilahiah tercermin dalam motivasi wakaf
sebagai bentuk ibadah dan ketaatan kepada Allah Subhanahu wa Ta'ala, sedangkan
dimensi humanistik tercermin dalam orientasi wakaf untuk mewujudkan
kemaslahatan umat manusia.

Kedua, penelitian ini menggunakan metode takhrij al-hadits dan dirasah al-
asanid untuk menganalisis hadits-hadits wakaf. Abu Hafsh Mahmud Thahhan

mendefinisikan takhrij sebagai:

ho¥) o 3 el e 6 AN sy, By i Fo 54

1o Sic e S5 eimyiensil o

"Takhrij secara bahasa berarti penggalian (istinbath). Sedangkan secara

istilah berarti petunjuk terhadap letak suatu hadits dalam sumber-sumber aslinya

yang mengeluarkannya beserta sanadnya, kemudian menjelaskan derajatnya ketika
diperlukan."?®

Ketiga, kerangka teori penelitian ini mencakup: (1) teori legitimasi wakaf

dalam hadits dan fikih; (2) teori evolusi historis pengelolaan wakaf; (3) teori

ZMahmud Thahhan, Taysir Musthalah Al-Hadits (Riyadh: Maktabah Al-Ma'arif, 1996), 26.



14

investasi dana wakaf; (4) teori diversifikasi wakaf; dan (5) teori prinsip syariah
dalam investasi wakaf. Teori-teori ini akan diintegrasikan dalam analisis untuk
menjawab rumusan masalah penelitian.

Keempat, penelitian ini menggunakan pendekatan kritik hadits (naqd al-
hadits) yang mencakup kritik sanad (naqd al-sanad) dan kritik matan (naqd al-
matan). Kritik sanad bertujuan untuk menguji ketersambungan sanad dan
kredibilitas para perawi, sedangkan kritik matan bertujuan untuk menguji
kesesuaian matan hadits dengan prinsip-prinsip syariah dan akal sehat.?’

Skema Kerangka Pemikiran:

HADITS-HADITS WAKAF

!

TAKHRIJ AL-HADITS

l

KRITIK HADITS (NAQD AL-HADITYS)
Kritik Sanad | Kritik Matan

!

KUALITAS HADITS (SHAHIH/HASAN/DHA'IF)

!

PEMAHAMAN DAN IMPLIKASI HUKUM WAKAF

G. Metodologi Penelitian

Metodologi penelitian merupakan kerangka kerja yang digunakan untuk
menjawab rumusan masalah dan mencapai tujuan penelitian. Berikut adalah uraian
metodologi yang digunakan dalam penelitian ini:

1. Jenis Penelitian

2’Nuruddin 'Itr, Manhaj Al-Nagd fi 'Ulum Al-Hadits (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1979), 97-98.



15

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan library
research (penelitian kepustakaan). Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis teks-teks hadits, literatur fikih, dokumen historis,

dan literatur akademik tentang wakaf secara komprehensif.

. Sumber Data

Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi kitab-kitab hadits
standar (al-kutub al-sittah), kitab-kitab fikih klasik dari berbagai mazhab, dan
keputusan-keputusan lembaga fikih internasional. Sumber data sekunder
meliputi buku-buku, jurnal, dan artikel akademik tentang wakaf, sejarah
ekonomi Islam, dan keuangan syariah.

. Teknik Pengumpulan Data

Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi dengan menelusuri,
mengumpulkan, dan mengklasifikasikan data dari berbagai sumber literatur.
Untuk hadits-hadits wakaf, dilakukan takhrij al-hadits dengan merujuk kepada
kitab-kitab indeks hadits seperti Jami' al-Ushul fi Ahadits al-Rasul karya Ibnu
Al-Atsir dan Al-Jami' al-Shaghir karya Al-Suyuthi.

. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan beberapa pendekatan: (a) analisis takhrij
dan dirasah al-asanid untuk menguji keabsahan hadits-hadits wakaf; (b) analisis
konten (content analysis) untuk mengidentifikasi tema-tema utama dalam
literatur wakaf; (c) analisis historis untuk menelusuri evolusi pengelolaan
wakaf; dan (d) analisis komparatif untuk membandingkan metode investasi
wakaf tradisional dan modern.

Langkah-langkah Penelitian

Langkah-langkah penelitian meliputi: (a) identifikasi hadits-hadits
wakaf melalui kitab indeks; (b) takhrij hadits untuk menemukan letak hadits
dalam sumber aslinya; (c) dirasah al-asanid untuk menguji kualitas sanad; (d)
analisis matan untuk memahami kandungan hadits; (e) penelusuran literatur
historis dan kontemporer; (f) analisis dan sintesis temuan; dan (g) penarikan

kesimpulan.



16

H. Sitematika Penelitian

Sistematika penulisan penelitian ini disusun dalam lima bab yang saling
berkaitan dan berkesinambungan, dengan rincian sebagai berikut:

BAB | PENDAHULUAN, berisi latar belakang masalah yang menguraikan
urgensi kajian komprehensif tentang wakaf dari landasan profetik hingga praktik
investasi modern dalam keuangan Islam. Bab ini juga memuat rumusan masalah,
tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah singkat penelitian terdahulu, kerangka
pemikiran, serta sistematika penulisan.

BAB Il TINJAUAN PUSTAKA, menyajikan kerangka teoretis sebagai
landasan konseptual penelitian tentang wakaf. Pembahasan meliputi konsep dasar
wakaf dalam perspektif fikih, legitimasi wakaf berdasarkan hadis, evolusi historis
pengelolaan wakaf, teori investasi dana wakaf, diversifikasi wakaf, serta prinsip-
prinsip syariah pada investasi wakaf.

BAB Il METODOLOGI PENELITIAN, menjelaskan jenis dan pendekatan
penelitian, sumber data dan teknik penentuan data, metode pengumpulan data,
teknik analisis data, serta prosedur kajian hadis yang digunakan, seperti
penelusuran (rumus) hadis pada kitab indeks, takhrij al-hadits, dan dirasah al-
asanid, termasuk kriteria penilaian kualitas dan kehujjahan hadis.

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN, memaparkan hasil penelitian beserta
pembahasan secara analitis tentang wakaf dari landasan profetik hingga praktik
investasi modern. Bagian ini mencakup penyajian teks hadis-hadis wakaf, hasil
rumus hadis pada kitab indeks, hasil takhrij al-hadits dan dirasah al-asanid terhadap
enam hadis utama beserta jalur periwayatannya, kesimpulan kualitas dan
kehujjahan hadis, serta analisis evolusi historis pengelolaan wakaf, diversifikasi
wakaf, konsep dan praktik investasi dana wakaf dari metode tradisional hingga
modern, dan implementasi prinsip syariah pada investasi dana wakaf kontemporer
berdasarkan keputusan Majelis Figh Islam Internasional.

BAB V PENUTUP, berisi kesimpulan penelitian yang merangkum temuan-
temuan utama sesuai rumusan masalah, implikasi penelitian secara teoretis dan

praktis, serta rekomendasi bagi akademisi, praktisi wakaf, dan pembuat kebijakan.



