
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 
 

A. Latar Belakang Masalah 

Industri merupakan transformasi massa yang mengakibatkan banyaknya 

perubahan nilai-nilai yang ada dalam masyarakat. Tidak hanya menyoal industrialisme 

dalam ruang lingkup perusahaan besar, industrialisme menjelajah disetiap kehidupan 

dan lapisan masyarakat, mulai daripada sisi ekonomi, sosial, politik, dan budaya. 

Transformasi massa mengakibatkan juga adanya transformasi pengetahuan yang tidak 

bisa dipungkiri pengetahuan tersebut mengawal persoalan-persoalan masyarakat; 

termasuk adalah polemik industri budaya massa. 

Industri budaya mencerminkan konsolodiasi fetisisme komoditas, dominasi 

atas pertukaran—dan meningkatnya kapitalisme monopoli negara. Industri budaya 

membentuk selera dan kecenderungan massa, sehingga mencetak kesadaran mereka 

dengan cara menanamkan keinginan mereka atas kebutuhan-kebutuhan palsu, oleh 

karena itu, industri budaya berusaha mengesampingkan kebutuhan-kebutuhan nyata. 

Konsep-konsep atau teori-teori alternatif dan radikal, serta cara berfikir dan bertindak 

oposisional politis. Indsutri sangat efektif dalam menjalankan perannya sampai orang 

lengah menyadarinya (Strinati, 2004). 

Menurut Theodor Adorno dan Max Horkheimer, dalam bukunya “The Culture 

Industry Enlightenmen As Mass Deception”, bahwa konsep komodifikasi muncul 

seiring perkembangan suatu industri budaya, komodifikasi diartikan sebagai produksi 

benda budaya yang ditukarkan nilainya sesuai kepentingan industri budaya seperti: 

musik, film, seni, dan tradisi, yang kemudian benda budaya tersebut diproduksi massal 

oleh industri budaya, sehingga menghasilkan realitas budaya yang palsu, manipulatif, 

dan terstandarisasi sesuai kepentingan industri (Susanti, 2016). 

Komodifikasi menjelma dalam bentuk kebudayaan sebagai upaya strategi agar 

mudah diterima di masyarakat. Kapitalisme industri budaya dalam praktiknya 

menciptakan ilusi dan kenyataan palsu yang diimplementasikan melalui tubuh biduan 



 

2 
 

dangdut yang dikemas secara sensual, ini adalah upaya mendominasi masyarakat 

melalui pertukaran dengan dijanjikan kepuasan goyangan biduan dangdut (Christianna, 

2012). Peran biduan dangdut sangatlah sentral, bahkan terdapat diskursus bahwa 

perempuan dapat menjadi faktor utama penarik pandang sebagai tontonan massa.   

Fetisisme komoditas sendiri terdiri dari kata fetish dan komoditas. Fetishisme 

berasal dari kata “fetish” yang berarti memuja atau pemujaan. Fetishisme dapat 

diartikan sebagai suatu keadaan dimana suatu benda mempunyai makna yang tidak 

sesuai dengan kenyataan yang sebenarnya. Arti lain dari fetish adalah suatu benda, ide, 

atau aktivitas yang dapat merasuki seseorang secara tidak rasional. Saat ini, barang 

sehari-hari dapat  diartikan sebagai sesuatu yang mendatangkan kesenangan dari segi 

pelayanan dan kualitas (Ritzer & Stepnisky, 2020). Secara umum, komoditas adalah 

suatu produk  yang dapat dipertukarkan atau diperdagangkan dengan barang lain untuk 

mencapai manfaat atau nilai yang sama, seperti nilai guna, nilai sosial, atau nilai 

fantasi. Fetisisme komoditas memodifikasi suatu benda menjadi suatu yang 

dikomersialisasi 

Sejalan dengan pengertian diatas, Adorno pernah menulis, bahwa “ inilah 

rahasia sejati keberhasilan”, karena ia dapat menunjukan bagaimana “asas pertukaran 

memaksakan kekuatannya secara khusus dalam dunia benda-benda budaya”. Semata-

mata merupakan refleksi atas apa yang dibayar seseorang dipasar atas produk. 

Konsumen benar-benar memuja uang yang dia bayarkan untuk tiket konser Toscanini 

(Strinati, 2004). Tiket konser adalah sebuah “simbol” dan seseorang akan lebih bangga 

dengan harga yang mereka bayarkan untuk  tiket konser tersebut dibandingkan dengan 

penampilan konser itu sendiri. Perekonomian terus berfokus pada produksi, pemasaran, 

dan konsumsi barang, selalu mendominasi kebutuhan riil manusia. Bagi Adorno, hal 

ini menunjukkan betapa kuatnya prinsip pertukaran, khususnya dalam industri budaya, 

dan merupakan rahasia kesuksesan yang sebenarnya. 

Indonesia merupakan negara yang sangat beragam dengan banyak budaya, adat 

istiadat, suku, bangsa, agama, dan kepercayaan. Keberagaman tersebut semakin 

meningkat dalam kehidupan masyarakat Indonesia, yang pada akhirnya akan 



 

3 
 

membawa masyarakat Indonesia menjadi masyarakat yang majemuk. Keberagaman 

budaya  Indonesia  tidak bisa dipungkiri, dalam konteks memahami masyarakat 

majemuk, masyarakat Indonesia selain terdiri dari budaya-budaya etnis, juga tersusun 

dari berbagai budaya daerah yang bersifat kedaerahan dan terbagi dalam berbagai suku 

bangsa dalam suatu wilayah (Arianto & Kurniati, 2020). 

Musik dangdut merupakan salah satu ikon musik terpopuler di Indonesia. Salah 

satu jenis musik dangdut yang populer saat ini adalah musik dangdut koplo. Dangdut 

koplo hidup dan berkembang di wilayah Pantura dan mencerminkan ekspresi 

masyarakat Pantura. Dangdut koplo awalnya berakar pada musik Jaipongan yang 

merupakan endemik daerah Jawa Barat dan dimaknai dengan memasukkan budaya 

Jawa Timur. Pertunjukan musik ini dipadukan dengan gaya penyanyinya yang energik, 

spontan, dan sensasional (Kusumawati et al., 2017). Namun, hari ini organ tunggal atau 

musik dangdut tidak lagi berbicara pada dimana letak daripada historisnya, nilai-nilai 

ajaran ataupun unsur budaya yang lainnya. Sebab kondisinya organ dangdut 

berkembang sejalan dengan industrialisasi di Indonesia, sehingga yang 

diimplementasikan organ tunggal hari ini sangat dekat dengan kapitalisasi dan 

kenyataan palsu. 

Arus moderniasasi dan indutrialisasi  melihat bahwa budaya bukan lagi soal 

daripada pewarisan nilai yang harus dilestarikan. Sebaliknya, budaya kini 

dikomersialisasi dengan memanfaatkan massa sebagai objek yang diberi hiburan, 

padahal terdapat komodifikasi melalui pelaku-pelaku industri budaya. Politik dan 

komodifikasi  tubuh perempuan terus tercermin dalam relasi kekuasaan yang 

disebarkan oleh kapitalisme. Dalam aliran waktu yang aneh, tubuh disublimasikan dan 

dikapitalisasi di dalam mesin hasrat, dan hasrat diubah menjadi kode-kode dan garis-

garis kapitalisme, jaringan hubungan antara produksi hasrat dan produksi sosial. Di 

tubuh bagian luar, Sebuah cerita Spinozian yang mengungkap bahwa organ dan tubuh 

tanpa organ  yang sebenarnya tidak menghasilkan apa-apa sebenarnya berbeda. Apakah 

ini sebenarnya bagian dari sisa-sisa keterasingan tubuh yang hilang seiring berjalannya 

waktu? kebijaksanaan yang menganggap tubuh sebagai sesuatu yang lebih rendah 



 

4 
 

daripada pikiran dan jiwa menganggapnya kurang halus dan menurunkannya ke posisi 

yang lebih rendah. 

Perempuan mempunyai pengaruh yang besar sebagai penyanyi dalam 

perkembangan industrialisasi, khususnya di bidang budaya organ tunggal. Dalam 

konteks budaya populer, pengaruh ini tidak hanya mewakili daya tarik  konsumen, 

namun perempuan juga dipandang memiliki kendali lebih besar terhadap pemilik 

modal dibandingkan  laki-laki. Selain itu, kata "eksploitasi" diciptakan dalam industri 

hiburan untuk menggambarkan situasi di mana tubuh wanita digunakan untuk 

mendapatkan keuntungan besar, dan di sinilah letak daya tarik industri hiburan. 

 Kebanyakan perusahaan hiburan organ dangdut menciptakan wajah baru 

perempuan dengan mengedepankan aspek sensual perempuan, seperti bentuk tubuh, 

kecantikan, atau karakter yang cenderung “seksi”. Seringkali perempuan hanya 

dijadikan sebagai objek hasrat, diasah untuk merangsang konsumsi publik demi 

pengakuan dan wawasan. Perempuan dan tubuhnya tidak lagi mengkompromikan 

fungsi biologis dan telah menjelma menjadi  komodifikasi aktual dari hasrat fantasi 

negatif  pemilik modal. Munculnya prasangka bahwa tubuh perempuan adalah simbol 

sensualitas yang bisa dikendalikan oleh ideologi patriarki membuat para kapitalis 

semakin mudah menyasar tubuh perempuan untuk dikapitalisasi di industri (Zahid et 

al., 2023). Menurut Adorno, industri budaya bersentuhan dengan kesalahan bukan 

kebenaran, dengan kebutuhan-kebutuhan palsu dan solusi palsu, dan bukan dengan 

kebutuhan-kebutuhan dan solusi-solusi riil. Industri budaya menawarkan bentuk 

bukannya subtansi penyelesaian masalah, pemuasan semu atas kebutuhan palsu 

sebagai pengganti solusi riil berbagai persoalan nyata (Strinati, 2004). 

Organ tunggal pada umumnya diselenggarakan atas dasar sewa-jasa hiburan 

yang biasanya diselenggarakan ketika hajat tertentu. Misal, pernikahan, rasulan atau 

khitanan, dan lain-lain. Seperti industri hiburan pada umumnya, organ tunggal 

mempunyai seperangkat aturan yang kemudian harus dijalankan. Mulai dari paling atas 

seperangkat aturan dari pemerintah daerah menyoal aturan penyelenggaraan hiburan 

organ tungggal yang ditujukan kepada pemilik industri hiburan, tuan rumah hajat, dan 



 

5 
 

masyarakat setempat. Pun juga ada seperangkat aturan dari Industri hiburan Organ 

Tunggal kepada krue dan terkhusus Biduan dangdut, dan seperangkat teks budaya  

yang dilontarkan oleh biduan dangdut sebagai penarik perhatian. 

Seperangkat aturan demikian, ini yang kemudian diterima sebagai pengetahuan 

oleh masyarakat. Seperti lontaran teks budaya oleh penyanyi dangdut, misal “Mamae 

Riko” (dalam bahasa indramayu yang artinya bapaknya riko), yang maksudnya adalah 

bapaknya riko telah melakukan saweran (Praktik komodifikasi antara tubuh dengan 

uang dalam pagelaran organ tunggal). Sebagai bentuk hegemoni biduan dangdut atas 

penikmat organ tunggal secara keseluruhan, ini yang kemudian mencerminkan adanya 

komodifikasi pada industri budaya organ tunggal. 

Biduanita masuk dalam tunjuan pencapaian segala kesuksesan meraih 

komodifikasi uang, materi dan popularitas melalui cara-cara pragmatis yang tidak 

mengedepankan aspek pewarisan nilai budaya tersebut. Kesuksesan yang diidam-

idamkan seorang biduan tercermin dari personalisasi dirinya yang menghiasi wajahnya 

tanpa ada usaha atau kegigihan untuk meningkatkan kualitas nyanyiannya. Fokusnya 

adalah pada ekspresi wajah dan apa yang terjadi di atas panggung. Fokus penyanyi ini 

pada harta benda dan upaya pragmatis untuk mendapatkan popularitas telah menjadi 

jalan bagi kelas penguasa untuk membangun kekuasaan. Sejalan dengan seperangkat 

aturan yang dijalankan, proses-proses hegemoni dijalankan oleh biduan atas reaksi dari 

aturan yang melingkupinya. 

Masyarakat seperti Bongas, hiburan berperan penting sebagai pelipur lara 

sekaligus ruang pelepasan beban hidup. Aktivitas pertanian yang padat di musim tanam 

dan panen akan diikuti oleh masa rehat, di mana sebagian warga mencari pelarian dari 

rutinitas melalui kesenian dan acara hiburan lokal. Di sinilah kesenian tradisional dan 

modern berkembang beriringan, menjadi bagian dari siklus hidup sosial masyarakat. 

Dalam konteks inilah pertunjukan organ tunggal mendapatkan tempatnya sebagai 

hiburan yang populer, terjangkau, dan merakyat. 



 

6 
 

Kecamatan Bongas dikenal luas sebagai sentra kesenian rakyat, baik yang 

bersifat tradisional seperti tari sintren dan tarling, maupun bentuk kesenian populer 

kontemporer seperti singa dangdut dan organ tunggal. Pertunjukan-pertunjukan ini 

tidak hanya tampil di panggung formal, tetapi juga hadir dalam hajatan, pesta rakyat, 

atau acara ritual yang menyatu dengan kehidupan sehari-hari. Keberagaman bentuk 

seni ini mencerminkan tradisi kultural yang kuat, sekaligus keterbukaan masyarakat 

terhadap bentuk hiburan baru yang lebih modern dan dinamis. 

Organ tunggal di Bongas tidak sekadar menjadi panggung musik biasa, 

melainkan telah mengalami transformasi menjadi ruang ekonomi, sosial, dan bahkan 

simbolik. Banyak warga yang menggantungkan hidup dari industri hiburan ini, mulai 

dari pemilik sound system, penyanyi (biduan), pemusik, hingga para penyawer dan 

pedagang keliling yang mengikuti keramaian. Dengan kata lain, pertunjukan organ 

tunggal telah membentuk ekosistem budaya tersendiri yang bergerak dan bertumbuh 

dalam interaksi sosial masyarakat. 

Pagelaran organ tunggal biasanya diselenggarakan dalam rangkaian acara 

seperti pernikahan, khitanan, syukuran panen, atau peringatan hari besar tertentu. 

Dalam konteks ini, organ tunggal tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga simbol 

status sosial bagi yang menyelenggarakan. Menyewa pertunjukan ini dapat 

menunjukkan keberhasilan ekonomi, solidaritas sosial, atau ungkapan rasa syukur atas 

pencapaian tertentu. Hiburan menjadi medium ekspresi kolektif yang mengandung 

makna sosial dan simbolik yang kompleks. Namun demikian, masuknya unsur-unsur 

modern ke dalam pertunjukan tradisional ini juga menimbulkan dinamika baru. 

Pengaruh budaya populer nasional, bahkan global, membawa perubahan pada bentuk, 

gaya, dan makna pertunjukan. Musik dangdut modern dengan iringan beat elektronik 

menggantikan irama tradisional tarling; kostum seksi dan penampilan sensual biduan 

menggantikan kebaya adat yang dulunya biasa dipakai. Ini menunjukkan terjadinya 



 

7 
 

komodifikasi seni, di mana aspek ekonomi menjadi lebih dominan dibanding nilai 

estetika atau budaya lokal. 

Transformasi indutstri budaya memberikan kelaziman daripada adanya 

penyimpangan nilai, norma, dan adat yang ada dalam masyarakat. Memberikan 

kesadaran-kesadaran palsu demi kepentingan kapitalisme, memberikan solusi-solusi 

palsu dan memanipulasi masyarakat dengan komersialisasi budaya. Penulis, 

menganggap bahwa budaya adalah ajaran, yang lalu kemudian ternodai oleh 

transformasi sehingga budaya kini harus dinikmati dengan pertukaran yang seimbang, 

yaitu uang. Penelitian ini, mencoba untuk mengungkap seberapa jauh para pelaku 

budaya ini memahami nilai yang ada dalam budaya organ tunggal. Seberapa lekat sadar 

kita terhadap pemanfaatan atas budaya yang dikomersialisasi. Oleh karenanya, 

penulisan ini dibuat dengan tujuan yang perlu disadari bersama; untuk mengetahui dan 

memahami pelaksanaan kekuasaan yang terjadi di masyarakat yag menggunakan 

instrumen kebudayaan sebagai daya tarik masyarakat, memahami bahwa indsutri 

budaya sebagai budaya yang dikomersialisasi yang diharapkan pertukarannya untuk 

mendapatkan keuntungan, untuk mengetahui peran dan motif biduan dangdut dalam 

melaksanakan dominasi kepada masyarakat sebagai penikmat industri budaya organ 

tunggal. 

Hal ini yang menarik Penulis untuk meneliti secara objektif apa yang menjadi 

persoalan dalam kasus tersebut. Dengan segala doa dan harapan semua dari siapapun 

yang terlibat. Saya selaku Penulis dan atas dasar problematika diatas, maka dalam 

penelitian ini akan di bahas mengenai “Analisis Komoditas Budaya Dalam 

Pagelaran Organ Tunggal (Studi Kasus Masyakat Kecamatan Bongas Kabupaten 

Indramayu)”. 

B. Rumusan Masalah 

Dari latar belakang di atas, agar penelitian ini terfokus dan terarah, maka 

dapatlah dibuat rumusan masalah antara lain :  

1) Apa motif komodifikasi dalam industri budaya organ tunggal? 



 

8 
 

2) Bagaimana fetisisme komoditas yang terjadi dalam industri budaya organ 

tunggal dan dampaknya terhadap masyarakat? 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut : 

1) Untuk mengetahui motif komoditi yang terjadi dalam industri budaya 

organ tungggal. 

2) Untuk memahami realitas industri budaya dalam mengamalkan fetisisme 

komoditas pada biduan dalam pagelaran organ tunggal dan mengetahui 

dampaknya terhadap masyarakat. 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberi kegunaan atau manfaat antara lain : 

1) Manfaat Teoritis  

Manfaat teoritis dari penelitian ini sebagai bahan informasi yang bisa 

dijadikan sumbangan pemikiran bagi Ilmu-ilmu sosial khususnya Sosiologi 

ataupun studi keilmuan lainnya yang bersangkutan, dan dapat menambah 

referensi dan literature kepustakaan terkait dengan kajian mengenai 

fenomena-fenomena yang terjadi di masyarakat khususnya mengetahui 

pemahaman terkait industri budaya yang berkenaan dengan biduan dan 

fetisisme komoditas, juga sebagai acuan untuk melaksanakan penelitian 

selanjutnya.  

2) Manfaat Praktis  

Manfaat praktis dari penelitian ini untuk mengetahui dasar secara 

keilmuan bahwa budaya merupakan ajaran, pendidikan yang kita semua 

dapatkan di lingkungan masing-masing. Sehingga perlu disadari bersama 

bahwa nilai-nilai dari budaya harus tetap dilestraikan dan tetap pada 

prinsip-prinsip nilai, etika, dan moralitas yang berlaku di masyarakat.  



 

9 
 

E. Ruang Lingkup dan Batasan Penelitian. 

Penelitian ini difokuskan pada kajian industri budaya yang menyoal praktik 

fetisisme komoditas biduan dangdut dalam pagelaran organ tunggal. Lokasi penelitian 

akan dilakukan di Kabupaten Indramayu yang secara pengamatan peneliti masih lekat 

dengan pagelaran organ tunggal yang di industrialisasi dan dikomodifikasi nilainya 

yang sesuai daripada judul penelitian ini. Peneliti menganalisis bagaimana industri 

budaya terjadi di masyarakat, praktik komodifikasi yang dijadikan fethis bagi pemodal 

pagelaran organ tunggal, dan kuasanya dalam mendominasi pikiran dan tindakan 

masyarakat melalui tampilan biduan dangdut dalam industri budaya organ tunggal. 

Objek pada penelitian ini yaitu, pemilik organ tunggal dan biduan dangdut. Penelitian 

ini dibatasi dengan ketentuan yang tidak keluar dari fokus penelitian ini, tentang 

Industri budaya yang terjadi di masyarakat, praktik komodifikasi dan kuasa biduan 

dangdut. Elemen yang akan dikaitkan dalam penelitian ini adalah pemilik organ 

tunggal, biduan dangdut, dan masyarakat penikmat organ tunggal dengan ketentuan 

sedang atau tidak dalam pentas pagelaran organ tunggal. Dengan tujuan mendapatkan 

pemahaman sesuai fokus penelitian dan mendapatkan data yang sesuai dengan 

penelitian ini, sehingga praktik-praktik fetisisme komoditas pada biduan dangdut dalam 

pagelaran organ tunggal bisa jadi pertimbangan melalui pikiran dan tindakan pada 

kehidupan sosial masyarakat. 

F. Kerangka Berpikir 

Menurut madzhab Frankfurt, Industri budaya mencerminkan konsolidasi 

fetisisme komoditas, dominasi atas pertukaran dan meningkatnya kapitalisme. Industri 

budaya membentuk selera dan kecenderungan massa, sehingga mencetak kesadaran 

mereka dengan cara menanamkan keinginan mereka atas kebutuhan-kebutuhan palsu. 

Oleh karena itu industri budaya berusaha mengesampingkan kebutuhan-kebutuhan 

sejati. Seperti yang ditegaskan Adorno dalam buku yang ditulis oleh Dominic Strinati 

(2004), bahwa ”Industri budaya bersentuhan dengan kesalahan bukan kebenaran, 

dengan kebutuhan-kebutuhan palsu dan solusi palsu, dan bukan dengan kebutuhan-



 

10 
 

kebutuhan dan solusi-solusi riil. Industri Budaya menawarkan bentuk bukannya 

subtansi penyelesaian masalah, pemuasan semu atas kebutuhan palsu sebagai 

pengganti solusi riil berbagai persoalan nyata” (Strinati, 2004). 

Mereka yang terlibat dalam industri budaya dianggap sebagai massa dan modal 

akumulasi kekayaan oleh kelompok yang paling berkuasa secara ekonomi. Manusia 

juga diobjektifikasi sebagai kapital dalam bentuk konsumen dan pekerja. Dalam 

kondisi seperti ini, kebudayaan menjadi ideologi yang mendominasi alam dan manusia. 

Dalam keadaan ini, masyarakat tidak mampu berpikir secara dialektis dan logis. Tesis 

industri budaya didasarkan pada pemahaman tentang proses komersialisasi budaya atau 

seni dalam konteks kapitalisme (Horkheimer, n.d.). Memang benar, kekuatan industri 

budaya terletak pada pengakuan mereka terhadap kebutuhan yang diciptakan oleh 

mesin. Perpaduan budaya dan hiburan saat ini hanya mengarah pada kehancuran moral 

budaya, tetapi tidak mengarah pada  intelektualisasi  hiburan. Adorno pernah menulis, 

bahwa “ inilah rahasia sejati keberhasilan”, karena ia dapat menunjukan bagaimana 

“asas pertukaran memaksakan kekuatannya secara khusus dalam dunia benda-benda 

budaya”. Semata-mata merupakan refleksi atas apa yang dibayar seseorang dipasar atas 

produk. Konsumen benar-benar memuja uang yang dia bayarkan untuk tiket konser 

Toscanini (Bottomore, 2002).  

Kita semua pasti sudah tidak asing lagi dengan ungkapan “tubuh wanita adalah 

pasar”. Artinya perempuan, dari ujung kepala hingga ujung kaki, merupakan bahan 

mentah yang berharga untuk memproduksi barang-barang konsumsi. Rambut wanita 

digunakan untuk membuat sampo, bibir wanita digunakan untuk membuat lipstik, 

wajah wanita digunakan untuk membuat bedak, dan kulit wanita digunakan untuk 

membuat body lotion dan krim lainnya. Dalam proses perkembangannya, tubuh laki-

laki telah menjadi pasar konsumen, meskipun dalam kadar yang lebih rendah 

dibandingkan tubuh perempuan. Dengan kata lain, akumulasi kapital terus berlangsung 

karena proses produksi berlangsung selamanya karena tubuh sebagai pasar (Rahayu et 

al., 2019). Kita perlu Menilik bahwa realitas ini dilatarbelakangi oleh pasar yang 



 

11 
 

mengobjektifikasi perempuan sebagai hal yang paling indah untuk dikapitalisasi, pun 

juga terjadi dalam pagelaran kebudayaan organ tunggal. Miris, harusnya kebudayaan 

ini dijadikan sebagai instrumen khas musik kebudayaan didaerah tertentu, malahan 

hadir dengan unsur sensasional yang dibalut keras oleh kapitalisme. 

Ciri yang menjadi khas pada komoditas-komoditas budaya adalah bahwa ”asas 

manfaat secara licik mengambil alih fungsi asas manfaat. Sifat memuja (fethis) yang 

khas dari musik terletak pada quid pro quo: sesuatu yang akan diberikan atau  akan 

dikembalikan sebagai balasan”. Komoditas-komoditas budaya seperti musik, karena 

komoditas itu melahirkan hubungan secara langsung dengan apa yang kita beli dalam 

bentuk pengalaman musikal, asas pertukarannya menjadi asas pertukaran yang bisa 

“menyamarkan dirinya sebagai objek kenikmatan” (Strinati, 2004). Dalam pagelaran 

organ tunggal, realitas pemujaan atas komoditas terlihat begitu nampak dalam setiap 

petikan dan goyangan indah penyanyi dangdut. Setiap penikmat menyiapkan uang-

uang rerecehan, dengan harapan bisa ditukarkan hartanya dengan goyangan yang 

indah. Sehingga perlu kita pahami hal-hal yang dekat dengan kita, namun secara tidak 

langsung memberikan keuntungan kapitalisme dan memberi dampak kurang baik 

dalam masyarakat. 

Organ tunggal sebagai budaya massa komodifikasinya terjalin sebagai arena 

hubungan sosial yang dimanfaatkan oleh kapitalisme budaya dalam mensuksesi segala 

kegiatannya. Dimulai dari praktik  komodifikasi sampai pada ideologisasi sebagai 

upaya meraup penghasilan bagi industri budaya. Produksi nilai ditukarkan sebagai 

komodifikasi hasil dan kepuasan. Biduan dangdut yang sebagai pelaksana daripada 

dominasi masyaraat penikmat, menciptakan adanya relasi kuasa yang terjalin dari 

sekelompok industri budaya. Menurut Strinanti (2004), Budaya massa 

memperlakukannya di tingkat permukaan dengan menghadirkan solusi-solusi yang 

mudah dan keliru. Budaya massa juga mendorong komersialisme dan mengagungkan 

konsumerisme dibarengi dengan berbagai kelebihan keuntungan dan pasar, dan juga 



 

12 
 

mengingkari tantangan intelektuaal, sehingga cenderung membungkam suara yang 

bertentangan karena ia merupakan kebudayaan yang melemahkan semangat dan 

membuat pasif (Strinati, 2004). 

Menurut Michael Foucault, dalam relasi itu tentu saja ada pihak yang di atas 

dan di bawah, di pusat dan di pinggir, di dalam dan diluar. Ini menunjukan bahwa 

kekuasaan  tidak terletak di atas, di pusat, di dalam, atau di miliki. Kekuasaan menyebar 

dan hadir dimana-mana seperti jejaring yang menjrat kita semua. Kekuasaan merasuki 

seluruh bidang kehidupan masyarakat modern. Kekuasaan dilaksanakan dalam tubuh 

bukan milik melainkan strategi yang menyebar dalam masyarakat, yang kemudian 

menyebarkan pengetahuan melalui kaidah-kaidah atau aturan-aturan melalui 

seperangkat aparatus hegemoniknya yang berujung pada sebuah penerimaan dan 

realitas (Nirmalawati, 2022). 

Pada pagealaran organ tunggal, biduan dangdut memainkan peran hegemonik 

sebagai tuntutan atas seperangkat aturan yang ia emban, juga merasuki setiap jiwa 

penikmat sebagai pelaksana hegemoniknya sebagai upaya meraup penghasilan 

industrinya. Sebagaimana yang dikatakan Foucault dalam bukunya Power/Knowledge 

(2017), bahwa kekuasaan bukan merupakan pelestarian dan reproduksi hubungan-

hubungan ekonomi, tetapi utamanya merupakan suatu hubungan kekuatan (Foucault, 

2017). Dengan kenyataan diatas, penelitian hadir dengan kerangka yang sistematik, 

referentif dan realitasnya yang memang masih terjadi sampai hari ini. 

 

 

 

 



 

13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Organ Tunggal

Realitas 
Budaya

Dampak

Biduan

Motif

Fetisisme 
Komoditas

  

Gambar 1. 1 Kerangka Berfikir 


