BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Industri merupakan transformasi massa yang mengakibatkan banyaknya
perubahan nilai-nilai yang ada dalam masyarakat. Tidak hanya menyoal industrialisme
dalam ruang lingkup perusahaan besar, industrialisme menjelajah disetiap kehidupan
dan lapisan masyarakat, mulai daripada sisi ekonomi, sosial, politik, dan budaya.
Transformasi massa mengakibatkan juga adanya transformasi pengetahuan yang tidak
bisa dipungkiri pengetahuan tersebut mengawal persoalan-persoalan masyarakat;
termasuk adalah polemik industri budaya massa.

Industri budaya mencerminkan konsolodiasi fetisisme komoditas, dominasi
atas pertukaran—dan meningkatnya kapitalisme monopoli negara. Industri budaya
membentuk selera dan kecenderungan massa, sehingga mencetak kesadaran mereka
dengan cara menanamkan keinginan mereka atas kebutuhan-kebutuhan palsu, oleh
karena itu, industri budaya berusaha mengesampingkan kebutuhan-kebutuhan nyata.
Konsep-konsep atau teori-teori alternatif dan radikal, serta cara berfikir dan bertindak
oposisional politis. Indsutri sangat efektif dalam menjalankan perannya sampai orang
lengah menyadarinya (Strinati, 2004).

Menurut Theodor Adorno dan Max Horkheimer, dalam bukunya “The Culture
Industry Enlightenmen As Mass Deception”, bahwa konsep komodifikasi muncul
seiring perkembangan suatu industri budaya, komodifikasi diartikan sebagai produksi
benda budaya yang ditukarkan nilainya sesuai kepentingan industri budaya seperti:
musik, film, seni, dan tradisi, yang kemudian benda budaya tersebut diproduksi massal
oleh industri budaya, sehingga menghasilkan realitas budaya yang palsu, manipulatif,
dan terstandarisasi sesuai kepentingan industri (Susanti, 2016).

Komodifikasi menjelma dalam bentuk kebudayaan sebagai upaya strategi agar
mudah diterima di masyarakat. Kapitalisme industri budaya dalam praktiknya

menciptakan ilusi dan kenyataan palsu yang diimplementasikan melalui tubuh biduan



dangdut yang dikemas secara sensual, ini adalah upaya mendominasi masyarakat
melalui pertukaran dengan dijanjikan kepuasan goyangan biduan dangdut (Christianna,
2012). Peran biduan dangdut sangatlah sentral, bahkan terdapat diskursus bahwa
perempuan dapat menjadi faktor utama penarik pandang sebagai tontonan massa.

Fetisisme komoditas sendiri terdiri dari kata fetish dan komoditas. Fetishisme
berasal dari kata ‘“fetish” yang berarti memuja atau pemujaan. Fetishisme dapat
diartikan sebagai suatu keadaan dimana suatu benda mempunyai makna yang tidak
sesuai dengan kenyataan yang sebenarnya. Arti lain dari fetish adalah suatu benda, ide,
atau aktivitas yang dapat merasuki seseorang secara tidak rasional. Saat ini, barang
sehari-hari dapat diartikan sebagai sesuatu yang mendatangkan kesenangan dari segi
pelayanan dan kualitas (Ritzer & Stepnisky, 2020). Secara umum, komoditas adalah
suatu produk yang dapat dipertukarkan atau diperdagangkan dengan barang lain untuk
mencapai manfaat atau nilai yang sama, seperti nilai guna, nilai sosial, atau nilai
fantasi. Fetisisme komoditas memodifikasi suatu benda menjadi suatu yang
dikomersialisasi

Sejalan dengan pengertian diatas, Adorno pernah menulis, bahwa “ inilah
rahasia sejati keberhasilan”, karena ia dapat menunjukan bagaimana “asas pertukaran
memaksakan kekuatannya secara khusus dalam dunia benda-benda budaya”. Semata-
mata merupakan refleksi atas apa yang dibayar seseorang dipasar atas produk.
Konsumen benar-benar memuja uang yang dia bayarkan untuk tiket konser Toscanini
(Strinati, 2004). Tiket konser adalah sebuah “simbol” dan seseorang akan lebih bangga
dengan harga yang mereka bayarkan untuk tiket konser tersebut dibandingkan dengan
penampilan konser itu sendiri. Perekonomian terus berfokus pada produksi, pemasaran,
dan konsumsi barang, selalu mendominasi kebutuhan riil manusia. Bagi Adorno, hal
ini menunjukkan betapa kuatnya prinsip pertukaran, khususnya dalam industri budaya,
dan merupakan rahasia kesuksesan yang sebenarnya.

Indonesia merupakan negara yang sangat beragam dengan banyak budaya, adat
istiadat, suku, bangsa, agama, dan kepercayaan. Keberagaman tersebut semakin

meningkat dalam kehidupan masyarakat Indonesia, yang pada akhirnya akan



membawa masyarakat Indonesia menjadi masyarakat yang majemuk. Keberagaman
budaya Indonesia tidak bisa dipungkiri, dalam konteks memahami masyarakat
majemuk, masyarakat Indonesia selain terdiri dari budaya-budaya etnis, juga tersusun
dari berbagai budaya daerah yang bersifat kedaerahan dan terbagi dalam berbagai suku
bangsa dalam suatu wilayah (Arianto & Kurniati, 2020).

Musik dangdut merupakan salah satu ikon musik terpopuler di Indonesia. Salah
satu jenis musik dangdut yang populer saat ini adalah musik dangdut koplo. Dangdut
koplo hidup dan berkembang di wilayah Pantura dan mencerminkan ekspresi
masyarakat Pantura. Dangdut koplo awalnya berakar pada musik Jaipongan yang
merupakan endemik daerah Jawa Barat dan dimaknai dengan memasukkan budaya
Jawa Timur. Pertunjukan musik ini dipadukan dengan gaya penyanyinya yang energik,
spontan, dan sensasional (Kusumawati et al., 2017). Namun, hari ini organ tunggal atau
musik dangdut tidak lagi berbicara pada dimana letak daripada historisnya, nilai-nilai
ajaran ataupun unsur budaya yang lainnya. Sebab kondisinya organ dangdut
berkembang sejalan dengan industrialisasi di Indonesia, sehingga yang
diimplementasikan organ tunggal hari ini sangat dekat dengan kapitalisasi dan
kenyataan palsu.

Arus moderniasasi dan indutrialisasi melihat bahwa budaya bukan lagi soal
daripada pewarisan nilai yang harus dilestarikan. Sebaliknya, budaya Kini
dikomersialisasi dengan memanfaatkan massa sebagai objek yang diberi hiburan,
padahal terdapat komodifikasi melalui pelaku-pelaku industri budaya. Politik dan
komodifikasi tubuh perempuan terus tercermin dalam relasi kekuasaan yang
disebarkan oleh kapitalisme. Dalam aliran waktu yang aneh, tubuh disublimasikan dan
dikapitalisasi di dalam mesin hasrat, dan hasrat diubah menjadi kode-kode dan garis-
garis kapitalisme, jaringan hubungan antara produksi hasrat dan produksi sosial. Di
tubuh bagian luar, Sebuah cerita Spinozian yang mengungkap bahwa organ dan tubuh
tanpa organ yang sebenarnya tidak menghasilkan apa-apa sebenarnya berbeda. Apakah
ini sebenarnya bagian dari sisa-sisa keterasingan tubuh yang hilang seiring berjalannya

waktu? kebijaksanaan yang menganggap tubuh sebagai sesuatu yang lebih rendah



daripada pikiran dan jiwa menganggapnya kurang halus dan menurunkannya ke posisi
yang lebih rendah.

Perempuan mempunyai pengaruh yang besar sebagai penyanyi dalam
perkembangan industrialisasi, khususnya di bidang budaya organ tunggal. Dalam
konteks budaya populer, pengaruh ini tidak hanya mewakili daya tarik konsumen,
namun perempuan juga dipandang memiliki kendali lebih besar terhadap pemilik
modal dibandingkan laki-laki. Selain itu, kata "eksploitasi" diciptakan dalam industri
hiburan untuk menggambarkan situasi di mana tubuh wanita digunakan untuk
mendapatkan keuntungan besar, dan di sinilah letak daya tarik industri hiburan.

Kebanyakan perusahaan hiburan organ dangdut menciptakan wajah baru
perempuan dengan mengedepankan aspek sensual perempuan, seperti bentuk tubuh,
kecantikan, atau karakter yang cenderung ‘“seksi”. Seringkali perempuan hanya
dijadikan sebagai objek hasrat, diasah untuk merangsang konsumsi publik demi
pengakuan dan wawasan. Perempuan dan tubuhnya tidak lagi mengkompromikan
fungsi biologis dan telah menjelma menjadi komodifikasi aktual dari hasrat fantasi
negatif pemilik modal. Munculnya prasangka bahwa tubuh perempuan adalah simbol
sensualitas yang bisa dikendalikan oleh ideologi patriarki membuat para kapitalis
semakin mudah menyasar tubuh perempuan untuk dikapitalisasi di industri (Zahid et
al., 2023). Menurut Adorno, industri budaya bersentuhan dengan kesalahan bukan
kebenaran, dengan kebutuhan-kebutuhan palsu dan solusi palsu, dan bukan dengan
kebutuhan-kebutuhan dan solusi-solusi riil. Industri budaya menawarkan bentuk
bukannya subtansi penyelesaian masalah, pemuasan semu atas kebutuhan palsu
sebagai pengganti solusi riil berbagai persoalan nyata (Strinati, 2004).

Organ tunggal pada umumnya diselenggarakan atas dasar sewa-jasa hiburan
yang biasanya diselenggarakan ketika hajat tertentu. Misal, pernikahan, rasulan atau
khitanan, dan lain-lain. Seperti industri hiburan pada umumnya, organ tunggal
mempunyai seperangkat aturan yang kemudian harus dijalankan. Mulai dari paling atas
seperangkat aturan dari pemerintah daerah menyoal aturan penyelenggaraan hiburan

organ tungggal yang ditujukan kepada pemilik industri hiburan, tuan rumah hajat, dan



masyarakat setempat. Pun juga ada seperangkat aturan dari Industri hiburan Organ
Tunggal kepada krue dan terkhusus Biduan dangdut, dan seperangkat teks budaya
yang dilontarkan oleh biduan dangdut sebagai penarik perhatian.

Seperangkat aturan demikian, ini yang kemudian diterima sebagai pengetahuan
oleh masyarakat. Seperti lontaran teks budaya oleh penyanyi dangdut, misal “Mamae
Riko” (dalam bahasa indramayu yang artinya bapaknya riko), yang maksudnya adalah
bapaknya riko telah melakukan saweran (Praktik komodifikasi antara tubuh dengan
uang dalam pagelaran organ tunggal). Sebagai bentuk hegemoni biduan dangdut atas
penikmat organ tunggal secara keseluruhan, ini yang kemudian mencerminkan adanya
komodifikasi pada industri budaya organ tunggal.

Biduanita masuk dalam tunjuan pencapaian segala kesuksesan meraih
komodifikasi uang, materi dan popularitas melalui cara-cara pragmatis yang tidak
mengedepankan aspek pewarisan nilai budaya tersebut. Kesuksesan yang diidam-
idamkan seorang biduan tercermin dari personalisasi dirinya yang menghiasi wajahnya
tanpa ada usaha atau kegigihan untuk meningkatkan kualitas nyanyiannya. Fokusnya
adalah pada ekspresi wajah dan apa yang terjadi di atas panggung. Fokus penyanyi ini
pada harta benda dan upaya pragmatis untuk mendapatkan popularitas telah menjadi
jalan bagi kelas penguasa untuk membangun kekuasaan. Sejalan dengan seperangkat
aturan yang dijalankan, proses-proses hegemoni dijalankan oleh biduan atas reaksi dari

aturan yang melingkupinya.

Masyarakat seperti Bongas, hiburan berperan penting sebagai pelipur lara
sekaligus ruang pelepasan beban hidup. Aktivitas pertanian yang padat di musim tanam
dan panen akan diikuti oleh masa rehat, di mana sebagian warga mencari pelarian dari
rutinitas melalui kesenian dan acara hiburan lokal. Di sinilah kesenian tradisional dan
modern berkembang beriringan, menjadi bagian dari siklus hidup sosial masyarakat.
Dalam konteks inilah pertunjukan organ tunggal mendapatkan tempatnya sebagai

hiburan yang populer, terjangkau, dan merakyat.



Kecamatan Bongas dikenal luas sebagai sentra kesenian rakyat, baik yang
bersifat tradisional seperti tari sintren dan tarling, maupun bentuk kesenian populer
kontemporer seperti singa dangdut dan organ tunggal. Pertunjukan-pertunjukan ini
tidak hanya tampil di panggung formal, tetapi juga hadir dalam hajatan, pesta rakyat,
atau acara ritual yang menyatu dengan kehidupan sehari-hari. Keberagaman bentuk
seni ini mencerminkan tradisi kultural yang kuat, sekaligus keterbukaan masyarakat

terhadap bentuk hiburan baru yang lebih modern dan dinamis.

Organ tunggal di Bongas tidak sekadar menjadi panggung musik biasa,
melainkan telah mengalami transformasi menjadi ruang ekonomi, sosial, dan bahkan
simbolik. Banyak warga yang menggantungkan hidup dari industri hiburan ini, mulai
dari pemilik sound system, penyanyi (biduan), pemusik, hingga para penyawer dan
pedagang keliling yang mengikuti keramaian. Dengan kata lain, pertunjukan organ
tunggal telah membentuk ekosistem budaya tersendiri yang bergerak dan bertumbuh

dalam interaksi sosial masyarakat.

Pagelaran organ tunggal biasanya diselenggarakan dalam rangkaian acara
seperti pernikahan, khitanan, syukuran panen, atau peringatan hari besar tertentu.
Dalam konteks ini, organ tunggal tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga simbol
status sosial bagi yang menyelenggarakan. Menyewa pertunjukan ini dapat
menunjukkan keberhasilan ekonomi, solidaritas sosial, atau ungkapan rasa syukur atas
pencapaian tertentu. Hiburan menjadi medium ekspresi kolektif yang mengandung
makna sosial dan simbolik yang kompleks. Namun demikian, masuknya unsur-unsur
modern ke dalam pertunjukan tradisional ini juga menimbulkan dinamika baru.
Pengaruh budaya populer nasional, bahkan global, membawa perubahan pada bentuk,
gaya, dan makna pertunjukan. Musik dangdut modern dengan iringan beat elektronik
menggantikan irama tradisional tarling; kostum seksi dan penampilan sensual biduan

menggantikan kebaya adat yang dulunya biasa dipakai. Ini menunjukkan terjadinya



komodifikasi seni, di mana aspek ekonomi menjadi lebih dominan dibanding nilai

estetika atau budaya lokal.

Transformasi indutstri budaya memberikan kelaziman daripada adanya
penyimpangan nilai, norma, dan adat yang ada dalam masyarakat. Memberikan
kesadaran-kesadaran palsu demi kepentingan kapitalisme, memberikan solusi-solusi
palsu dan memanipulasi masyarakat dengan komersialisasi budaya. Penulis,
menganggap bahwa budaya adalah ajaran, yang lalu kemudian ternodai oleh
transformasi sehingga budaya kini harus dinikmati dengan pertukaran yang seimbang,
yaitu uang. Penelitian ini, mencoba untuk mengungkap seberapa jauh para pelaku
budaya ini memahami nilai yang ada dalam budaya organ tunggal. Seberapa lekat sadar
kita terhadap pemanfaatan atas budaya yang dikomersialisasi. Oleh karenanya,
penulisan ini dibuat dengan tujuan yang perlu disadari bersama; untuk mengetahui dan
memahami pelaksanaan kekuasaan yang terjadi di masyarakat yag menggunakan
instrumen kebudayaan sebagai daya tarik masyarakat, memahami bahwa indsutri
budaya sebagai budaya yang dikomersialisasi yang diharapkan pertukarannya untuk
mendapatkan keuntungan, untuk mengetahui peran dan motif biduan dangdut dalam
melaksanakan dominasi kepada masyarakat sebagai penikmat industri budaya organ
tunggal.

Hal ini yang menarik Penulis untuk meneliti secara objektif apa yang menjadi
persoalan dalam kasus tersebut. Dengan segala doa dan harapan semua dari siapapun
yang terlibat. Saya selaku Penulis dan atas dasar problematika diatas, maka dalam
penelitian ini akan di bahas mengenai “Analisis Komoditas Budaya Dalam
Pagelaran Organ Tunggal (Studi Kasus Masyakat Kecamatan Bongas Kabupaten
Indramayu)”.

B. Rumusan Masalah

Dari latar belakang di atas, agar penelitian ini terfokus dan terarah, maka

dapatlah dibuat rumusan masalah antara lain :

1) Apa motif komodifikasi dalam industri budaya organ tunggal?



2)

Bagaimana fetisisme komoditas yang terjadi dalam industri budaya organ
tunggal dan dampaknya terhadap masyarakat?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut :

1)

2)

Untuk mengetahui motif komoditi yang terjadi dalam industri budaya
organ tungggal.

Untuk memahami realitas industri budaya dalam mengamalkan fetisisme
komoditas pada biduan dalam pagelaran organ tunggal dan mengetahui

dampaknya terhadap masyarakat.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberi kegunaan atau manfaat antara lain :

1)

2)

Manfaat Teoritis

Manfaat teoritis dari penelitian ini sebagai bahan informasi yang bisa
dijadikan sumbangan pemikiran bagi llmu-ilmu sosial khususnya Sosiologi
ataupun studi keilmuan lainnya yang bersangkutan, dan dapat menambah
referensi dan literature kepustakaan terkait dengan kajian mengenai
fenomena-fenomena yang terjadi di masyarakat khususnya mengetahui
pemahaman terkait industri budaya yang berkenaan dengan biduan dan
fetisisme komoditas, juga sebagai acuan untuk melaksanakan penelitian

selanjutnya.
Manfaat Praktis

Manfaat praktis dari penelitian ini untuk mengetahui dasar secara
keilmuan bahwa budaya merupakan ajaran, pendidikan yang kita semua
dapatkan di lingkungan masing-masing. Sehingga perlu disadari bersama
bahwa nilai-nilai dari budaya harus tetap dilestraikan dan tetap pada

prinsip-prinsip nilai, etika, dan moralitas yang berlaku di masyarakat.



E. Ruang Lingkup dan Batasan Penelitian.

Penelitian ini difokuskan pada kajian industri budaya yang menyoal praktik
fetisisme komoditas biduan dangdut dalam pagelaran organ tunggal. Lokasi penelitian
akan dilakukan di Kabupaten Indramayu yang secara pengamatan peneliti masih lekat
dengan pagelaran organ tunggal yang di industrialisasi dan dikomodifikasi nilainya
yang sesuai daripada judul penelitian ini. Peneliti menganalisis bagaimana industri
budaya terjadi di masyarakat, praktik komodifikasi yang dijadikan fethis bagi pemodal
pagelaran organ tunggal, dan kuasanya dalam mendominasi pikiran dan tindakan
masyarakat melalui tampilan biduan dangdut dalam industri budaya organ tunggal.
Objek pada penelitian ini yaitu, pemilik organ tunggal dan biduan dangdut. Penelitian
ini dibatasi dengan ketentuan yang tidak keluar dari fokus penelitian ini, tentang
Industri budaya yang terjadi di masyarakat, praktik komodifikasi dan kuasa biduan
dangdut. Elemen yang akan dikaitkan dalam penelitian ini adalah pemilik organ
tunggal, biduan dangdut, dan masyarakat penikmat organ tunggal dengan ketentuan
sedang atau tidak dalam pentas pagelaran organ tunggal. Dengan tujuan mendapatkan
pemahaman sesuai fokus penelitian dan mendapatkan data yang sesuai dengan
penelitian ini, sehingga praktik-praktik fetisisme komoditas pada biduan dangdut dalam
pagelaran organ tunggal bisa jadi pertimbangan melalui pikiran dan tindakan pada

kehidupan sosial masyarakat.

F. Kerangka Berpikir

Menurut madzhab Frankfurt, Industri budaya mencerminkan konsolidasi
fetisisme komoditas, dominasi atas pertukaran dan meningkatnya kapitalisme. Industri
budaya membentuk selera dan kecenderungan massa, sehingga mencetak kesadaran
mereka dengan cara menanamkan keinginan mereka atas kebutuhan-kebutuhan palsu.
Oleh karena itu industri budaya berusaha mengesampingkan kebutuhan-kebutuhan
sejati. Seperti yang ditegaskan Adorno dalam buku yang ditulis oleh Dominic Strinati
(2004), bahwa “Industri budaya bersentuhan dengan kesalahan bukan kebenaran,
dengan kebutuhan-kebutuhan palsu dan solusi palsu, dan bukan dengan kebutuhan-



kebutuhan dan solusi-solusi riil. Industri Budaya menawarkan bentuk bukannya
subtansi penyelesaian masalah, pemuasan semu atas kebutuhan palsu sebagai

pengganti solusi riil berbagai persoalan nyata” (Strinati, 2004).

Mereka yang terlibat dalam industri budaya dianggap sebagai massa dan modal
akumulasi kekayaan oleh kelompok yang paling berkuasa secara ekonomi. Manusia
juga diobjektifikasi sebagai kapital dalam bentuk konsumen dan pekerja. Dalam
kondisi seperti ini, kebudayaan menjadi ideologi yang mendominasi alam dan manusia.
Dalam keadaan ini, masyarakat tidak mampu berpikir secara dialektis dan logis. Tesis
industri budaya didasarkan pada pemahaman tentang proses komersialisasi budaya atau
seni dalam konteks kapitalisme (Horkheimer, n.d.). Memang benar, kekuatan industri
budaya terletak pada pengakuan mereka terhadap kebutuhan yang diciptakan oleh
mesin. Perpaduan budaya dan hiburan saat ini hanya mengarah pada kehancuran moral
budaya, tetapi tidak mengarah pada intelektualisasi hiburan. Adorno pernah menulis,
bahwa “ inilah rahasia sejati keberhasilan™, karena ia dapat menunjukan bagaimana
“asas pertukaran memaksakan kekuatannya secara khusus dalam dunia benda-benda
budaya”. Semata-mata merupakan refleksi atas apa yang dibayar seseorang dipasar atas
produk. Konsumen benar-benar memuja uang yang dia bayarkan untuk tiket konser

Toscanini (Bottomore, 2002).

Kita semua pasti sudah tidak asing lagi dengan ungkapan “tubuh wanita adalah
pasar”. Artinya perempuan, dari ujung kepala hingga ujung kaki, merupakan bahan
mentah yang berharga untuk memproduksi barang-barang konsumsi. Rambut wanita
digunakan untuk membuat sampo, bibir wanita digunakan untuk membuat lipstik,
wajah wanita digunakan untuk membuat bedak, dan kulit wanita digunakan untuk
membuat body lotion dan krim lainnya. Dalam proses perkembangannya, tubuh laki-
laki telah menjadi pasar konsumen, meskipun dalam kadar yang lebih rendah
dibandingkan tubuh perempuan. Dengan kata lain, akumulasi kapital terus berlangsung
karena proses produksi berlangsung selamanya karena tubuh sebagai pasar (Rahayu et

al., 2019). Kita perlu Menilik bahwa realitas ini dilatarbelakangi oleh pasar yang

10



mengobjektifikasi perempuan sebagai hal yang paling indah untuk dikapitalisasi, pun
juga terjadi dalam pagelaran kebudayaan organ tunggal. Miris, harusnya kebudayaan
ini dijadikan sebagai instrumen khas musik kebudayaan didaerah tertentu, malahan

hadir dengan unsur sensasional yang dibalut keras oleh kapitalisme.

Ciri yang menjadi khas pada komoditas-komoditas budaya adalah bahwa asas
manfaat secara licik mengambil alih fungsi asas manfaat. Sifat memuja (fethis) yang
khas dari musik terletak pada quid pro quo: sesuatu yang akan diberikan atau akan
dikembalikan sebagai balasan”. Komoditas-komoditas budaya seperti musik, karena
komoditas itu melahirkan hubungan secara langsung dengan apa yang kita beli dalam
bentuk pengalaman musikal, asas pertukarannya menjadi asas pertukaran yang bisa
“menyamarkan dirinya sebagai objek kenikmatan” (Strinati, 2004). Dalam pagelaran
organ tunggal, realitas pemujaan atas komoditas terlihat begitu nampak dalam setiap
petikan dan goyangan indah penyanyi dangdut. Setiap penikmat menyiapkan uang-
uang rerecehan, dengan harapan bisa ditukarkan hartanya dengan goyangan yang
indah. Sehingga perlu kita pahami hal-hal yang dekat dengan kita, namun secara tidak
langsung memberikan keuntungan kapitalisme dan memberi dampak kurang baik

dalam masyarakat.

Organ tunggal sebagai budaya massa komodifikasinya terjalin sebagai arena
hubungan sosial yang dimanfaatkan oleh kapitalisme budaya dalam mensuksesi segala
kegiatannya. Dimulai dari praktik komodifikasi sampai pada ideologisasi sebagai
upaya meraup penghasilan bagi industri budaya. Produksi nilai ditukarkan sebagai
komodifikasi hasil dan kepuasan. Biduan dangdut yang sebagai pelaksana daripada
dominasi masyaraat penikmat, menciptakan adanya relasi kuasa yang terjalin dari
sekelompok industri budaya. Menurut Strinanti  (2004), Budaya massa
memperlakukannya di tingkat permukaan dengan menghadirkan solusi-solusi yang
mudah dan keliru. Budaya massa juga mendorong komersialisme dan mengagungkan

konsumerisme dibarengi dengan berbagai kelebihan keuntungan dan pasar, dan juga

11



mengingkari tantangan intelektuaal, sehingga cenderung membungkam suara yang
bertentangan karena ia merupakan kebudayaan yang melemahkan semangat dan
membuat pasif (Strinati, 2004).

Menurut Michael Foucault, dalam relasi itu tentu saja ada pihak yang di atas
dan di bawah, di pusat dan di pinggir, di dalam dan diluar. Ini menunjukan bahwa
kekuasaan tidak terletak di atas, di pusat, di dalam, atau di miliki. Kekuasaan menyebar
dan hadir dimana-mana seperti jejaring yang menjrat kita semua. Kekuasaan merasuki
seluruh bidang kehidupan masyarakat modern. Kekuasaan dilaksanakan dalam tubuh
bukan milik melainkan strategi yang menyebar dalam masyarakat, yang kemudian
menyebarkan pengetahuan melalui kaidah-kaidah atau aturan-aturan melalui
seperangkat aparatus hegemoniknya yang berujung pada sebuah penerimaan dan

realitas (Nirmalawati, 2022).

Pada pagealaran organ tunggal, biduan dangdut memainkan peran hegemonik
sebagai tuntutan atas seperangkat aturan yang ia emban, juga merasuki setiap jiwa
penikmat sebagai pelaksana hegemoniknya sebagai upaya meraup penghasilan
industrinya. Sebagaimana yang dikatakan Foucault dalam bukunya Power/Knowledge
(2017), bahwa kekuasaan bukan merupakan pelestarian dan reproduksi hubungan-
hubungan ekonomi, tetapi utamanya merupakan suatu hubungan kekuatan (Foucault,
2017). Dengan kenyataan diatas, penelitian hadir dengan kerangka yang sistematik,

referentif dan realitasnya yang memang masih terjadi sampai hari ini.

12



Organ Tunggal

Motif

Biduan ] Fetisisme
Komoditas
| |
Realitas
Budaya Dampak

Gambar 1. 1 Kerangka Berfikir

13




