“" Naskah Akademik “ =)
BIMBINGAN DAN
KONSELING ISLA M

Berbasis Ilmu Dakwah

Ve Landasan Filosofis: Ontologis —Epistemologis g \
(Istinbat, Igtibas, Istiqra’) — Aksiologis (Irsyad, Taujih, \‘;\‘
dan Istisyfa’) &)
+ Landasan Sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
+ Landasan Hukum Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
+ Landasan Teologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
¢ Posisi Keilmuan Program Studi dan BoK Bimbingan dan
Konseling Islam dalam Sistem [lmu Dakwah
¢ Kurikulum: Rumusan Profil, Kompetensi Lulusan BKI, CPL,
Pemetaan MK-CPL-CPMK dan MK (rasio MK Univ, Fak, Core Prodi)
¢ Gelar Lulusan Prodi BKI (
+ Pengembangan Pendidikan Akademik, Vokasi dan Profesi :
} Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) berbasis limu Dakwah CC
)

KOMUNIK

A &l N/
L\



Kata Pengantar

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang telah
melimpahkan rahmat, hidayah, dan karunia-Nya sehingga Naskah Akademik
Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) ini dapat disusun secara
utuh dan sistematis. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada
junjungan kita Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan seluruh
pengikutnya hingga akhir zaman.

Naskah Akademik ini disusun sebagai bagian dari upaya strategis untuk
memperkuat tata kelola, legitimasi, dan akuntabilitas akademik Program Studi
BKI dalam kerangka pendidikan tinggi keagamaan Islam. Dokumen ini
memaparkan secara komprehensif landasan filosofis, teologis, sosiologis,
yuridis, dan akademik program studi, termasuk profil lulusan, capaian
pembelajaran, kurikulum, serta struktur mata kuliah yang menopang
pengembangan Bimbingan dan Konseling Islam sebagai rumpun Ilmu Dakwah
terapan. Dengan demikian, naskah ini menjadi rujukan penting dalam
pemenuhan standar mutu, akreditasi program studi, serta penegasan
rasionalitas penempatan BKI di bawah Fakultas Dakwabh.

Selain itu, naskah ini diharapkan memberikan kontribusi konseptual
bagi pengembangan program studi rumpun IImu Agama secara lebih luas,
serta menjadi bahan pertimbangan dalam perumusan kebijakan, khususnya
Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam (Kepdirjen Pendis) Tahun
2026 terkait penetapan nomenklatur program studi pada Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam. Kami menyadari bahwa penyusunan dokumen ini tidak
terlepas dari berbagai keterbatasan, sehingga kritik, saran, dan masukan
konstruktif sangat diharapkan demi penyempurnaan di masa mendatang.

Sejalan dengan dinamika revolution education di era disrupsi, Naskah
Akademik ini juga diarahkan sebagai pijakan pengembangan pendidikan
Bimbingan dan Konseling Islam pada jalur akademik, vokasi, dan profesi
secara berkelanjutan. Pengembangan tersebut bertumpu pada agenda
humanisasi keilmuan agama, kontekstualisasi keilmuan dakwah, melalui
irsyad, taujih, dan istisyfa’, serta penguatan digitalisasi layanan konseling dan
dakwah. Dalam konteks ini, Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam
(PABKI) memiliki peran strategis dalam penguatan standar kompetensi, etika
profesi, pengembangan kurikulum, dan advokasi keilmuan BKI di tingkat
nasional, sehingga sinergi antara perguruan tinggi, asosiasi profesi, dan
kebijakan negara dapat terwujud secara berkelanjutan.

Bandung, Januari 2026

Penyusun Wakil Dekan I FDK UIN
Sunan Gunung Djati Bandung dan
Presidium DPP PABK]I,

Dr. Dudy Imanuddin Effendi, M, Ag
NIP. 197201012007011063



DAFTAR ISI
Kata Pengantar

A. Pendahuluan (1)
B. Sekilah tentang Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam
(PABKI) (3)
C. Landasan Filosofis: Ontologis-Epistemologis-Aksiologis BKI (6)
1) Hakikat Manusia dan Dinamika Kehidupannya (6)
2) Telaah Filosofis BKI dalam Rumpun Ilmu Dakwah (8)
1. Pijakan Ontologis: Hakikat Manusia, Problematika, dan Kebutuhan
Pembimbingan (8)
2. Pijakan Epistemologis: Istinbat, Iqtibas, Istiqra’, dan Makna
Pengetahuan yang Menyembuhkan (11)
2.1. Istinbat: Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan Transendental
dan Terapeutik (11)
2.2. Iqtibas: Dialog Kritis dengan Ilmu Modern dan Apropriasi
Bermakna (12)
2.3. Istigra” Pengalaman Empiris, Konteks Sosial, dan Realitas
Kehidupan (13)
3. Pijakan Aksiologis: Irsyad, Taujih, dan Istisyfa’ sebagai Tujuan
Dakwah Konseling (15)
Landasan Sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (19)
Landasan Hukum Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (20)
Landasan Teologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (22)
Posisi Keilmuan Program Studi dan BoK Bimbingan dan Konseling
Islam dalam Sistem [lmu Dakwah (24)
H. Kurikulum Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (31)
1) Rumusan Profil dan Komptensi Lulusan BKI (31)
2) Rumusan CPL Prodi BKI dan Sumbernya (34)
3) Rumusan dan Pemetaan MK-CPL-CPMK dan MK (rasio MK Univ, Fak,
Core Prodi) yang sudah dirumuskan bersama Asosiasi Prodi dan
Profesi BKI (PABKI: Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam
Islam) bertempat di UINSA Surabaya Tahun 2025 (39)
Gelar Lulusan Prodi BKI (48)
Pengembangan Pendidikan Akademik, Vokasi dan Profesi Bimbingan
dan Konseling Islam (BKI) berbasis Ilmu Dakwah (49)
K. Penutup (52)

Omm g

Daftar Pustaka



A. Pendahuluan

Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) merupakan
salah satu disiplin keilmuan yang lahir dari kebutuhan umat dan
masyarakat Muslim akan layanan pendampingan psikososial yang
berakar pada nilai-nilai keislaman. Kehadiran BKI tidak dapat dilepaskan
dari tradisi dakwah Islam yang sejak awal tidak hanya berorientasi pada
penyampaian pesan keagamaan (tabligh), tetapi juga pada proses
pembinaan, pengarahan, dan pendampingan manusia secara
berkelanjutan (irsyad wa taujih). Dalam konteks ini, BKI secara substantif
berada dalam rumpun ilmu dakwah, karena tujuan utamanya adalah
membantu individu dan kelompok untuk memahami, menginternalisasi,
serta mengamalkan nilai-nilai [slam dalam kehidupan personal, sosial, dan
spiritual.

Secara historis, praktik bimbingan dan konseling dalam Islam
telah berlangsung sejak masa kenabian. Rasulullah SAW tidak hanya
berperan sebagai penyampai wahyu, tetapi juga sebagai pembimbing,
konselor, dan pendidik umat yang memahami kondisi psikologis, sosial,
dan kultural para sahabatnya. Praktik nasihat (maw ‘izhah), pengarahan
(taujih), pembinaan akhlak (tahdzib al-nafs), serta pendampingan
individu yang menghadapi problem kehidupan merupakan bagian
integral dari dakwah Nabi. Tradisi ini kemudian berkembang dalam
berbagai institusi sosial-keagamaan Islam, yang semuanya menegaskan
bahwa dakwah memiliki dimensi pembinaan manusia (human
development) yang kuat.

Dalam perkembangannya di Indonesia, BKI mengalami dinamika
nomenklatur dan orientasi keilmuan yang cukup signifikan. Pada fase
awal, layanan bimbingan dan konseling lebih banyak diadopsi dari tradisi
psikologi Barat dan pendidikan modern, sehingga nomenklatur dan
pendekatannya sering kali mengikuti model “Guidance and Counseling”
yang bersifat umum. Ketika diintegrasikan ke dalam perguruan tinggi
keagamaan Islam, muncul upaya untuk mengislamisasikan atau
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam praktik konseling tersebut.
Proses ini melahirkan berbagai istilah, seperti Bimbingan dan Penyuluhan
Islam, Konseling Islam, hingga Bimbingan dan Konseling Islam, yang
masing-masing mencerminkan penekanan epistemologis dan praksis
yang berbeda.

Perubahan nomenklatur tersebut tidak sekadar bersifat
administratif, melainkan mencerminkan perdebatan dan pencarian
identitas keilmuan BKI. Di satu sisi, terdapat kecenderungan untuk
menempatkan BKI dalam rumpun ilmu psikologi, dan pendidikan, bahkan
yang terbaru tahun 2026 ditempatkan ke dalam rumpun ilmu adab,
dengan argumentasi bahwa konseling merupakan cabang terapan dari
ketiga disiplin tersebut. Di sisi lain, terdapat pandangan yang menegaskan
bahwa BKI secara ontologis dan aksiologis lebih tepat ditempatkan dalam
rumpun ilmu dakwah, karena orientasi nilainya, tujuan transformasinya,



serta metode pendekatannya berakar pada misi dakwah Islam. Dalam
perspektif ini, bimbingan dan konseling Islam harus dipahami proses
dakwah interpersonal yang menekankan perubahan sikap, perilaku, dan
kesadaran spiritual.

Dinamika ini semakin kompleks seiring dengan perkembangan
masyarakat modern dan tantangan global, seperti krisis identitas,
disorientasi nilai, problem kesehatan mental, serta perubahan struktur
sosial akibat digitalisasi dan globalisasi. Kondisi tersebut menuntut BKI
untuk tidak hanya responsif secara metodologis, tetapi juga kokoh secara
epistemologis. BKI berbasis rumpun ilmu dakwah memiliki keunggulan
karena memandang manusia sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual,
serta menempatkan wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber
pengetahuan yang saling melengkapi. Dengan demikian, BKI mampu
menawarkan pendekatan konseling yang holistik, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan.

Dalam konteks pengembangan Program Studi Bimbingan dan
Konseling Islam merupakan sebuah keniscayaan di tengah era revolution
education yang ditandai oleh perubahan cepat dalam lanskap sosial,
budaya, teknologi, dan keberagamaan masyarakat. Transformasi ini
memunculkan kompleksitas problem psikososial dan spiritual yang tidak
lagi dapat ditangani melalui pendekatan keilmuan yang parsial dan
monodisipliner. Oleh karena itu, Prodi BKI dituntut untuk terus
beradaptasi dan melakukan pembaruan keilmuan, kurikulum, serta
orientasi lulusan agar tetap relevan dan responsif terhadap kebutuhan
umat dan tantangan zaman. Dalam konteks ini, BKI tidak hanya
diposisikan sebagai disiplin akademik, tetapi juga sebagai praktik dakwah
terapan yang menghadirkan solusi pembimbingan dan konseling berbasis
nilai-nilai Islam secara holistik dan berkelanjutan.

Pengembangan tersebut ditempuh melalui pendekatan
spiritualisasi, humanisasi, dan kontekstualisasi keilmuan yang
diintegrasikan secara sistematis dengan paradigma integrasi-
interkoneksi serta pemanfaatan kemajuan digital. Spiritualisasi
menegaskan kembali dimensi transendental dalam proses konseling
sebagai upaya mendekatkan manusia kepada Allah SWT, sementara
humanisasi memastikan bahwa layanan BKI berorientasi pada pemuliaan
martabat manusia dan penguatan kapasitas personal serta sosial.
Kontekstualisasi memungkinkan nilai-nilai Islam diterjemahkan secara
relevan dalam realitas masyarakat yang beragam, sedangkan integrasi
dan interkoneksi membuka ruang dialog antara ilmu dakwah, psikologi,
pendidikan, kesehatan, dan ilmu sosial lainnya. Pada saat yang sama,
kemajuan digital dimanfaatkan sebagai medium penguatan layanan
konseling, dakwah, dan pendampingan berbasis teknologi, sehingga Prodi
BKI mampu melahirkan lulusan yang adaptif, profesional, dan berdaya
saing dalam menjawab tantangan psikospiritual masyarakat di era digital.



Oleh karena itu, penyusunan Naskah Akademik Program Studi
Bimbingan dan Konseling Islam berbasis rumpun ilmu dakwah menjadi
sangat penting dan strategis. Naskah akademik ini diharapkan mampu
menegaskan landasan ontologis, epistemologis, aksiologis BKI, dan
rencana pengembangannya, sekaligus menjelaskan posisi keilmuannya
secara jelas dan konsisten. Penegasan ini diperlukan agar BKI tidak
terjebak dalam reduksi makna sebagai sekadar adaptasi konseling Barat
bernuansa Islam, tetapi tampil sebagai disiplin keilmuan dakwah yang
mandiri, integratif, dan relevan dengan kebutuhan umat dan bangsa.
Dengan fondasi tersebut, Program Studi BKI diharapkan mampu
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara profesional,
tetapi juga memiliki integritas moral, sensitivitas sosial, dan komitmen
dakwah yang kuat.

. Sekilah Tentang Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam
(PABKI)

Upaya penguatan keilmuan dan profesi Bimbingan dan Konseling
[slam (BKI) di Indonesia telah berlangsung dalam rentang waktu panjang,
lebih dari tiga dekade. Sejak pertengahan 1980-an, diskursus BKI
berkembang melalui berbagai forum ilmiah berupa seminar nasional,
lokakarya, simposium, hingga pertemuan bertaraf internasional yang
melibatkan guru besar, akademisi, praktisi, ulama, dan pemangku
kepentingan lintas disiplin. Rangkaian pertemuan tersebut menjadi
fondasi penting bagi pematangan identitas keilmuan, orientasi praksis,
serta kebutuhan kelembagaan profesi BKI di Indonesia.

Seminar nasional pertama (1985) dan kedua (1987) yang
diselenggarakan di Universitas Islam Indonesia (UIl) Yogyakarta
menandai tonggak awal perumusan konseptual Bimbingan dan Konseling
Islam. Forum ini menghasilkan rumusan mengenai pengertian BK Islami,
subjek dan pelaku layanan, ruang lingkup, tujuan, prinsip-prinsip dasar,
serta landasan pandangan Islam tentang hakikat manusia sebagai
makhluk jasmani-rohani, individu-sosial, dan religius. BKI diposisikan
sebagai proses pendampingan psikospiritual yang bertujuan mencapai
kebahagiaan dunia dan akhirat, berlandaskan tauhid, ukhuwah Islamiyah,
dan nilai amar ma’ruf nahi munkar. Selain itu, dirumuskan pula kode etik
profesi dan pembidangan layanan BKI yang mencakup bidang keluarga,
pendidikan, karir, sosial, klinis, dan keagamaan.

Perkembangan keilmuan BKI semakin diperkaya melalui
Simposium Psikologi Islam tahun 1994 di Universitas Muhammadiyah
Surakarta (UMS), yang membahas isu-isu fundamental seperti konsep
manusia dalam Al-Qur’an, psikoterapi Islam, nafsiologi, metodologi
psikologi Islami, hingga pendekatan tasawuf dalam rehabilitasi adiksi.
Meskipun tidak terhubung langsung secara kelembagaan dengan seminar
sebelumnya, forum ini memperluas horizon epistemologis dan
metodologis BKI.



Momentum penting terjadi pada simposium internasional tahun
2014 yang menghadirkan akademisi Indonesia dan Malaysia, serta
dihadiri oleh perwakilan 13 jurusan BKI se-Indonesia. Forum ini
menegaskan urgensi asosiasi profesi BKI dan menghasilkan deklarasi
berdirinya Asosiasi Profesi Bimbingan, Konseling, dan Penyuluhan Islam
(Aspro BKPI), lengkap dengan Anggaran Dasar, Anggaran Rumah Tangga,
kode etik, dan pembidangan profesi. Perkembangan tersebut berlanjut
pada seminar nasional tahun 2016 di UIN Sunan Ampel Surabaya yang
menyepakati perubahan nama Aspro BKPI menjadi Asosiasi Bimbingan
dan Konseling Islam (ABKI), yang kemudian dikenal luas sebagai PABKI.
Kehadiran PABKI menjadi tonggak konsolidasi keilmuan, profesi, dan
advokasi BKI secara nasional dalam kerangka [lmu Dakwah terapan.

Visi, misi, dan tujuan PABKI dirumuskan sebagai arah strategis
dalam membangun organisasi profesi yang tidak hanya normatif, tetapi
juga responsif terhadap dinamika umat dan perubahan sosial. Visi PABKI
untuk menjadi organisasi profesi yang progresif, futuristik, empatik,
realistis, dan implementatif berlandaskan Al-Qur’an dan As-Sunnah
mencerminkan komitmen ideologis sekaligus praksis dalam
menyejahterakan umat Islam di Indonesia. Visi ini menegaskan bahwa
Bimbingan, Konseling, dan Penyuluhan Islam tidak berhenti pada tataran
wacana keilmuan, melainkan diarahkan sebagai instrumen dakwah
irsyad, taujih, dan istisyfa’ yang hadir secara nyata dalam berbagai ruang
kehidupan sosial, pendidikan, kesehatan, keluarga, dan komunitas.

Untuk mewujudkan visi tersebut, misi PABKI difokuskan pada
penguatan ukhuwah profesi, pengabdian masyarakat, pengembangan
riset dan keilmuan, serta peningkatan kompetensi profesional
Pembimbing, Konselor, dan Penyuluh Islam. Keempat misi ini saling
berkelindan dan menjadi fondasi pencapaian tujuan PABKI, yaitu
terbangunnya jejaring persaudaraan nasional, meningkatnya kualitas dan
jangkauan layanan Bimbingan dan Konseling Islam, berkembangnya
tradisi riset dan publikasi ilmiah, serta terwujudnya PABKI sebagai pusat
pengembangan profesionalisme berbasis nilai-nilai Islam. Dengan
orientasi tersebut, PABKI tidak hanya berfungsi sebagai asosiasi keilmuan,
tetapi juga sebagai institusi strategis dalam membentuk standar etik,
kompetensi, dan praktik profesional BKI di Indonesia.

Penguatan kelembagaan PABKI juga tercermin dari komposisi
jajaran Dewan Pengurus Pusat (DPP) yang merepresentasikan otoritas
keilmuan, kepemimpinan akademik, dan keterwakilan wilayah secara
nasional. Dewan Pembina PABKI terdiri dari tokoh-tokoh akademik senior
yang memiliki rekam jejak panjang dalam pengembangan Ilmu Dakwah
dan Bimbingan Konseling Islam, yakni Prof. Dr. H. M. Bahri Ghozali, M.A.
dari UIN Raden Intan Lampung serta Prof. Dr. Casmini, M.Si. dari UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang sekaligus berperan dalam pelantikan
kepengurusan DPP PABKI. Pada level Dewan Pakar, PABKI diperkuat oleh
Prof. Elfi Muawanah, M.Pd. dari UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung,



yang memberikan kontribusi strategis dalam pengembangan keilmuan,
kurikulum, dan riset Bimbingan dan Konseling Islam.

Struktur eksekutif DPP PABKI dijalankan secara kolektif-kolegial
melalui presidium yang terdiri atas Dr. Dudy Imanuddin Effendi, M.Ag.
(UIN Sunan Gunung Djati Bandung), Dr. Agus Santoso, S.Ag., M.Pd. (UIN
Sunan Ampel Surabaya, Dr. Muhamad Thohir, S.Pd.I., M.Pd.l. (UIN Sunan
Ampel Surabaya), Dr. H. Aep Kusnawan, S.Ag., M.Ag., CPCE (UIN Sunan
Gunung Djati Bandung), serta Jarnawi, M.Pd. (UIN Ar-Raniry Banda Aceh).
Posisi Sekretaris Jenderal diemban oleh A. Said Hasan Basri, S. Psi., M. Psi.
dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, dengan Bendahara UmumDr. Ainun
Diana Lating, M.Si. dari IAIN Ambon. Selain itu, DPP PABKI juga diperkuat
oleh berbagai departemen yang menangani bidang organisasi, keilmuan,
publikasi, pengembangan profesi, dan kerja sama.

Dari sisi keanggotaan institusional, PABKI saat ini menaungi 73
program studi yang menjadi anggota asosiasi, terdiri atas 45 program
studi dari Perguruan Tinggi Agama Islam Negeri (PTAIN) dan 28 program
studi dari Perguruan Tinggi Agama Islam Swasta (PTAIS). Program studi
tersebut meliputi Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI), Bimbingan
Penyuluhan Islam (BPI), Bimbingan Konseling dan Penyuluhan Islam
(BKPI), serta Bimbingan Konseling (BK). Keterwakilan ini menegaskan
bahwa PABKI bersifat inklusif dan terbuka bagi seluruh civitas akademika
dan praktisi yang memiliki kepedulian terhadap pengembangan konseling
Islam. Secara geografis, anggota PABKI tersebar luas dari Aceh hingga
Sorong, Papua, dengan jumlah anggota individu yang telah memiliki Kartu
Tanda Anggota (KTA) tercatat sekitar 300 orang, dan terus bertambah
seiring proses registrasi yang masih berjalan. dik.uinmataram.ac.id /rapat-
kerja-nasional-perhimpunan-ahli-bimbingan-dan-konseling-islam-pabki-
digelar-di-uin-mataram/

Dalam konteks penguatan kelembagaan di atas, pengembangan
Dewan Pengurus Wilayah (DPW) PABKI di berbagai provinsi menjadi pilar
utama desentralisasi gerakan dan leading sector kebijakan organisasi.
DPW diposisikan sebagai simpul koordinasi regional yang berperan
mengimplementasikan kebijakan nasional PABKI sesuai dengan
karakteristik sosial, budaya, dan kebutuhan lokal. Melalui 17 DPW, PABKI
mendorong konsolidasi akademisi dan praktisi BKI di daerah, penguatan
kemitraan dengan pemerintah daerah dan perguruan tinggi, serta
pengembangan program layanan, pelatihan, dan advokasi profesi yang
kontekstual. Dengan demikian, keberadaan DPW tidak hanya memperluas
jangkauan organisasi, tetapi juga memperkuat daya pengaruh PABKI
sebagai aktor strategis dalam pengembangan kebijakan dan praktik
Bimbingan dan Konseling Islam secara nasional dan berkelanjutan.

Dalam perkembangannya, PABKI juga aktif menjalin kerja sama
dengan berbagai Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI), perguruan
tinggi umum, serta asosiasi profesi dan keilmuan baik di tingkat nasional
maupun internasional. Kerja sama tersebut diwujudkan melalui



penyelenggaraan beragam kegiatan akademik dan profesional, seperti
seminar nasional dan internasional, focus group discussion (FGD),
konferensi ilmiah, pelatihan dan lokakarya profesi, serta pertukaran
narasumber dan pakar lintas institusi dan negara. Aktivitas ini tidak hanya
berfungsi sebagai wahana diseminasi keilmuan Bimbingan dan Konseling
[slam, tetapi juga sebagai medium konsolidasi epistemologis, penguatan
jejaring profesi, dan peningkatan mutu tridharma perguruan tinggi.
Sebagai bagian dari komitmen pengembangan tradisi akademik dan
publikasi ilmiah, PABKI saat ini mengelola tiga jurnal ilmiah yang telah
terindeks SINTA, yaitu Journal of Contemporary Islamic Counseling (JCIC)
yang terindeks SINTA 5, Al-Isyraq: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan dan
Bimbingan Islam yang terindeks SINTA 4, serta Acta Islamica Counsenesia:
Counseling Research and Applications yang juga terindeks SINTA 4.
Keberadaan jurnal-jurnal ini menjadi instrumen strategis dalam
penguatan body of knowledge BKI, peningkatan kualitas riset dosen dan
praktisi, serta afirmasi posisi Bimbingan dan Konseling Islam sebagai
disiplin keilmuan dan profesi yang terus berkembang secara akademik,
kontekstual, dan berdaya saing.

. Landasan Filosofis: Ontologis-Epistemologis-Aksiologis BKI
1) Hakikat Manusia dan Dinamika Kehidupannya

Landasan filosofis merupakan fondasi paling mendasar dalam
pengembangan suatu disiplin keilmuan, termasuk Bimbingan dan
Konseling Islam (BKI). Landasan ini berfungsi sebagai kerangka
konseptual yang menjelaskan cara pandang terhadap realitas,
khususnya hakikat manusia dan dinamika kehidupannya, sebelum
masuk pada pembahasan yang lebih teknis mengenai ontologi,
epistemologi, dan aksiologi. Dalam konteks BKI, landasan filosofis tidak
dapat dilepaskan dari worldview Islam yang memandang manusia
secara holistik sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki dimensi
jasmani, psikologis, sosial, dan spiritual secara terpadu.

Islam memandang manusia bukan sekadar makhluk biologis
atau psikologis, melainkan makhluk teologis yang diciptakan dengan
tujuan tertentu. Al-Qur'an menegaskan bahwa penciptaan manusia
tidak bersifat kebetulan, melainkan mengandung misi kebermaknaan
dan pengabdian: “Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia
melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku” (QS. al-Dzariyat (51):
56). Ayat ini menunjukkan bahwa hakikat manusia dalam Islam
berorientasi pada penghambaan (‘ubtdiyyah), yang menjadi dasar bagi
seluruh aktivitas kehidupan, termasuk proses bimbingan dan
konseling.

Selain sebagai hamba Allah (‘abd Allah), manusia juga
diposisikan sebagai khalifah di bumi (khalifatullah). Al-Qur’an
menyatakan: “Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah



di bumi” (QS. al-Bagarah [2]: 30). Konsep khalifah mengandung makna
tanggung jawab moral, sosial, dan ekologis. Manusia diberi amanah
untuk mengelola kehidupan dengan nilai keadilan, keseimbangan, dan
kemaslahatan. Dalam konteks BKI, konsep ini menegaskan bahwa
konseling tidak hanya berorientasi pada penyelesaian masalah
individu, tetapi juga pada pembentukan kesadaran tanggung jawab
sosial dan etika kehidupan.

Secara filosofis, Islam memandang manusia sebagai makhluk
yang memiliki potensi ganda. Di satu sisi, manusia dianugerahi potensi
fitrah, akal (‘aql), dan hati (qalb) yang memungkinkan berkembang
menuju kesempurnaan moral dan spiritual. Al-Qur’an menyebut: “Dan
demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan
kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya” (QS. al-Syams [91]: 7-8).
Di sisi lain, manusia juga memiliki kecenderungan pada kelemahan,
kelalaian, dan konflik batin. Realitas dualitas ini menjadikan manusia
sebagai makhluk dinamis yang terus berada dalam proses menjadi
(becoming), bukan entitas statis.

Dinamika manusia tersebut tampak dalam pergulatan antara
dorongan nafs (nafs ammarah), kesadaran diri (nafs lawwamah), dan
ketenangan spiritual (nafs mutma’innah). Ketiga konsep ini
menggambarkan tahapan psikospiritual manusia yang sangat relevan
dengan praktik BKI. Konseling dalam perspektif Islam tidak berhenti
pada aspek penyadaran psikologis, tetapi diarahkan pada proses
tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) dan tahqiq al-insan (aktualisasi
kemanusiaan). Rasulullah SAW bersabda: “Ketahuilah, dalam tubuh
terdapat segumpal daging; jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuh, dan
jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuh. Ketahuilah, itu adalah hati”
(HR. al-Bukhari dan Muslim). Hadis ini menegaskan sentralitas dimensi
batin dalam pembentukan perilaku manusia.

Dalam perspektif filosofis, manusia juga dipahami sebagai
makhluk relasional. Ia tidak hidup dalam ruang hampa, melainkan
selalu berada dalam jaringan relasi dengan Tuhan (habl min Allah),
sesama manusia (habl min al-nas), dan alam semesta.
Ketidakseimbangan dalam salah satu relasi tersebut dapat melahirkan
krisis eksistensial, psikologis, maupun sosial. Oleh karena itu, BKI
memerlukan kerangka filosofis yang memandang masalah manusia
secara komprehensif, tidak reduktif, dan tidak terlepas dari dimensi
spiritual dan moral (Haque, 2004).

Landasan filosofis BKI juga menolak dikotomi antara
rasionalitas dan spiritualitas. Islam mengakui peran akal sebagai
instrumen penting dalam memahami realitas, namun akal tidak berdiri
sendiri, melainkan berpadu dengan wahyu dan pengalaman empiris.



Al-Qur’an berulang kali mendorong manusia untuk berpikir, merenung,
dan mengambil pelajaran (‘afala ta‘qilun, afala tatafakkartin), namun
tetap dalam koridor nilai ilahiah. Paradigma ini menjadi pintu masuk
bagi pendekatan epistemologis BKI yang kelak dirumuskan melalui
mekanisme istinbat (penalaran normatif dari wahyu), igtibads (dialog
kritis dengan ilmu kontemporer), dan istigra’ (pengamatan empiris
terhadap realitas manusia).

Secara filosofis, BKI berangkat dari pandangan bahwa manusia
adalah makhluk bermakna, bertujuan, dan bernilai. Masalah-masalah
psikologis, sosial, dan spiritual yang dialami manusia bukan semata-
mata gangguan individual, tetapi bagian dari dinamika eksistensial
yang membutuhkan pendampingan berbasis nilai. Dalam konteks
inilah, BKI menemukan relevansinya sebagai disiplin keilmuan dalam
rumpun ilmu dakwah, karena dakwah pada hakikatnya adalah proses
humanisasi, liberasi, dan transendensi (Kuntowijoyo, 2006).

Landasan filosofis ini menjadi pijakan awal sebelum membahas
lebih jauh aspek ontologis tentang hakikat objek kajian BKI, aspek
epistemologis mengenai sumber dan metode keilmuannya, serta aspek
aksiologis tentang tujuan dan nilai praksis BKI. Tanpa fondasi filosofis
yang kokoh, BKI berisiko kehilangan identitas keislaman dan arah
dakwahnya, serta terjebak dalam pendekatan teknis yang terlepas dari
misi pembinaan manusia seutuhnya.

2) Telaah Filosofis BKI dalam Rumpun Ilmu Dakwah

1. Pijakan Ontologis: Hakikat Manusia, Problematika, dan
Kebutuhan Pembimbingan
Secara ontologis, Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
berangkat dari pertanyaan filosofis paling fundamental dalam
tradisi pemikiran manusia, yakni apa hakikat manusia dan
mengapa ia membutuhkan pembimbingan? Pertanyaan ini tidak
sekadar bersifat teoretis, melainkan menentukan cara suatu
disiplin ilmu memandang realitas manusia, problematikanya, serta
bentuk intervensi yang dianggap sah dan bermakna. Dalam
pandangan Islam, manusia bukanlah makhluk yang sepenuhnya
otonom, mandiri, dan swasembada, melainkan makhluk ciptaan
yang secara eksistensial bersifat lemah, terbatas, dan selalu berada
dalam proses pergulatan batin. Al-Qur'an secara eksplisit
menyatakan, “Dan manusia diciptakan dalam keadaan lemah” (QS.
al-Nisa’ (4): 28). Kelemahan ini bukanlah cacat ontologis,
melainkan kondisi dasar (given condition) yang meniscayakan
kebutuhan akan bimbingan, pengarahan, dan penyembuhan
sepanjang kehidupan manusia.



Dalam kerangka pemikir muslim, manusia dipahami sebagai
makhluk multidimensional dan berlapis. Para ulama klasik seperti
al-Ghazali dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah menjelaskan bahwa
struktur manusia terdiri dari jasad (dimensi fisik), nafs (dorongan
instingtif dan emosional), ‘aql (rasionalitas), qalb (pusat kesadaran
moral dan spiritual), serta ruh (dimensi transendental yang
menghubungkan manusia dengan Tuhan) (Al-Ghazali, 2005; Ibn
Qayyim, 1998). Lapisan-lapisan ini tidak selalu berada dalam
kondisi harmonis. Ketika salah satu dimensi mendominasi secara
berlebihan, misalnya nafs yang tak terkendali atau akal yang
terlepas dari nilai, maka terjadi ketidakseimbangan ontologis yang
termanifestasi dalam bentuk kegelisahan, konflik batin,
disorientasi makna, dan problem perilaku.

Al-Qur'an menggambarkan kondisi batin manusia melalui
konsep nafs ammarah, nafs lawwamah, dan nafs mutma’innah (QS.
Yusuf (12): 53; QS. al-Qiyamah (75): 2; QS. al-Fajr (89): 27-30).
Ketiga kondisi ini menunjukkan bahwa manusia adalah makhluk
dinamis yang senantiasa berada dalam proses transformasi batin.
Dengan demikian, problem manusia dalam perspektif Islam tidak
semata-mata bersifat psikologis atau sosial, melainkan bersifat
eksistensial, yakni ketegangan antara fitrah ketauhidan dan
realitas kehidupan yang penuh godaan, tekanan, dan keterasingan.

Di titik inilah BKI menemukan objek ontologisnya. Objek
kajian BKI bukan sekadar “masalah psikologis” dalam pengertian
klinis, tetapi ketidakseimbangan eksistensial manusia dalam
relasinya dengan diri, Tuhan, dan lingkungan sosial. Pandangan ini
sejalan dengan kritik para pemikir Muslim kontemporer terhadap
reduksionisme psikologi modern yang cenderung memisahkan
manusia dari dimensi spiritualnya (Haque, 2004; Badri, 1979). BK],
sebagai disiplin dalam rumpun ilmu dakwah, menolak pandangan
manusia sebagai objek mekanistik yang cukup “diperbaiki” melalui
teknik, dan sebaliknya memandang manusia sebagai subjek
bermakna yang perlu disertai dalam proses pemulihan kesadaran
diri.

Ontologi BKI telah menempatkan manusia sebagai being in
process, yakni makhluk yang senantiasa berada dalam proses
menjadi (al-insan sa’ir). Pandangan ini sejalan dengan konsep
tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) dan tahqiq al-insan (realisasi
kemanusiaan sejati) dalam tasawuf Islam (Al-Ghazali, 2005).
Manusia tidak dipandang sebagai entitas statis, melainkan sebagai
proyek eksistensial yang terus bergerak menuju kesempurnaan
moral dan spiritual. Oleh karena itu, bimbingan dan konseling



10

dalam Islam tidak dimaksudkan untuk menormalkan manusia agar
sekadar “berfungsi”, tetapi untuk membantu manusia menemukan
kembali fitrahnya sebagai makhluk bertauhid.

Dalam perspektif filsafat Barat, gagasan manusia sebagai
makhluk yang rapuh dan membutuhkan pendampingan juga
ditemukan, meskipun dengan basis ontologis yang berbeda. Viktor
Frankl, melalui logoterapi, menegaskan bahwa penderitaan
manusia modern bersumber dari kehampaan makna (existential
vacuum) (Frankl, 2006). Namun berbeda dengan Frankl yang
berangkat dari eksistensialisme humanistik, BKI memandang
makna hidup tidak bersumber dari konstruksi subjektif semata,
melainkan dari keterhubungan manusia dengan Tuhan. Oleh
karena itu, BKI menawarkan pendekatan yang tidak hanya
eksistensial, tetapi juga transendental.

Selanjutnya dalam kerangka filsafat ilmu, kejelasan ontologi
BKI semakin tampak melalui pembedaan antara objek material dan
objek formal. Objek material BKI adalah manusia dengan seluruh
problematika kehidupannya, baik yang bersifat personal, sosial,
moral, spiritual, maupun eksistensial. Manusia di sini dipahami
secara utuh (al-insan al-kulli), bukan manusia yang direduksi
menjadi aspek perilaku semata, sebagaimana lazim dalam
pendekatan psikologi positivistik. Dengan demikian, objek material
BKI bersinggungan dengan objek kajian psikologi, sosiologi, dan
pendidikan, tetapi tidak berhenti pada dimensi empirisnya saja.

Adapun objek formal BKI adalah cara pandang dan
pendekatan Islam dalam memahami, mendampingi, dan
mengarahkan manusia menuju keutuhan diri dalam bingkai tauhid.
Inilah yang membedakan BKI secara fundamental dari konseling
sekuler. Objek formal BKI tidak hanya bertanya bagaimana
manusia berfungsi, tetapi untuk apa manusia hidup dan ke arah
mana ia harus diarahkan. Dengan kata lain, BKI memandang
problem manusia melalui lensa nilai ilahiah, maqgasid al-shart ‘ah,
serta tujuan akhir kehidupan (sa ‘adah al-darayn) (Al-Faruqi, 1982;
Mulyadhi Kartanegara, 2010).

Dalam kerangka ilmu dakwah, relasi antara konselor dan
konseli (klien) bersifat insaniyah (kemanusiaan), bukan hierarkis-
teknokratis. Konselor tidak diposisikan sebagai “ahli” yang
sepenuhnya mengetahui kebenaran atas diri klien, melainkan
sebagai murshid (pembimbing jalan), muwajjih (pengarah orientasi
hidup), dan musyfi (penyembuh batin). Konsep istisyfa’
(penyembuhan) memiliki dasar ontologis yang kuat dalam Al-
Qur’an, yang menyebut wahyu sebagai syifa’ lima fi al-sudir,



11

“penyembuh bagi penyakit hati” (QS. Yunus [10]: 57). Dalam
konteks ini, pembimbingan dalam BKI bukan sekadar proses
komunikasi terapeutik, tetapi bagian dari proses dakwah yang
bersifat penyelamatan dan pemulihan.

Secara ontologis, dapat ditegaskan bahwa BKI adalah ilmu
tentang pendampingan eksistensial manusia yang rapuh namun
bermartabat, yang diarahkan menuju keutuhan diri (integrity of
self) dalam bingkai tauhid. Ontologi ini menegaskan posisi BKI
dalam rumpun ilmu dakwah, karena dakwah pada hakikatnya
adalah usaha membimbing manusia agar kembali kepada fitrah,
menemukan makna hidup, dan menjalani kehidupan secara
seimbang antara dimensi duniawi dan ukhrawi.

. Pijakan Epistemologis: Istinbat, Iqtibas, Istiqra’, dan Makna
Pengetahuan yang Menyembuhkan

Epistemologi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) tidak
dapat dilepaskan dari pertanyaan filosofis fundamental mengenai
sumber dan validitas pengetahuan: dari mana pengetahuan
tentang pembimbingan manusia diperoleh, bagaimana pengetahuan
itu dibenarkan, dan untuk apa pengetahuan tersebut digunakan?
Dalam perspektif filsafat Islam, pengetahuan (‘ilm) tidak pernah
dipahami sebagai entitas yang netral secara nilai. Ia selalu terikat
pada orientasi moral, tujuan eksistensial, dan visi tentang
kehidupan yang baik (al-hayat al-tayyibah) (Al-Attas, 1993).

Berbeda dengan epistemologi positivistik modern yang
cenderung memisahkan fakta dari nilai (fact-value dichotomy),
epistemologi Islam memandang pengetahuan sebagai sarana
hidayah dan transformasi diri. Al-Qur’an tidak hanya menyebut
pengetahuan sebagai alat mengetahui (ya ‘lamiin), tetapi juga
sebagai sarana penyadaran, pemurnian, dan penyembuhan batin.
Dengan demikian, epistemologi BKI sejak awal diarahkan pada
pengetahuan yang bermakna dan menyembuhkan, bukan sekadar
pengetahuan yang benar secara teknis.

2.1. Istinbat: Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan
Transendental dan Terapeutik
Pendekatan istinbat dalam BKI merupakan upaya
sistematis untuk menggali prinsip-prinsip pembimbingan
manusia dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) sebagai sumber
pengetahuan transendental. Dalam tradisi filsafat dan usul
fikih Islam, istinbat tidak hanya dimaknai sebagai penggalian
hukum, tetapi sebagai proses penalaran mendalam untuk



2.2.

12

menemukan hikmah, nilai, dan orientasi hidup yang
terkandung dalam teks wahyu (Al-Shatibi, 2003).

Al-Qur'an memosisikan dirinya bukan sekadar sebagai
kitab normatif, tetapi sebagai huda, bayyinat, dan syifa’.
Firman Allah: “Wahai manusia, sungguh telah datang
kepadamu pelajaran dari Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit
yang ada di dalam dada” (QS. Yunus [10]: 57). Ayat ini
memberikan dasar epistemologis yang sangat kuat bahwa
wahyu berfungsi sebagai sumber pengetahuan terapeutik,
yakni pengetahuan yang bekerja pada level kesadaran,
makna, dan jiwa manusia.

Para filosof Muslim seperti Ibn Sina dan al-Ghazali
menegaskan bahwa penyakit manusia tidak hanya bersifat
jasmani, tetapi juga ruhani dan kognitif, berupa kesalahan
persepsi tentang diri, Tuhan, dan kehidupan (Ibn Sina, 1985;
Al-Ghazali, 2005). Oleh karena itu, pengetahuan yang
bersumber dari wahyu memiliki fungsi korektif dan
restoratif. Dalam konteks BKI, istinbat memungkinkan
konselor menggali nilai-nilai seperti rahmah, Hikmah, Mau
‘izah hasanah, Shifa’, Istishfa’, Irsyad, Taujih, Tazkiyat al-nafs,
Tadabbur, Ta'lim, Ta’dib, Nasthah, Sabr, Rida, Islah, Taubah,
Hudad, Sakinah dan lainnya sebagai prinsip dasar
pembimbingan.

Hadis Nabi SAW juga telah menegaskan dimensi
terapeutik pengetahuan: “Tidaklah Allah menurunkan suatu
penyakit, melainkan Dia juga menurunkan obatnya” (HR.
Muslim). Hadis ini tidak hanya berbicara tentang pengobatan
fisik, tetapi membuka horizon epistemologis bahwa setiap
problem manusia, termasuk problem psikospiritual, memiliki
jalan penyembuhan melalui pengetahuan yang benar dan
bermakna.

Iqtibas: Dialog Kritis dengan Ilmu Modern dan Apropriasi
Bermakna

Pendekatan iqtibds mencerminkan keterbukaan
epistemologi BKI terhadap ilmu-ilmu modern, khususnya
psikologi dan konseling Barat. Namun secara filosofis, igtibas
tidak identik dengan imitasi atau adopsi epistemologi sekuler
secara mentah. la merupakan proses appropriation with
meaning, yakni pengambilan konsep, metode, dan temuan
ilmiah dengan penyaringan nilai dan reinterpretasi dalam
kerangka tauhid (Al-Attas, 1993; Badri, 1979).



2.3.

13

Pemikir Muslim kontemporer seperti Malik Badri
mengkritik psikologi Barat karena cenderung memisahkan
manusia dari dimensi transendentalnya, sehingga terapi
sering kali berhenti pada adaptasi sosial atau kenyamanan
psikologis (Badri, 1979). Dalam konteks ini, BKI melalui
iqtibas mengambil manfaat dari pendekatan humanistik,
seperti empaty, unconditional positive regard, dan self-
awareness, sebagaimana dikembangkan oleh Carl Rogers
(1961), namun mengarahkannya pada tujuan yang lebih
tinggi, yakni kesadaran ketuhanan dan penghambaan yang
reflektif.

Gagasan Viktor Frankl tentang meaning-making dan
existential vacuum memberikan kontribusi penting bagi
pemahaman krisis makna manusia modern (Frankl, 2006).
Akan tetapi, epistemologi BKI tidak berhenti pada makna
yang dikonstruksi secara subjektif. Makna dalam Islam
memiliki dimensi objektif-transendental yang bersumber
dari relasi manusia dengan Allah. Artinya, iqtibas dalam BKI
bersifat kritis-transformasional, bukan eklektik-pragmatis.

Istigra> Pengalaman Empiris, Konteks Sosial, dan
Realitas Kehidupan

Pendekatan istiqra’, merupakan pendekatan induksi
empiris melalui pengamatan sistematis terhadap realitas. Hal
ini menempati posisi epistemologis yang sangat penting
dalam Bimbingan dan Konseling Islam (BKI). Istiqra’
berfungsi sebagai mekanisme yang memastikan bahwa
pengetahuan konseling Islam tidak berhenti pada tataran
normatif-tekstual, tetapi hadir sebagai pengetahuan yang
hidup, kontekstual, dan membumi. Dalam kerangka filsafat
ilmu Islam, istigra’ bukanlah pendekatan sekuler-positivistik,
melainkan metode memahami ayat kauniyyah (tanda-tanda
Tuhan dalam realitas) sebagai bagian integral dari sumber
pengetahuan (Al-Attas, 1995).

Ibn Khaldun merupakan figur sentral dalam legitimasi
epistemologis istiqra’. Dalam Mugaddimah, ia mengkritik
keras para pemikir yang membangun teori sosial tanpa
verifikasi realitas empiris. Menurutnya, ilmu yang tidak diuji
melalui pengalaman sosial (tajribah ijtima ‘yyah) akan
terjebak dalam ilusi normatif dan bias moralitas semu (Ibn
Khaldun, 2004). Kritik ini relevan langsung dengan BKI,
karena problem manusia yang dihadapi konselor tidak
pernah hadir dalam bentuk abstrak, melainkan selalu terikat



14

oleh konteks budaya, struktur sosial, dan dinamika sejarah
tertentu.

Dalam epistemologi BKI, istiqra’ memungkinkan
konselor memahami manusia sebagai makhluk situasional,
yakni individu yang dibentuk oleh relasi kuasa, simbol,
teknologi, dan perubahan sosial. Fenomena seperti krisis
identitas di era digital, kecemasan eksistensial akibat disrupsi
nilai, alienasi sosial, serta kelelahan spiritual (spiritual
fatigue) tidak dapat dipahami hanya melalui dalil normatif,
tetapi memerlukan pembacaan empiris yang mendalam
terhadap pengalaman hidup klien (Berger & Luckmann,
1966). Dalam konteks ini, istiqra’ berfungsi sebagai
instrumen diagnosis kontekstual dalam BKI.

Landasan Qur’ani istiqra’ tampak jelas dalam banyak
ayat yang mendorong observasi dan refleksi empiris, seperti
ungkapan afala yanzurtun (apakah mereka tidak
memperhatikan) dan afala tatafakkartin (apakah mereka
tidak berpikir). Ayat-ayat ini menegaskan bahwa pengamatan
terhadap realitas bukan sekadar aktivitas intelektual, tetapi
juga ibadah epistemik yang membuka jalan menuju
kesadaran moral dan spiritual (QS. al-Ghashiyah [88]: 17-
20). Dalam konteks konseling Islam, pengamatan terhadap
pengalaman klien merupakan bentuk tadabbur realitas,
bukan sekadar pengumpulan data teknis.

Dari perspektif filsafat Barat, pendekatan istiqra’
memiliki irisan dengan tradisi fenomenologi dan
hermeneutika. Edmund Husserl menekankan pentingnya
memahami pengalaman manusia dari sudut pandang subjek
itu sendiri (lebenswelt), bukan melalui kerangka teori yang
memaksakan makna dari luar (Husserl, 1970). Pendekatan
ini sejalan dengan prinsip BKI yang menempatkan
pengalaman batin klien sebagai pintu masuk utama proses
pembimbingan. Paul Ricoeur kemudian menegaskan bahwa
pemahaman manusia selalu bersifat kontekstual dan naratif,
yakni realitas hidup dipahami melalui kisah yang diceritakan
dan dimaknai (Ricoeur, 1981). Dalam BKI, istiqgra’ membantu
konselor membaca “narasi hidup” klien secara empatik dan
reflektif.

Lebih jauh, istiqra’ dalam BKI tidak berdiri sendiri,
melainkan berinteraksi dialektis dengan istinbat dan iqtibas.
Data empiris yang diperoleh melalui istiqra’ menjadi bahan
refleksi normatif (istinbat) dan dialog metodologis dengan



15

ilmu modern (iqtibas). Dengan cara ini, BKI menghindari dua
ekstrem epistemologis: normativisme tekstual yang ahistoris
dan empirisme sekuler yang kehilangan orientasi
transendental.

Oleh karena itu, istiqra’ menegaskan bahwa
epistemologi BKI bersifat kontekstual, humanistik, dan
transformatif. Pengetahuan bimbingan dan konseling Islam
tidak hanya bertujuan untuk memahami manusia, tetapi juga
untuk menyertai proses perubahan hidupnya secara
bermakna. Dalam horizon ini, istiqra’ bukan sekadar metode
ilmiah, melainkan jalan etis untuk menghadirkan dakwah
yang menyembuhkan di tengah kompleksitas kehidupan
modern.

Integrasi istinbat, iqtibas, dan istigra’ melahirkan
epistemologi BKI yang bersifat transendental-kritis-kontekstual.
Lebih dari itu, epistemologi ini mengarah pada konsep
pengetahuan yang menyembuhkan (healing knowledge).
Pengetahuan dalam BKI tidak diukur hanya dari korespondensinya
dengan fakta (truth), tetapi juga dari kemampuannya memulihkan
makna, menenangkan jiwa, dan mengarahkan manusia pada
kehidupan yang bernilai.

Dalam perspektif ini, BKI menolak netralitas epistemologis.
Pengetahuan selalu berpihak: apakah ia memperkuat kemanusiaan
atau justru memperdalam keterasingan. Sebagaimana ditegaskan
Kuntowijoyo (2006), ilmu dalam Islam harus bersifat
emansipatorik dan profetik. Epistemologi BKI dengan demikian
menjadi bagian integral dari dakwah—yakni dakwah yang bekerja
pada level kesadaran, makna, dan penyembuhan batin manusia.

Pijakan Aksiologis: Irsyad, Taujih, dan Istisyfa’ sebagai
Tujuan Dakwah Konseling

Aksiologi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) berangkat
dari pertanyaan mendasar tentang tujuan keberadaan ilmu: untuk
apa pengetahuan pembimbingan ini dihadirkan, dan nilai apa yang
hendak diwujudkan melalui praktiknya? Dalam perspektif dakwah,
BKI tidak dimaksudkan sebagai instrumen teknokratis yang
berorientasi pada efisiensi semata, melainkan sebagai praksis
keilmuan yang berfungsi menghadirkan kemaslahatan, pemulihan
martabat manusia, dan kebermaknaan hidup. Dengan demikian,
nilai menjadi inti dari seluruh proses konseling, bukan sekadar
atribut tambahan (Al-Attas, 1995).



16

Konsep irsyad merepresentasikan tujuan aksiologis pertama
BKI, yakni pembimbingan manusia menuju jalan yang benar secara
sadar dan bertahap. Irsyad menolak pendekatan koersif dan
moralistik yang menundukkan klien pada otoritas normatif, dan
sebaliknya menekankan dialog, empati, dan pendampingan. Dalam
tradisi Islam, irsyad berkaitan erat dengan fungsi kenabian sebagai
hadi (pemberi petunjuk), sebagaimana ditegaskan bahwa Nabi
Muhammad SAW diutus sebagai pembimbing menuju jalan yang
lurus (QS. al-Shura [42]: 52). Dalam konteks konseling, irsyad
bermakna membantu klien menemukan arah hidupnya melalui
kesadaran, bukan kepatuhan semu (Al-Ghazali, 2005).

Tujuan aksiologis kedua adalah taujih, yakni pengarahan nilai
dan orientasi hidup. Jika irsyad berfokus pada proses
pendampingan, maka taujth bekerja pada level normatif-
eksistensial: membantu manusia menyusun kembali hierarki nilai,
tujuan hidup, dan orientasi makna dalam kerangka tauhid. Krisis
manusia modern sering kali bukan terletak pada ketiadaan
kemampuan, melainkan pada kebingungan orientasi dan
fragmentasi nilai. Dalam hal ini, BKI berfungsi sebagai ruang
reflektif yang mengarahkan manusia dari kehidupan yang reaktif
menuju kehidupan yang bermakna (Frankl, 2006). Taujth dalam
BKI tidak memaksakan nilai, tetapi membuka horizon kesadaran
agar klien mampu memilih secara bertanggung jawab.

Dimensi aksiologis terdalam BKI terletak pada konsep
istishfa’, yaitu tujuan penyembuhan. Dalam perspektif Islam,
penyakit tidak dibatasi pada gangguan fisik, tetapi mencakup luka
batin, kegelisahan eksistensial, dan keterputusan relasi manusia
dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri. Al-Qur’an secara
eksplisit memposisikan wahyu sebagai shifa’ bagi penyakit hati
(QS. Yinus [10]: 57), sementara Rasulullah SAW menegaskan
bahwa setiap penyakit memiliki obatnya (HR. Muslim). Istishfa’
dalam BKI dengan demikian tidak sekadar bersifat kuratif, tetapi
restoratif, yakni memulihkan integritas diri manusia.

Pendekatan penyembuhan ini memiliki irisan kuat dengan
psikologi humanistik dan eksistensial Barat. Carl Rogers
menekankan bahwa proses penyembuhan hanya mungkin terjadi
dalam relasi yang empatik, autentik, dan menghargai martabat
manusia (Rogers, 1961). Viktor Frankl menambahkan bahwa
penyembuhan sejati terjadi ketika manusia menemukan kembali
makna hidupnya, bahkan di tengah penderitaan (Frankl, 2006). BKI
mengadopsi wawasan ini melalui kerangka iqtibas, namun
menempatkannya dalam horizon tauhid sehingga penyembuhan



17

tidak berhenti pada kesejahteraan psikologis, melainkan bermuara
pada kedamaian spiritual (sakinah) dan keutuhan manusia (fitrah).

Secara filosofis, aksiologi BKI secara tegas menolak klaim
netralitas nilai dalam ilmu. Pengetahuan konseling Islam bersifat
normatif-emansipatorik: berpihak pada kemanusiaan, keadilan
batin, dan pemulihan fitrah. Kuntowijoyo (2006) menegaskan
bahwa ilmu dalam Islam harus bersifat transformatif—mampu
mengubah kesadaran dan realitas sosial. Dalam konteks ini, BKI
tidak hanya menyelesaikan masalah individu, tetapi juga
berkontribusi pada pembentukan manusia yang berdaya,
bermakna, dan berakhlak.

Dalam konteks ini, irsyad, taujih, dan istishfa’ membentuk
satu kesatuan aksiologis yang menegaskan BKI sebagai dakwah
yang hidup, yakni dakwah yang membimbing, mengarahkan, dan
menyembuhkan. BKI bukan sekadar praktik konseling, melainkan
jalan pengembalian manusia kepada fitrahnya dalam bingkai
rahmatan li al-‘alamin (QS. al-Anbiya’ [21]: 107).

Tabel 1
Skema Landasan Filosofis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
. R . . . Penjelasan
Dimensi Filosofis Fokus Kajian Konsep Kunci Substantif
Manusia dipahami
sebagai makhluk
tauhid yang

lemah, berlapis
(jasad-nafs-akal-
galb-ruh), dan
selalu berada
dalam proses
menjadi. Realitas
ini melahirkan
kebutuhan akan
bimbingan,
pengarahan, dan
penyembuhan.

Hakikat manusia Fitrah, kelemahan
dan dinamika manusia, being in
kehidupan process

Landasan Filosofis
Umum

Objek material:
manusia dengan
problem
psikologis, sosial,
Pijakan Apa yang dikaji Objek material spiritual, dan
Ontologis BKI dan objek formal | eksistensial. Objek
formal: proses
pembimbingan,
pengarahan, dan
penyembuhan




18

manusia dalam
bingkai dakwah.

Ontologi
Relasional

Relasi konselor-
klien

Insaniyyah,
pendampingan

Relasi dalam BKI
bersifat
kemanusiaan,
dialogis, dan etis;
konselor hadir
sebagai
pendamping
(murshid), bukan
otoritas yang
menghakimi.

Pijakan
Epistemologis

Sumber dan cara
memperoleh
pengetahuan

Istinbat, Iqtibas,
Istiqrd’

Epistemologi BKI
bersifat integratif:
menggali nilai dari
wahyu (istinbat),
berdialog dengan
ilmu modern
(igtibas), dan
memahami
realitas empiris-
kontekstual
(istigra’).

Istinbat

Wahyu sebagai
sumber
pengetahuan

Al-Qur’an dan
Hadis

Prinsip-prinsip
pembimbingan,
penyembuhan,
dan pengarahan
hidup digali dari
teks wahyu
sebagai sumber
transendental dan
normatif.

Iqtibas

[Imu bantu
modern

Psikologi dan
konseling

Metode dan
temuan ilmiah
modern diadopsi
secara Kkritis dan
ditempatkan
dalam horizon
tauhid, bukan
diadopsi secara
sekuler.

Istiqra’

Realitas empiris
dan sosial

Pengalaman
hidup, konteks
zaman

Observasi
terhadap
pengalaman
manusia dan
dinamika sosial
memastikan BKI
responsif
terhadap problem




19

aktual seperti
krisis makna,
alienasi, dan
disorientasi nilai.

Pijakan
Aksiologis

Tujuan dan nilai
guna BKI

Irsyad, Taujih,
Istishfd’

BKI bertujuan
menghadirkan
kemaslahatan,
pemulihan
martabat manusia,
dan
kebermaknaan
hidup sebagai
praksis dakwah.

Irsyad

Pembimbingan

Petunjuk jalan
hidup

Membantu
manusia
menemukan arah
hidup yang benar
secara persuasif,
dialogis, dan
sadar.

Taujth

Pengarahan nilai

Orientasi makna
dan tujuan

Mengarahkan cara
pandang, nilai, dan
tujuan hidup agar
tidak kehilangan
makna dan
orientasi tauhid.

Istishfa’

Penyembuhan

Pemulihan luka
batin

Menyembuhkan
luka psikis,
spiritual, dan
eksistensial serta
memulihkan
integritas diri
manusia.

Tujuan Akhir BKI

Dakwah konseling

Rahmatan li al-
‘alamin

Menghadirkan
dakwah yang
membimbing,
mengarahkan, dan
menyembuhkan
demi
kemaslahatan
individu dan
masyarakat.

D. Landasan Sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)

Landasan sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) berpijak
pada pandangan bahwa manusia adalah makhluk sosial (al-insan madani
bi al-tab ‘) yang eksistensi dan kesejahteraannya dibentuk melalui relasi
sosial, struktur budaya, serta nilai-nilai normatif yang hidup dalam



20

masyarakat. Dalam perspektif Islam, relasi sosial tidak sekadar bersifat
fungsional, melainkan menjadi ruang aktualisasi nilai tauhid, akhlak, dan
tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, BKI hadir sebagai praksis irsyad—
yakni proses pengantaran individu menuju kesadaran diri dan sosial yang
selaras dengan nilai ilahiah (Q.S. al-Hujurat [49]: 13).

Secara sosiologis, BKI memandang problem individu sebagai hasil
dialektika antara subjek dan struktur sosial. Krisis identitas, konflik peran,
disorientasi nilai, dan alienasi sosial tidak dapat dipahami hanya sebagai
persoalan intrapsikis, tetapi sebagai konsekuensi dari perubahan sosial,
tekanan budaya, serta ketidakseimbangan relasi sosial. Dalam konteks ini,
BKI menjalankan fungsi taujih, yaitu proses pengarahan sosial-normatif
yang membantu individu membaca realitas sosialnya secara kritis dan
etis, sehingga mampu mengambil sikap dan keputusan yang bermakna
dalam kehidupan bermasyarakat (Berger & Luckmann, 1966).

Landasan sosiologis BKI juga menempatkan konseling sebagai
ruang istisfa’, yakni proses pemurnian dan pemulihan relasi sosial melalui
nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, ta‘awun, ‘adl, dan rahmah. Konselor
tidak hanya berperan membantu penyesuaian individu terhadap
lingkungan sosial, tetapi juga memfasilitasi penyembuhan makna (healing
of meaning) atas luka-luka sosial yang dialami individu akibat
ketidakadilan struktural, konflik budaya, atau marginalisasi. Dengan
demikian, BKI bersifat kontekstual dan responsif terhadap realitas sosial
yang melingkupi kehidupan klien (Hassan, 2016).

Dalam kerangka sosiologi pengetahuan Islam, BKI menggunakan
konsep ma rif dan munkar sebagai parameter sosial-etis dalam proses
konseling. Melalui irsyad, taujih, dan istisfa’, individu diarahkan untuk
tidak sekadar beradaptasi dengan masyarakat, tetapi mampu membangun
kesadaran sosial yang berlandaskan nilai ilahiah. Orientasi ini
menegaskan bahwa BKI bukan hanya praktik terapeutik individual,
melainkan praksis sosial-dakwah yang bertujuan membentuk tatanan
masyarakat berkeadaban (al-mujtama ‘al-fadil) (Al-Attas, 1995).

E. Landasan Hukum Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)

Penyelenggaraan Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam
(BKI) memiliki landasan hukum yang kuat dan komprehensif, yang
bersumber dari kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia, sistem
regulasi pendidikan tinggi nasional, serta kebijakan kelembagaan
perguruan tinggi keagamaan Islam. Secara struktural dan yuridis, Program
Studi BKI merupakan bagian dari Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
Negeri (PTKIN) dan berada di bawah kewenangan Kementerian Agama
Republik Indonesia, khususnya Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.
Dalam struktur akademik PTKIN, Program Studi BKI dikembangkan dan



21

dikelola di lingkungan Fakultas Dakwah dan Komunikasi sebagai bagian
dari rumpun ilmu dakwah.

Dalam konteks kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia,
landasan utama penyelenggaraan Program Studi BKI merujuk pada
Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009
tentang penetapan pembidangan ilmu dan gelar akademik di lingkungan
Perguruan Tinggi Agama Islam. Peraturan ini menjadi dasar normatif bagi
penataan rumpun keilmuan, penempatan fakultas, serta pengelolaan
program studi di PTKIN. Melalui regulasi tersebut, Bimbingan dan
Konseling Islam diposisikan sebagai bidang keilmuan yang berada dalam
rumpun ilmu dakwah, dengan orientasi pada pembimbingan, pengarahan,
dan pendampingan manusia berbasis nilai-nilai Islam.

Landasan hukum tersebut diperkuat oleh Peraturan Menteri
Agama Republik Indonesia Nomor 33 Tahun 2016 tentang gelar akademik
perguruan tinggi keagamaan Islam, yang kemudian disempurnakan
melalui Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 38 Tahun
2017. Kedua peraturan ini mengatur sistem pemberian gelar akademik
bagi lulusan PTKIN dan menjadi dasar yuridis bagi penetapan gelar lulusan
Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam. Dengan adanya regulasi ini,
lulusan Program Studi BKI memperoleh pengakuan akademik yang sah
dan diakui secara nasional dalam sistem pendidikan tinggi keagamaan
[slam.

Sejalan dengan dinamika dan perkembangan keilmuan dakwah
dan konseling, perubahan nomenklatur Program Studi Bimbingan
Penyuluhan Islam (BPI) menjadi Program Studi Bimbingan dan Konseling
Islam (BKI) didasarkan pada Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan
[slam Kementerian Agama Republik Indonesia Nomor 426 Tahun 2012
tanggal 10 April 2012 tentang perubahan dan penyesuaian nomenklatur
program studi pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Keputusan ini
merefleksikan respons kebijakan Kementerian Agama terhadap
perkembangan keilmuan konseling Islam yang semakin menekankan
aspek pendampingan, konseling, dan penyembuhan psikososial-spiritual,
tanpa melepaskan akar dakwahnya. Perubahan nomenklatur tersebut
sekaligus menegaskan posisi Program Studi BKI dalam lingkungan
Fakultas Dakwah dan Komunikasi sebagai pengembang keilmuan irsyad,
taujih, dan istisyfa’.

Selain berlandaskan pada kebijakan Kementerian Agama Republik
Indonesia, penyelenggaraan Program Studi BKI juga mengacu pada sistem
regulasi pendidikan tinggi nasional. Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi menjadi payung hukum
umum yang mengatur penyelenggaraan pendidikan tinggi di Indonesia,
termasuk PTKIN, dalam aspek tridharma perguruan tinggi, tata kelola,
serta penjaminan mutu. Ketentuan ini diperkuat dengan kebijakan
Kementerian Riset, Teknologi, dan Pendidikan Tinggi—yang kini berada
dalam lingkup Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan



22

Teknologi—khususnya Peraturan Menteri Riset, Teknologi, dan
Pendidikan Tinggi Nomor 62 Tahun 2016 tentang Sistem Penjaminan Mutu
Pendidikan Tinggi. Regulasi tersebut menjadi acuan dalam penerapan
sistem penjaminan mutu internal dan eksternal pada Program Studi BKI.

Dalam hal pengakuan mutu akademik, Program Studi Bimbingan
dan Konseling Islam tunduk pada ketentuan dan mekanisme akreditasi
yang ditetapkan oleh Badan Akreditasi Nasional Perguruan Tinggi (BAN-
PT). Akreditasi BAN-PT berfungsi sebagai instrumen penjaminan mutu
eksternal yang memastikan bahwa penyelenggaraan Program Studi BKI di
lingkungan Fakultas Dakwah dan Komunikasi memenuhi standar nasional
pendidikan tinggi serta prinsip akuntabilitas dan kualitas akademik.

Pada tingkat kelembagaan, keberadaan dan pengelolaan Program
Studi Bimbingan dan Konseling Islam juga didukung oleh kebijakan
internal perguruan tinggi, termasuk surat keputusan tentang pendirian
dan izin operasional program studi, penataan fakultas dan jurusan, serta
pengesahan kurikulum Program Studi BKI. Dokumen-dokumen
kelembagaan tersebut menjadi dasar administratif dan organisatoris
dalam penyelenggaraan pendidikan, penelitian, dan pengabdian kepada
masyarakat di bidang bimbingan dan konseling Islam.

Dengan demikian, Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam
memiliki landasan hukum yang kokoh, integratif, dan berlapis, baik dari
aspek kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia, sistem regulasi
pendidikan tinggi nasional, maupun kebijakan kelembagaan perguruan
tinggi. Landasan hukum ini menegaskan posisi Program Studi BKI sebagai
bagian integral dari Fakultas Dakwah dan Komunikasi yang
mengembangkan keilmuan dakwah melalui pendekatan pembimbingan,
konseling, irsyad, taujih, dan istisyfa’ dalam rangka pemulihan dan
penguatan kehidupan manusia secara holistik.

. Landasan Teologis Bimbingan dan Konseling Islam

Landasan teologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) bertumpu
pada pandangan Islam tentang Tuhan, manusia, dan relasi keduanya dalam
kerangka tauhid. Dalam perspektif Islam, seluruh aktivitas pembimbingan
dan konseling tidak dipahami sebagai praktik teknis yang netral nilai,
melainkan sebagai bagian dari ikhtiar ibadah dan dakwah untuk menuntun
manusia kembali kepada fitrahnya. Dengan demikian, BKI berakar pada
keyakinan bahwa Allah SWT adalah sumber kebenaran, petunjuk, dan
penyembuhan, sementara manusia adalah makhluk yang membutuhkan
bimbingan ilahiah dalam menjalani kehidupan yang sarat dengan ujian,
konflik batin, dan pencarian makna.

Secara teologis, Islam memandang manusia sebagai makhluk
ciptaan Allah yang memiliki dimensi jasmani, psikologis, dan spiritual
sekaligus. Al-Qur'an menegaskan bahwa manusia diciptakan dalam
keadaan lemah dan membutuhkan pertolongan (QS. al-Nisa’ [4]: 28).
Kelemahan ini bukanlah bentuk kehinaan, melainkan kondisi eksistensial
yang meniscayakan proses irsyad (pembimbingan), taujih (pengarahan),



23

dan istisyfa’ (penyembuhan). Dalam konteks inilah BKI hadir sebagai
manifestasi teologis dari kasih sayang Allah kepada manusia, dengan
menjadikan pembimbingan sebagai sarana penguatan iman, pemulihan
jiwa, dan penataan kehidupan yang bermakna (Al-Ghazali, 2005).

Landasan teologis BKI juga bertumpu pada konsep hidayah sebagai
inti dari relasi Tuhan dan manusia. Al-Qur’an berulang kali menegaskan
bahwa petunjuk sejati berasal dari Allah SWT (QS. al-Baqarah [2]: 38),
sementara manusia diberi kebebasan untuk merespons petunjuk tersebut.
Dalam kerangka ini, konselor dalam BKI tidak berperan sebagai penentu
kebenaran mutlak, melainkan sebagai wasilah (perantara) yang membantu
individu membuka kesadaran, memahami problem dirinya, dan
menemukan kembali arah hidupnya dalam cahaya hidayah. Prinsip ini
menegaskan bahwa BKI bersifat dialogis dan persuasif, bukan koersif atau
manipulatif (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2010).

Dimensi penyembuhan (syifa’ dan istisyfa’) merupakan fondasi
teologis yang sangat penting dalam BKI. Al-Qur'an secara eksplisit
menyebut dirinya sebagai penyembuh bagi penyakit yang ada di dalam
dada manusia: “Wahai manusia, sungguh telah datang kepadamu pelajaran
dari Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada di dalam dada” (QS.
Yunus [10]: 57). Ayat ini memberikan legitimasi teologis bahwa problem
kejiwaan, kegelisahan eksistensial, dan luka batin manusia memiliki
dimensi spiritual yang dapat disembuhkan melalui pendekatan berbasis
wahyu. Rasulullah SAW juga bersabda, “Setiap penyakit ada obatnya” (HR.
Muslim), yang secara teologis membuka ruang bahwa penyembuhan tidak
terbatas pada aspek fisik, tetapi juga mencakup dimensi psikis dan
spiritual.

Lebih jauh, landasan teologis BKI berkaitan erat dengan misi
dakwah Islam sebagai rahmatan li al-‘alamin. Al-Qur'an menegaskan
bahwa kehadiran Nabi Muhammad SAW adalah sebagai rahmat bagi
seluruh alam (QS. al-Anbiya’ [21]: 107). Prinsip ini menempatkan BKI
sebagai bagian dari dakwah yang berorientasi pada kasih sayang,
pemulihan martabat manusia, dan penguatan kehidupan yang berkeadilan.
Oleh karena itu, praktik konseling dalam Islam tidak boleh bersifat
menghakimi, merendahkan, atau menambah luka batin klien, tetapi harus
mencerminkan nilai hikmah, mau‘izah hasanah, dan kelembutan (QS. al-
Nahl [16]: 125).

Dalam perspektif teologi Islam, tujuan akhir BKI bukan sekadar
penyelesaian masalah (problem solving), tetapi tercapainya ketenangan
jiwa (sakinah) dan kesadaran kebermaknaan hidup. Al-Qur'an
menegaskan bahwa ketenteraman sejati hanya dapat diraih melalui ingat
kepada Allah (QS. al-Ra ‘d [13]: 28). Hal ini menunjukkan bahwa BKI
berorientasi pada pemulihan relasi manusia dengan Tuhan, dengan
sesama, dan dengan dirinya sendiri secara integral. Pandangan ini sejalan
dengan pemikiran para sarjana Muslim kontemporer yang menekankan



24

bahwa kesehatan mental dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi
spiritual dan moral (Badri, 1979; Aydin, 2013).

Dengan demikian, landasan teologis Bimbingan dan Konseling
Islam menegaskan bahwa BKI adalah praktik keilmuan dan dakwah yang
berpijak pada tauhid, hidayah, dan rahmat. BKI hadir sebagai upaya
menuntun manusia menuju keutuhan diri (integrity of self) dan pemulihan
fitrah melalui irsyad, taujih, dan istisyfa’, sehingga konseling tidak hanya
menjadi proses terapeutik, tetapi juga jalan spiritual menuju kedewasaan
iman dan kemanusiaan yang utuh.

G. Posisi Keilmuan Program Studi dan BoK Bimbingan dan Konseling
Islam dalam Sistem Ilmu Dakwah

Secara historis, bimbingan dan konseling di Barat tidak lahir sebagai
turunan langsung dari ilmu pendidikan (education), melainkan
berkembang dari kebutuhan praksis untuk menangani problem psikologis,
moral, dan sosial manusia modern. Frank Parsons, yang sering disebut
sebagai pelopor vocational guidance, mengembangkan konseling sebagai
respons terhadap disorientasi individu dalam masyarakat industri, bukan
sebagai metode pedagogis formal (Parsons, 1909). Perkembangan
selanjutnya melalui psikologi klinis dan humanistik, seperti pada Carl
Rogers, menegaskan bahwa konseling berakar pada relasi bantuan (helping
relationship) yang bersifat personal, empatik, dan eksistensial, bukan
sekadar instruksional (Rogers, 1951).

Fakta historis ini menunjukkan bahwa menempatkan bimbingan dan
konseling di bawah rumpun ilmu pendidikan murni merupakan reduksi
epistemologis. Dalam tradisi Barat sendiri, konseling dipahami sebagai
disiplin terapan lintas bidang yang berorientasi pada perubahan diri,
pemulihan makna, dan kesehatan mental (Corey, 2017). Oleh karena itu,
kesalahan kategorisasi menjadi semakin problematik ketika bimbingan dan
konseling Islam (BKI) dipisahkan dari kerangka dakwah dan hanya
diletakkan sebagai adaptasi psikologi sekuler yang “diberi muatan agama”.

Begitupun penempatan Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) dalam
rumpun ilmu pendidikan merupakan kekeliruan konseptual yang
berangkat dari asumsi bahwa seluruh aktivitas pembinaan manusia identik
dengan proses pedagogis. [lmu pendidikan secara epistemologis berfokus
pada proses transmisi pengetahuan, pengembangan kompetensi belajar,
dan pembentukan peserta didik melalui sistem kurikulum, instruksi, dan
evaluasi pembelajaran. Sementara itu, BKI tidak bekerja dalam kerangka
pengajaran (teaching-learning process), melainkan dalam relasi bantuan
profesional yang bersifat dialogis, reflektif, dan terapeutik. Objek formal
BKI bukanlah proses belajar peserta didik, tetapi dinamika problem
psikologis, sosial, dan spiritual manusia yang membutuhkan
pendampingan, pengarahan, dan pemulihan makna hidup. Oleh karena itu,
menyamakan BKI dengan pendidikan berarti mereduksi konseling menjadi
aktivitas instruksional, padahal secara metodologis konseling justru
menghindari posisi mengajar dan menilai.



25

Kesalahan penempatan ini juga berdampak pada distorsi metodologis
dan tujuan keilmuan. Ilmu pendidikan menekankan efektivitas
pembelajaran, pencapaian hasil belajar, dan penguasaan materi, sedangkan
BKI berorientasi pada perubahan kondisi batin, rekonstruksi makna, dan
pemulihan keutuhan diri manusia. Dalam praktik konseling, relasi
konselor-klien bersifat non-hierarkis dan non-direktif, sangat berbeda
dengan relasi pendidik-peserta didik yang struktural dan normatif. Ketika
BKI diposisikan sebagai bagian dari rumpun ilmu pendidikan, maka
kompetensi konselor berisiko disempitkan menjadi kemampuan pedagogis,
bukan keterampilan profesional dalam asesmen psikososial dan intervensi
konseling. Akibatnya, identitas BKI sebagai ilmu dakwah terapan yang
menangani problem eksistensial manusia menjadi kabur dan kehilangan
landasan keilmuannya yang autentik.

Lebih jauh menempatkan bimbingan dan konseling Islam (BKI) ke
dalam rumpun ilmu adab justru akan menyesatkan dari pelbagai aspeknya.
Penempatan Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) dalam rumpun ilmu
adab merupakan kekeliruan konseptual yang bersumber dari penyempitan
pemahaman terhadap hakikat keilmuan konseling itu sendiri. Ilmu adab
secara tradisional dipahami sebagai rumpun keilmuan yang berfokus pada
pembentukan kesantunan moral, etika perilaku, dan penghalusan budi
melalui transmisi nilai-nilai normatif dan kultural. Dalam tradisi keilmuan
Islam klasik, adab berkaitan erat dengan ta‘lim dan ta’dib, yakni proses
pewarisan norma dan etika melalui pengajaran dan keteladanan (Al-Attas,
1980).

Sementara itu, BKI tidak beroperasi pada wilayah transmisi nilai secara
normatif, melainkan pada wilayah pendampingan eksistensial manusia
yang sedang mengalami ketegangan batin, krisis makna, konflik psikososial,
dan disorientasi spiritual. Konseling bukanlah proses pengajaran moral,
melainkan relasi bantuan profesional yang bersifat dialogis, reflektif, dan
terapeutik. Oleh karena itu, menyamakan konseling dengan adab berarti
mereduksi BKI menjadi aktivitas nasihat moral, padahal secara
epistemologis konseling bekerja pada dimensi pengalaman subjektif
manusia, bukan sekadar perilaku lahiriah.

Kekeliruan ini juga terlihat pada aspek objek formal keilmuan. Ilmu
adab menjadikan norma etika dan nilai moral sebagai objek formalnya,
sedangkan BKI menjadikan proses pembimbingan, pengarahan, dan
penyembuhan manusia sebagai objek formal. BKI tidak hanya bertanya
apakah suatu perilaku benar atau salah secara normatif, tetapi bagaimana
individu mengalami konflik batin, bagaimana makna hidup dibangun, serta
bagaimana proses pemulihan psikospiritual dapat berlangsung secara
berkelanjutan. Dengan demikian, perbedaan objek formal ini menunjukkan
bahwa BKI memiliki wilayah kajian yang melampaui ruang lingkup adab.



26

Dari sudut pandang epistemologi, ilmu adab bertumpu pada
pendekatan deduktif-normatif yang bersumber dari teks dan tradisi etika.
Sebaliknya, BKI mengintegrasikan pendekatan istinbat dari wahyu, iqtibas
dari ilmu psikologi dan konseling modern, serta istiqra’ terhadap realitas
empiris manusia. Struktur epistemologis yang integratif ini menempatkan
BKI sebagai disiplin interdisipliner dan terapan, bukan sebagai ilmu
normatif murni. Ibn Khaldun telah mengingatkan bahwa ilmu yang
mengabaikan realitas empiris manusia akan kehilangan relevansi sosial dan
daya transformasinya (Ibn Khaldun, 2004).

Penempatan BKI dalam rumpun adab juga berdampak serius pada
aspek metodologis. [lmu adab tidak mensyaratkan kompetensi asesmen
psikologis, keterampilan komunikasi terapeutik, maupun teknik intervensi
konseling yang sistematis. Sebaliknya, BKI menuntut penguasaan
metodologi konseling individual, kelompok, keluarga, dan komunitas yang
berbasis etika dakwah dan prinsip psikologis. Ketika BKI diposisikan
sebagai bagian dari adab, maka kompetensi profesional konselor Islam
berisiko direduksi menjadi sekadar kemampuan memberi nasihat religius,
bukan keterampilan pendampingan berbasis keilmuan.

Dari perspektif aksiologis, ilmu adab bertujuan membentuk manusia
yang berperilaku santun dan beretika sesuai norma sosial dan agama. BKI
memiliki tujuan yang lebih luas dan mendalam, yaitu pemulihan keutuhan
diri manusia (integrity of self), penguatan makna hidup, serta pengantaran
individu kembali kepada fitrah melalui proses irsyad, taujih, dan istisyfa’.
Aksiologi ini menempatkan BKI sebagai bagian dari dakwah rahmatan li al-
‘alamin yang berorientasi pada penyembuhan dan pemanusiaan manusia,
bukan sekadar penyesuaian perilaku.

Selain itu, secara historis, konseling dalam tradisi Barat maupun Islam
tidak berkembang dalam kerangka adab. Dalam tradisi Barat, konseling
lahir dari kebutuhan sosial-psikologis masyarakat modern, sementara
dalam tradisi Islam, praktik pembimbingan jiwa berkembang dalam
tasawulf, tazkiyat al-nafs, dan irsyad, yang lebih dekat dengan dakwah dan
pengobatan jiwa daripada pengajaran etika formal (Al-Ghazali, 2005;
Rogers, 1951). Fakta historis ini memperkuat argumen bahwa adab
bukanlah habitat epistemologis yang tepat bagi BKI.

Dengan demikian, menempatkan BKI dalam rumpun ilmu adab bukan
hanya kesalahan klasifikasi administratif, tetapi kesalahan filosofis yang
berdampak pada distorsi objek kajian, penyempitan metodologi, dan
reduksi tujuan keilmuan. BKI secara hakiki merupakan ilmu dakwah
terapan yang bekerja pada wilayah transformasi manusia melalui
pembimbingan, pengarahan, dan penyembuhan. Oleh karena itu, secara
ontologis, epistemologis, dan aksiologis, BKI lebih tepat dan konsisten



27

ditempatkan dalam rumpun [lmu Dakwah daripada dalam rumpun ilmu
adab.

Dalam sistem keilmuan Islam, justru BKI menemukan posisi
epistemologisnya yang paling otentik ketika ditempatkan dalam rumpun
[lmu Dakwah. Dakwah dalam pengertian keilmuan tidak terbatas pada
aktivitas tabligh verbal, melainkan mencakup proses irsyad
(pembimbingan), taujth (pengarahan), islah (perbaikan), dan istisyfa’
(penyembuhan) terhadap individu dan masyarakat (Aziz, 2015). Al-Qur’an
sendiri menegaskan dakwah sebagai proses transformasi manusia melalui
pendekatan hikmah, mau ‘izah hasanah, dan dialog etis (QS. al-Nahl [16]:
125).

Dalam kerangka ini, BKI merupakan bentuk dakwah personal dan
dialogis yang beroperasi pada wilayah afektif, psikologis, dan spiritual
manusia. la berfungsi sebagai instrumen dakwah yang menangani krisis
iman, konflik batin, disorientasi nilai, kecemasan eksistensial, serta
disfungsi relasi sosial-keagamaan. Pendekatan ini sejalan dengan
pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah bahwa Al-Qur’an dan ajaran Islam
adalah syifa’bagi penyakit hati, keraguan makna, dan kegelisahan jiwa (Ibn
Qayyim, 1997).

Dari sisi body of knowledge, BKI dalam sistem [Imu Dakwah memiliki
struktur keilmuan yang integratif. Pertama, fondasi teologis-normatif yang
bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, meliputi konsep fitrah, hidayah,
tazkiyat al-nafs, dan rahmatan li al-‘alamin (QS. al-Anbiya’ [21]: 107).
Fondasi ini membentuk orientasi nilai dan etika profesi konselor Islam.
Kedua, fondasi filosofis-antropologis yang memandang manusia sebagai
makhluk multidimensional—jasmani, psikis, sosial, dan spiritual—yang
selalu berada dalam dinamika ujian dan pencarian makna (al-Ghazali,
2005).

Ketiga, fondasi epistemologis-metodologis yang mengintegrasikan
pendekatan istinbat (penggalian prinsip dari wahyu), iqtibas (adopsi kritis
teori psikologi dan konseling modern), dan istiqra’ (pembacaan empiris
terhadap realitas sosial). Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Ibn
Khaldun yang menegaskan bahwa ilmu harus berpijak pada realitas sosial
agar memiliki daya transformasi (Ibn Khaldun, 2004). Dengan demikian,
teori-teori konseling Barat tidak ditolak, tetapi disaring dan diarahkan agar
selaras dengan nilai tauhid dan tujuan dakwah.

Keempat, fondasi praksis dakwah-konseling, yang mencakup
keterampilan asesmen konseling Islami, komunikasi empatik dakwah,
konseling keluarga, konseling pendidikan, konseling komunitas, serta
konseling krisis berbasis nilai keislaman dan kearifan lokal. Pada level ini,
BKI berfungsi sebagai dakwah aplikatif yang menyentuh realitas hidup
umat secara langsung.

Posisi keilmuan ini memiliki implikasi langsung terhadap Capaian
Pembelajaran Lulusan (CPL) BKI. CPL sikap dan tata nilai menuntut lulusan



28

memiliki integritas moral, empati, dan tanggung jawab dakwah—yang
berakar pada nilai irsyad dan rahmah. CPL pengetahuan menegaskan
penguasaan konsep dakwah, psikologi, dan konseling Islam secara
integratif, bukan parsial. CPL keterampilan umum dan khusus tercermin
dalam kemampuan lulusan melakukan layanan konseling Islami yang
persuasif, dialogis, dan transformatif, baik pada level individu maupun
komunitas. Dengan kata lain, CPL BKI merupakan manifestasi operasional
dari posisi keilmuan BKI sebagai ilmu dakwah terapan.

Oleh karena itu, BKI tidak dapat direduksi sebagai cabang ilmu
pendiikan, adab atau sekadar adaptasi psikologi Barat. la adalah disiplin
[lmu Dakwah yang memiliki body of knowledge khas, berorientasi pada
pemulihan martabat manusia dan pengantaran individu kembali kepada
fitrahnya yang bersifat empatik, internalisatif, emansipatorik dan
transformatif. Dalam kerangka inilah BKI berdiri sebagai dakwah yang
hidup, menyembuhkan, dan memanusiakan manusia.

Tabel 2
Body of Knowledge (BoK) Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
Keterkaitan
Ranah BoK Fokus Keilmuan | Substansi Utama dengan Ilmu
Dakwah
Wahyu sebagai K_onsep fltrah., Dakwah sebagal
Landasan o hidayah, tazkiyat | proses pemulihan
. sumber nilai dan
Teologis : . al-nafs, rahmatan | dan pencerahan
orientasi iy = g :
li al-‘alamin, syifa’ | manusia
Manusia sebagai .
Hakikat manusia makhluk jasadi- Dakwah s.ebagal
Landasan . . L o pendampingan
. . dan dinamika psikis—spiritual, . .
Filosofis ) . . eksistensial
eksistensial krisis makna, - -
o (irsyad dan taujih)
proses menjadi
Manusia
Ontologi BKI Objek kajian be.rmasa.lah secara Dakwgh pgrsonal
utama psikologis, sosial, | dan dialogis
dan spiritual
Proses
Objek Formal Fokus analisis pembimbingan, Dakwah berbasis
BKI keilmuan pengarahan, dan relasi bantuan
penyembuhan
Ayat-ayat syifa’,
Epistemologi - Penggalian prinsip | hikmah, mau‘izah | Dakwah normatif-
Istinbat dari wahyu hasanabh, kisah transendental
profetik
Teori konseling,

. - A psikologi Dakwah
Epl.St?mOIOgl Adopsi kritis ilmu humanistik, kontekstual dan
Iqtibas modern : . .

psikologi profesional
perkembangan




29

Pengamatan
Epistemologi - Induksi empiris masalah umat, Dakwah responsif
Istiqra’ sosial Kkrisis identitas, terhadap realitas
alienasi sosial
Asesmen Islami,
komunikasi
Metodologi Teknik dan empatik, Dakwah persuasif
Konseling Islami | pendekatan konseling dan dialogis
individual &
kelompok
. . . Mengantar
Aks1_o logi - Tu]uap . manusia ke jalan Dakwah hidayah
Irsyad pembimbingan
yang benar
AKksiologi - Tujuan Pe.n eguh.an. Dakwah
Taujih pengarahan nilai orientasi hidup pencerahan
dan makna
. . . Pemulihan luka Dakwa.h
Aksiologi - Tujuan . pemulihan dan
. o) psikis dan :
Istisyfa penyembuhan . rahmatan li al-
spiritual .-
alamin
Nilai dan tanggun Amanah, empati, Akhlak da’i-
Etika Profesi BKI | . s8N kerahasiaan,
jawab Kkeadilan konselor
Konseling
Praksis Dakwah | Implementasi keluarga,
. -1 Dakwah terapan
Konseling lapangan pendidikan,
komunitas, Kkrisis
Pengembangan Kontekstualisasi Konselmg dlg.ltal’ Dakwah adaptif
. . : berbasis kearifan
Keilmuan dan inovasi zaman
lokal
. Sikap dakwah, Lulusan sebagai
Capaian . . e
. Output akademik | penguasaan teori, | da’i-konselor
Pembelajaran . . .
dan profesional keterampilan dalam pelbagai
Lulusan (CPL) ) . :
konseling Islami ruang sosial

Adapun kaitan BKI dengan penyuluhan Islam dalam [lmu Dakwah dapat
dianalogikan sebagai dua sisi dari satu mata uang yang sama. Keduanya
bersumber dari misi dakwah yang satu, yakni menghadirkan hidayah,
kemaslahatan, dan pemulihan kehidupan manusia, namun bekerja pada sisi
dan tingkat intervensi yang berbeda. Penyuluhan Islam merepresentasikan
sisi dakwah yang bersifat luas, preventif, dan edukatif, berorientasi pada
pembentukan kesadaran keagamaan, penguatan nilai, dan pencegahan
problem sosial-keagamaan melalui komunikasi publik dan penyadaran
kolektif. la menyasar masyarakat secara umum dan berfungsi membangun
fondasi psikospiritual umat.

Sebaliknya, Bimbingan dan Konseling Islam merepresentasikan sisi
dakwah yang mendalam, personal, dan kuratif, berfokus pada individu atau
kelompok kecil yang telah mengalami problem psikologis, sosial, atau



30

spiritual. Jika Penyuluhan Islam menjaga kesehatan batin masyarakat
secara makro, maka BKI menangani luka batin pada level mikro melalui
relasi konseling yang intensif dan profesional. Keduanya tidak dapat
dipisahkan: 1) tanpa penyuluhan, konseling kehilangan basis nilai dan
orientasi dakwah; 2) tanpa konseling, penyuluhan kehilangan daya respons
terhadap penderitaan individual. Dengan demikian, Penyuluhan Islam dan
BKI adalah dua sisi mata uang dakwah, berbeda fungsi, namun satu tujuan
dan saling melengkapi.

Dalm konteks ini, penyuluhan Islam dan Bimbingan dan Konseling
Islam sama-sama berada dalam rumpun Ilmu Dakwah, namun menempati
level, fokus, dan pendekatan yang berbeda. Penyuluhan Islam beroperasi
pada wilayah dakwah informatif dan preventif yang bertujuan
menyampaikan ajaran, nilai, dan norma Islam kepada individu maupun
kelompok masyarakat terbatas. Fokus utamanya adalah peningkatan
pemahaman, kesadaran, dan sikap keagamaan melalui proses komunikasi
persuasif yang bersifat preventif dan promotif. Dalam kerangka ini,
Penyuluhan Islam berfungsi sebagai instrumen dakwah yang memperkuat
pengetahuan dan orientasi keagamaan masyarakat secara umum.

Sementara itu, Bimbingan dan Konseling Islam bergerak pada wilayah
dakwah kuratif, terapeutik dan rehabilitatif yang berfokus pada individu
atau kelompok yang mengalami problem psikologis, sosial, dan spiritual.
BKI tidak hanya menyampaikan pesan dakwah, tetapi mendampingi proses
pemulihan batin, rekonstruksi makna hidup, dan penguatan kepribadian
melalui relasi konseling yang profesional dan dialogis. Jika Penyuluhan
Islam menekankan aspek irsyad dan taujih pada tingkat sosial-edukatif,
maka BKI memperdalamnya hingga pada dimensi istisyfa’, yakni
penyembuhan luka eksistensial manusia. Dengan demikian, Penyuluhan
Islam dapat dipahami sebagai dakwah pada level umum dan preventif,
sedangkan BKI merupakan dakwah personal dan intensif yang bersifat
kuratif dan transformasional.

Secara hierarkis, fungsional, Penyuluhan Islam menyediakan kerangka
nilai dan kesadaran keagamaan yang menjadi prasyarat bagi kesehatan
psikospiritual masyarakat, sementara BKI menangani kasus-kasus
individual yang tidak dapat diselesaikan melalui penyuluhan umum.
Keduanya bersifat komplementer, bukan kompetitif, dan sama-sama
membentuk spektrum dakwah yang utuh, dari penyadaran sosial hingga
pemulihan individual.

Tabel 3
Keterkaitan Penyuluhan Islam dengan Bimbingan dan Konseling Islam
(BKI)
Penvuluhan Bimbingan dan
Aspek Islalsrll Konseling Islam | Relasi Keduanya

(BKI)




31

Posisi dalam
IImu Dakwah

Dakwah
informatif,
preventif

Dakwah kuratif,
terapeutik,
rehabilitatif

Dua sisi mata uang
dakwah

Orientasi Utama

Pencegahan dan
penguatan nilai

Pemulihan dan
transformasi diri

Preventif «& Kuratif

Sistem Layanan

khusus

Masyarakat Individu / .
Sasaran Dakwah umum Terbatas kelompok kecil Makro < Mikro
Proses
Proses o L
Objek Formal penyadaran dan pembimbingan, Berjenjang dan
erubahan sika pengarahan, dan saling melengkapi
P P penyembuhan
Pendekatan Kggg:;?m Relasi konseling Komunikasi <
Ie) dukatif ’ dialogis Relasi bantuan
Ceramah, Konseling
penyuluhan, individual, Kontinuum metode
Metode Utama bimbingan kelompok, dakwah
kelompok keluarga
Dimensi Umum dan Mendalam dan Luas < Mendalam
Psikologis preventif intensif
Dimensi Penguatan iman Penyembuhan luka | Penguatan <
Spiritual dan kesadaran iman dan makna Pemulihan
o . - . Irsyad, taujih, dan | Integrasi nilai
Nilai Kunci Irsyad dan taujih istisyfa’ dakwah
Relasi Da’i- Satu arah dan Dua arah dan Linear < Interaktif
Mad'u dialog terbatas reflektif
Konteks llldezsa;?r?a;(r)l&al- Masalah personal Sosial < Personal
Masalah um Em dan krisis
Hasil van Kesadaran dan Keutuhan diri Fondasi
astyang ketahanan (fitrah) dan
Diharapkan : . . Pendalaman
psikospiritual pemulihan makna
Peran dalam Lini
Lini awal dakwah | lanjutan/intervensi | Berkesinambungan

o Kompetensi Kompetensi
Implikasi S . . o .
. komunikasi konseling Diferensiasi Prodi
Kurikulum :
dakwah profesional
. Penyuluh / da’i e
Profil Lulusan sosial Konselor Islam Spesialisasi peran

H. Kurikulum Prodi Bimbingan dan Konseling Islam

Kurikulum Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
disusun bukan semata sebagai perangkat akademik administratif,
melainkan sebagai representasi identitas keilmuan, orientasi keprofesian,
dan misi dakwah yang melekat pada program studi. Profil lulusan dan
kompetensi lulusan BKI dirancang untuk menghasilkan konselor Islam
yang memiliki integritas keilmuan dakwah, kemampuan pendampingan



32

psikospiritual, serta kepekaan terhadap problem kemanusiaan
kontemporer. Dengan demikian, kurikulum BKI secara inheren
menempatkan dakwah bukan sebagai latar normatif belaka, tetapi sebagai
kerangka epistemologis dan aksiologis yang membentuk cara pandang,
sikap, dan keterampilan lulusan. Konselor BKI diproyeksikan bukan hanya
sebagai tenaga layanan psikososial, melainkan sebagai da’i profesional
yang bekerja melalui relasi konseling, pembimbingan, dan penyembuhan
manusia secara holistik.

Penegasan posisi BKI dalam rumpun Ilmu Dakwah juga tercermin
secara struktural dalam komposisi mata kuliah yang membentuk
kurikulumnya. Rasio mata kuliah universitas dan fakultas berfungsi
sebagai fondasi nilai, wawasan kebangsaan, dan keislaman umum,
sementara porsi terbesar kurikulum diarahkan pada mata kuliah inti
(core) program studi yang berkarakter dakwah-konseling. Dominasi mata
kuliah inti seperti teori dakwah, komunikasi dakwah, konseling Islami, etika
dakwah konseling, dan praktik pendampingan komunitas menunjukkan bahwa
kompetensi utama lulusan dibangun melalui integrasi dakwah dan konseling,
bukan melalui pedagogi pendidikan atau kajian adab. Struktur rasio kurikulum
ini menjadi argumen akademik yang kuat bahwa BKI secara konsisten dan
rasional ditempatkan dalam rumpun Ilmu Dakwah serta bernaung di Fakultas
Dakwah, karena keseluruhan desain pembelajarannya diarahkan pada
pembentukan kompetensi dakwah terapeutik yang khas dan tidak dapat
direduksi ke rumpun keilmuan lain.

1) Rumusan Profil dan Komptensi Lulusan BKI

Tabel 4
AUTONOMOUS
KODE PROFIL LULUSAN PROFESSIONAL SUMBER
PROFILE

PLO1 Praktisi bimbingan dan | Islamic guidance Asosiasi
konseling Islam and counseling Bimbingan dan
Lulusan mampu practitioner Konseling
menguasai landasan, Graduates can Islam (PABKI)
konsep teori, pendekatan, | master the dan Prodi
dan teknik bimbingan dan | theoretical
konseling Islam berbasis | foundations,
rahmatan lil 'alamin, dan | concepts,

menerapkan manajemen
layanan bimbingan dan
konseling secara
profesional dan inovatif
melalui pemanfaatan
teknologi digital untuk

approaches, and
techniques of
guidance and
counselling
integrated with
Islamic values, and

membantu individu also apply
mencapai kesejahteraan professional,
psikologis, spritual, innovative

mental dan rohani dalam

guidance and




33

konteks keluarga,

counselling service

kelompok inklusi, management
komunitas, pendidikan, techniques using
madrasah, pesantren, digital technology
kerohanian rumabh sakit, to promote

haji dan umrah, alat psychological well-
pertahanan negara (TNI being within

AD, AL, AU), alat families, inclusive
keamanan negara groups,

(POLRI), sosial dan communities, and
lembaga pemerintah. society.

PLOZ Praktisi Penyuluh Religious Asosiasi
Agama Extension Bimbingan dan
Lulusan menguasai Practitioner Konseling
wawasan keilmuan yang Graduates possess | Islam (PABKI)
relevan, keterampilan relevant scholarly
digital, memiliki knowledge, digital
kecakapan kreatif dan competencies, and
komunikatif dalam creative-
menyampaikan pesan- communicative
pesan Islam, mampu skills in delivering
memberikan dakwah dan | Islamic messages.
training motivasi yang They are capable
menyentuh dimensi of providing
psikologis, emosional, dan | da’'wah and
spiritual, serta motivation
berkontribusi dalam training that
membangun harmoni address
sosial di tengah psychological,
keberagaman nasional emotional, and
maupun global berasis spiritual
rahmatan lil ‘alamin. dimensions, while

contributing to the
promotion of social
harmony within
national and global
diversity,
grounded in the
values of
Rahmatan lil
‘Alamin.

PLO3 Praktisi Psikoterapis Islamic Asosiasi
Islam Psychotherapist Bimbingan dan
Lulusan mampu practitioner Konseling
menguasai landasan, Graduates can Islam (PABKI),
prinsip, etika, pendekatan, | master the Fakultas, dan
dan teknik psikoterapi foundations, Prodi

Islam berbasis rahmatan
lil 'alamin, dan

principles, ethics,
approaches, and




34

mengimplementasikannya
secara kreatif dan inklusif
untuk membantu individu
dalam mengatasi masalah
pikiran, emosional,
mental, perilaku dan
spritual

techniques of
Islamic
psychotherapy
based on the
Qur'an, Hadith,
Sufism studies, and
the spiritual values
of Pesantren, and
implement them
creatively and
inclusively to help
individuals
overcome mental,
emotional,
behavioural, and
spiritual problems.

PLO4

Konsultan Perencanaan
dan Pembangunan BKI
Lulusan memiliki
kemampuan analitis,
strategis, inovatif dalam
merancang,
mengembangkan,
mengevaluasi program,
menguasai konsep
keilmuan, metodologi
penelitian, dan
keterampilan manajerial
Bimbingan dan Konseling
Islam yang terintegrasi
dengan nilai-nilai Islam
rahmatan lil ‘alamin yang
relevan dengan
kebutuhan masyarakat,
kemajuan lembaga
pendidikan, sosial, dan
keagamaan secara
berkelanjutan.

Planning and
Development
Consultant of
Islamic Guidance
and Counseling
Graduates possess
analytical,
strategic, and
innovative abilities
in designing,
developing, and
evaluating
programs. They
master scientific
concepts, research
methodologies,
and managerial
skills in Islamic
Guidance and
Counseling,
integrated with the
values of
Rahmatan lil
‘Alamin. With
these
competencies,
graduates are
capable of
contributing to the
advancement of
education, social,
and religious
institutions in

Prodi




35

ways that are
relevant to societal
needs and
sustainable
development.

2) Rumusan CPL Prodi BKI dan Sumbernya

Tabel 5

KODE CPL ELO SUMBER SN DIKTI

CPL

CPLO1 Mampu menerapkan nilai- | Able to SN-DIKTI; CPL-S01;
nilai Pancasila dan jiwa identify and UIN SDG CPL-S02
kebangsaan dalam diagnose CPL-S03;
kehidupan bermasyarakat, | psychological, CPL-S04
berbangsa, dan bernegara, | spiritual, and CPL-S05
serta memiliki mental CPL-
keterampilan menganalisis | problems KUO01;
berbagai persoalan within the CPL-KUO03
kebangsaan, keagamaan, contexts of CPL-
sosial, dan teknologi family, KU04;
secara logis, kritis, dan etis. | inclusive CPL-KUO09
dengan berlandaskan communities, CPL-P0O1

wahuyu memandu ilmu
berbasis rahmatan lil
‘alamin, akhlak karimah
dan kearifan lokal guna
mendukung pengambilan
keputusan akademik yang
bertanggung jawab dan
berorientasi pada
keberlanjutan.

and broader
society, as
well as make
appropriate
decisions to
address these
issues
through the
responsible
and high-
quality
application of
Islamic
guidance,
counseling,
and outreach
techniques.
Graduates are
also expected
to maintain a
balance
between
dhikr and
rational
thinking
while




36

fostering
collaborative
networks
with relevant
stakeholders.

CPL 02 Mampu mengintegrasikan SN-DIKTI; | CPL-SO01;
nilai-nilai Islam dengan UIN SGD CPL-KUO01
ilmu pengetahuan dan CPL-
teknologi melalui KU07;
paradigma Wahyu CPL-KU08
Memandu [lmu dalam CPL-P02
memahami dan merespons
persoalan kehidupan
secara Kritis, inovatif,
bertanggung jawab dan
berdampak rahmatan lil
‘alamin

CPL 03 Mampu mengintegrasikan SN-DIKTI; CPL-S01;
nilai-nilai dakwah dan FDK CPL-S02
komunikasi melalui CPL-S06;
paradigma Wahyu CPL-S12
Memandu Ilmu secara CPL-
kritis, inovatif, dan KUO01;
menerapkan prinsip- CPL-KU04
prinsip penelitian, serta CPL-P03
bertanggung jawab dalam
memahami dan merespons
persoalan kehidupan
sosial-keagamaan dan
kebangsaan yang
berdampak kepada
kemaslahatan umat

CPL 04 Mampu menunjukkan SN-DIKTI; CPL-S02;
praktik pemahaman PABKI; CPL-S05
terhadap potensi individu PRODI CPL-S12;
dalam aspek CPL-KUO02
perkembangan, CPL-P04;
kepribadian, kesehatan CPL-KKO01

mental, permasalahan
terkait gangguan
kepribadian dan patologi
sosial, serta mampu
merancang instrumen
asesmen yang terukur dan
bermutu untuk membantu
pengembangan potensi
dan penyelesaian masalah
individu dengan




37

menjunjung tinggi nilai
kemanusiaan,
menghormati
keberagaman pandangan
dan budaya.

CPL 05

Mampu memadukan
landasan, teori,
pendekatan, teknik, dan
keterampilan bimbingan,
konseling dan penyuluhan
Islam secara rasional dan
inovatif, serta menjunjung
tinggi prinsip
multikulturalisme dalam
konteks keluarga,
kelompok inklusi,
komunitas sosial, maupun
lembaga pemerintah yang
berkontribusi dalam
meningkatkan
kesejahteraan psikologis,
spiritual, mental dan
mengembangkan kualitas
hidup individu serta
masyarakat melalui
internalisasi nilai dan etika
akademik.

SN-DIKTI;
PABKI;
PRODI

CPL-S03;
CPL-S08
CPL-KUO01
CPL-PO5;
CPL-KKO02

CPL 06

Mampu menjelaskan serta
menerapkan landasan,
prinsip, etika, pendekatan,
dan teknik psikoterapi
Islam yang bersumber dari
Al-Qur’an, Hadis, kajian
tasawuf, serta nilai-nilai
spiritual pesantren yang
mengintegrasikan
keseimbangan antara zikir
dan pikir dalam membantu
individu menyelesaikan
persoalan pikiran, emosi,
mental, perilaku, dan
spiritual, sehingga
terbentuk pribadi yang
bertakwa.

SN-DIKTI;
PABKI;
PRODI

CPL-S01;
CPL-S11
CPL-KUO05
CPL-PO6;
CPL-KK04

CPL 07

Mampu menjelaskan dan
mengimplementasikan
konsep manajemen,
supervisi, dan evaluasi

SN-DIKTI;
PABKI;
BKI

CPL-S07;
CPL-S09;
CPL-
KU02;




38

program layanan CPL-KU07
bimbingan, konseling, dan CPL-P07;
penyuluhan Islam serta CPL-KKO05
mengorganisasikannya

secara bertanggung jawab,

mandiri, dan disiplin

dalam konteks keluarga,

kelompok inklusi,

komunitas, pendidikan,

madrasah, pesantren,

kerohanian rumabh sakit,

haji dan umrah, alat

pertahanan negara (TNI

AD, AL, AU), alat keamanan

negara (POLRI), sosial dan

lembaga pemerintah.

CPL 08 Mampu menguraikan SN-DIKTI; | CPL-S06;
strategi pengembangan PABKI; CPL-S10
profesionalisme konselor, PRODI CPL-
penyuluh, therapis, dan KUO08;
perencana pembangunan CPL-PO0S;
secara berkelanjutan CLP-KKO05
dalam aspek interpersonal
skills dan digital skills, dan
merancangnya dalam
bentuk program aplikatif
sebagai proses evaluasi
diri untuk membangun
kepekaan sosial dengan
menginternalisasi
semangat kewirausahaan

CPL 09 Mampu menjelaskan SN-DIKTI; | CPL-S06;
metode penelitian dan PABKI; CPL-S07
strategi pengabdian PRODI CPL-S08
kepada masyarakat bidang CPL-
bimbingan, konseling, KUO03;
penyuluhan Islam, CPL-
psikoterapi dan KUO09;
menerapkannya secara CPL-P09;
ikhlas sebagai upaya CPL-KKO06

penyelesaian masalah
individu dan kepedulian
kepada masyarakat sesuai
ketentuan hukum dan
etika profesi, serta
mendeskripsikannya
secara saintifik dan




39

mendokumentasikannya
sesuai norma akademik.

CPL 10 Mampu mengidentifikasi SN-DIKTI; CPL-S06;
dan mendiagnosis PABKI; CPL-S11
permasalahan psikologis, PRODI CPL-
spiritual, dan mental KUO05;
dalam konteks keluarga, CPL-
masyarakat inklusi, KUO06;
berbagai komunitas, serta CPL-
mampu mengambil KU07;
keputusan yang tepat CPL-KU10
untuk menyelesaikan CPL-P04;
persoalan tersebut melalui CPL-P10
penerapan teknik CPL-
bimbingan, konseling, dan KKO02;
penyuluhan Islam secara CPL-KKO07

profesional, bertanggung
jawab, dan bermutu,
dengan tetap menjaga
keseimbangan antara zikir
dan pikir serta menjalin
kerja sama dengan
berbagai pihak terkait.

3) Rumusan dan Pemetaan MK-CPL-CPMK dan MK yang sudah

dirumuskan bersama Asosiasi Prodi dan Profesi BKI (PABKI:
Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam Islam)
bertempat di UINSA Surabaya Tahun 2025

Analisis akademik kurikulum Program Studi Bimbingan dan
Konseling Islam (BKI) menunjukkan dominasi jelas pada mata kuliah
inti prodi, yang mencapai sekitar 70% dari keseluruhan komposisi
kurikulum. Dominasi ini menegaskan bahwa sebagian besar
kompetensi dan identitas keilmuan BKI dibangun melalui mata kuliah
khusus yang menekankan teori konseling Islami, praktik konseling,
supervisi, manajemen, psikologi, dan teknologi konseling. Dengan
demikian, kurikulum BKI memiliki karakteristik yang sangat khas,
berbeda secara substansial dari kurikulum pendidikan umum maupun
rumpun ilmu adab, karena fokusnya bukan pada pedagogi atau sastra,
melainkan pada transformasi manusia melalui dakwah konseling.

Sementara itu, sekitar 18,6% kurikulum ditempati oleh mata kuliah
Fakultas Dakwah, yang memberikan landasan teoretis dan nilai
dakwah, seperti filsafat dakwah, metodologi dakwah, etika dakwah,
dan sejarah dakwah. Fondasi ini memperkuat epistemologi dan
aksiologi BKI yang berakar pada dakwah, sehingga identitas keilmuan
prodi tetap konsisten dengan rumpun I[lmu Dakwah. Adapun mata
kuliah universitas, yang hanya sekitar 11,6%, bersifat umum dan



40

normatif, memenuhi standar nasional, namun tidak menentukan arah

keilmuan

inti BKI.

Secara keseluruhan,

struktur kurikulum

ini

menunjukkan bahwa BKI dibangun di atas fondasi dakwah, dengan
orientasi profesional dan kurikulum yang spesifik untuk menghasilkan
lulusan konselor Islam yang mampu mengintegrasikan pembimbingan
psikospiritual dengan nilai dakwabh.

Tabel 6
Kategori Jumlah MK Persentase
MK Universitas 5 11,6%
MK Fakultas 0
Dakwah 8 18,6%
MK Core Prodi BKI 30 69,8%
Total 43 100%
Tabel 7
Kode | CPL Kode CPMK MK
CPL CPMK
CPL 01 | Mampu CPMKO11 | Mampu menggunakan | MK0O1 Bahasa
mengintegrasikan nilai- tata bahasa Indonesia | Indonesia
nilai Pancasila dan yang baik dan benar,
semangat kebangsaan serta menerapkan
dalam praktik ejaan dan kaidah
kehidupan penulisan ilmiah
bermasyarakat, dalam karya tulis
berbangsa, dan akademik sebagai
bernegara, serta bentuk ekspresi
menganalisis isu-isu pemikiran kebangsaan
kebangsaan, keagamaan, yang etis dan logis.
sosial dan teknologi, CPMKO012 | Mampu menjelaskan MKO2 Pancasila
secara logis, kritis, dan sila-sila dalam
etis dengan berpijak Pancasila serta
pada kearifan lokal mengkritisi isu-isu
untuk mendukung kebangsaan dan
pengambilan keputusan keagamaan
akademik yang kontemporer dalam
bertanggung jawab dan perspektif nilai-nilai
berkelanjutan. Pancasila.

CPMKO013 | Mampu menganalisis | MK03
peran warga negara Kewarganegaraan
dalam kehidupan
berbangsa dan
bernegara serta
mengevaluasi isu
sosial dan teknologi
berdasarkan prinsip
kewarganegaraan
aktif dan etika publik.




CPMKO014

Mampu melakukan
penelitian dan
pengabdian kepada
masyarakat sebagai
upaya pemberdayaan
masyarakat berbasis
kearifan lokal serta
menyusun publikasi
ilmiah yang etis dan
strategis sesuai
dengan kaidah
akademik.

41

MKO04 Kuliah
Kerja Nyata;;
MKO6 SKripsi

CPL 02

Mampu
mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dengan ilmu
pengetahuan dan
teknologi melalui model
Keilmuan Wahyu
Mewandu [lmu dalam
memahami dan
merespons persoalan
kehidupan secara kritis,
inovatif, dan
bertanggung jawab.

CPMKO021

Mampu menjelaskan
ajaran pokok Islam
serta perkembangan
sejarah dan
metodologi Islam
secara komprehensif
sebagai dasar
integrasi ilmu
pengetahuan dan
nilai-nilai keislaman.

MKO07 Metodologi

Studi Islam

CPMKO022

Mampu menguraikan
kajian tentang wahyu,
tafsir, dan konteks Al-
Qur’an tematik dengan
mengaitkannya pada
persoalan
kontemporer, dan
menganalisis konteks
sosial-budaya dan
sosiologis wahyu.

MKO08 Studi Al-
Qur'an

CPMKO023

Mampu
mengidentifikasi
autentisitas, metode
pemahaman, serta
relevansi hadis Nabi
terhadap dinamika
ilmu pengetahuan dan
tantangan zaman.

MKO09 Studi Al-
Hadis

CPMKO024

MKO06 Skripsi;
MK10 Integrasi
Keilmuan Twin
Towers

CPL 03

Mampu
mengintegrasikan nilai-
nilai dakwah dan
komunikasi melalui
pendekatan keilmuan

CPMKO031

Mampu menganalisis
konsep-konsep dasar
dakwah dan
komunikasi dalam
perspektif wahyu,

MK11 Ilmu
Dakwah;
MK14 Etika
Dakwabh;




model wahyu memandu
ilmu berbasis rahmatan
li ‘alamin secara Kkritis,
inovatif, dan
menerapkan prinsip-
prinsip penelitian, serta
bertanggung jawab
dalam memahami dan
merespons persoalan
kehidupan sosial-
keagamaan dan
kebangsaan.

tafsir, dan hadis serta
menerapkannya
dalam merespons
persoalan sosial-
keagamaan secara
kontekstual dan kritis.

42

MK15 Metodologi
Dakwah

CPMKO032

Mahasiswa mampu
menguraikan dan
mengkritisi
pemikiran-pemikiran
filosofis dalam
dakwah dan
komunikasi Islam,
serta mengaitkannya
dengan isu-isu
kebangsaan dan
pluralitas masyarakat
secara inovatif.

MK12 Filsafat
Dakwah;

CPMKO033

Mahasiswa mampu
menjelaskan sejarah
perkembangan
dakwah dan mengkaji
dinamika peran
dakwah dalam
lintasan sejarah sosial-
keagamaan Indonesia
dan dunia Islam
secara reflektif dan
objektif.

MK13 Sejarah
Dakwah;

CPMKO034

Mahasiswa mampu
merancang dan
melaksanakan
penelitian dakwah dan
komunikasi dengan
memanfaatkan ilmu
statistik melalui
pendekatan kuantitatif
dan kualitatif secara
etis, sistematis, dan
bertanggung jawab.

MK16 Statistik
Sosial

MK17 Metode

Penelitian BKI

Mampu
mendemonstrasikan
kegiatan pemahaman
potensi individu pada
aspek perkembangan
dan kepribadian, dan
masalah individu pada
aspek kesehatan mental,

CPMKO041

Mampu menganalisis
dinamika psikologis
individu berdasarkan
teori-teori psikologi
untuk memahami
potensi dan
permasalahan
perilaku dalam

MK19 Psikologi;
MK20 Psikologi
Sosial;




gangguan dan patologi
sosialnya, serta

konteks individu dan
sosial.

43

merancang instrumen CPMKO042 | Mampu mengevaluasi | MK21 Psikologi
asesmen yang terukur perkembangan dan Perkembangan
dan bermutu untuk kepribadian individu

mengembangkan berdasarkan tahap-

potensi dan mengatasi tahap psikososial dan

masalahnya dengan kognitif guna

menjunjung tinggi nilai merancang intervensi

kemanusiaan dan penyelesaian masalah

menghargai keragaman dan pengembangan

budaya dan pandangan. potensi.

CPMKO043 | Mampu MK23 Patologi
mengidentifikasi Sosial;
bentuk-bentuk MK24 Kesehatan
patologi dan gangguan | Mental
sosial serta kesehatan
mental dengan
mempertimbangkan
konteks budaya dan
nilai kemanusiaan
dalam proses
bimbingan dan
konseling.

CPMKO044 | Mampu merancang MK25 Asesmen
strategi dan teknik Bimbingan dan
asesmen bimbingan Konseling
dan konseling untuk
memahami potensi
dan masalah individu
secara etis dan
inklusif.

CPL 05 | Mampu CPMKO051 | Mampu menjelaskan MK26 Teori BKI;
mengintegrasikan konsep dasar MK27
landasan, konsep teori, keilmuan dan Komunikasi
pendekatan, teknik, dan keterampilan dasar Konseling; MK 25
keterampilan bimbingan dalam bimbingan dan | Keterampilan
dan konseling dengan konseling berbasis Konseling
nilai-nilai keislaman etika dan nilai
secara logis dan inovatif, keislaman yang
dengan menghormati dilandasi nilai-nilai
multikultarisme pada akademik dan
konteks keluarga, integritas pribadi
kelompok inklusi, dalam membantu
komunitas sosial, dan individu.
lembaga pemerintah CPMKO052 | Mampu
untuk berkontribusi mendemonstrasikan

dalam peningkatan
kesejahteraan psikologis

pendekatan dan teori
konseling




dan mutu kehidupan
individu, dan
masyarakat dengan
menginternalisasi nilai,
dan etika akademik.

psikodinamika,
humanistik, kognitif-
behavior, ekspresif
dan postmodern
secara komprehensif,
serta menerapkannya
dalam layanan
konseling berbasis
nilai Islami dan
konteks budaya.

44

CPMKO053

Mampu
mengimplementasikan
layanan konseling
kelompok dan
multikultural berbasis
nilai-nilai inklusif dan
spiritual untuk
mendukung
kesejahteraan
psikososial individu
dan komunitas.

MK32 Konseling
Multikultural

CPMKO054

Mampu menjelaskan
konsep bimbingan dan
konseling karir serta
mengembangkan
program layanan karir
yang adaptif dan
transformatif sesuai
perkembangan
individu, kebutuhan
sosial, dan nilai-nilai
keislaman.

MK33 Bimbingan
dan Konseling
Karir

CPL 06

Mampu menguraikan
landasan, prinsip, etika,
pendekatan, dan teknik
psikoterapi Islam
berbasis Al-Qur’an, Al-
Hadis, kajian tasawuf,
dan nilai-nilai Spiritual
Pesantren dan
menerapkannya dalam
keseimbangan zikir dan
pikir untuk membantu
individu dalam
penyelesaian masalah
pikiran, emosional,
mental, perilaku dan
spiritual menuju pribadi
yang bertaqwa.

CPMKO061

Mampu mampu
menjelaskan prinsip,
nilai-nilai dasar, dan
karakteristik layanan
bimbingan dan
konseling Islam serta
etika profesi konseling
dan psikoterapi Islam
sebagai fondasi
keilmuan dan praktik
yang bertanggung
jawab secara spiritual
dan profesional.

CPMKO062

Mampu menafsirkan
ayat-ayat Al-Qur’an
dan hadis yang
relevan dengan nilai-




nilai bimbingan,
konseling, dan
pengembangan
spiritualitas untuk
diterapkan dalam
pendekatan konseling
Islami.

45

CPMKO063

Mampu menganalisis
dan mengintegrasikan
pendekatan
psikoterapi Islam,
konseling Qur’ani, dan
sufistik dalam
pengembangan teknik
dan strategi intervensi
Islami untuk
mendampingi individu
dalam mencapai
keseimbangan
psikologis dan
spiritual.

MK?38 Psikoterapi
MK39
Epistemologi Do'a
MK40 Psikoterapi
Islam;

CPMKO064

Mampu merancang
dan menerapkan
model layanan
konseling Islam
kontekstual dalam
lingkungan pesantren
dan madrasah secara
responsif terhadap
kebutuhan spiritual
dan psikososial santri.

MK41 Konseling
Pesantren dan
Madrasah

CPL 07

Mampu menjelaskan
konsep teori
manajemen, supervisi,
dan evaluasi program
layanan bimbingan dan
konseling, dan
mengorganisasikannya
secara bertanggung
jawab, mandiri, dan
disiplin dalam konteks
keluarga, kelompok
inklusi, komunitas
sosial, dan lembaga
pemerintah.

CPMKO071

Mampu menguraikan
program layanan
bimbingan dan
konseling secara
komprehensif
berbasis kebutuhan
individu dan
komunitas.

CPMKO072

Mampu menganalisis
prinsip dan strategi
manajemen program
bimbingan dan
konseling di berbagai
setting lembaga secara
profesional dan
mandiri

MK43 Manajemen
BKI




CPMKO073

Mampu melaksanakan
supervisi dan evaluasi
terhadap program
bimbingan dan
konseling dengan
pendekatan sistematis
dan akuntabel.

46

MK44 Supervisi
dan Evaluasi
Program BKI

CPL 08

Mampu menguraikan
strategi pengembangan
profesionalisme
konselor secara
berkelanjutan dalam
aspek interpersonal
skills dan digital skills,
dan merancangnya
dalam bentuk program
motivasi dan parenting
sebagai proses evaluasi
diri untuk membangun
kepekaan sosial dengan
menginternalisasi
semangat
kewirausahaan.

CPMKO081

Mampu merancang
program layanan
dakwah dan konseling
berbasis digital yang
inovatif dengan
memperhatikan nilai-
nilai Islam dan
kebutuhan
masyarakat modern.

MK45 Teknologi
BKI

CPMKO082

Mampu
mengembangkan
media dan multimedia
interaktif untuk
mendukung
efektivitas layanan
bimbingan dan
konseling Islam secara
kreatif dan
profesional.

MK46
Pengembangan
Multimedia BKI

CPMKO083

Mampu
mendemonstrasikan
keterampilan
interpersonal dan
motivasional dalam
memberikan layanan
konseling dan
penguatan psikologis
berbasis nilai Islam.

CPMKO084

Mampu merancang
program parenting
Islam berbasis
edukatif dan aplikatif
dengan pendekatan
komunikatif serta
berbasis teknologi
digital.

CPL 09

Mampu menjelaskan
metode penelitian dan
strategi pengabdian
kepada masyarakat
bidang bimbingan dan
konseling Islam, dan

CPMKO091

Mampu merancang
dan melaksanakan
penelitian bidang
bimbingan dan
konseling Islam
berbasis masalah

MK49 Metode
Penelitian
Konseling




menerapkannya secara
ikhlas karena Allah
sebagai upaya
penyelesaian masalah
individu dan kepedulian
kepada masyarakat
sesuai ketentuan
hukum, serta

kesejahteraan
psikologis individu
atau komunitas
dengan pendekatan
metodologis yang
tepat serta
menjunjung tinggi
etika ilmiah.

47

mendeskripsikannya CPMKO092 | Mampu menerapkan MKS50 Praktek
secara saintifik serta prinsip-prinsip, Profesi
mendokumentasikannya teknik, dan prosedur Mahasiswa BKI
sesuai etika dan norma layanan bimbingan
akademik. dan konseling Islam

secara profesional dan

bertanggung jawab

dalam konteks praktik

nyata berbasis

kepedulian sosial.

CPMKO093 | Mampu MK49 Metode
mendeskripsikan hasil | Penelitian BKI
praktik layanan atau MKO06 Skripsi
penelitian bimbingan
dan konseling Islam
secara saintifik dan
menyusunnya dalam
bentuk dokumentasi
akademik, laporan
publikasi, atau skripsi.

CPL 10 | Mampu mendiagnosis CPMK101 | Mampu menganalisis | MK51 Bimbingan
problema psikologis dinamika psikologis dan Konseling
pada konteks keluarga, dan konflik dalam Keluarga Sakinah;
masyarakat inklusi, dan keluarga serta
berbagai komunitas, dan merancang layanan
mengambil keputusan bimbingan dan
secara tepat untuk konseling Islam
memecahkan berbasis nilai-nilai
masalahnya melalui keislaman untuk
penerapan berbagai membina
teknik bimbingan dan keharmonisan
konseling Islam secara keluarga.
bertanggung jawab dan | CPMK102 | Mampu MK55
bermutu dalam mengidentifikasi Pemahaman
keseimbangan zikir dan kebutuhan dan Individu
pikir dengan masalah psikososial Berkebutuhan
mengembangkan individu Khusus;
kerjasama jaringan berkebutuhan khusus | MK56 Bimbingan

kepada pihak-pihak
terkait.

serta menyusun
program layanan
bimbingan dan

dan Konseling
Inklusi;
MK57 Konseling




48

konseling inklusi yang | Krisis dan
adaptif dan kolaboratif | Rehabilitasi;
dengan pihak terkait

CPMK103 | Mampu mendiagnosis | MK58 Konseling
Kkrisis psikologis pada | Rumah Sakit;
individu di komunitas | MK59 Bimbingan
khusus (anak, remaja, | dan Konseling
dewasa, manula, Industri;
pecandu, pasien MK60 Konseling
rumah sakit, dan Adiksi
pekerja) dan
merancang intervensi
konseling yang tepat
sesuai konteks

CPMK104 | Mampu menerapkan MK51 Bimbingan

pendekatan, teknik,
dan prosedur
bimbingan dan
konseling Islam dalam
berbagai konteks

dan Konseling
Keluarga Sakinah;
MK56 Bimbingan
dan Konseling
Inklusi;

komunitas serta MK57 Konseling
membangun jejaring Krisis dan
kolaboratif dengan Rehabilitasi;
keluarga, lembaga, dan | MK58 Konseling
masyarakat. Rumah Sakit;

MK59 Bimbingan
dan Konseling
Industri;

MK60 Konseling
Adiksi

I. Gelar Lulusan Prodi BKI

Gelar akademik bagi lulusan Program Studi Bimbingan dan Konseling
[slam (BKI) saat ini ditetapkan sebagai Sarjana Sosial (S. Sos). Penetapan
ini mengikuti ketentuan umum Kementerian Agama RI dan
Kemendikbudristek mengenai nomenklatur gelar pada program studi
berbasis ilmu sosial dan humaniora di perguruan tinggi keagamaan Islam.
Gelar S. Sos menunjukkan bahwa lulusan memiliki kompetensi intelektual
dan profesional dalam ranah ilmu sosial, dengan orientasi pada konseling,
pembimbingan, dan penerapan prinsip-prinsip dakwah dalam konteks
sosial dan psikospiritual masyarakat. Profil lulusan, kompetensi, dan
kurikulum BKI dibangun untuk menghasilkan konselor Islam yang mampu
melakukan bimbingan, konseling, dan pendampingan psikospiritual sesuai
dengan prinsip irsyad, taujih, dan istisyfa’.

Seiring dengan perkembangan ilmu, tuntutan profesional, dan
diferensiasi keilmuan BKI yang semakin jelas sebagai rumpun Ilmu
Dakwah terapan khusus bimbingan dan konseling Islam, dengan



J.

49

pertimbangan rasional dan kajian dari PABKI berharap ada perubahan
nomenklatur gelar bagi lulusan BKI menjadi Sarjana Konseling Islam (S.
Kons.I). Perubahan ini akan menegaskan secara langsung orientasi
keilmuan dan profesional lulusan BKI, membedakannya secara jelas dari
gelar S. Sos yang bersifat umum, sekaligus memperkuat pengakuan
identitas BKI sebagai prodi yang mengintegrasikan dakwah, konseling, dan
psikospiritual. Dengan gelar S. Kons., lulusan tidak hanya diakui
kompetensinya dalam ranah akademik dan sosial, tetapi juga
mendapatkan legitimasi formal sebagai konselor Islam profesional, yang
memiliki kapasitas untuk menjalankan praktik pembimbingan berbasis
nilai dakwah dan etika keislaman secara spesifik dan holistik. Akan tetapi,
kalau tidak mengalami perubahan gelar dari S. Sos menjadi S. Kons, maka
gelar Kons., bisa didapatkan dari pendikan profesi konseling Islam.

Pengembangan Pendidikan Akademik, Vokasi dan Profesi Bimbingan
dan Konseling Islam berbasis Ilmu Dakwah

Pengembangan nomenklatur Pendidikan Bimbingan dan Konseling
Islam (BKI) ke dalam jalur akademik, vokasi, dan profesi merupakan
keniscayaan akademik dan kebijakan, seiring dengan meningkatnya
kompleksitas persoalan keagamaan, sosial, keluarga, dan kesehatan mental
umat. Selama ini, BKI cenderung diposisikan sebagai satu prodi tunggal
yang memikul beban keilmuan, keterampilan, dan praktik sekaligus.
Kondisi tersebut berimplikasi pada kaburnya diferensiasi capaian
pembelajaran lulusan serta lemahnya link and match dengan kebutuhan
nyata masyarakat dan negara. Oleh karena itu, pengembangan nomenklatur
yang terstruktur diperlukan agar BKI dapat berkembang sebagai rumpun
keilmuan dakwah yang utuh, berjenjang, dan fungsional, tanpa kehilangan
akar epistemologisnya sebagai bagian dari [lmu Dakwah (Aziz, 2019; Munir
& Ilahi, 2006).

Secara epistemologis, Imu Dakwah memiliki tiga fungsi utama yang
relevan untuk menjadi dasar klasifikasi nomenklatur pendidikan, yakni
irsyad, taujth, dan istisyfa’. Irsyad menekankan fungsi bimbingan,
pendampingan, dan penguatan iman serta akhlak individu maupun
kelompok; taujih berorientasi pada penyuluhan, edukasi, dan pengarahan
sosial untuk membentuk sikap serta perilaku keagamaan masyarakat;
sedangkan istisyfa’ meniscayakan dakwah sebagai proses penyembuhan
dan pemulihan psikospiritual terhadap individu maupun komunitas yang
mengalami Krisis, trauma, atau disfungsi sosial (Arifin, 2014; Amin, 2012).
Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa dakwah tidak semata bersifat
komunikatif-retoris, melainkan juga edukatif, terapeutik, dan transformatif,
sehingga secara ilmiah layak diturunkan ke dalam beragam nomenklatur
pendidikan.



50

Dalam kerangka tersebut, pendidikan akademik diarahkan pada
penguatan body of knowledge dakwah-konseling, seperti pengembangan
teori, riset, dan perancangan model intervensi berbasis irsyad, taujih, dan
istisyfa’. Jalur ini berfungsi mencetak analis, perancang kebijakan, dan
akademisi yang memahami konseling sebagai fenomena dakwah sosial dan
psikospiritual. Sementara itu, pendidikan vokasi menitikberatkan pada
penguasaan  keterampilan  terapan  dakwah-konseling,  seperti
pendampingan spiritual, penyuluhan lapangan, trauma healing, dan
rehabilitasi sosial, yang secara langsung bersentuhan dengan kebutuhan
institusi layanan publik (rumah sakit, KUA, lembaga sosial, dan
kebencanaan). Adapun pendidikan profesi ditempatkan sebagai jalur
legitimasi praktik, yang menegaskan otoritas, etik, dan standar layanan
konselor dakwah dalam ranah irsyad dan istisyfa’, sehingga praktik
konseling memiliki kejelasan hukum dan tanggung jawab sosial (Hidayat,
2020; Corey, 2017).

Pemetaan dan pengembangan nomenklatur pendidikan BKI berbasis
[lmu Dakwah bukan sekadar strategi administratif, melainkan ikhtiar dan
pilihan akademik untuk menegaskan identitas keilmuan dakwah dalam
menjawab tantangan kontemporer umat. Diferensiasi akademik, vokasi,
dan profesi memungkinkan terwujudnya kesinambungan keilmuan dan
praktik, sekaligus memperkuat posisi BKI sebagai disiplin dakwah aplikatif
yang berkontribusi pada pembangunan kesehatan mental, ketahanan
keluarga, dan harmoni sosial. Integrasi irsyad, taujih, dan istisyfa’ dalam
struktur pendidikan tersebut menegaskan bahwa dakwah Islam bersifat
rahmatan lil ‘alamin, hadir tidak hanya untuk menyampaikan pesan, tetapi
juga membimbing, mengarahkan, dan menyembuhkan manusia secara
holistik.

Tabel 8
Pendidikan Akademik (Pengembangan Prodi Baru dari Bimbingan dan
Konseling Islam)

Lokus
Nama Prodi Basis Lulusan
Akademik Dakwah R (Peran
Ilmiah)
Pemda,
Penyuluhan Analisis & Kemenag,
. BKKBN,
dan Taujih- rekayasa
. . . S. Sos BPPKB,
Kesejahteraan | Irsyad psikososial
Sosial dakwah Kemnsos,
NGO, peneliti
sosial
Konseling [Imu Rumah Sakit,
Ruhani dan [stisyfa’ kesehatan S. Sos Bimtal TNI-
Mental Islam mental, ruhani, POLRI, LAPAS,




51

spritual
berbasis Islam
(non-klinis)

Lembaga
Rehabilitasi

Konseling
Digital Islam

Taujih

Analisis
dakwah digital
& perubahan
sosial

S. Sos

Media Dakwah

Studi BKI (opsi
S2)

Irsyad-
taujih-
Istisyfa’

Pendalaman
epistemologi
konseling
berbasis ilmu
dakwah

M.Sos

Dosen, peneliti

Studi BKI (opsi
S3)

Irsyad-
taujih-
Istisyfa’

Pendalaman
epistemologi
konseling
berbasis ilmu
dakwah

Dr/P.hD

Dosen, peneliti

Keterangan: Prodi baru dari pendidikan akademik bersifat Opsional

Tabel 9
Pendidikan Vokasi (Pengembangan dari Bimbingan dan Konseling
Islam)

Nama Prodi Basis Kompetensi Lokus
Vokasi Dakwah Inti Gelar Lulusan

(Teknis)
D4 Kor.lsellng Istisyfa’ Pe.n(.:iampmg. S.Tr. Sos RS, panti,
Ruhani Islam spiritual pasien lapas
D4 Penyuluhan Irrsyad- Eler;};lul;r}ll "
Agama % panse S.Tr.Sos | KUA, Kemenag

Taujth berbasis
Terapan .
konseling

D4 Konseling ] Mediasi & KUA, BKKBN,
Keluarga Irsyad pendampingan | S.Tr. Sos

BPPKB
Terapan keluarga
I]_)l::l‘ir:ug;an Irsyad- Pendampingan

8 ¢ Taujih- bencana & S.Tr. Sos BNPB, NGO
Pendampingan o, o
L . Istisyfa krisis

Krisis
D4 Rehabilitasi Pendamping BNN, panti
Sosial dan Istisyfa’ adiksi & S.Tr. Sos Rehabilitasi,
Adiksi Islami rehabilitasi Dians Sosial
D4 Konseling Konten &
Digital Taujth layanan S.Tr. Sos Media dakwah
Terapan dakwah digital

Keterangan: pendidikan vokasi bersifat Opsional




52

Tabel 10
Pendidikan Profesi (Pengembangan dari Bimbingan dan Konseling
Islam)

E:r?;?dikan Basis Lulusan yang Gelar Lokus

. Dakwah Berhak Profesi Praktik
Profesi
Profesi S1BKI/ Lavanan
Konselor Irsyad Penyuluhan / Kons.l 4 .

. konseling

Islam Konseling
Profesi .
Konselor Istisyfa’ S1/D4 Konseling | ¢ gy RS

. Ruhani
Ruhani Islam
Profesi
Penyuluh .

Taujih S1 BPIl dan BKI P.Ag Kemenag

Agama
Profesional
Profesi
Konselor Irsyad S1/D4 Konseling K.KI KUA
Keluarga Keluarga
Islami
Profesi
Konselor Do, S1/D4
Trauma dan Istisyfa Trauma/Konseling K.TK BNPB, NGO
Krisis
Profesi
Supervisor .
danAsesor | Irsyad Profesi + SA.KI Asosiasi

. pengalaman
Konseling
Islam

K. Penutup

Naskah Akademik Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)
menegaskan bahwa seluruh landasan filosofis, teologis, sosiologis, hukum,
dan akademik yang telah dijabarkan membentuk kerangka keilmuan yang
utuh, konsisten, dan khas. Prodi BKI secara ontologis menempatkan
manusia sebagai makhluk yang berlapis, berproses, dan membutuhkan
pembimbingan yang holistik; secara epistemologis menekankan integrasi
wahyu, pengalaman empiris, dan ilmu pengetahuan kontemporer melalui
pendekatan istinbat, iqtibas, dan istiqgra’, serta secara aksiologis
menekankan irsyad, taujih, dan istisyfa’ sebagai tujuan dakwah konseling
yang menyembuhkan dan memberdayakan manusia. Pendekatan ini tidak
hanya memfokuskan pada aspek psikologis, tetapi juga spiritual, sosial, dan
kultural, sehingga menghasilkan profil lulusan yang kompeten secara
profesional dan berkarakter dakwabh.



53

Kurikulum Prodi BKI yang didominasi oleh mata kuliah inti program
studi (70%), ditunjang oleh fondasi keilmuan dakwah Fakultas Dakwah
(18,6%), serta standar universitas (11,6%), menegaskan posisi prodi ini
dalam rumpun I[lmu Dakwah dan legitimasi penempatannya di Fakultas
Dakwah. Struktur ini memastikan lulusan memiliki kemampuan
pembimbingan psikospiritual, penerapan metodologi konseling Islami,
serta penguasaan teori dan praktik dakwah yang relevan dengan tantangan
masyarakat kontemporer. Dengan demikian, Prodi BKI tidak sekadar
menghasilkan tenaga konseling profesional, tetapi juga agen dakwah yang
mampu melakukan transformasi individu dan komunitas, selaras dengan
misi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin.

Dengan seluruh fondasi akademik, ontologis, epistemologis, dan
aksiologis ini, keberadaan BKI sebagai rumpun Ilmu Dakwah tidak
diragukan lagi dan memiliki basis body of knowledge (BoK) yang jelas.
Penempatan, kurikulum, dan orientasi keilmuan BKI secara konsisten
menunjukkan bahwa prodi ini merupakan bagian integral dari dakwah
terapan, dengan karakteristik khas yang membedakannya dari rumpun
ilmu lain seperti pendidikan atau adab. Oleh karena itu, BKI bukan hanya
relevan secara akademik, tetapi juga strategis dalam membangun
kompetensi konselor Islam yang mampu menjawab tantangan
psikospiritual umat di era modern.

Berangkat dari fondasi tersebut, pengembangan BKI ke dalam jalur
pendidikan akademik, vokasi, dan profesi menjadi langkah rasional dan
strategis untuk memperluas daya jangkau keilmuan dan layanan dakwah
konseling. Jalur akademik diarahkan pada penguatan pengembangan ilmu,
riset, dan perumusan model dakwah-konseling berbasis irsyad, taujih, dan
istisyfa’; jalur vokasi menekankan penguasaan keterampilan terapan dalam
pendampingan spiritual, penyuluhan sosial, serta pemulihan psikososial di
berbagai institusi layanan publik; sedangkan jalur profesi berfungsi
memberikan legitimasi praktik, standar etik, dan akuntabilitas layanan
konselor dakwah di ruang publik. Dengan pemetaan berjenjang ini, BKI
tidak hanya berkembang sebagai prodi tunggal, tetapi sebagai rumpun
pendidikan dakwah-konseling yang utuh, berkesinambungan, dan
responsif terhadap kebutuhan umat dan negara.



54

Daftar Pustaka
Al-Qur’an al-Karim.
Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition
of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur,
Malaysia: International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC).

Al-Bukhari, M. I. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Faruqi, 1. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and
workplan. Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, A. H. M. (2005). Ihya’ ‘ultim al-din (Vols. 1-4). Beirut, Lebanon: Dar
al-Ma ‘rifah.

Al-Jawziyyah, 1. Q. (1997). Zad al-ma ‘ad fi hady khayr al-ibad. Beirut:
Mu’assasah al-Risalah.

Al-Jawziyyah, L. Q. (2011). Madarij al-salikin bayna manazil iyyaka na‘budu wa
iyyaka nasta ‘in. Beirut, Lebanon: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Qurtubi, M. A. (2006). Al-Jami ‘li ahkam al-Qur’an (Vols. 1-20). Beirut,
Lebanon: Mu’assasat al-Risalah.

Al-Shatibi, A. I. (2003). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari ‘ah. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘lIlmiyyah.

Aziz, M. A. (2015). I[Imu dakwah. Jakarta: Kencana.

. (2019). lImu dakwah: Revitalisasi dan rekonstruksi epistemologi.
Jakarta: Kencana.
Amin, S. M. (2012). Ilmu dakwah. Jakarta: Amzah.
Arifin, M. (2014). Psikologi dakwah. Jakarta: Bumi Aksara.
Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Bandung: Mizan.

Aydin, H. (2013). Islamic philosophy of education. Ankara: Pegem Akademi.

Badri, M. (1979). The dilemma of Muslim psychologists. London: MWH London
Publishers.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A
treatise in the sociology of knowledge. New York, NY: Anchor Books.

Corey, G. (2017). Theory and practice of counseling and psychotherapy (10th
ed.). Boston, MA: Cengage Learning.

Frankl, V. E. (2006). Man'’s search for meaning. Boston, MA: Beacon Press.

Haque, A. (2004). Psychology from Islamic perspective: Contributions of early
Muslim scholars and challenges to contemporary Muslim psychologists.
Journal of Religion and Health, 43(4), 357-377.
https://doi.org/10.1007/s10943-004-4302-z



https://doi.org/10.1007/s10943-004-4302-z

55

Husserl, E. (1970). The crisis of European sciences and transcendental
phenomenology (D. Carr, Trans.). Evanston, IL: Northwestern University
Press.

Ibn Khaldun. (2004). The Muqaddimah (F. Rosenthal, Trans.). Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Ibn Sina. (1985). Al-Shifa’. Cairo: Al-Hay’ah al-Misriyyah al- ‘Ammabh li al-Kitab.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (1998). Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Nlmiyyah.

Kartanegara, M. (2010). Integrasi ilmu: Sebuah rekonstruksi holistik. Bandung,
Indonesia: Mizan.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Quran dan
terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika.
Yogyakarta, Indonesia: Tiara Wacana.

Langgulung, H. (2002). Manusia dan pendidikan: Suatu analisa psikologi dan
pendidikan. Jakarta, Indonesia: Pustaka Al-Husna.

Muslim ibn al-Hajjaj. (n.d.). Sahih Muslim. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.

Nasr, S. H. (1997). Islamic spirituality: Foundations. New York, NY: Crossroad
Publishing.

Parsons, F. (1909). Choosing a vocation. Boston, MA: Houghton Mifflin.

Qardhawi, Y. (1996). Al-sahwah al-Islamiyyah bayna al-juhud wa al-tatarruf.
Cairo, Egypt: Dar al-Shurig.

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the human sciences: Essays on language,
action and interpretation (J. B. Thompson, Trans.). Cambridge, UK:
Cambridge University Press.

Rogers, C. R. (1951). Client-centered therapy. Boston, MA: Houghton Mifflin.
Rogers, C. R. (1961). On becoming a person. Boston, MA: Houghton Mifflin.

Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an
(Vols. 1-15). Jakarta, Indonesia: Lentera Hati.

Rujukan lain:

Makalah dan hasil sarasehan APDII dan FORDAKOM di Surabaya Tanggal 25-
26 Januari 2026 di Semarang.
https://drive.google.com/drive/folders/1w YOQY1f fHxI]ZAoQJCK44
24QGVPSpw?usp=sharing;
https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu dakwah masa depa
n focus group discussion pada apdii/1;
https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143 /saraseha



https://drive.google.com/drive/folders/1w_Y0QY1f_fHxlJZAoQJCK4424QGVPSpw?usp=sharing
https://drive.google.com/drive/folders/1w_Y0QY1f_fHxlJZAoQJCK4424QGVPSpw?usp=sharing
https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu_dakwah_masa_depan_focus_group_discussion_pada_apdii/1
https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu_dakwah_masa_depan_focus_group_discussion_pada_apdii/1
https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian

56

n-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-
agenda-strategis-yang-jadi-perhatian.

Seminar dan Silaturahmi Forum Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling
Islam (PABKI) di UIN Sunan Ampel Surabaya serta Hotel EXCOTEL
SurabayaTanggal 18-20 September 2025, yang dihadiri oleh Direktur
Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (Diktis), Prof. Dr. Phil. Sahiron,
M.A.

Journal of Contemporary Islamic Counseling (JCIC), terindeks SINTA 5,
https://jurnal.pabki.org/index.php/jcic

Al-Isyraq: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan dan Bimbingan Islam, terindeks
SINTA 4, https://jurnal.pabki.org/index.php/alisyraq

Acta Islamica Counsenesia: Counseling Research and Applications, terindeks
SINTA 4, https://jurnal.pabki.org/index.php/aiccra.

Kusnawan, Aep., Miharja, Sugandi., Effendi,
Dudy Imanuddin, Naskah Perkumpulan Ahli Bimbingan Konseling Islam
(PABKI), Jawa Timur: Global Aksara Pers, 2024.

PROCEEDING: hasil Seminar Nasional, Pelantikan dan Rapat Kerja
Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam Tahun 2017 di UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta.
https://digilib.uinsgd.ac.id/16267/1/Aep_Kusnawan%Z2C_Peran_PAB
KI_Prosiding PABKI.pdf


https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian
https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian
https://jurnal.pabki.org/index.php/jcic
https://jurnal.pabki.org/index.php/alisyraq
https://jurnal.pabki.org/index.php/aiccra

