
  

 

  

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI 

2026 



Kata Pengantar 

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang telah 
melimpahkan rahmat, hidayah, dan karunia-Nya sehingga Naskah Akademik 
Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) ini dapat disusun secara 
utuh dan sistematis. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada 
junjungan kita Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan seluruh 
pengikutnya hingga akhir zaman. 

Naskah Akademik ini disusun sebagai bagian dari upaya strategis untuk 
memperkuat tata kelola, legitimasi, dan akuntabilitas akademik Program Studi 
BKI dalam kerangka pendidikan tinggi keagamaan Islam. Dokumen ini 
memaparkan secara komprehensif landasan filosofis, teologis, sosiologis, 
yuridis, dan akademik program studi, termasuk profil lulusan, capaian 
pembelajaran, kurikulum, serta struktur mata kuliah yang menopang 
pengembangan Bimbingan dan Konseling Islam sebagai rumpun Ilmu Dakwah 
terapan. Dengan demikian, naskah ini menjadi rujukan penting dalam 
pemenuhan standar mutu, akreditasi program studi, serta penegasan 
rasionalitas penempatan BKI di bawah Fakultas Dakwah. 

Selain itu, naskah ini diharapkan memberikan kontribusi konseptual 
bagi pengembangan program studi rumpun Ilmu Agama secara lebih luas, 
serta menjadi bahan pertimbangan dalam perumusan kebijakan, khususnya 
Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam (Kepdirjen Pendis) Tahun 
2026 terkait penetapan nomenklatur program studi pada Perguruan Tinggi 
Keagamaan Islam. Kami menyadari bahwa penyusunan dokumen ini tidak 
terlepas dari berbagai keterbatasan, sehingga kritik, saran, dan masukan 
konstruktif sangat diharapkan demi penyempurnaan di masa mendatang. 

Sejalan dengan dinamika revolution education di era disrupsi, Naskah 
Akademik ini juga diarahkan sebagai pijakan pengembangan pendidikan 
Bimbingan dan Konseling Islam pada jalur akademik, vokasi, dan profesi 
secara berkelanjutan. Pengembangan tersebut bertumpu pada agenda 
humanisasi keilmuan agama, kontekstualisasi keilmuan dakwah, melalui 
irsyād, taujīh, dan istisyfā’, serta penguatan digitalisasi layanan konseling dan 
dakwah. Dalam konteks ini, Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam 
(PABKI) memiliki peran strategis dalam penguatan standar kompetensi, etika 
profesi, pengembangan kurikulum, dan advokasi keilmuan BKI di tingkat 
nasional, sehingga sinergi antara perguruan tinggi, asosiasi profesi, dan 
kebijakan negara dapat terwujud secara berkelanjutan. 
 

Bandung, Januari 2026 
Penyusun Wakil Dekan I FDK UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung dan 
Presidium DPP PABKI, 
 

Dr. Dudy Imanuddin Effendi, M, Ag 
NIP. 197201012007011063 



DAFTAR ISI 

Kata Pengantar 

A. Pendahuluan (1)  

B. Sekilah tentang Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam 

(PABKI) (3) 

C. Landasan Filosofis: Ontologis–Epistemologis–Aksiologis BKI (6) 

1) Hakikat Manusia dan Dinamika Kehidupannya (6) 
2) Telaah Filosofis BKI dalam Rumpun Ilmu Dakwah (8) 

1. Pijakan Ontologis: Hakikat Manusia, Problematika, dan Kebutuhan 

Pembimbingan (8) 

2. Pijakan Epistemologis: Istinbāṭ, Iqtibās, Istiqrā’, dan Makna 

Pengetahuan yang Menyembuhkan (11) 

2.1. Istinbāṭ: Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan Transendental 

dan Terapeutik (11) 

2.2. Iqtibās: Dialog Kritis dengan Ilmu Modern dan Apropriasi 

Bermakna (12) 

2.3. Istiqrā’: Pengalaman Empiris, Konteks Sosial, dan Realitas 

Kehidupan (13) 

3. Pijakan Aksiologis: Irsyād, Taujīh, dan Istisyfā’ sebagai Tujuan 

Dakwah Konseling (15) 

D. Landasan Sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (19) 

E. Landasan Hukum Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (20) 

F. Landasan Teologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (22) 

G. Posisi Keilmuan Program Studi dan BoK Bimbingan dan Konseling 

Islam dalam Sistem Ilmu Dakwah (24)  

H. Kurikulum Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) (31) 

1) Rumusan Profil dan Komptensi Lulusan BKI (31) 
2) Rumusan CPL Prodi BKI dan Sumbernya (34) 
3) Rumusan dan Pemetaan MK-CPL-CPMK dan MK (rasio MK Univ, Fak, 

Core Prodi) yang sudah dirumuskan bersama Asosiasi Prodi dan 
Profesi BKI (PABKI: Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam 
Islam) bertempat di UINSA Surabaya Tahun 2025 (39) 

I. Gelar Lulusan Prodi BKI (48) 
J. Pengembangan Pendidikan Akademik, Vokasi dan Profesi Bimbingan 

dan Konseling Islam (BKI) berbasis Ilmu Dakwah (49) 
K. Penutup (52) 
 
Daftar Pustaka   
 

  



1 
 

A. Pendahuluan 

Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) merupakan 
salah satu disiplin keilmuan yang lahir dari kebutuhan umat dan 
masyarakat Muslim akan layanan pendampingan psikososial yang 
berakar pada nilai-nilai keislaman. Kehadiran BKI tidak dapat dilepaskan 
dari tradisi dakwah Islam yang sejak awal tidak hanya berorientasi pada 
penyampaian pesan keagamaan (tabligh), tetapi juga pada proses 
pembinaan, pengarahan, dan pendampingan manusia secara 
berkelanjutan (irsyād wa taujīh). Dalam konteks ini, BKI secara substantif 
berada dalam rumpun ilmu dakwah, karena tujuan utamanya adalah 
membantu individu dan kelompok untuk memahami, menginternalisasi, 
serta mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan personal, sosial, dan 
spiritual. 

Secara historis, praktik bimbingan dan konseling dalam Islam 
telah berlangsung sejak masa kenabian. Rasulullah SAW tidak hanya 
berperan sebagai penyampai wahyu, tetapi juga sebagai pembimbing, 
konselor, dan pendidik umat yang memahami kondisi psikologis, sosial, 
dan kultural para sahabatnya. Praktik nasihat (maw ‘izhah), pengarahan 
(taujīh), pembinaan akhlak (tahdzīb al-nafs), serta pendampingan 
individu yang menghadapi problem kehidupan merupakan bagian 
integral dari dakwah Nabi. Tradisi ini kemudian berkembang dalam 
berbagai institusi sosial-keagamaan Islam, yang semuanya menegaskan 
bahwa dakwah memiliki dimensi pembinaan manusia (human 
development) yang kuat. 

Dalam perkembangannya di Indonesia, BKI mengalami dinamika 
nomenklatur dan orientasi keilmuan yang cukup signifikan. Pada fase 
awal, layanan bimbingan dan konseling lebih banyak diadopsi dari tradisi 
psikologi Barat dan pendidikan modern, sehingga nomenklatur dan 
pendekatannya sering kali mengikuti model “Guidance and Counseling” 
yang bersifat umum. Ketika diintegrasikan ke dalam perguruan tinggi 
keagamaan Islam, muncul upaya untuk mengislamisasikan atau 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam praktik konseling tersebut. 
Proses ini melahirkan berbagai istilah, seperti Bimbingan dan Penyuluhan 
Islam, Konseling Islam, hingga Bimbingan dan Konseling Islam, yang 
masing-masing mencerminkan penekanan epistemologis dan praksis 
yang berbeda. 

Perubahan nomenklatur tersebut tidak sekadar bersifat 
administratif, melainkan mencerminkan perdebatan dan pencarian 
identitas keilmuan BKI. Di satu sisi, terdapat kecenderungan untuk 
menempatkan BKI dalam rumpun ilmu psikologi, dan pendidikan, bahkan 
yang terbaru tahun 2026 ditempatkan ke dalam rumpun ilmu adab, 
dengan argumentasi bahwa konseling merupakan cabang terapan dari 
ketiga disiplin tersebut. Di sisi lain, terdapat pandangan yang menegaskan 
bahwa BKI secara ontologis dan aksiologis lebih tepat ditempatkan dalam 
rumpun ilmu dakwah, karena orientasi nilainya, tujuan transformasinya, 



2 
 

serta metode pendekatannya berakar pada misi dakwah Islam. Dalam 
perspektif ini, bimbingan dan konseling Islam harus dipahami proses 
dakwah interpersonal yang menekankan perubahan sikap, perilaku, dan 
kesadaran spiritual. 

Dinamika ini semakin kompleks seiring dengan perkembangan 
masyarakat modern dan tantangan global, seperti krisis identitas, 
disorientasi nilai, problem kesehatan mental, serta perubahan struktur 
sosial akibat digitalisasi dan globalisasi. Kondisi tersebut menuntut BKI 
untuk tidak hanya responsif secara metodologis, tetapi juga kokoh secara 
epistemologis. BKI berbasis rumpun ilmu dakwah memiliki keunggulan 
karena memandang manusia sebagai makhluk bio-psiko-sosio-spiritual, 
serta menempatkan wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber 
pengetahuan yang saling melengkapi. Dengan demikian, BKI mampu 
menawarkan pendekatan konseling yang holistik, kontekstual, dan 
berorientasi pada kemaslahatan. 

Dalam konteks pengembangan Program Studi Bimbingan dan 
Konseling Islam merupakan sebuah keniscayaan di tengah era revolution 
education yang ditandai oleh perubahan cepat dalam lanskap sosial, 
budaya, teknologi, dan keberagamaan masyarakat. Transformasi ini 
memunculkan kompleksitas problem psikososial dan spiritual yang tidak 
lagi dapat ditangani melalui pendekatan keilmuan yang parsial dan 
monodisipliner. Oleh karena itu, Prodi BKI dituntut untuk terus 
beradaptasi dan melakukan pembaruan keilmuan, kurikulum, serta 
orientasi lulusan agar tetap relevan dan responsif terhadap kebutuhan 
umat dan tantangan zaman. Dalam konteks ini, BKI tidak hanya 
diposisikan sebagai disiplin akademik, tetapi juga sebagai praktik dakwah 
terapan yang menghadirkan solusi pembimbingan dan konseling berbasis 
nilai-nilai Islam secara holistik dan berkelanjutan. 

Pengembangan tersebut ditempuh melalui pendekatan 
spiritualisasi, humanisasi, dan kontekstualisasi keilmuan yang 
diintegrasikan secara sistematis dengan paradigma integrasi–
interkoneksi serta pemanfaatan kemajuan digital. Spiritualisasi 
menegaskan kembali dimensi transendental dalam proses konseling 
sebagai upaya mendekatkan manusia kepada Allah SWT, sementara 
humanisasi memastikan bahwa layanan BKI berorientasi pada pemuliaan 
martabat manusia dan penguatan kapasitas personal serta sosial. 
Kontekstualisasi memungkinkan nilai-nilai Islam diterjemahkan secara 
relevan dalam realitas masyarakat yang beragam, sedangkan integrasi 
dan interkoneksi membuka ruang dialog antara ilmu dakwah, psikologi, 
pendidikan, kesehatan, dan ilmu sosial lainnya. Pada saat yang sama, 
kemajuan digital dimanfaatkan sebagai medium penguatan layanan 
konseling, dakwah, dan pendampingan berbasis teknologi, sehingga Prodi 
BKI mampu melahirkan lulusan yang adaptif, profesional, dan berdaya 
saing dalam menjawab tantangan psikospiritual masyarakat di era digital. 

 



3 
 

Oleh karena itu, penyusunan Naskah Akademik Program Studi 
Bimbingan dan Konseling Islam berbasis rumpun ilmu dakwah menjadi 
sangat penting dan strategis. Naskah akademik ini diharapkan mampu 
menegaskan landasan ontologis, epistemologis, aksiologis BKI, dan 
rencana pengembangannya, sekaligus menjelaskan posisi keilmuannya 
secara jelas dan konsisten. Penegasan ini diperlukan agar BKI tidak 
terjebak dalam reduksi makna sebagai sekadar adaptasi konseling Barat 
bernuansa Islam, tetapi tampil sebagai disiplin keilmuan dakwah yang 
mandiri, integratif, dan relevan dengan kebutuhan umat dan bangsa. 
Dengan fondasi tersebut, Program Studi BKI diharapkan mampu 
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara profesional, 
tetapi juga memiliki integritas moral, sensitivitas sosial, dan komitmen 
dakwah yang kuat. 

B. Sekilah Tentang Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam 

(PABKI) 

Upaya penguatan keilmuan dan profesi Bimbingan dan Konseling 
Islam (BKI) di Indonesia telah berlangsung dalam rentang waktu panjang, 
lebih dari tiga dekade. Sejak pertengahan 1980-an, diskursus BKI 
berkembang melalui berbagai forum ilmiah berupa seminar nasional, 
lokakarya, simposium, hingga pertemuan bertaraf internasional yang 
melibatkan guru besar, akademisi, praktisi, ulama, dan pemangku 
kepentingan lintas disiplin. Rangkaian pertemuan tersebut menjadi 
fondasi penting bagi pematangan identitas keilmuan, orientasi praksis, 
serta kebutuhan kelembagaan profesi BKI di Indonesia. 

Seminar nasional pertama (1985) dan kedua (1987) yang 
diselenggarakan di Universitas Islam Indonesia (UII) Yogyakarta 
menandai tonggak awal perumusan konseptual Bimbingan dan Konseling 
Islam. Forum ini menghasilkan rumusan mengenai pengertian BK Islami, 
subjek dan pelaku layanan, ruang lingkup, tujuan, prinsip-prinsip dasar, 
serta landasan pandangan Islam tentang hakikat manusia sebagai 
makhluk jasmani-rohani, individu-sosial, dan religius. BKI diposisikan 
sebagai proses pendampingan psikospiritual yang bertujuan mencapai 
kebahagiaan dunia dan akhirat, berlandaskan tauhid, ukhuwah Islamiyah, 
dan nilai amar ma’ruf nahi munkar. Selain itu, dirumuskan pula kode etik 
profesi dan pembidangan layanan BKI yang mencakup bidang keluarga, 
pendidikan, karir, sosial, klinis, dan keagamaan. 

Perkembangan keilmuan BKI semakin diperkaya melalui 
Simposium Psikologi Islam tahun 1994 di Universitas Muhammadiyah 
Surakarta (UMS), yang membahas isu-isu fundamental seperti konsep 
manusia dalam Al-Qur’an, psikoterapi Islam, nafsiologi, metodologi 
psikologi Islami, hingga pendekatan tasawuf dalam rehabilitasi adiksi. 
Meskipun tidak terhubung langsung secara kelembagaan dengan seminar 
sebelumnya, forum ini memperluas horizon epistemologis dan 
metodologis BKI. 



4 
 

Momentum penting terjadi pada simposium internasional tahun 
2014 yang menghadirkan akademisi Indonesia dan Malaysia, serta 
dihadiri oleh perwakilan 13 jurusan BKI se-Indonesia. Forum ini 
menegaskan urgensi asosiasi profesi BKI dan menghasilkan deklarasi 
berdirinya Asosiasi Profesi Bimbingan, Konseling, dan Penyuluhan Islam 
(Aspro BKPI), lengkap dengan Anggaran Dasar, Anggaran Rumah Tangga, 
kode etik, dan pembidangan profesi. Perkembangan tersebut berlanjut 
pada seminar nasional tahun 2016 di UIN Sunan Ampel Surabaya yang 
menyepakati perubahan nama Aspro BKPI menjadi Asosiasi Bimbingan 
dan Konseling Islam (ABKI), yang kemudian dikenal luas sebagai PABKI. 
Kehadiran PABKI menjadi tonggak konsolidasi keilmuan, profesi, dan 
advokasi BKI secara nasional dalam kerangka Ilmu Dakwah terapan. 

Visi, misi, dan tujuan PABKI dirumuskan sebagai arah strategis 
dalam membangun organisasi profesi yang tidak hanya normatif, tetapi 
juga responsif terhadap dinamika umat dan perubahan sosial. Visi PABKI 
untuk menjadi organisasi profesi yang progresif, futuristik, empatik, 
realistis, dan implementatif berlandaskan Al-Qur’an dan As-Sunnah 
mencerminkan komitmen ideologis sekaligus praksis dalam 
menyejahterakan umat Islam di Indonesia. Visi ini menegaskan bahwa 
Bimbingan, Konseling, dan Penyuluhan Islam tidak berhenti pada tataran 
wacana keilmuan, melainkan diarahkan sebagai instrumen dakwah 
irsyād, taujīh, dan istisyfā’ yang hadir secara nyata dalam berbagai ruang 
kehidupan sosial, pendidikan, kesehatan, keluarga, dan komunitas. 

Untuk mewujudkan visi tersebut, misi PABKI difokuskan pada 
penguatan ukhuwah profesi, pengabdian masyarakat, pengembangan 
riset dan keilmuan, serta peningkatan kompetensi profesional 
Pembimbing, Konselor, dan Penyuluh Islam. Keempat misi ini saling 
berkelindan dan menjadi fondasi pencapaian tujuan PABKI, yaitu 
terbangunnya jejaring persaudaraan nasional, meningkatnya kualitas dan 
jangkauan layanan Bimbingan dan Konseling Islam, berkembangnya 
tradisi riset dan publikasi ilmiah, serta terwujudnya PABKI sebagai pusat 
pengembangan profesionalisme berbasis nilai-nilai Islam. Dengan 
orientasi tersebut, PABKI tidak hanya berfungsi sebagai asosiasi keilmuan, 
tetapi juga sebagai institusi strategis dalam membentuk standar etik, 
kompetensi, dan praktik profesional BKI di Indonesia. 

Penguatan kelembagaan PABKI juga tercermin dari komposisi 
jajaran Dewan Pengurus Pusat (DPP) yang merepresentasikan otoritas 
keilmuan, kepemimpinan akademik, dan keterwakilan wilayah secara 
nasional. Dewan Pembina PABKI terdiri dari tokoh-tokoh akademik senior 
yang memiliki rekam jejak panjang dalam pengembangan Ilmu Dakwah 
dan Bimbingan Konseling Islam, yakni Prof. Dr. H. M. Bahri Ghozali, M.A. 
dari UIN Raden Intan Lampung serta Prof. Dr. Casmini, M.Si. dari UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang sekaligus berperan dalam pelantikan 
kepengurusan DPP PABKI. Pada level Dewan Pakar, PABKI diperkuat oleh 
Prof. Elfi Muawanah, M.Pd. dari UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, 



5 
 

yang memberikan kontribusi strategis dalam pengembangan keilmuan, 
kurikulum, dan riset Bimbingan dan Konseling Islam. 

Struktur eksekutif DPP PABKI dijalankan secara kolektif-kolegial 
melalui presidium yang terdiri atas Dr. Dudy Imanuddin Effendi, M.Ag. 
(UIN Sunan Gunung Djati Bandung),  Dr. Agus Santoso, S.Ag., M.Pd. (UIN 
Sunan Ampel Surabaya, Dr. Muhamad Thohir, S.Pd.I., M.Pd.I. (UIN Sunan 
Ampel Surabaya), Dr. H. Aep Kusnawan, S.Ag., M.Ag., CPCE (UIN Sunan 
Gunung Djati Bandung), serta Jarnawi, M.Pd. (UIN Ar-Raniry Banda Aceh). 
Posisi Sekretaris Jenderal diemban oleh A. Said Hasan Basri, S. Psi., M. Psi. 
dari UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, dengan Bendahara UmumDr. Ainun 
Diana Lating, M.Si. dari IAIN Ambon. Selain itu, DPP PABKI juga diperkuat 
oleh berbagai departemen yang menangani bidang organisasi, keilmuan, 
publikasi, pengembangan profesi, dan kerja sama. 

Dari sisi keanggotaan institusional, PABKI saat ini menaungi 73 
program studi yang menjadi anggota asosiasi, terdiri atas 45 program 
studi dari Perguruan Tinggi Agama Islam Negeri (PTAIN) dan 28 program 
studi dari Perguruan Tinggi Agama Islam Swasta (PTAIS). Program studi 
tersebut meliputi Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI), Bimbingan 
Penyuluhan Islam (BPI), Bimbingan Konseling dan Penyuluhan Islam 
(BKPI), serta Bimbingan Konseling (BK). Keterwakilan ini menegaskan 
bahwa PABKI bersifat inklusif dan terbuka bagi seluruh civitas akademika 
dan praktisi yang memiliki kepedulian terhadap pengembangan konseling 
Islam. Secara geografis, anggota PABKI tersebar luas dari Aceh hingga 
Sorong, Papua, dengan jumlah anggota individu yang telah memiliki Kartu 
Tanda Anggota (KTA) tercatat sekitar 300 orang, dan terus bertambah 
seiring proses registrasi yang masih berjalan. dik.uinmataram.ac.id/rapat-
kerja-nasional-perhimpunan-ahli-bimbingan-dan-konseling-islam-pabki-
digelar-di-uin-mataram/ 

Dalam konteks penguatan kelembagaan di atas, pengembangan 
Dewan Pengurus Wilayah (DPW) PABKI di berbagai provinsi menjadi pilar 
utama desentralisasi gerakan dan leading sector kebijakan organisasi. 
DPW diposisikan sebagai simpul koordinasi regional yang berperan 
mengimplementasikan kebijakan nasional PABKI sesuai dengan 
karakteristik sosial, budaya, dan kebutuhan lokal. Melalui 17 DPW, PABKI 
mendorong konsolidasi akademisi dan praktisi BKI di daerah, penguatan 
kemitraan dengan pemerintah daerah dan perguruan tinggi, serta 
pengembangan program layanan, pelatihan, dan advokasi profesi yang 
kontekstual. Dengan demikian, keberadaan DPW tidak hanya memperluas 
jangkauan organisasi, tetapi juga memperkuat daya pengaruh PABKI 
sebagai aktor strategis dalam pengembangan kebijakan dan praktik 
Bimbingan dan Konseling Islam secara nasional dan berkelanjutan. 

Dalam perkembangannya, PABKI juga aktif menjalin kerja sama 
dengan berbagai Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI), perguruan 
tinggi umum, serta asosiasi profesi dan keilmuan baik di tingkat nasional 
maupun internasional. Kerja sama tersebut diwujudkan melalui 



6 
 

penyelenggaraan beragam kegiatan akademik dan profesional, seperti 
seminar nasional dan internasional, focus group discussion (FGD), 
konferensi ilmiah, pelatihan dan lokakarya profesi, serta pertukaran 
narasumber dan pakar lintas institusi dan negara. Aktivitas ini tidak hanya 
berfungsi sebagai wahana diseminasi keilmuan Bimbingan dan Konseling 
Islam, tetapi juga sebagai medium konsolidasi epistemologis, penguatan 
jejaring profesi, dan peningkatan mutu tridharma perguruan tinggi. 
Sebagai bagian dari komitmen pengembangan tradisi akademik dan 
publikasi ilmiah, PABKI saat ini mengelola tiga jurnal ilmiah yang telah 
terindeks SINTA, yaitu Journal of Contemporary Islamic Counseling (JCIC) 
yang terindeks SINTA 5, Al-Isyraq: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan dan 
Bimbingan Islam yang terindeks SINTA 4, serta Acta Islamica Counsenesia: 
Counseling Research and Applications yang juga terindeks SINTA 4. 
Keberadaan jurnal-jurnal ini menjadi instrumen strategis dalam 
penguatan body of knowledge BKI, peningkatan kualitas riset dosen dan 
praktisi, serta afirmasi posisi Bimbingan dan Konseling Islam sebagai 
disiplin keilmuan dan profesi yang terus berkembang secara akademik, 
kontekstual, dan berdaya saing. 

C. Landasan Filosofis: Ontologis–Epistemologis–Aksiologis BKI 

1) Hakikat Manusia dan Dinamika Kehidupannya 

Landasan filosofis merupakan fondasi paling mendasar dalam 

pengembangan suatu disiplin keilmuan, termasuk Bimbingan dan 

Konseling Islam (BKI). Landasan ini berfungsi sebagai kerangka 

konseptual yang menjelaskan cara pandang terhadap realitas, 

khususnya hakikat manusia dan dinamika kehidupannya, sebelum 

masuk pada pembahasan yang lebih teknis mengenai ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. Dalam konteks BKI, landasan filosofis tidak 

dapat dilepaskan dari worldview Islam yang memandang manusia 

secara holistik sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki dimensi 

jasmani, psikologis, sosial, dan spiritual secara terpadu. 

Islam memandang manusia bukan sekadar makhluk biologis 

atau psikologis, melainkan makhluk teologis yang diciptakan dengan 

tujuan tertentu. Al-Qur’an menegaskan bahwa penciptaan manusia 

tidak bersifat kebetulan, melainkan mengandung misi kebermaknaan 

dan pengabdian: “Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia 

melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku” (QS. al-Dzāriyāt (51): 

56). Ayat ini menunjukkan bahwa hakikat manusia dalam Islam 

berorientasi pada penghambaan (`ubūdiyyah), yang menjadi dasar bagi 

seluruh aktivitas kehidupan, termasuk proses bimbingan dan 

konseling. 

Selain sebagai hamba Allah (`abd Allāh), manusia juga 

diposisikan sebagai khalifah di bumi (khalīfatullāh). Al-Qur’an 

menyatakan: “Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah 



7 
 

di bumi” (QS. al-Baqarah [2]: 30). Konsep khalifah mengandung makna 

tanggung jawab moral, sosial, dan ekologis. Manusia diberi amanah 

untuk mengelola kehidupan dengan nilai keadilan, keseimbangan, dan 

kemaslahatan. Dalam konteks BKI, konsep ini menegaskan bahwa 

konseling tidak hanya berorientasi pada penyelesaian masalah 

individu, tetapi juga pada pembentukan kesadaran tanggung jawab 

sosial dan etika kehidupan. 

Secara filosofis, Islam memandang manusia sebagai makhluk 

yang memiliki potensi ganda. Di satu sisi, manusia dianugerahi potensi 

fitrah, akal (`aql), dan hati (qalb) yang memungkinkan berkembang 

menuju kesempurnaan moral dan spiritual. Al-Qur’an menyebut: “Dan 

demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan 

kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya” (QS. al-Syams [91]: 7–8). 

Di sisi lain, manusia juga memiliki kecenderungan pada kelemahan, 

kelalaian, dan konflik batin. Realitas dualitas ini menjadikan manusia 

sebagai makhluk dinamis yang terus berada dalam proses menjadi 

(becoming), bukan entitas statis. 

Dinamika manusia tersebut tampak dalam pergulatan antara 

dorongan nafs (nafs ammārah), kesadaran diri (nafs lawwāmah), dan 

ketenangan spiritual (nafs muṭma’innah). Ketiga konsep ini 

menggambarkan tahapan psikospiritual manusia yang sangat relevan 

dengan praktik BKI. Konseling dalam perspektif Islam tidak berhenti 

pada aspek penyadaran psikologis, tetapi diarahkan pada proses 

tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) dan tahqīq al-insān (aktualisasi 

kemanusiaan). Rasulullah SAW bersabda: “Ketahuilah, dalam tubuh 

terdapat segumpal daging; jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuh, dan 

jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuh. Ketahuilah, itu adalah hati” 

(HR. al-Bukhari dan Muslim). Hadis ini menegaskan sentralitas dimensi 

batin dalam pembentukan perilaku manusia. 

Dalam perspektif filosofis, manusia juga dipahami sebagai 

makhluk relasional. Ia tidak hidup dalam ruang hampa, melainkan 

selalu berada dalam jaringan relasi dengan Tuhan (ḥabl min Allāh), 

sesama manusia (ḥabl min al-nās), dan alam semesta. 

Ketidakseimbangan dalam salah satu relasi tersebut dapat melahirkan 

krisis eksistensial, psikologis, maupun sosial. Oleh karena itu, BKI 

memerlukan kerangka filosofis yang memandang masalah manusia 

secara komprehensif, tidak reduktif, dan tidak terlepas dari dimensi 

spiritual dan moral (Haque, 2004). 

Landasan filosofis BKI juga menolak dikotomi antara 

rasionalitas dan spiritualitas. Islam mengakui peran akal sebagai 

instrumen penting dalam memahami realitas, namun akal tidak berdiri 

sendiri, melainkan berpadu dengan wahyu dan pengalaman empiris. 



8 
 

Al-Qur’an berulang kali mendorong manusia untuk berpikir, merenung, 

dan mengambil pelajaran (`afalā ta‘qilūn, afalā tatafakkarūn), namun 

tetap dalam koridor nilai ilahiah. Paradigma ini menjadi pintu masuk 

bagi pendekatan epistemologis BKI yang kelak dirumuskan melalui 

mekanisme istinbāṭ (penalaran normatif dari wahyu), iqtibās (dialog 

kritis dengan ilmu kontemporer), dan istiqrā’ (pengamatan empiris 

terhadap realitas manusia). 

Secara filosofis, BKI berangkat dari pandangan bahwa manusia 

adalah makhluk bermakna, bertujuan, dan bernilai. Masalah-masalah 

psikologis, sosial, dan spiritual yang dialami manusia bukan semata-

mata gangguan individual, tetapi bagian dari dinamika eksistensial 

yang membutuhkan pendampingan berbasis nilai. Dalam konteks 

inilah, BKI menemukan relevansinya sebagai disiplin keilmuan dalam 

rumpun ilmu dakwah, karena dakwah pada hakikatnya adalah proses 

humanisasi, liberasi, dan transendensi (Kuntowijoyo, 2006). 

Landasan filosofis ini menjadi pijakan awal sebelum membahas 

lebih jauh aspek ontologis tentang hakikat objek kajian BKI, aspek 

epistemologis mengenai sumber dan metode keilmuannya, serta aspek 

aksiologis tentang tujuan dan nilai praksis BKI. Tanpa fondasi filosofis 

yang kokoh, BKI berisiko kehilangan identitas keislaman dan arah 

dakwahnya, serta terjebak dalam pendekatan teknis yang terlepas dari 

misi pembinaan manusia seutuhnya. 

2) Telaah Filosofis BKI dalam Rumpun Ilmu Dakwah 

1. Pijakan Ontologis: Hakikat Manusia, Problematika, dan 

Kebutuhan Pembimbingan 

Secara ontologis, Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 

berangkat dari pertanyaan filosofis paling fundamental dalam 

tradisi pemikiran manusia, yakni apa hakikat manusia dan 

mengapa ia membutuhkan pembimbingan? Pertanyaan ini tidak 

sekadar bersifat teoretis, melainkan menentukan cara suatu 

disiplin ilmu memandang realitas manusia, problematikanya, serta 

bentuk intervensi yang dianggap sah dan bermakna. Dalam 

pandangan Islam, manusia bukanlah makhluk yang sepenuhnya 

otonom, mandiri, dan swasembada, melainkan makhluk ciptaan 

yang secara eksistensial bersifat lemah, terbatas, dan selalu berada 

dalam proses pergulatan batin. Al-Qur’an secara eksplisit 

menyatakan, “Dan manusia diciptakan dalam keadaan lemah” (QS. 

al-Nisā’ (4): 28). Kelemahan ini bukanlah cacat ontologis, 

melainkan kondisi dasar (given condition) yang meniscayakan 

kebutuhan akan bimbingan, pengarahan, dan penyembuhan 

sepanjang kehidupan manusia. 



9 
 

Dalam kerangka pemikir muslim, manusia dipahami sebagai 

makhluk multidimensional dan berlapis. Para ulama klasik seperti 

al-Ghazali dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah menjelaskan bahwa 

struktur manusia terdiri dari jasad (dimensi fisik), nafs (dorongan 

instingtif dan emosional), ‘aql (rasionalitas), qalb (pusat kesadaran 

moral dan spiritual), serta ruh (dimensi transendental yang 

menghubungkan manusia dengan Tuhan) (Al-Ghazali, 2005; Ibn 

Qayyim, 1998). Lapisan-lapisan ini tidak selalu berada dalam 

kondisi harmonis. Ketika salah satu dimensi mendominasi secara 

berlebihan, misalnya nafs yang tak terkendali atau akal yang 

terlepas dari nilai, maka terjadi ketidakseimbangan ontologis yang 

termanifestasi dalam bentuk kegelisahan, konflik batin, 

disorientasi makna, dan problem perilaku. 

Al-Qur’an menggambarkan kondisi batin manusia melalui 

konsep nafs ammārah, nafs lawwāmah, dan nafs muṭma’innah (QS. 

Yūsuf (12): 53; QS. al-Qiyāmah (75): 2; QS. al-Fajr (89): 27–30). 

Ketiga kondisi ini menunjukkan bahwa manusia adalah makhluk 

dinamis yang senantiasa berada dalam proses transformasi batin. 

Dengan demikian, problem manusia dalam perspektif Islam tidak 

semata-mata bersifat psikologis atau sosial, melainkan bersifat 

eksistensial, yakni ketegangan antara fitrah ketauhidan dan 

realitas kehidupan yang penuh godaan, tekanan, dan keterasingan. 

Di titik inilah BKI menemukan objek ontologisnya. Objek 

kajian BKI bukan sekadar “masalah psikologis” dalam pengertian 

klinis, tetapi ketidakseimbangan eksistensial manusia dalam 

relasinya dengan diri, Tuhan, dan lingkungan sosial. Pandangan ini 

sejalan dengan kritik para pemikir Muslim kontemporer terhadap 

reduksionisme psikologi modern yang cenderung memisahkan 

manusia dari dimensi spiritualnya (Haque, 2004; Badri, 1979). BKI, 

sebagai disiplin dalam rumpun ilmu dakwah, menolak pandangan 

manusia sebagai objek mekanistik yang cukup “diperbaiki” melalui 

teknik, dan sebaliknya memandang manusia sebagai subjek 

bermakna yang perlu disertai dalam proses pemulihan kesadaran 

diri. 

Ontologi BKI telah menempatkan manusia sebagai being in 

process, yakni makhluk yang senantiasa berada dalam proses 

menjadi (al-insān ṣā’ir). Pandangan ini sejalan dengan konsep 

tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) dan tahqīq al-insān (realisasi 

kemanusiaan sejati) dalam tasawuf Islam (Al-Ghazali, 2005). 

Manusia tidak dipandang sebagai entitas statis, melainkan sebagai 

proyek eksistensial yang terus bergerak menuju kesempurnaan 

moral dan spiritual. Oleh karena itu, bimbingan dan konseling 



10 
 

dalam Islam tidak dimaksudkan untuk menormalkan manusia agar 

sekadar “berfungsi”, tetapi untuk membantu manusia menemukan 

kembali fitrahnya sebagai makhluk bertauhid. 

Dalam perspektif filsafat Barat, gagasan manusia sebagai 

makhluk yang rapuh dan membutuhkan pendampingan juga 

ditemukan, meskipun dengan basis ontologis yang berbeda. Viktor 

Frankl, melalui logoterapi, menegaskan bahwa penderitaan 

manusia modern bersumber dari kehampaan makna (existential 

vacuum) (Frankl, 2006). Namun berbeda dengan Frankl yang 

berangkat dari eksistensialisme humanistik, BKI memandang 

makna hidup tidak bersumber dari konstruksi subjektif semata, 

melainkan dari keterhubungan manusia dengan Tuhan. Oleh 

karena itu, BKI menawarkan pendekatan yang tidak hanya 

eksistensial, tetapi juga transendental. 

Selanjutnya dalam kerangka filsafat ilmu, kejelasan ontologi 

BKI semakin tampak melalui pembedaan antara objek material dan 

objek formal. Objek material BKI adalah manusia dengan seluruh 

problematika kehidupannya, baik yang bersifat personal, sosial, 

moral, spiritual, maupun eksistensial. Manusia di sini dipahami 

secara utuh (al-insān al-kullī), bukan manusia yang direduksi 

menjadi aspek perilaku semata, sebagaimana lazim dalam 

pendekatan psikologi positivistik. Dengan demikian, objek material 

BKI bersinggungan dengan objek kajian psikologi, sosiologi, dan 

pendidikan, tetapi tidak berhenti pada dimensi empirisnya saja. 

Adapun objek formal BKI adalah cara pandang dan 

pendekatan Islam dalam memahami, mendampingi, dan 

mengarahkan manusia menuju keutuhan diri dalam bingkai tauhid. 

Inilah yang membedakan BKI secara fundamental dari konseling 

sekuler. Objek formal BKI tidak hanya bertanya bagaimana 

manusia berfungsi, tetapi untuk apa manusia hidup dan ke arah 

mana ia harus diarahkan. Dengan kata lain, BKI memandang 

problem manusia melalui lensa nilai ilahiah, maqāṣid al-sharī ‘ah, 

serta tujuan akhir kehidupan (sa ‘ādah al-dārayn) (Al-Faruqi, 1982; 

Mulyadhi Kartanegara, 2010). 

Dalam kerangka ilmu dakwah, relasi antara konselor dan 

konseli (klien) bersifat insānīyah (kemanusiaan), bukan hierarkis-

teknokratis. Konselor tidak diposisikan sebagai “ahli” yang 

sepenuhnya mengetahui kebenaran atas diri klien, melainkan 

sebagai murshid (pembimbing jalan), muwajjih (pengarah orientasi 

hidup), dan musyfi (penyembuh batin). Konsep istisyfā’ 

(penyembuhan) memiliki dasar ontologis yang kuat dalam Al-

Qur’an, yang menyebut wahyu sebagai syifā’ limā fī al-ṣudūr, 



11 
 

“penyembuh bagi penyakit hati” (QS. Yūnus [10]: 57). Dalam 

konteks ini, pembimbingan dalam BKI bukan sekadar proses 

komunikasi terapeutik, tetapi bagian dari proses dakwah yang 

bersifat penyelamatan dan pemulihan. 

Secara ontologis, dapat ditegaskan bahwa BKI adalah ilmu 

tentang pendampingan eksistensial manusia yang rapuh namun 

bermartabat, yang diarahkan menuju keutuhan diri (integrity of 

self) dalam bingkai tauhid. Ontologi ini menegaskan posisi BKI 

dalam rumpun ilmu dakwah, karena dakwah pada hakikatnya 

adalah usaha membimbing manusia agar kembali kepada fitrah, 

menemukan makna hidup, dan menjalani kehidupan secara 

seimbang antara dimensi duniawi dan ukhrawi. 

2. Pijakan Epistemologis: Istinbāṭ, Iqtibās, Istiqrā’, dan Makna 

Pengetahuan yang Menyembuhkan 

Epistemologi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) tidak 

dapat dilepaskan dari pertanyaan filosofis fundamental mengenai 

sumber dan validitas pengetahuan: dari mana pengetahuan 

tentang pembimbingan manusia diperoleh, bagaimana pengetahuan 

itu dibenarkan, dan untuk apa pengetahuan tersebut digunakan? 

Dalam perspektif filsafat Islam, pengetahuan (‘ilm) tidak pernah 

dipahami sebagai entitas yang netral secara nilai. Ia selalu terikat 

pada orientasi moral, tujuan eksistensial, dan visi tentang 

kehidupan yang baik (al-ḥayāt al-ṭayyibah) (Al-Attas, 1993). 

Berbeda dengan epistemologi positivistik modern yang 

cenderung memisahkan fakta dari nilai (fact–value dichotomy), 

epistemologi Islam memandang pengetahuan sebagai sarana 

hidayah dan transformasi diri. Al-Qur’an tidak hanya menyebut 

pengetahuan sebagai alat mengetahui (ya ‘lamūn), tetapi juga 

sebagai sarana penyadaran, pemurnian, dan penyembuhan batin. 

Dengan demikian, epistemologi BKI sejak awal diarahkan pada 

pengetahuan yang bermakna dan menyembuhkan, bukan sekadar 

pengetahuan yang benar secara teknis. 

2.1. Istinbāṭ: Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan 

Transendental dan Terapeutik 

Pendekatan istinbāṭ dalam BKI merupakan upaya 

sistematis untuk menggali prinsip-prinsip pembimbingan 

manusia dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) sebagai sumber 

pengetahuan transendental. Dalam tradisi filsafat dan usul 

fikih Islam, istinbāṭ tidak hanya dimaknai sebagai penggalian 

hukum, tetapi sebagai proses penalaran mendalam untuk 



12 
 

menemukan hikmah, nilai, dan orientasi hidup yang 

terkandung dalam teks wahyu (Al-Shatibi, 2003). 

Al-Qur’an memosisikan dirinya bukan sekadar sebagai 

kitab normatif, tetapi sebagai hudā, bayyināt, dan syifā’. 

Firman Allah: “Wahai manusia, sungguh telah datang 

kepadamu pelajaran dari Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit 

yang ada di dalam dada” (QS. Yūnus [10]: 57). Ayat ini 

memberikan dasar epistemologis yang sangat kuat bahwa 

wahyu berfungsi sebagai sumber pengetahuan terapeutik, 

yakni pengetahuan yang bekerja pada level kesadaran, 

makna, dan jiwa manusia. 

Para filosof Muslim seperti Ibn Sina dan al-Ghazali 

menegaskan bahwa penyakit manusia tidak hanya bersifat 

jasmani, tetapi juga ruhani dan kognitif, berupa kesalahan 

persepsi tentang diri, Tuhan, dan kehidupan (Ibn Sina, 1985; 

Al-Ghazali, 2005). Oleh karena itu, pengetahuan yang 

bersumber dari wahyu memiliki fungsi korektif dan 

restoratif. Dalam konteks BKI, istinbāṭ memungkinkan 

konselor menggali nilai-nilai seperti raḥmah, Ḥikmah, Mau 

‘iẓah ḥasanah, Shifā’, Istishfā’, Irsyād, Taujīh, Tazkiyat al-nafs, 

Tadabbur, Ta‘līm, Ta’dīb, Naṣīḥah, Ṣabr, Riḍā, Islāḥ, Taubah, 

Hudā, Sakīnah dan lainnya sebagai prinsip dasar 

pembimbingan. 

Hadis Nabi SAW juga telah menegaskan dimensi 

terapeutik pengetahuan: “Tidaklah Allah menurunkan suatu 

penyakit, melainkan Dia juga menurunkan obatnya” (HR. 

Muslim). Hadis ini tidak hanya berbicara tentang pengobatan 

fisik, tetapi membuka horizon epistemologis bahwa setiap 

problem manusia, termasuk problem psikospiritual, memiliki 

jalan penyembuhan melalui pengetahuan yang benar dan 

bermakna. 

2.2.  Iqtibās: Dialog Kritis dengan Ilmu Modern dan Apropriasi 

Bermakna 

Pendekatan iqtibās mencerminkan keterbukaan 

epistemologi BKI terhadap ilmu-ilmu modern, khususnya 

psikologi dan konseling Barat. Namun secara filosofis, iqtibās 

tidak identik dengan imitasi atau adopsi epistemologi sekuler 

secara mentah. Ia merupakan proses appropriation with 

meaning, yakni pengambilan konsep, metode, dan temuan 

ilmiah dengan penyaringan nilai dan reinterpretasi dalam 

kerangka tauhid (Al-Attas, 1993; Badri, 1979). 



13 
 

Pemikir Muslim kontemporer seperti Malik Badri 

mengkritik psikologi Barat karena cenderung memisahkan 

manusia dari dimensi transendentalnya, sehingga terapi 

sering kali berhenti pada adaptasi sosial atau kenyamanan 

psikologis (Badri, 1979). Dalam konteks ini, BKI melalui 

iqtibās mengambil manfaat dari pendekatan humanistik, 

seperti empaty, unconditional positive regard, dan self-

awareness, sebagaimana dikembangkan oleh Carl Rogers 

(1961), namun mengarahkannya pada tujuan yang lebih 

tinggi, yakni kesadaran ketuhanan dan penghambaan yang 

reflektif. 

Gagasan Viktor Frankl tentang meaning-making dan 

existential vacuum memberikan kontribusi penting bagi 

pemahaman krisis makna manusia modern (Frankl, 2006). 

Akan tetapi, epistemologi BKI tidak berhenti pada makna 

yang dikonstruksi secara subjektif. Makna dalam Islam 

memiliki dimensi objektif-transendental yang bersumber 

dari relasi manusia dengan Allah. Artinya, iqtibās dalam BKI 

bersifat kritis-transformasional, bukan eklektik-pragmatis. 

2.3.  Istiqrā’: Pengalaman Empiris, Konteks Sosial, dan 

Realitas Kehidupan 

Pendekatan istiqrā’, merupakan pendekatan induksi 

empiris melalui pengamatan sistematis terhadap realitas. Hal 

ini menempati posisi epistemologis yang sangat penting 

dalam Bimbingan dan Konseling Islam (BKI). Istiqrā’ 

berfungsi sebagai mekanisme yang memastikan bahwa 

pengetahuan konseling Islam tidak berhenti pada tataran 

normatif-tekstual, tetapi hadir sebagai pengetahuan yang 

hidup, kontekstual, dan membumi. Dalam kerangka filsafat 

ilmu Islam, istiqrā’ bukanlah pendekatan sekuler-positivistik, 

melainkan metode memahami āyāt kauniyyah (tanda-tanda 

Tuhan dalam realitas) sebagai bagian integral dari sumber 

pengetahuan (Al-Attas, 1995). 

Ibn Khaldun merupakan figur sentral dalam legitimasi 

epistemologis istiqrā’. Dalam Muqaddimah, ia mengkritik 

keras para pemikir yang membangun teori sosial tanpa 

verifikasi realitas empiris. Menurutnya, ilmu yang tidak diuji 

melalui pengalaman sosial (tajribah ijtimā ‘iyyah) akan 

terjebak dalam ilusi normatif dan bias moralitas semu (Ibn 

Khaldun, 2004). Kritik ini relevan langsung dengan BKI, 

karena problem manusia yang dihadapi konselor tidak 

pernah hadir dalam bentuk abstrak, melainkan selalu terikat 



14 
 

oleh konteks budaya, struktur sosial, dan dinamika sejarah 

tertentu. 

Dalam epistemologi BKI, istiqrā’ memungkinkan 

konselor memahami manusia sebagai makhluk situasional, 

yakni individu yang dibentuk oleh relasi kuasa, simbol, 

teknologi, dan perubahan sosial. Fenomena seperti krisis 

identitas di era digital, kecemasan eksistensial akibat disrupsi 

nilai, alienasi sosial, serta kelelahan spiritual (spiritual 

fatigue) tidak dapat dipahami hanya melalui dalil normatif, 

tetapi memerlukan pembacaan empiris yang mendalam 

terhadap pengalaman hidup klien (Berger & Luckmann, 

1966). Dalam konteks ini, istiqrā’ berfungsi sebagai 

instrumen diagnosis kontekstual dalam BKI. 

Landasan Qur’ani istiqrā’ tampak jelas dalam banyak 

ayat yang mendorong observasi dan refleksi empiris, seperti 

ungkapan afalā yanzurūn (apakah mereka tidak 

memperhatikan) dan afalā tatafakkarūn (apakah mereka 

tidak berpikir). Ayat-ayat ini menegaskan bahwa pengamatan 

terhadap realitas bukan sekadar aktivitas intelektual, tetapi 

juga ibadah epistemik yang membuka jalan menuju 

kesadaran moral dan spiritual (QS. al-Ghāshiyah [88]: 17–

20). Dalam konteks konseling Islam, pengamatan terhadap 

pengalaman klien merupakan bentuk tadabbur realitas, 

bukan sekadar pengumpulan data teknis. 

Dari perspektif filsafat Barat, pendekatan istiqrā’ 

memiliki irisan dengan tradisi fenomenologi dan 

hermeneutika. Edmund Husserl menekankan pentingnya 

memahami pengalaman manusia dari sudut pandang subjek 

itu sendiri (lebenswelt), bukan melalui kerangka teori yang 

memaksakan makna dari luar (Husserl, 1970). Pendekatan 

ini sejalan dengan prinsip BKI yang menempatkan 

pengalaman batin klien sebagai pintu masuk utama proses 

pembimbingan. Paul Ricoeur kemudian menegaskan bahwa 

pemahaman manusia selalu bersifat kontekstual dan naratif, 

yakni realitas hidup dipahami melalui kisah yang diceritakan 

dan dimaknai (Ricoeur, 1981). Dalam BKI, istiqrā’ membantu 

konselor membaca “narasi hidup” klien secara empatik dan 

reflektif. 

Lebih jauh, istiqrā’ dalam BKI tidak berdiri sendiri, 

melainkan berinteraksi dialektis dengan istinbāṭ dan iqtibās. 

Data empiris yang diperoleh melalui istiqrā’ menjadi bahan 

refleksi normatif (istinbāṭ) dan dialog metodologis dengan 



15 
 

ilmu modern (iqtibās). Dengan cara ini, BKI menghindari dua 

ekstrem epistemologis: normativisme tekstual yang ahistoris 

dan empirisme sekuler yang kehilangan orientasi 

transendental. 

Oleh karena itu, istiqrā’ menegaskan bahwa 

epistemologi BKI bersifat kontekstual, humanistik, dan 

transformatif. Pengetahuan bimbingan dan konseling Islam 

tidak hanya bertujuan untuk memahami manusia, tetapi juga 

untuk menyertai proses perubahan hidupnya secara 

bermakna. Dalam horizon ini, istiqrā’ bukan sekadar metode 

ilmiah, melainkan jalan etis untuk menghadirkan dakwah 

yang menyembuhkan di tengah kompleksitas kehidupan 

modern. 

Integrasi istinbāṭ, iqtibās, dan istiqrā’ melahirkan 

epistemologi BKI yang bersifat transendental–kritis–kontekstual. 

Lebih dari itu, epistemologi ini mengarah pada konsep 

pengetahuan yang menyembuhkan (healing knowledge). 

Pengetahuan dalam BKI tidak diukur hanya dari korespondensinya 

dengan fakta (truth), tetapi juga dari kemampuannya memulihkan 

makna, menenangkan jiwa, dan mengarahkan manusia pada 

kehidupan yang bernilai. 

Dalam perspektif ini, BKI menolak netralitas epistemologis. 

Pengetahuan selalu berpihak: apakah ia memperkuat kemanusiaan 

atau justru memperdalam keterasingan. Sebagaimana ditegaskan 

Kuntowijoyo (2006), ilmu dalam Islam harus bersifat 

emansipatorik dan profetik. Epistemologi BKI dengan demikian 

menjadi bagian integral dari dakwah—yakni dakwah yang bekerja 

pada level kesadaran, makna, dan penyembuhan batin manusia. 

3.  Pijakan Aksiologis: Irsyād, Taujīh, dan Istisyfā’ sebagai 

Tujuan Dakwah Konseling 

Aksiologi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) berangkat 

dari pertanyaan mendasar tentang tujuan keberadaan ilmu: untuk 

apa pengetahuan pembimbingan ini dihadirkan, dan nilai apa yang 

hendak diwujudkan melalui praktiknya? Dalam perspektif dakwah, 

BKI tidak dimaksudkan sebagai instrumen teknokratis yang 

berorientasi pada efisiensi semata, melainkan sebagai praksis 

keilmuan yang berfungsi menghadirkan kemaslahatan, pemulihan 

martabat manusia, dan kebermaknaan hidup. Dengan demikian, 

nilai menjadi inti dari seluruh proses konseling, bukan sekadar 

atribut tambahan (Al-Attas, 1995). 



16 
 

Konsep irsyād merepresentasikan tujuan aksiologis pertama 

BKI, yakni pembimbingan manusia menuju jalan yang benar secara 

sadar dan bertahap. Irsyād menolak pendekatan koersif dan 

moralistik yang menundukkan klien pada otoritas normatif, dan 

sebaliknya menekankan dialog, empati, dan pendampingan. Dalam 

tradisi Islam, irsyād berkaitan erat dengan fungsi kenabian sebagai 

hādī (pemberi petunjuk), sebagaimana ditegaskan bahwa Nabi 

Muhammad SAW diutus sebagai pembimbing menuju jalan yang 

lurus (QS. al-Shūrā [42]: 52). Dalam konteks konseling, irsyād 

bermakna membantu klien menemukan arah hidupnya melalui 

kesadaran, bukan kepatuhan semu (Al-Ghazālī, 2005). 

Tujuan aksiologis kedua adalah taujīh, yakni pengarahan nilai 

dan orientasi hidup. Jika irsyād berfokus pada proses 

pendampingan, maka taujīh bekerja pada level normatif-

eksistensial: membantu manusia menyusun kembali hierarki nilai, 

tujuan hidup, dan orientasi makna dalam kerangka tauhid. Krisis 

manusia modern sering kali bukan terletak pada ketiadaan 

kemampuan, melainkan pada kebingungan orientasi dan 

fragmentasi nilai. Dalam hal ini, BKI berfungsi sebagai ruang 

reflektif yang mengarahkan manusia dari kehidupan yang reaktif 

menuju kehidupan yang bermakna (Frankl, 2006). Taujīh dalam 

BKI tidak memaksakan nilai, tetapi membuka horizon kesadaran 

agar klien mampu memilih secara bertanggung jawab. 

Dimensi aksiologis terdalam BKI terletak pada konsep 

istishfā’, yaitu tujuan penyembuhan. Dalam perspektif Islam, 

penyakit tidak dibatasi pada gangguan fisik, tetapi mencakup luka 

batin, kegelisahan eksistensial, dan keterputusan relasi manusia 

dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri. Al-Qur’an secara 

eksplisit memposisikan wahyu sebagai shifā’ bagi penyakit hati 

(QS. Yūnus [10]: 57), sementara Rasulullah SAW menegaskan 

bahwa setiap penyakit memiliki obatnya (HR. Muslim). Istishfā’ 

dalam BKI dengan demikian tidak sekadar bersifat kuratif, tetapi 

restoratif, yakni memulihkan integritas diri manusia. 

Pendekatan penyembuhan ini memiliki irisan kuat dengan 

psikologi humanistik dan eksistensial Barat. Carl Rogers 

menekankan bahwa proses penyembuhan hanya mungkin terjadi 

dalam relasi yang empatik, autentik, dan menghargai martabat 

manusia (Rogers, 1961). Viktor Frankl menambahkan bahwa 

penyembuhan sejati terjadi ketika manusia menemukan kembali 

makna hidupnya, bahkan di tengah penderitaan (Frankl, 2006). BKI 

mengadopsi wawasan ini melalui kerangka iqtibās, namun 

menempatkannya dalam horizon tauhid sehingga penyembuhan 



17 
 

tidak berhenti pada kesejahteraan psikologis, melainkan bermuara 

pada kedamaian spiritual (sakīnah) dan keutuhan manusia (fitrah). 

Secara filosofis, aksiologi BKI secara tegas menolak klaim 

netralitas nilai dalam ilmu. Pengetahuan konseling Islam bersifat 

normatif-emansipatorik: berpihak pada kemanusiaan, keadilan 

batin, dan pemulihan fitrah. Kuntowijoyo (2006) menegaskan 

bahwa ilmu dalam Islam harus bersifat transformatif—mampu 

mengubah kesadaran dan realitas sosial. Dalam konteks ini, BKI 

tidak hanya menyelesaikan masalah individu, tetapi juga 

berkontribusi pada pembentukan manusia yang berdaya, 

bermakna, dan berakhlak. 

Dalam konteks ini, irsyād, taujīh, dan istishfā’ membentuk 

satu kesatuan aksiologis yang menegaskan BKI sebagai dakwah 

yang hidup, yakni dakwah yang membimbing, mengarahkan, dan 

menyembuhkan. BKI bukan sekadar praktik konseling, melainkan 

jalan pengembalian manusia kepada fitrahnya dalam bingkai 

raḥmatan li al-‘ālamīn (QS. al-Anbiyā’ [21]: 107). 

 

Tabel 1 

Skema Landasan Filosofis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 

Dimensi Filosofis Fokus Kajian Konsep Kunci 
Penjelasan 
Substantif 

Landasan Filosofis 
Umum 

Hakikat manusia 
dan dinamika 
kehidupan 

Fitrah, kelemahan 
manusia, being in 
process 

Manusia dipahami 
sebagai makhluk 
tauhid yang 
lemah, berlapis 
(jasad–nafs–akal–
qalb–ruh), dan 
selalu berada 
dalam proses 
menjadi. Realitas 
ini melahirkan 
kebutuhan akan 
bimbingan, 
pengarahan, dan 
penyembuhan. 

Pijakan 
Ontologis 

Apa yang dikaji 
BKI 

Objek material 
dan objek formal 

Objek material: 
manusia dengan 
problem 
psikologis, sosial, 
spiritual, dan 
eksistensial. Objek 
formal: proses 
pembimbingan, 
pengarahan, dan 
penyembuhan 



18 
 

manusia dalam 
bingkai dakwah. 

Ontologi 
Relasional 

Relasi konselor–
klien 

Insāniyyah, 
pendampingan 

Relasi dalam BKI 
bersifat 
kemanusiaan, 
dialogis, dan etis; 
konselor hadir 
sebagai 
pendamping 
(murshid), bukan 
otoritas yang 
menghakimi. 

Pijakan 
Epistemologis 

Sumber dan cara 
memperoleh 
pengetahuan 

Istinbāṭ, Iqtibās, 
Istiqrā’ 

Epistemologi BKI 
bersifat integratif: 
menggali nilai dari 
wahyu (istinbāṭ), 
berdialog dengan 
ilmu modern 
(iqtibās), dan 
memahami 
realitas empiris-
kontekstual 
(istiqrā’). 

Istinbāṭ 
Wahyu sebagai 
sumber 
pengetahuan 

Al-Qur’an dan 
Hadis 

Prinsip-prinsip 
pembimbingan, 
penyembuhan, 
dan pengarahan 
hidup digali dari 
teks wahyu 
sebagai sumber 
transendental dan 
normatif. 

Iqtibās 
Ilmu bantu 
modern 

Psikologi dan 
konseling 

Metode dan 
temuan ilmiah 
modern diadopsi 
secara kritis dan 
ditempatkan 
dalam horizon 
tauhid, bukan 
diadopsi secara 
sekuler. 

Istiqrā’ 
Realitas empiris 
dan sosial 

Pengalaman 
hidup, konteks 
zaman 

Observasi 
terhadap 
pengalaman 
manusia dan 
dinamika sosial 
memastikan BKI 
responsif 
terhadap problem 



19 
 

aktual seperti 
krisis makna, 
alienasi, dan 
disorientasi nilai. 

Pijakan 
Aksiologis 

Tujuan dan nilai 
guna BKI 

Irsyād, Taujīh, 
Istishfā’ 

BKI bertujuan 
menghadirkan 
kemaslahatan, 
pemulihan 
martabat manusia, 
dan 
kebermaknaan 
hidup sebagai 
praksis dakwah. 

Irsyād Pembimbingan 
Petunjuk jalan 
hidup 

Membantu 
manusia 
menemukan arah 
hidup yang benar 
secara persuasif, 
dialogis, dan 
sadar. 

Taujīh Pengarahan nilai 
Orientasi makna 
dan tujuan 

Mengarahkan cara 
pandang, nilai, dan 
tujuan hidup agar 
tidak kehilangan 
makna dan 
orientasi tauhid. 

Istishfā’ Penyembuhan 
Pemulihan luka 
batin 

Menyembuhkan 
luka psikis, 
spiritual, dan 
eksistensial serta 
memulihkan 
integritas diri 
manusia. 

Tujuan Akhir BKI Dakwah konseling 
Raḥmatan li al-
‘ālamīn 

Menghadirkan 
dakwah yang 
membimbing, 
mengarahkan, dan 
menyembuhkan 
demi 
kemaslahatan 
individu dan 
masyarakat. 

 

D. Landasan Sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 

Landasan sosiologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) berpijak 

pada pandangan bahwa manusia adalah makhluk sosial (al-insān madanī 

bi al-ṭab ‘) yang eksistensi dan kesejahteraannya dibentuk melalui relasi 

sosial, struktur budaya, serta nilai-nilai normatif yang hidup dalam 



20 
 

masyarakat. Dalam perspektif Islam, relasi sosial tidak sekadar bersifat 

fungsional, melainkan menjadi ruang aktualisasi nilai tauhid, akhlak, dan 

tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, BKI hadir sebagai praksis irsyād—

yakni proses pengantaran individu menuju kesadaran diri dan sosial yang 

selaras dengan nilai ilahiah (Q.S. al-Ḥujurāt [49]: 13). 

Secara sosiologis, BKI memandang problem individu sebagai hasil 

dialektika antara subjek dan struktur sosial. Krisis identitas, konflik peran, 

disorientasi nilai, dan alienasi sosial tidak dapat dipahami hanya sebagai 

persoalan intrapsikis, tetapi sebagai konsekuensi dari perubahan sosial, 

tekanan budaya, serta ketidakseimbangan relasi sosial. Dalam konteks ini, 

BKI menjalankan fungsi taujīh, yaitu proses pengarahan sosial-normatif 

yang membantu individu membaca realitas sosialnya secara kritis dan 

etis, sehingga mampu mengambil sikap dan keputusan yang bermakna 

dalam kehidupan bermasyarakat (Berger & Luckmann, 1966). 

Landasan sosiologis BKI juga menempatkan konseling sebagai 

ruang istisfā’, yakni proses pemurnian dan pemulihan relasi sosial melalui 

nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, ta‘āwun, ‘adl, dan raḥmah. Konselor 

tidak hanya berperan membantu penyesuaian individu terhadap 

lingkungan sosial, tetapi juga memfasilitasi penyembuhan makna (healing 

of meaning) atas luka-luka sosial yang dialami individu akibat 

ketidakadilan struktural, konflik budaya, atau marginalisasi. Dengan 

demikian, BKI bersifat kontekstual dan responsif terhadap realitas sosial 

yang melingkupi kehidupan klien (Hassan, 2016). 

Dalam kerangka sosiologi pengetahuan Islam, BKI menggunakan 

konsep ma ‘rūf dan munkar sebagai parameter sosial-etis dalam proses 

konseling. Melalui irsyād, taujīh, dan istisfā’, individu diarahkan untuk 

tidak sekadar beradaptasi dengan masyarakat, tetapi mampu membangun 

kesadaran sosial yang berlandaskan nilai ilahiah. Orientasi ini 

menegaskan bahwa BKI bukan hanya praktik terapeutik individual, 

melainkan praksis sosial-dakwah yang bertujuan membentuk tatanan 

masyarakat berkeadaban (al-mujtama ‘al-fāḍil) (Al-Attas, 1995). 

 

E. Landasan Hukum Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 
Penyelenggaraan Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam 

(BKI) memiliki landasan hukum yang kuat dan komprehensif, yang 
bersumber dari kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia, sistem 
regulasi pendidikan tinggi nasional, serta kebijakan kelembagaan 
perguruan tinggi keagamaan Islam. Secara struktural dan yuridis, Program 
Studi BKI merupakan bagian dari Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 
Negeri (PTKIN) dan berada di bawah kewenangan Kementerian Agama 
Republik Indonesia, khususnya Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 
Dalam struktur akademik PTKIN, Program Studi BKI dikembangkan dan 



21 
 

dikelola di lingkungan Fakultas Dakwah dan Komunikasi sebagai bagian 
dari rumpun ilmu dakwah. 

Dalam konteks kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia, 
landasan utama penyelenggaraan Program Studi BKI merujuk pada 
Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 2009 
tentang penetapan pembidangan ilmu dan gelar akademik di lingkungan 
Perguruan Tinggi Agama Islam. Peraturan ini menjadi dasar normatif bagi 
penataan rumpun keilmuan, penempatan fakultas, serta pengelolaan 
program studi di PTKIN. Melalui regulasi tersebut, Bimbingan dan 
Konseling Islam diposisikan sebagai bidang keilmuan yang berada dalam 
rumpun ilmu dakwah, dengan orientasi pada pembimbingan, pengarahan, 
dan pendampingan manusia berbasis nilai-nilai Islam. 

Landasan hukum tersebut diperkuat oleh Peraturan Menteri 
Agama Republik Indonesia Nomor 33 Tahun 2016 tentang gelar akademik 
perguruan tinggi keagamaan Islam, yang kemudian disempurnakan 
melalui Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 38 Tahun 
2017. Kedua peraturan ini mengatur sistem pemberian gelar akademik 
bagi lulusan PTKIN dan menjadi dasar yuridis bagi penetapan gelar lulusan 
Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam. Dengan adanya regulasi ini, 
lulusan Program Studi BKI memperoleh pengakuan akademik yang sah 
dan diakui secara nasional dalam sistem pendidikan tinggi keagamaan 
Islam. 

Sejalan dengan dinamika dan perkembangan keilmuan dakwah 
dan konseling, perubahan nomenklatur Program Studi Bimbingan 
Penyuluhan Islam (BPI) menjadi Program Studi Bimbingan dan Konseling 
Islam (BKI) didasarkan pada Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan 
Islam Kementerian Agama Republik Indonesia Nomor 426 Tahun 2012 
tanggal 10 April 2012 tentang perubahan dan penyesuaian nomenklatur 
program studi pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Keputusan ini 
merefleksikan respons kebijakan Kementerian Agama terhadap 
perkembangan keilmuan konseling Islam yang semakin menekankan 
aspek pendampingan, konseling, dan penyembuhan psikososial-spiritual, 
tanpa melepaskan akar dakwahnya. Perubahan nomenklatur tersebut 
sekaligus menegaskan posisi Program Studi BKI dalam lingkungan 
Fakultas Dakwah dan Komunikasi sebagai pengembang keilmuan irsyād, 
taujīh, dan istisyfā’. 

Selain berlandaskan pada kebijakan Kementerian Agama Republik 
Indonesia, penyelenggaraan Program Studi BKI juga mengacu pada sistem 
regulasi pendidikan tinggi nasional. Undang-Undang Republik Indonesia 
Nomor 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi menjadi payung hukum 
umum yang mengatur penyelenggaraan pendidikan tinggi di Indonesia, 
termasuk PTKIN, dalam aspek tridharma perguruan tinggi, tata kelola, 
serta penjaminan mutu. Ketentuan ini diperkuat dengan kebijakan 
Kementerian Riset, Teknologi, dan Pendidikan Tinggi—yang kini berada 
dalam lingkup Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan 



22 
 

Teknologi—khususnya Peraturan Menteri Riset, Teknologi, dan 
Pendidikan Tinggi Nomor 62 Tahun 2016 tentang Sistem Penjaminan Mutu 
Pendidikan Tinggi. Regulasi tersebut menjadi acuan dalam penerapan 
sistem penjaminan mutu internal dan eksternal pada Program Studi BKI. 

Dalam hal pengakuan mutu akademik, Program Studi Bimbingan 
dan Konseling Islam tunduk pada ketentuan dan mekanisme akreditasi 
yang ditetapkan oleh Badan Akreditasi Nasional Perguruan Tinggi (BAN-
PT). Akreditasi BAN-PT berfungsi sebagai instrumen penjaminan mutu 
eksternal yang memastikan bahwa penyelenggaraan Program Studi BKI di 
lingkungan Fakultas Dakwah dan Komunikasi memenuhi standar nasional 
pendidikan tinggi serta prinsip akuntabilitas dan kualitas akademik. 

Pada tingkat kelembagaan, keberadaan dan pengelolaan Program 
Studi Bimbingan dan Konseling Islam juga didukung oleh kebijakan 
internal perguruan tinggi, termasuk surat keputusan tentang pendirian 
dan izin operasional program studi, penataan fakultas dan jurusan, serta 
pengesahan kurikulum Program Studi BKI. Dokumen-dokumen 
kelembagaan tersebut menjadi dasar administratif dan organisatoris 
dalam penyelenggaraan pendidikan, penelitian, dan pengabdian kepada 
masyarakat di bidang bimbingan dan konseling Islam. 

Dengan demikian, Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam 
memiliki landasan hukum yang kokoh, integratif, dan berlapis, baik dari 
aspek kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia, sistem regulasi 
pendidikan tinggi nasional, maupun kebijakan kelembagaan perguruan 
tinggi. Landasan hukum ini menegaskan posisi Program Studi BKI sebagai 
bagian integral dari Fakultas Dakwah dan Komunikasi yang 
mengembangkan keilmuan dakwah melalui pendekatan pembimbingan, 
konseling, irsyād, taujīh, dan istisyfā’ dalam rangka pemulihan dan 
penguatan kehidupan manusia secara holistik. 

F. Landasan Teologis Bimbingan dan Konseling Islam 
Landasan teologis Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) bertumpu 

pada pandangan Islam tentang Tuhan, manusia, dan relasi keduanya dalam 
kerangka tauhid. Dalam perspektif Islam, seluruh aktivitas pembimbingan 
dan konseling tidak dipahami sebagai praktik teknis yang netral nilai, 
melainkan sebagai bagian dari ikhtiar ibadah dan dakwah untuk menuntun 
manusia kembali kepada fitrahnya. Dengan demikian, BKI berakar pada 
keyakinan bahwa Allah SWT adalah sumber kebenaran, petunjuk, dan 
penyembuhan, sementara manusia adalah makhluk yang membutuhkan 
bimbingan ilahiah dalam menjalani kehidupan yang sarat dengan ujian, 
konflik batin, dan pencarian makna. 

Secara teologis, Islam memandang manusia sebagai makhluk 
ciptaan Allah yang memiliki dimensi jasmani, psikologis, dan spiritual 
sekaligus. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia diciptakan dalam 
keadaan lemah dan membutuhkan pertolongan (QS. al-Nisā’ [4]: 28). 
Kelemahan ini bukanlah bentuk kehinaan, melainkan kondisi eksistensial 
yang meniscayakan proses irsyād (pembimbingan), taujīh (pengarahan), 



23 
 

dan istisyfā’ (penyembuhan). Dalam konteks inilah BKI hadir sebagai 
manifestasi teologis dari kasih sayang Allah kepada manusia, dengan 
menjadikan pembimbingan sebagai sarana penguatan iman, pemulihan 
jiwa, dan penataan kehidupan yang bermakna (Al-Ghazālī, 2005). 

Landasan teologis BKI juga bertumpu pada konsep hidayah sebagai 
inti dari relasi Tuhan dan manusia. Al-Qur’an berulang kali menegaskan 
bahwa petunjuk sejati berasal dari Allah SWT (QS. al-Baqarah [2]: 38), 
sementara manusia diberi kebebasan untuk merespons petunjuk tersebut. 
Dalam kerangka ini, konselor dalam BKI tidak berperan sebagai penentu 
kebenaran mutlak, melainkan sebagai wasilah (perantara) yang membantu 
individu membuka kesadaran, memahami problem dirinya, dan 
menemukan kembali arah hidupnya dalam cahaya hidayah. Prinsip ini 
menegaskan bahwa BKI bersifat dialogis dan persuasif, bukan koersif atau 
manipulatif (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2010). 

Dimensi penyembuhan (syifā’ dan istisyfā’) merupakan fondasi 
teologis yang sangat penting dalam BKI. Al-Qur’an secara eksplisit 
menyebut dirinya sebagai penyembuh bagi penyakit yang ada di dalam 
dada manusia: “Wahai manusia, sungguh telah datang kepadamu pelajaran 
dari Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada di dalam dada” (QS. 
Yūnus [10]: 57). Ayat ini memberikan legitimasi teologis bahwa problem 
kejiwaan, kegelisahan eksistensial, dan luka batin manusia memiliki 
dimensi spiritual yang dapat disembuhkan melalui pendekatan berbasis 
wahyu. Rasulullah SAW juga bersabda, “Setiap penyakit ada obatnya” (HR. 
Muslim), yang secara teologis membuka ruang bahwa penyembuhan tidak 
terbatas pada aspek fisik, tetapi juga mencakup dimensi psikis dan 
spiritual. 

Lebih jauh, landasan teologis BKI berkaitan erat dengan misi 
dakwah Islam sebagai rahmatan li al-‘ālamīn. Al-Qur’an menegaskan 
bahwa kehadiran Nabi Muhammad SAW adalah sebagai rahmat bagi 
seluruh alam (QS. al-Anbiyā’ [21]: 107). Prinsip ini menempatkan BKI 
sebagai bagian dari dakwah yang berorientasi pada kasih sayang, 
pemulihan martabat manusia, dan penguatan kehidupan yang berkeadilan. 
Oleh karena itu, praktik konseling dalam Islam tidak boleh bersifat 
menghakimi, merendahkan, atau menambah luka batin klien, tetapi harus 
mencerminkan nilai hikmah, mau‘iẓah ḥasanah, dan kelembutan (QS. al-
Naḥl [16]: 125). 

Dalam perspektif teologi Islam, tujuan akhir BKI bukan sekadar 
penyelesaian masalah (problem solving), tetapi tercapainya ketenangan 
jiwa (sakīnah) dan kesadaran kebermaknaan hidup. Al-Qur’an 
menegaskan bahwa ketenteraman sejati hanya dapat diraih melalui ingat 
kepada Allah (QS. al-Ra ‘d [13]: 28). Hal ini menunjukkan bahwa BKI 
berorientasi pada pemulihan relasi manusia dengan Tuhan, dengan 
sesama, dan dengan dirinya sendiri secara integral. Pandangan ini sejalan 
dengan pemikiran para sarjana Muslim kontemporer yang menekankan 



24 
 

bahwa kesehatan mental dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi 
spiritual dan moral (Badri, 1979; Aydin, 2013). 

Dengan demikian, landasan teologis Bimbingan dan Konseling 
Islam menegaskan bahwa BKI adalah praktik keilmuan dan dakwah yang 
berpijak pada tauhid, hidayah, dan rahmat. BKI hadir sebagai upaya 
menuntun manusia menuju keutuhan diri (integrity of self) dan pemulihan 
fitrah melalui irsyād, taujīh, dan istisyfā’, sehingga konseling tidak hanya 
menjadi proses terapeutik, tetapi juga jalan spiritual menuju kedewasaan 
iman dan kemanusiaan yang utuh. 

G. Posisi Keilmuan Program Studi dan BoK Bimbingan dan Konseling 
Islam dalam Sistem Ilmu Dakwah 

Secara historis, bimbingan dan konseling di Barat tidak lahir sebagai 
turunan langsung dari ilmu pendidikan (education), melainkan 
berkembang dari kebutuhan praksis untuk menangani problem psikologis, 
moral, dan sosial manusia modern. Frank Parsons, yang sering disebut 
sebagai pelopor vocational guidance, mengembangkan konseling sebagai 
respons terhadap disorientasi individu dalam masyarakat industri, bukan 
sebagai metode pedagogis formal (Parsons, 1909). Perkembangan 
selanjutnya melalui psikologi klinis dan humanistik, seperti pada Carl 
Rogers, menegaskan bahwa konseling berakar pada relasi bantuan (helping 
relationship) yang bersifat personal, empatik, dan eksistensial, bukan 
sekadar instruksional (Rogers, 1951). 

Fakta historis ini menunjukkan bahwa menempatkan bimbingan dan 
konseling di bawah rumpun ilmu pendidikan murni merupakan reduksi 
epistemologis. Dalam tradisi Barat sendiri, konseling dipahami sebagai 
disiplin terapan lintas bidang yang berorientasi pada perubahan diri, 
pemulihan makna, dan kesehatan mental (Corey, 2017). Oleh karena itu, 
kesalahan kategorisasi menjadi semakin problematik ketika bimbingan dan 
konseling Islam (BKI) dipisahkan dari kerangka dakwah dan hanya 
diletakkan sebagai adaptasi psikologi sekuler yang “diberi muatan agama”. 

Begitupun penempatan Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) dalam 
rumpun ilmu pendidikan merupakan kekeliruan konseptual yang 
berangkat dari asumsi bahwa seluruh aktivitas pembinaan manusia identik 
dengan proses pedagogis. Ilmu pendidikan secara epistemologis berfokus 
pada proses transmisi pengetahuan, pengembangan kompetensi belajar, 
dan pembentukan peserta didik melalui sistem kurikulum, instruksi, dan 
evaluasi pembelajaran. Sementara itu, BKI tidak bekerja dalam kerangka 
pengajaran (teaching–learning process), melainkan dalam relasi bantuan 
profesional yang bersifat dialogis, reflektif, dan terapeutik. Objek formal 
BKI bukanlah proses belajar peserta didik, tetapi dinamika problem 
psikologis, sosial, dan spiritual manusia yang membutuhkan 
pendampingan, pengarahan, dan pemulihan makna hidup. Oleh karena itu, 
menyamakan BKI dengan pendidikan berarti mereduksi konseling menjadi 
aktivitas instruksional, padahal secara metodologis konseling justru 
menghindari posisi mengajar dan menilai. 



25 
 

Kesalahan penempatan ini juga berdampak pada distorsi metodologis 

dan tujuan keilmuan. Ilmu pendidikan menekankan efektivitas 

pembelajaran, pencapaian hasil belajar, dan penguasaan materi, sedangkan 

BKI berorientasi pada perubahan kondisi batin, rekonstruksi makna, dan 

pemulihan keutuhan diri manusia. Dalam praktik konseling, relasi 

konselor–klien bersifat non-hierarkis dan non-direktif, sangat berbeda 

dengan relasi pendidik–peserta didik yang struktural dan normatif. Ketika 

BKI diposisikan sebagai bagian dari rumpun ilmu pendidikan, maka 

kompetensi konselor berisiko disempitkan menjadi kemampuan pedagogis, 

bukan keterampilan profesional dalam asesmen psikososial dan intervensi 

konseling. Akibatnya, identitas BKI sebagai ilmu dakwah terapan yang 

menangani problem eksistensial manusia menjadi kabur dan kehilangan 

landasan keilmuannya yang autentik. 

Lebih jauh menempatkan bimbingan dan konseling Islam (BKI) ke 
dalam rumpun ilmu adab justru akan menyesatkan dari pelbagai aspeknya. 
Penempatan Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) dalam rumpun ilmu 
adab merupakan kekeliruan konseptual yang bersumber dari penyempitan 
pemahaman terhadap hakikat keilmuan konseling itu sendiri. Ilmu adab 
secara tradisional dipahami sebagai rumpun keilmuan yang berfokus pada 
pembentukan kesantunan moral, etika perilaku, dan penghalusan budi 
melalui transmisi nilai-nilai normatif dan kultural. Dalam tradisi keilmuan 
Islam klasik, adab berkaitan erat dengan ta‘līm dan ta’dīb, yakni proses 
pewarisan norma dan etika melalui pengajaran dan keteladanan (Al-Attas, 
1980). 

Sementara itu, BKI tidak beroperasi pada wilayah transmisi nilai secara 

normatif, melainkan pada wilayah pendampingan eksistensial manusia 

yang sedang mengalami ketegangan batin, krisis makna, konflik psikososial, 

dan disorientasi spiritual. Konseling bukanlah proses pengajaran moral, 

melainkan relasi bantuan profesional yang bersifat dialogis, reflektif, dan 

terapeutik. Oleh karena itu, menyamakan konseling dengan adab berarti 

mereduksi BKI menjadi aktivitas nasihat moral, padahal secara 

epistemologis konseling bekerja pada dimensi pengalaman subjektif 

manusia, bukan sekadar perilaku lahiriah. 

Kekeliruan ini juga terlihat pada aspek objek formal keilmuan. Ilmu 

adab menjadikan norma etika dan nilai moral sebagai objek formalnya, 

sedangkan BKI menjadikan proses pembimbingan, pengarahan, dan 

penyembuhan manusia sebagai objek formal. BKI tidak hanya bertanya 

apakah suatu perilaku benar atau salah secara normatif, tetapi bagaimana 

individu mengalami konflik batin, bagaimana makna hidup dibangun, serta 

bagaimana proses pemulihan psikospiritual dapat berlangsung secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, perbedaan objek formal ini menunjukkan 

bahwa BKI memiliki wilayah kajian yang melampaui ruang lingkup adab. 



26 
 

Dari sudut pandang epistemologi, ilmu adab bertumpu pada 

pendekatan deduktif-normatif yang bersumber dari teks dan tradisi etika. 

Sebaliknya, BKI mengintegrasikan pendekatan istinbāṭ dari wahyu, iqtibās 

dari ilmu psikologi dan konseling modern, serta istiqrā’ terhadap realitas 

empiris manusia. Struktur epistemologis yang integratif ini menempatkan 

BKI sebagai disiplin interdisipliner dan terapan, bukan sebagai ilmu 

normatif murni. Ibn Khaldun telah mengingatkan bahwa ilmu yang 

mengabaikan realitas empiris manusia akan kehilangan relevansi sosial dan 

daya transformasinya (Ibn Khaldun, 2004). 

Penempatan BKI dalam rumpun adab juga berdampak serius pada 

aspek metodologis. Ilmu adab tidak mensyaratkan kompetensi asesmen 

psikologis, keterampilan komunikasi terapeutik, maupun teknik intervensi 

konseling yang sistematis. Sebaliknya, BKI menuntut penguasaan 

metodologi konseling individual, kelompok, keluarga, dan komunitas yang 

berbasis etika dakwah dan prinsip psikologis. Ketika BKI diposisikan 

sebagai bagian dari adab, maka kompetensi profesional konselor Islam 

berisiko direduksi menjadi sekadar kemampuan memberi nasihat religius, 

bukan keterampilan pendampingan berbasis keilmuan. 

Dari perspektif aksiologis, ilmu adab bertujuan membentuk manusia 

yang berperilaku santun dan beretika sesuai norma sosial dan agama. BKI 

memiliki tujuan yang lebih luas dan mendalam, yaitu pemulihan keutuhan 

diri manusia (integrity of self), penguatan makna hidup, serta pengantaran 

individu kembali kepada fitrah melalui proses irsyād, taujīh, dan istisyfā’. 

Aksiologi ini menempatkan BKI sebagai bagian dari dakwah rahmatan li al-

‘ālamīn yang berorientasi pada penyembuhan dan pemanusiaan manusia, 

bukan sekadar penyesuaian perilaku. 

Selain itu, secara historis, konseling dalam tradisi Barat maupun Islam 

tidak berkembang dalam kerangka adab. Dalam tradisi Barat, konseling 

lahir dari kebutuhan sosial-psikologis masyarakat modern, sementara 

dalam tradisi Islam, praktik pembimbingan jiwa berkembang dalam 

tasawuf, tazkiyat al-nafs, dan irsyād, yang lebih dekat dengan dakwah dan 

pengobatan jiwa daripada pengajaran etika formal (Al-Ghazali, 2005; 

Rogers, 1951). Fakta historis ini memperkuat argumen bahwa adab 

bukanlah habitat epistemologis yang tepat bagi BKI. 

Dengan demikian, menempatkan BKI dalam rumpun ilmu adab bukan 

hanya kesalahan klasifikasi administratif, tetapi kesalahan filosofis yang 

berdampak pada distorsi objek kajian, penyempitan metodologi, dan 

reduksi tujuan keilmuan. BKI secara hakiki merupakan ilmu dakwah 

terapan yang bekerja pada wilayah transformasi manusia melalui 

pembimbingan, pengarahan, dan penyembuhan. Oleh karena itu, secara 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis, BKI lebih tepat dan konsisten 



27 
 

ditempatkan dalam rumpun Ilmu Dakwah daripada dalam rumpun ilmu 

adab. 

Dalam sistem keilmuan Islam, justru BKI menemukan posisi 

epistemologisnya yang paling otentik ketika ditempatkan dalam rumpun 

Ilmu Dakwah. Dakwah dalam pengertian keilmuan tidak terbatas pada 

aktivitas tabligh verbal, melainkan mencakup proses irsyād 

(pembimbingan), taujīh (pengarahan), iṣlāḥ (perbaikan), dan istisyfā’ 

(penyembuhan) terhadap individu dan masyarakat (Aziz, 2015). Al-Qur’an 

sendiri menegaskan dakwah sebagai proses transformasi manusia melalui 

pendekatan hikmah, mau ‘iẓah ḥasanah, dan dialog etis (QS. al-Naḥl [16]: 

125). 

Dalam kerangka ini, BKI merupakan bentuk dakwah personal dan 
dialogis yang beroperasi pada wilayah afektif, psikologis, dan spiritual 
manusia. Ia berfungsi sebagai instrumen dakwah yang menangani krisis 
iman, konflik batin, disorientasi nilai, kecemasan eksistensial, serta 
disfungsi relasi sosial-keagamaan. Pendekatan ini sejalan dengan 
pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah bahwa Al-Qur’an dan ajaran Islam 
adalah syifā’ bagi penyakit hati, keraguan makna, dan kegelisahan jiwa (Ibn 
Qayyim, 1997). 

Dari sisi body of knowledge, BKI dalam sistem Ilmu Dakwah memiliki 
struktur keilmuan yang integratif. Pertama, fondasi teologis-normatif yang 
bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, meliputi konsep fitrah, hidayah, 
tazkiyat al-nafs, dan rahmatan li al-‘ālamīn (QS. al-Anbiyā’ [21]: 107). 
Fondasi ini membentuk orientasi nilai dan etika profesi konselor Islam. 
Kedua, fondasi filosofis-antropologis yang memandang manusia sebagai 
makhluk multidimensional—jasmani, psikis, sosial, dan spiritual—yang 
selalu berada dalam dinamika ujian dan pencarian makna (al-Ghazali, 
2005). 

Ketiga, fondasi epistemologis-metodologis yang mengintegrasikan 
pendekatan istinbāṭ (penggalian prinsip dari wahyu), iqtibās (adopsi kritis 
teori psikologi dan konseling modern), dan istiqrā’ (pembacaan empiris 
terhadap realitas sosial). Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Ibn 
Khaldun yang menegaskan bahwa ilmu harus berpijak pada realitas sosial 
agar memiliki daya transformasi (Ibn Khaldun, 2004). Dengan demikian, 
teori-teori konseling Barat tidak ditolak, tetapi disaring dan diarahkan agar 
selaras dengan nilai tauhid dan tujuan dakwah. 

Keempat, fondasi praksis dakwah-konseling, yang mencakup 
keterampilan asesmen konseling Islami, komunikasi empatik dakwah, 
konseling keluarga, konseling pendidikan, konseling komunitas, serta 
konseling krisis berbasis nilai keislaman dan kearifan lokal. Pada level ini, 
BKI berfungsi sebagai dakwah aplikatif yang menyentuh realitas hidup 
umat secara langsung. 

Posisi keilmuan ini memiliki implikasi langsung terhadap Capaian 
Pembelajaran Lulusan (CPL) BKI. CPL sikap dan tata nilai menuntut lulusan 



28 
 

memiliki integritas moral, empati, dan tanggung jawab dakwah—yang 
berakar pada nilai irsyād dan rahmah. CPL pengetahuan menegaskan 
penguasaan konsep dakwah, psikologi, dan konseling Islam secara 
integratif, bukan parsial. CPL keterampilan umum dan khusus tercermin 
dalam kemampuan lulusan melakukan layanan konseling Islami yang 
persuasif, dialogis, dan transformatif, baik pada level individu maupun 
komunitas. Dengan kata lain, CPL BKI merupakan manifestasi operasional 
dari posisi keilmuan BKI sebagai ilmu dakwah terapan. 

Oleh karena itu,, BKI tidak dapat direduksi sebagai cabang ilmu 
pendiikan, adab atau sekadar adaptasi psikologi Barat. Ia adalah disiplin 
Ilmu Dakwah yang memiliki body of knowledge khas, berorientasi pada 
pemulihan martabat manusia dan pengantaran individu kembali kepada 
fitrahnya yang bersifat empatik, internalisatif, emansipatorik dan 
transformatif. Dalam kerangka inilah BKI berdiri sebagai dakwah yang 
hidup, menyembuhkan, dan memanusiakan manusia. 

 

Tabel 2 

Body of Knowledge (BoK) Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 

Ranah BoK Fokus Keilmuan Substansi Utama 
Keterkaitan 
dengan Ilmu 

Dakwah 

Landasan 
Teologis 

Wahyu sebagai 
sumber nilai dan 
orientasi 

Konsep fitrah, 
hidayah, tazkiyat 
al-nafs, rahmatan 
li al-‘ālamīn, syifā’ 

Dakwah sebagai 
proses pemulihan 
dan pencerahan 
manusia 

Landasan 
Filosofis 

Hakikat manusia 
dan dinamika 
eksistensial 

Manusia sebagai 
makhluk jasadi–
psikis–spiritual, 
krisis makna, 
proses menjadi 

Dakwah sebagai 
pendampingan 
eksistensial 
(irsyād dan taujīh) 

Ontologi BKI 
Objek kajian 
utama 

Manusia 
bermasalah secara 
psikologis, sosial, 
dan spiritual 

Dakwah personal 
dan dialogis 

Objek Formal 
BKI 

Fokus analisis 
keilmuan 

Proses 
pembimbingan, 
pengarahan, dan 
penyembuhan 

Dakwah berbasis 
relasi bantuan 

Epistemologi – 
Istinbāṭ 

Penggalian prinsip 
dari wahyu 

Ayat-ayat syifā’, 
hikmah, mau‘iẓah 
ḥasanah, kisah 
profetik 

Dakwah normatif-
transendental 

Epistemologi – 
Iqtibās 

Adopsi kritis ilmu 
modern 

Teori konseling, 
psikologi 
humanistik, 
psikologi 
perkembangan 

Dakwah 
kontekstual dan 
profesional 



29 
 

Epistemologi – 
Istiqrā’ 

Induksi empiris 
sosial 

Pengamatan 
masalah umat, 
krisis identitas, 
alienasi sosial 

Dakwah responsif 
terhadap realitas 

Metodologi 
Konseling Islami 

Teknik dan 
pendekatan 

Asesmen Islami, 
komunikasi 
empatik, 
konseling 
individual & 
kelompok 

Dakwah persuasif 
dan dialogis 

Aksiologi – 
Irsyād 

Tujuan 
pembimbingan 

Mengantar 
manusia ke jalan 
yang benar 

Dakwah hidayah 

Aksiologi – 
Taujīh 

Tujuan 
pengarahan nilai 

Peneguhan 
orientasi hidup 
dan makna 

Dakwah 
pencerahan 

Aksiologi – 
Istisyfā’ 

Tujuan 
penyembuhan 

Pemulihan luka 
psikis dan 
spiritual 

Dakwah 
pemulihan dan 
rahmatan li al-
‘ālamīn 

Etika Profesi BKI 
Nilai dan tanggung 
jawab 

Amanah, empati, 
kerahasiaan, 
keadilan 

Akhlak da’i–
konselor 

Praksis Dakwah 
Konseling 

Implementasi 
lapangan 

Konseling 
keluarga, 
pendidikan, 
komunitas, krisis 

Dakwah terapan 

Pengembangan 
Keilmuan 

Kontekstualisasi 
dan inovasi 

Konseling digital, 
berbasis kearifan 
lokal 

Dakwah adaptif 
zaman 

Capaian 
Pembelajaran 
Lulusan (CPL) 

Output akademik 
dan profesional 

Sikap dakwah, 
penguasaan teori, 
keterampilan 
konseling Islami 

Lulusan sebagai 
da’i-konselor 
dalam pelbagai 
ruang sosial 

 
Adapun kaitan BKI dengan penyuluhan Islam dalam Ilmu Dakwah dapat 

dianalogikan sebagai dua sisi dari satu mata uang yang sama. Keduanya 
bersumber dari misi dakwah yang satu, yakni menghadirkan hidayah, 
kemaslahatan, dan pemulihan kehidupan manusia, namun bekerja pada sisi 
dan tingkat intervensi yang berbeda. Penyuluhan Islam merepresentasikan 
sisi dakwah yang bersifat luas, preventif, dan edukatif, berorientasi pada 
pembentukan kesadaran keagamaan, penguatan nilai, dan pencegahan 
problem sosial-keagamaan melalui komunikasi publik dan penyadaran 
kolektif. Ia menyasar masyarakat secara umum dan berfungsi membangun 
fondasi psikospiritual umat. 

Sebaliknya, Bimbingan dan Konseling Islam merepresentasikan sisi 
dakwah yang mendalam, personal, dan kuratif, berfokus pada individu atau 
kelompok kecil yang telah mengalami problem psikologis, sosial, atau 



30 
 

spiritual. Jika Penyuluhan Islam menjaga kesehatan batin masyarakat 
secara makro, maka BKI menangani luka batin pada level mikro melalui 
relasi konseling yang intensif dan profesional. Keduanya tidak dapat 
dipisahkan: 1) tanpa penyuluhan, konseling kehilangan basis nilai dan 
orientasi dakwah; 2) tanpa konseling, penyuluhan kehilangan daya respons 
terhadap penderitaan individual. Dengan demikian, Penyuluhan Islam dan 
BKI adalah dua sisi mata uang dakwah, berbeda fungsi, namun satu tujuan 
dan saling melengkapi. 

Dalm konteks ini, penyuluhan Islam dan Bimbingan dan Konseling 
Islam sama-sama berada dalam rumpun Ilmu Dakwah, namun menempati 
level, fokus, dan pendekatan yang berbeda. Penyuluhan Islam beroperasi 
pada wilayah dakwah informatif dan preventif yang bertujuan 
menyampaikan ajaran, nilai, dan norma Islam kepada individu maupun 
kelompok masyarakat terbatas. Fokus utamanya adalah peningkatan 
pemahaman, kesadaran, dan sikap keagamaan melalui proses komunikasi 
persuasif yang bersifat preventif dan promotif. Dalam kerangka ini, 
Penyuluhan Islam berfungsi sebagai instrumen dakwah yang memperkuat 
pengetahuan dan orientasi keagamaan masyarakat secara umum. 

Sementara itu, Bimbingan dan Konseling Islam bergerak pada wilayah 
dakwah kuratif, terapeutik dan rehabilitatif yang berfokus pada individu 
atau kelompok yang mengalami problem psikologis, sosial, dan spiritual. 
BKI tidak hanya menyampaikan pesan dakwah, tetapi mendampingi proses 
pemulihan batin, rekonstruksi makna hidup, dan penguatan kepribadian 
melalui relasi konseling yang profesional dan dialogis. Jika Penyuluhan 
Islam menekankan aspek irsyād dan taujīh pada tingkat sosial-edukatif, 
maka BKI memperdalamnya hingga pada dimensi istisyfā’, yakni 
penyembuhan luka eksistensial manusia. Dengan demikian, Penyuluhan 
Islam dapat dipahami sebagai dakwah pada level umum dan preventif, 
sedangkan BKI merupakan dakwah personal dan intensif yang bersifat 
kuratif dan transformasional. 

Secara hierarkis, fungsional, Penyuluhan Islam menyediakan kerangka 
nilai dan kesadaran keagamaan yang menjadi prasyarat bagi kesehatan 
psikospiritual masyarakat, sementara BKI menangani kasus-kasus 
individual yang tidak dapat diselesaikan melalui penyuluhan umum. 
Keduanya bersifat komplementer, bukan kompetitif, dan sama-sama 
membentuk spektrum dakwah yang utuh, dari penyadaran sosial hingga 
pemulihan individual.  

 

Tabel 3 
Keterkaitan Penyuluhan Islam dengan Bimbingan dan Konseling Islam 

(BKI) 

Aspek 
Penyuluhan 
Islam 

Bimbingan dan 
Konseling Islam 
(BKI) 

Relasi Keduanya 



31 
 

Posisi dalam 
Ilmu Dakwah 

Dakwah 
informatif, 
preventif 

Dakwah kuratif, 
terapeutik, 
rehabilitatif 

Dua sisi mata uang 
dakwah 

Orientasi Utama 
Pencegahan dan 
penguatan nilai 

Pemulihan dan 
transformasi diri 

Preventif ↔ Kuratif 

Sasaran Dakwah 
Masyarakat 
umum Terbatas 

Individu / 
kelompok kecil 

Makro ↔ Mikro 

Objek Formal 
Proses 
penyadaran dan 
perubahan sikap 

Proses 
pembimbingan, 
pengarahan, dan 
penyembuhan 

Berjenjang dan 
saling melengkapi 

Pendekatan 
Komunikasi 
persuasif, 
edukatif 

Relasi konseling 
dialogis 

Komunikasi ↔ 
Relasi bantuan 

Metode Utama 

Ceramah, 
penyuluhan, 
bimbingan 
kelompok 

Konseling 
individual, 
kelompok, 
keluarga 

Kontinuum metode 
dakwah 

Dimensi 
Psikologis 

Umum dan 
preventif 

Mendalam dan 
intensif 

Luas ↔ Mendalam 

Dimensi 
Spiritual 

Penguatan iman 
dan kesadaran 

Penyembuhan luka 
iman dan makna 

Penguatan ↔ 
Pemulihan 

Nilai Kunci Irsyād dan taujīh 
Irsyād, taujīh, dan 
istisyfā’ 

Integrasi nilai 
dakwah 

Relasi Da’i–
Mad’u 

Satu arah dan 
dialog terbatas 

Dua arah dan 
reflektif 

Linear ↔ Interaktif 

Konteks 
Masalah 

Masalah sosial-
keagamaan 
umum 

Masalah personal 
dan krisis 

Sosial ↔ Personal 

Hasil yang 
Diharapkan 

Kesadaran dan 
ketahanan 
psikospiritual 

Keutuhan diri 
(fitrah) dan 
pemulihan makna 

Fondasi ↔ 
Pendalaman 

Peran dalam 
Sistem Layanan 

Lini awal dakwah 
Lini 
lanjutan/intervensi 
khusus 

Berkesinambungan 

Implikasi 
Kurikulum 

Kompetensi 
komunikasi 
dakwah 

Kompetensi 
konseling 
profesional 

Diferensiasi Prodi 

Profil Lulusan 
Penyuluh / da’i 
sosial 

Konselor Islam Spesialisasi peran 

 

H. Kurikulum Prodi Bimbingan dan Konseling Islam 

Kurikulum Program Studi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 
disusun bukan semata sebagai perangkat akademik administratif, 
melainkan sebagai representasi identitas keilmuan, orientasi keprofesian, 
dan misi dakwah yang melekat pada program studi. Profil lulusan dan 
kompetensi lulusan BKI dirancang untuk menghasilkan konselor Islam 
yang memiliki integritas keilmuan dakwah, kemampuan pendampingan 



32 
 

psikospiritual, serta kepekaan terhadap problem kemanusiaan 
kontemporer. Dengan demikian, kurikulum BKI secara inheren 
menempatkan dakwah bukan sebagai latar normatif belaka, tetapi sebagai 
kerangka epistemologis dan aksiologis yang membentuk cara pandang, 
sikap, dan keterampilan lulusan. Konselor BKI diproyeksikan bukan hanya 
sebagai tenaga layanan psikososial, melainkan sebagai da’i profesional 
yang bekerja melalui relasi konseling, pembimbingan, dan penyembuhan 
manusia secara holistik. 

Penegasan posisi BKI dalam rumpun Ilmu Dakwah juga tercermin 
secara struktural dalam komposisi mata kuliah yang membentuk 
kurikulumnya. Rasio mata kuliah universitas dan fakultas berfungsi 
sebagai fondasi nilai, wawasan kebangsaan, dan keislaman umum, 
sementara porsi terbesar kurikulum diarahkan pada mata kuliah inti 
(core) program studi yang berkarakter dakwah-konseling. Dominasi mata 
kuliah inti seperti teori dakwah, komunikasi dakwah, konseling Islami, etika 

dakwah konseling, dan praktik pendampingan komunitas menunjukkan bahwa 

kompetensi utama lulusan dibangun melalui integrasi dakwah dan konseling, 

bukan melalui pedagogi pendidikan atau kajian adab. Struktur rasio kurikulum 

ini menjadi argumen akademik yang kuat bahwa BKI secara konsisten dan 

rasional ditempatkan dalam rumpun Ilmu Dakwah serta bernaung di Fakultas 

Dakwah, karena keseluruhan desain pembelajarannya diarahkan pada 

pembentukan kompetensi dakwah terapeutik yang khas dan tidak dapat 

direduksi ke rumpun keilmuan lain. 

1) Rumusan Profil dan Komptensi Lulusan BKI 

Tabel 4 

KODE PROFIL LULUSAN 
AUTONOMOUS 
PROFESSIONAL 

PROFILE 
SUMBER 

PL01 Praktisi bimbingan dan 
konseling Islam 
Lulusan mampu 
menguasai landasan, 
konsep teori, pendekatan, 
dan teknik bimbingan dan 
konseling Islam berbasis 
rahmatan lil 'alamin, dan 
menerapkan manajemen 
layanan bimbingan dan 
konseling secara 
profesional dan inovatif 
melalui pemanfaatan 
teknologi digital untuk 
membantu individu 
mencapai kesejahteraan 
psikologis, spritual, 
mental dan rohani dalam 

Islamic guidance 
and counseling 
practitioner 
Graduates can 
master the 
theoretical 
foundations, 
concepts, 
approaches, and 
techniques of 
guidance and 
counselling 
integrated with 
Islamic values, and 
also apply 
professional, 
innovative 
guidance and 

Asosiasi 
Bimbingan dan 

Konseling 
Islam (PABKI) 

dan Prodi 



33 
 

konteks keluarga, 
kelompok inklusi, 
komunitas, pendidikan, 
madrasah, pesantren, 
kerohanian rumah sakit, 
haji dan umrah, alat 
pertahanan negara (TNI 
AD, AL, AU), alat 
keamanan negara 
(POLRI), sosial dan 
lembaga pemerintah. 

counselling service 
management 
techniques using 
digital technology 
to promote 
psychological well-
being within 
families, inclusive 
groups, 
communities, and 
society. 

PL02 Praktisi Penyuluh 
Agama 
Lulusan menguasai 
wawasan keilmuan yang 
relevan, keterampilan 
digital, memiliki 
kecakapan kreatif dan 
komunikatif dalam 
menyampaikan pesan-
pesan Islam, mampu 
memberikan dakwah dan 
training motivasi yang 
menyentuh dimensi 
psikologis, emosional, dan 
spiritual, serta 
berkontribusi dalam 
membangun harmoni 
sosial di tengah 
keberagaman nasional 
maupun global berasis 
rahmatan lil ‘alamin. 

Religious 
Extension 
Practitioner 
Graduates possess 
relevant scholarly 
knowledge, digital 
competencies, and 
creative-
communicative 
skills in delivering 
Islamic messages. 
They are capable 
of providing 
da’wah and 
motivation 
training that 
address 
psychological, 
emotional, and 
spiritual 
dimensions, while 
contributing to the 
promotion of social 
harmony within 
national and global 
diversity, 
grounded in the 
values of 
Rahmatan lil 
‘Alamin. 

Asosiasi 
Bimbingan dan 

Konseling 
Islam (PABKI) 

PL03 Praktisi Psikoterapis 
Islam 
Lulusan mampu 
menguasai landasan, 
prinsip, etika, pendekatan, 
dan teknik psikoterapi 
Islam berbasis rahmatan 
lil 'alamin, dan 

Islamic 
Psychotherapist 
practitioner 
Graduates can 
master the 
foundations, 
principles, ethics, 
approaches, and 

Asosiasi 
Bimbingan dan 

Konseling 
Islam (PABKI), 
Fakultas, dan 

Prodi 



34 
 

mengimplementasikannya 
secara kreatif dan inklusif 
untuk membantu individu 
dalam mengatasi masalah 
pikiran, emosional, 
mental, perilaku dan 
spritual 

techniques of 
Islamic 
psychotherapy 
based on the 
Qur'an, Hadith, 
Sufism studies, and 
the spiritual values 
of Pesantren, and 
implement them 
creatively and 
inclusively to help 
individuals 
overcome mental, 
emotional, 
behavioural, and 
spiritual problems. 

PL04 Konsultan Perencanaan 
dan Pembangunan BKI 
Lulusan memiliki 
kemampuan analitis, 
strategis, inovatif dalam 
merancang, 
mengembangkan, 
mengevaluasi program, 
menguasai konsep 
keilmuan, metodologi 
penelitian, dan 
keterampilan manajerial 
Bimbingan dan Konseling 
Islam yang terintegrasi 
dengan nilai-nilai Islam 
rahmatan lil ‘alamin yang 
relevan dengan 
kebutuhan masyarakat, 
kemajuan lembaga 
pendidikan, sosial, dan 
keagamaan secara 
berkelanjutan. 

Planning and 
Development 
Consultant of 
Islamic Guidance 
and Counseling  
Graduates possess 
analytical, 
strategic, and 
innovative abilities 
in designing, 
developing, and 
evaluating 
programs. They 
master scientific 
concepts, research 
methodologies, 
and managerial 
skills in Islamic 
Guidance and 
Counseling, 
integrated with the 
values of 
Rahmatan lil 
‘Alamin. With 
these 
competencies, 
graduates are 
capable of 
contributing to the 
advancement of 
education, social, 
and religious 
institutions in 

Prodi 



35 
 

ways that are 
relevant to societal 
needs and 
sustainable 
development. 

2) Rumusan CPL Prodi BKI dan Sumbernya 

Tabel 5 

KODE 
CPL 

CPL ELO SUMBER SN DIKTI 

CPL 01 Mampu menerapkan nilai-
nilai Pancasila dan jiwa 
kebangsaan dalam 
kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa, dan bernegara, 
serta memiliki 
keterampilan menganalisis 
berbagai persoalan 
kebangsaan, keagamaan, 
sosial, dan teknologi 
secara logis, kritis, dan etis. 
dengan berlandaskan 
wahuyu memandu ilmu 
berbasis rahmatan lil 
‘alamin, akhlak karimah 
dan kearifan lokal guna 
mendukung pengambilan 
keputusan akademik yang 
bertanggung jawab dan 
berorientasi pada 
keberlanjutan. 

Able to 
identify and 
diagnose 
psychological, 
spiritual, and 
mental 
problems 
within the 
contexts of 
family, 
inclusive 
communities, 
and broader 
society, as 
well as make 
appropriate 
decisions to 
address these 
issues 
through the 
responsible 
and high-
quality 
application of 
Islamic 
guidance, 
counseling, 
and outreach 
techniques. 
Graduates are 
also expected 
to maintain a 
balance 
between 
dhikr and 
rational 
thinking 
while 

SN-DIKTI; 
UIN SDG 

CPL-S01; 
CPL-S02 
CPL-S03; 
CPL-S04 
CPL-S05 
CPL-
KU01; 
CPL-KU03 
CPL-
KU04; 
CPL-KU09 
CPL-P01 



36 
 

fostering 
collaborative 
networks 
with relevant 
stakeholders. 

CPL 02 Mampu mengintegrasikan 
nilai-nilai Islam dengan 
ilmu pengetahuan dan 
teknologi melalui 
paradigma Wahyu 
Memandu Ilmu dalam 
memahami dan merespons 
persoalan kehidupan 
secara kritis, inovatif, 
bertanggung jawab dan 
berdampak rahmatan lil 
‘alamin 

  SN-DIKTI; 
UIN SGD 

CPL-S01; 
CPL-KU01 
CPL-
KU07; 
CPL-KU08 
CPL-P02 

CPL 03 Mampu mengintegrasikan 
nilai-nilai dakwah dan 
komunikasi melalui 
paradigma Wahyu 
Memandu Ilmu secara 
kritis, inovatif, dan 
menerapkan prinsip-
prinsip penelitian, serta 
bertanggung jawab dalam 
memahami dan merespons 
persoalan kehidupan 
sosial-keagamaan dan 
kebangsaan yang 
berdampak kepada 
kemaslahatan umat  

  SN-DIKTI; 
FDK 

CPL-S01; 
CPL-S02 
CPL-S06; 
CPL-S12 
CPL-
KU01; 
CPL-KU04 
CPL-P03 

CPL 04 Mampu menunjukkan 
praktik pemahaman 
terhadap potensi individu 
dalam aspek 
perkembangan, 
kepribadian, kesehatan 
mental, permasalahan 
terkait gangguan 
kepribadian dan patologi 
sosial, serta mampu 
merancang instrumen 
asesmen yang terukur dan 
bermutu untuk membantu 
pengembangan potensi 
dan penyelesaian masalah 
individu dengan 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S02; 
CPL-S05 
CPL-S12; 
CPL-KU02 
CPL-P04; 
CPL-KK01 



37 
 

menjunjung tinggi nilai 
kemanusiaan, 
menghormati 
keberagaman pandangan 
dan budaya. 

CPL 05 Mampu memadukan 
landasan, teori, 
pendekatan, teknik, dan 
keterampilan bimbingan, 
konseling dan penyuluhan 
Islam secara rasional dan 
inovatif, serta menjunjung 
tinggi prinsip 
multikulturalisme dalam 
konteks keluarga, 
kelompok inklusi, 
komunitas sosial, maupun 
lembaga pemerintah yang 
berkontribusi dalam 
meningkatkan 
kesejahteraan psikologis, 
spiritual, mental dan 
mengembangkan kualitas 
hidup individu serta 
masyarakat melalui 
internalisasi nilai dan etika 
akademik. 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S03; 
CPL-S08 
CPL-KU01 
CPL-P05; 
CPL-KK02 

CPL 06 Mampu menjelaskan serta 
menerapkan landasan, 
prinsip, etika, pendekatan, 
dan teknik psikoterapi 
Islam yang bersumber dari 
Al-Qur’an, Hadis, kajian 
tasawuf, serta nilai-nilai 
spiritual pesantren yang 
mengintegrasikan 
keseimbangan antara zikir 
dan pikir dalam membantu 
individu menyelesaikan 
persoalan pikiran, emosi, 
mental, perilaku, dan 
spiritual, sehingga 
terbentuk pribadi yang 
bertakwa. 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S01; 
CPL-S11 
CPL-KU05 
CPL-P06; 
CPL-KK04 

CPL 07 Mampu menjelaskan dan 
mengimplementasikan 
konsep manajemen, 
supervisi, dan evaluasi 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
BKI 

CPL-S07; 
CPL-S09; 
CPL-
KU02; 



38 
 

program layanan 
bimbingan, konseling, dan 
penyuluhan Islam serta 
mengorganisasikannya 
secara bertanggung jawab, 
mandiri, dan disiplin 
dalam konteks keluarga, 
kelompok inklusi, 
komunitas, pendidikan, 
madrasah, pesantren, 
kerohanian rumah sakit, 
haji dan umrah, alat 
pertahanan negara (TNI 
AD, AL, AU), alat keamanan 
negara (POLRI), sosial dan 
lembaga pemerintah. 

CPL-KU07 
CPL-P07; 
CPL-KK05 

CPL 08 Mampu menguraikan 
strategi pengembangan 
profesionalisme konselor, 
penyuluh, therapis, dan 
perencana pembangunan 
secara berkelanjutan 
dalam aspek interpersonal 
skills dan digital skills, dan 
merancangnya dalam 
bentuk program aplikatif 
sebagai proses evaluasi 
diri untuk membangun 
kepekaan sosial dengan 
menginternalisasi 
semangat kewirausahaan 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S06; 
CPL-S10 
CPL-
KU08;  
CPL-P08; 
CLP-KK05 

CPL 09 Mampu menjelaskan 
metode penelitian dan 
strategi pengabdian 
kepada masyarakat bidang 
bimbingan, konseling, 
penyuluhan Islam, 
psikoterapi dan 
menerapkannya secara 
ikhlas sebagai upaya 
penyelesaian masalah 
individu dan kepedulian 
kepada masyarakat sesuai 
ketentuan hukum dan 
etika profesi, serta 
mendeskripsikannya 
secara saintifik dan 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S06; 
CPL-S07 
CPL-S08 
CPL-
KU03; 
CPL-
KU09; 
CPL-P09; 
CPL-KK06 



39 
 

mendokumentasikannya 
sesuai norma akademik. 

CPL 10 Mampu mengidentifikasi 
dan mendiagnosis 
permasalahan psikologis, 
spiritual, dan mental 
dalam konteks keluarga, 
masyarakat inklusi, 
berbagai komunitas, serta 
mampu mengambil 
keputusan yang tepat 
untuk menyelesaikan 
persoalan tersebut melalui 
penerapan teknik 
bimbingan, konseling, dan 
penyuluhan Islam secara 
profesional, bertanggung 
jawab, dan bermutu, 
dengan tetap menjaga 
keseimbangan antara zikir 
dan pikir serta menjalin 
kerja sama dengan 
berbagai pihak terkait. 

  SN-DIKTI; 
PABKI; 
PRODI 

CPL-S06; 
CPL-S11 
CPL-
KU05; 
CPL-
KU06;  
CPL-
KU07; 
CPL-KU10 
CPL-P04; 
CPL-P10 
CPL-
KK02; 
CPL-KK07 

 
3) Rumusan dan Pemetaan MK-CPL-CPMK dan MK yang sudah 

dirumuskan bersama Asosiasi Prodi dan Profesi BKI (PABKI: 
Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam Islam) 
bertempat di UINSA Surabaya Tahun 2025 

Analisis akademik kurikulum Program Studi Bimbingan dan 
Konseling Islam (BKI) menunjukkan dominasi jelas pada mata kuliah 
inti prodi, yang mencapai sekitar 70% dari keseluruhan komposisi 
kurikulum. Dominasi ini menegaskan bahwa sebagian besar 
kompetensi dan identitas keilmuan BKI dibangun melalui mata kuliah 
khusus yang menekankan teori konseling Islami, praktik konseling, 
supervisi, manajemen, psikologi, dan teknologi konseling. Dengan 
demikian, kurikulum BKI memiliki karakteristik yang sangat khas, 
berbeda secara substansial dari kurikulum pendidikan umum maupun 
rumpun ilmu adab, karena fokusnya bukan pada pedagogi atau sastra, 
melainkan pada transformasi manusia melalui dakwah konseling. 

Sementara itu, sekitar 18,6% kurikulum ditempati oleh mata kuliah 
Fakultas Dakwah, yang memberikan landasan teoretis dan nilai 
dakwah, seperti filsafat dakwah, metodologi dakwah, etika dakwah, 
dan sejarah dakwah. Fondasi ini memperkuat epistemologi dan 
aksiologi BKI yang berakar pada dakwah, sehingga identitas keilmuan 
prodi tetap konsisten dengan rumpun Ilmu Dakwah. Adapun mata 
kuliah universitas, yang hanya sekitar 11,6%, bersifat umum dan 



40 
 

normatif, memenuhi standar nasional, namun tidak menentukan arah 
keilmuan inti BKI. Secara keseluruhan, struktur kurikulum ini 
menunjukkan bahwa BKI dibangun di atas fondasi dakwah, dengan 
orientasi profesional dan kurikulum yang spesifik untuk menghasilkan 
lulusan konselor Islam yang mampu mengintegrasikan pembimbingan 
psikospiritual dengan nilai dakwah. 

 
Tabel 6 

Kategori Jumlah MK Persentase 
MK Universitas 5 11,6% 
MK Fakultas 
Dakwah 

8 18,6% 

MK Core Prodi BKI 30 69,8% 
Total 43 100% 

 
Tabel 7 

Kode 
CPL 

CPL Kode 
CPMK 

CPMK MK 

CPL 01 Mampu 
mengintegrasikan nilai-
nilai Pancasila dan 
semangat kebangsaan 
dalam praktik 
kehidupan 
bermasyarakat, 
berbangsa, dan 
bernegara, serta 
menganalisis isu-isu 
kebangsaan, keagamaan, 
sosial dan teknologi, 
secara logis, kritis, dan 
etis dengan berpijak 
pada kearifan lokal 
untuk mendukung 
pengambilan keputusan 
akademik yang 
bertanggung jawab dan 
berkelanjutan. 

CPMK011 Mampu menggunakan 
tata bahasa Indonesia 
yang baik dan benar, 
serta menerapkan 
ejaan dan kaidah 
penulisan ilmiah 
dalam karya tulis 
akademik sebagai 
bentuk ekspresi 
pemikiran kebangsaan 
yang etis dan logis. 

MK01 Bahasa 
Indonesia 

CPMK012 Mampu menjelaskan 
sila-sila dalam 
Pancasila serta 
mengkritisi isu-isu 
kebangsaan dan 
keagamaan 
kontemporer dalam 
perspektif nilai-nilai 
Pancasila. 

MK02 Pancasila 

CPMK013 Mampu menganalisis 
peran warga negara 
dalam kehidupan 
berbangsa dan 
bernegara serta 
mengevaluasi isu 
sosial dan teknologi 
berdasarkan prinsip 
kewarganegaraan 
aktif dan etika publik. 

MK03 
Kewarganegaraan 



41 
 

CPMK014 Mampu melakukan 
penelitian dan 
pengabdian kepada 
masyarakat sebagai 
upaya pemberdayaan 
masyarakat berbasis 
kearifan lokal serta 
menyusun publikasi 
ilmiah yang etis dan 
strategis sesuai 
dengan kaidah 
akademik. 

MK04 Kuliah 
Kerja Nyata;;  
MK06 Skripsi 

CPL 02 Mampu 
mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dengan ilmu 
pengetahuan dan 
teknologi melalui model 
Keilmuan Wahyu 
Mewandu Ilmu dalam 
memahami dan 
merespons persoalan 
kehidupan secara kritis, 
inovatif, dan 
bertanggung jawab. 

CPMK021 Mampu menjelaskan 
ajaran pokok Islam 
serta perkembangan 
sejarah dan 
metodologi Islam 
secara komprehensif 
sebagai dasar 
integrasi ilmu 
pengetahuan dan 
nilai-nilai keislaman. 

MK07 Metodologi 
Studi Islam 

CPMK022 Mampu menguraikan 
kajian tentang wahyu, 
tafsir, dan konteks Al-
Qur’an tematik dengan 
mengaitkannya pada 
persoalan 
kontemporer, dan 
menganalisis konteks 
sosial-budaya dan 
sosiologis wahyu. 

MK08 Studi Al-
Qur'an 

CPMK023 Mampu 
mengidentifikasi 
autentisitas, metode 
pemahaman, serta 
relevansi hadis Nabi 
terhadap dinamika 
ilmu pengetahuan dan 
tantangan zaman. 

MK09 Studi Al-
Hadis 

CPMK024 

 

MK06 Skripsi; 
MK10 Integrasi 
Keilmuan Twin 
Towers 

CPL 03 Mampu 
mengintegrasikan nilai-
nilai dakwah dan 
komunikasi melalui 
pendekatan keilmuan 

CPMK031 Mampu menganalisis 
konsep-konsep dasar 
dakwah dan 
komunikasi dalam 
perspektif wahyu, 

MK11 Ilmu 
Dakwah; 
MK14 Etika 
Dakwah;  



42 
 

model wahyu memandu 
ilmu berbasis rahmatan 
li ‘alamin secara kritis, 
inovatif, dan 
menerapkan prinsip-
prinsip penelitian, serta 
bertanggung jawab 
dalam memahami dan 
merespons persoalan 
kehidupan sosial-
keagamaan dan 
kebangsaan. 

tafsir, dan hadis serta 
menerapkannya 
dalam merespons 
persoalan sosial-
keagamaan secara 
kontekstual dan kritis. 

MK15 Metodologi 
Dakwah 

CPMK032 Mahasiswa mampu 
menguraikan dan 
mengkritisi 
pemikiran-pemikiran 
filosofis dalam 
dakwah dan 
komunikasi Islam, 
serta mengaitkannya 
dengan isu-isu 
kebangsaan dan 
pluralitas masyarakat 
secara inovatif. 

MK12 Filsafat 
Dakwah;  

CPMK033 Mahasiswa mampu 
menjelaskan sejarah 
perkembangan 
dakwah dan mengkaji 
dinamika peran 
dakwah dalam 
lintasan sejarah sosial-
keagamaan Indonesia 
dan dunia Islam 
secara reflektif dan 
objektif. 

MK13 Sejarah 
Dakwah;  

CPMK034 Mahasiswa mampu 
merancang dan 
melaksanakan 
penelitian dakwah dan 
komunikasi dengan 
memanfaatkan ilmu 
statistik melalui 
pendekatan kuantitatif 
dan kualitatif secara 
etis, sistematis, dan 
bertanggung jawab. 

MK16 Statistik 
Sosial 
MK17 Metode 
Penelitian BKI  

  Mampu 
mendemonstrasikan 
kegiatan pemahaman 
potensi individu pada 
aspek perkembangan 
dan kepribadian, dan 
masalah individu pada 
aspek kesehatan mental, 

CPMK041 Mampu menganalisis 
dinamika psikologis 
individu berdasarkan 
teori-teori psikologi 
untuk memahami 
potensi dan 
permasalahan 
perilaku dalam 

MK19 Psikologi; 
MK20 Psikologi 
Sosial; 



43 
 

gangguan dan patologi 
sosialnya, serta 
merancang instrumen 
asesmen yang terukur 
dan bermutu untuk 
mengembangkan 
potensi dan mengatasi 
masalahnya dengan 
menjunjung tinggi nilai 
kemanusiaan dan 
menghargai keragaman 
budaya dan pandangan. 

konteks individu dan 
sosial. 

CPMK042 Mampu mengevaluasi 
perkembangan dan 
kepribadian individu 
berdasarkan tahap-
tahap psikososial dan 
kognitif guna 
merancang intervensi 
penyelesaian masalah 
dan pengembangan 
potensi. 

MK21 Psikologi 
Perkembangan 

CPMK043 Mampu 
mengidentifikasi 
bentuk-bentuk 
patologi dan gangguan 
sosial serta kesehatan 
mental dengan 
mempertimbangkan 
konteks budaya dan 
nilai kemanusiaan 
dalam proses 
bimbingan dan 
konseling. 

MK23 Patologi 
Sosial;  
MK24 Kesehatan 
Mental 

CPMK044 Mampu merancang 
strategi dan teknik 
asesmen bimbingan 
dan konseling untuk 
memahami potensi 
dan masalah individu 
secara etis dan 
inklusif. 

MK25 Asesmen 
Bimbingan dan 
Konseling 

CPL 05 Mampu 
mengintegrasikan 
landasan, konsep teori, 
pendekatan, teknik, dan 
keterampilan bimbingan 
dan konseling dengan 
nilai-nilai keislaman 
secara logis dan inovatif, 
dengan menghormati 
multikultarisme pada 
konteks keluarga, 
kelompok inklusi, 
komunitas sosial, dan 
lembaga pemerintah 
untuk berkontribusi 
dalam peningkatan 
kesejahteraan psikologis 

CPMK051 Mampu menjelaskan 
konsep dasar 
keilmuan dan 
keterampilan dasar 
dalam bimbingan dan 
konseling berbasis 
etika dan nilai 
keislaman yang 
dilandasi nilai-nilai 
akademik dan 
integritas pribadi 
dalam membantu 
individu. 

MK26 Teori BKI;  
MK27 
Komunikasi 
Konseling; MK 25 
Keterampilan 
Konseling 

CPMK052 Mampu 
mendemonstrasikan 
pendekatan dan teori 
konseling 

  



44 
 

dan mutu kehidupan 
individu, dan 
masyarakat dengan 
menginternalisasi nilai, 
dan etika akademik. 

psikodinamika, 
humanistik, kognitif-
behavior, ekspresif 
dan postmodern 
secara komprehensif, 
serta menerapkannya 
dalam layanan 
konseling berbasis 
nilai Islami dan 
konteks budaya. 

CPMK053 Mampu 
mengimplementasikan 
layanan konseling 
kelompok dan 
multikultural berbasis 
nilai-nilai inklusif dan 
spiritual untuk 
mendukung 
kesejahteraan 
psikososial individu 
dan komunitas. 

 
MK32 Konseling 
Multikultural 

CPMK054 Mampu menjelaskan 
konsep bimbingan dan 
konseling karir serta 
mengembangkan 
program layanan karir 
yang adaptif dan 
transformatif sesuai 
perkembangan 
individu, kebutuhan 
sosial, dan nilai-nilai 
keislaman. 

MK33 Bimbingan 
dan Konseling 
Karir 

CPL 06 Mampu menguraikan 
landasan, prinsip, etika, 
pendekatan, dan teknik 
psikoterapi Islam 
berbasis Al-Qur’an, Al-
Hadis, kajian tasawuf, 
dan nilai-nilai Spiritual 
Pesantren dan 
menerapkannya dalam 
keseimbangan zikir dan 
pikir untuk membantu 
individu dalam 
penyelesaian masalah 
pikiran, emosional, 
mental, perilaku dan 
spiritual menuju pribadi 
yang bertaqwa. 

CPMK061 Mampu mampu 
menjelaskan prinsip, 
nilai-nilai dasar, dan 
karakteristik layanan 
bimbingan dan 
konseling Islam serta 
etika profesi konseling 
dan psikoterapi Islam 
sebagai fondasi 
keilmuan dan praktik 
yang bertanggung 
jawab secara spiritual 
dan profesional. 

  

CPMK062 Mampu menafsirkan 
ayat-ayat Al-Qur’an 
dan hadis yang 
relevan dengan nilai-

  



45 
 

nilai bimbingan, 
konseling, dan 
pengembangan 
spiritualitas untuk 
diterapkan dalam 
pendekatan konseling 
Islami. 

CPMK063 Mampu menganalisis 
dan mengintegrasikan 
pendekatan 
psikoterapi Islam, 
konseling Qur’ani, dan 
sufistik dalam 
pengembangan teknik 
dan strategi intervensi 
Islami untuk 
mendampingi individu 
dalam mencapai 
keseimbangan 
psikologis dan 
spiritual. 

MK38 Psikoterapi  
MK39 
Epistemologi Do'a 
MK40 Psikoterapi 
Islam;  

CPMK064 Mampu merancang 
dan menerapkan 
model layanan 
konseling Islam 
kontekstual dalam 
lingkungan pesantren 
dan madrasah secara 
responsif terhadap 
kebutuhan spiritual 
dan psikososial santri. 

MK41 Konseling 
Pesantren dan 
Madrasah 

CPL 07 Mampu menjelaskan 
konsep teori 
manajemen, supervisi, 
dan evaluasi program 
layanan bimbingan dan 
konseling, dan 
mengorganisasikannya 
secara bertanggung 
jawab, mandiri, dan 
disiplin dalam konteks 
keluarga, kelompok 
inklusi, komunitas 
sosial, dan lembaga 
pemerintah. 

CPMK071 Mampu menguraikan 
program layanan 
bimbingan dan 
konseling secara 
komprehensif 
berbasis kebutuhan 
individu  dan 
komunitas. 

  

CPMK072 Mampu menganalisis 
prinsip dan strategi 
manajemen program 
bimbingan dan 
konseling di berbagai 
setting lembaga secara 
profesional dan 
mandiri 

MK43 Manajemen 
BKI 



46 
 

CPMK073 Mampu melaksanakan 
supervisi dan evaluasi 
terhadap program 
bimbingan dan 
konseling dengan 
pendekatan sistematis 
dan akuntabel. 

MK44 Supervisi 
dan Evaluasi 
Program BKI 

CPL 08 Mampu menguraikan 
strategi pengembangan 
profesionalisme 
konselor secara 
berkelanjutan dalam 
aspek interpersonal 
skills dan digital skills, 
dan merancangnya 
dalam bentuk program 
motivasi dan parenting 
sebagai proses evaluasi 
diri untuk membangun 
kepekaan sosial dengan 
menginternalisasi 
semangat 
kewirausahaan. 

CPMK081 Mampu merancang 
program layanan 
dakwah dan konseling 
berbasis digital yang 
inovatif dengan 
memperhatikan nilai-
nilai Islam dan 
kebutuhan 
masyarakat modern. 

MK45 Teknologi 
BKI 

CPMK082 Mampu 
mengembangkan 
media dan multimedia 
interaktif untuk 
mendukung 
efektivitas layanan 
bimbingan dan 
konseling Islam secara 
kreatif dan 
profesional. 

MK46 
Pengembangan 
Multimedia BKI 

CPMK083 Mampu 
mendemonstrasikan 
keterampilan 
interpersonal dan 
motivasional dalam 
memberikan layanan 
konseling dan 
penguatan psikologis 
berbasis nilai Islam. 

  

CPMK084 Mampu merancang 
program parenting 
Islam berbasis 
edukatif dan aplikatif 
dengan pendekatan 
komunikatif serta 
berbasis teknologi 
digital. 

  

CPL 09 Mampu menjelaskan 
metode penelitian dan 
strategi pengabdian 
kepada masyarakat 
bidang bimbingan dan 
konseling Islam, dan 

CPMK091 Mampu merancang 
dan melaksanakan 
penelitian bidang 
bimbingan dan 
konseling Islam 
berbasis masalah 

MK49 Metode 
Penelitian 
Konseling 



47 
 

menerapkannya secara 
ikhlas karena Allah 
sebagai upaya 
penyelesaian masalah 
individu dan kepedulian 
kepada masyarakat 
sesuai ketentuan 
hukum, serta 
mendeskripsikannya 
secara saintifik serta 
mendokumentasikannya 
sesuai etika dan norma 
akademik. 

kesejahteraan 
psikologis individu 
atau komunitas 
dengan pendekatan 
metodologis yang 
tepat serta 
menjunjung tinggi 
etika ilmiah. 

CPMK092 Mampu menerapkan 
prinsip-prinsip, 
teknik, dan prosedur 
layanan bimbingan 
dan konseling Islam 
secara profesional dan 
bertanggung jawab 
dalam konteks praktik 
nyata berbasis 
kepedulian sosial. 

MK50 Praktek 
Profesi 
Mahasiswa BKI 

CPMK093 Mampu 
mendeskripsikan hasil 
praktik layanan atau 
penelitian bimbingan 
dan konseling Islam 
secara saintifik dan 
menyusunnya dalam 
bentuk dokumentasi 
akademik,  laporan 
publikasi, atau skripsi. 

MK49 Metode 
Penelitian BKI 
MK06 Skripsi 

CPL 10 Mampu mendiagnosis 
problema psikologis 
pada konteks keluarga, 
masyarakat inklusi, dan 
berbagai komunitas, dan 
mengambil keputusan 
secara tepat untuk 
memecahkan 
masalahnya melalui 
penerapan berbagai 
teknik bimbingan dan 
konseling Islam secara 
bertanggung jawab dan 
bermutu dalam 
keseimbangan zikir dan 
pikir dengan 
mengembangkan 
kerjasama jaringan 
kepada pihak-pihak 
terkait. 

CPMK101 Mampu menganalisis 
dinamika psikologis 
dan konflik dalam 
keluarga serta 
merancang layanan 
bimbingan dan 
konseling Islam 
berbasis nilai-nilai 
keislaman untuk 
membina 
keharmonisan 
keluarga. 

MK51 Bimbingan 
dan Konseling 
Keluarga Sakinah;  

CPMK102 Mampu 
mengidentifikasi 
kebutuhan dan 
masalah psikososial 
individu 
berkebutuhan khusus 
serta menyusun 
program layanan 
bimbingan dan 

MK55 
Pemahaman 
Individu 
Berkebutuhan 
Khusus;  
MK56 Bimbingan 
dan Konseling 
Inklusi;  
MK57 Konseling 



48 
 

konseling inklusi yang 
adaptif dan kolaboratif 
dengan pihak terkait 

Krisis dan 
Rehabilitasi;  

CPMK103 Mampu mendiagnosis 
krisis psikologis pada 
individu di komunitas 
khusus (anak, remaja, 
dewasa, manula, 
pecandu, pasien 
rumah sakit, dan 
pekerja) dan 
merancang intervensi 
konseling yang tepat 
sesuai konteks 

MK58 Konseling 
Rumah Sakit;  
MK59 Bimbingan 
dan Konseling 
Industri;  
MK60 Konseling 
Adiksi 

CPMK104 Mampu menerapkan 
pendekatan, teknik, 
dan prosedur 
bimbingan dan 
konseling Islam dalam 
berbagai konteks 
komunitas serta 
membangun jejaring 
kolaboratif dengan 
keluarga, lembaga, dan 
masyarakat. 

MK51 Bimbingan 
dan Konseling 
Keluarga Sakinah;  
MK56 Bimbingan 
dan Konseling 
Inklusi;  
MK57 Konseling 
Krisis dan 
Rehabilitasi;  
MK58 Konseling 
Rumah Sakit;  
MK59 Bimbingan 
dan Konseling 
Industri;  
MK60 Konseling 
Adiksi 

 

I. Gelar Lulusan Prodi BKI 
Gelar akademik bagi lulusan Program Studi Bimbingan dan Konseling 

Islam (BKI) saat ini ditetapkan sebagai Sarjana Sosial (S. Sos). Penetapan 
ini mengikuti ketentuan umum Kementerian Agama RI dan 
Kemendikbudristek mengenai nomenklatur gelar pada program studi 
berbasis ilmu sosial dan humaniora di perguruan tinggi keagamaan Islam. 
Gelar S. Sos menunjukkan bahwa lulusan memiliki kompetensi intelektual 
dan profesional dalam ranah ilmu sosial, dengan orientasi pada konseling, 
pembimbingan, dan penerapan prinsip-prinsip dakwah dalam konteks 
sosial dan psikospiritual masyarakat. Profil lulusan, kompetensi, dan 
kurikulum BKI dibangun untuk menghasilkan konselor Islam yang mampu 
melakukan bimbingan, konseling, dan pendampingan psikospiritual sesuai 
dengan prinsip irsyād, taujīh, dan istisyfā’. 

Seiring dengan perkembangan ilmu, tuntutan profesional, dan 
diferensiasi keilmuan BKI yang semakin jelas sebagai rumpun Ilmu 
Dakwah terapan khusus bimbingan dan konseling Islam, dengan 



49 
 

pertimbangan rasional dan kajian dari PABKI berharap ada perubahan 
nomenklatur gelar bagi lulusan BKI menjadi Sarjana Konseling Islam (S. 
Kons.I). Perubahan ini akan menegaskan secara langsung orientasi 
keilmuan dan profesional lulusan BKI, membedakannya secara jelas dari 
gelar S. Sos yang bersifat umum, sekaligus memperkuat pengakuan 
identitas BKI sebagai prodi yang mengintegrasikan dakwah, konseling, dan 
psikospiritual. Dengan gelar S. Kons.I, lulusan tidak hanya diakui 
kompetensinya dalam ranah akademik dan sosial, tetapi juga 
mendapatkan legitimasi formal sebagai konselor Islam profesional, yang 
memiliki kapasitas untuk menjalankan praktik pembimbingan berbasis 
nilai dakwah dan etika keislaman secara spesifik dan holistik. Akan tetapi, 
kalau tidak mengalami perubahan gelar dari S. Sos menjadi S. Kons, maka 
gelar Kons., bisa didapatkan dari pendikan profesi konseling Islam. 

 
J. Pengembangan Pendidikan Akademik, Vokasi dan Profesi Bimbingan 

dan Konseling Islam berbasis Ilmu Dakwah 
Pengembangan nomenklatur Pendidikan Bimbingan dan Konseling 

Islam (BKI) ke dalam jalur akademik, vokasi, dan profesi merupakan 

keniscayaan akademik dan kebijakan, seiring dengan meningkatnya 

kompleksitas persoalan keagamaan, sosial, keluarga, dan kesehatan mental 

umat. Selama ini, BKI cenderung diposisikan sebagai satu prodi tunggal 

yang memikul beban keilmuan, keterampilan, dan praktik sekaligus. 

Kondisi tersebut berimplikasi pada kaburnya diferensiasi capaian 

pembelajaran lulusan serta lemahnya link and match dengan kebutuhan 

nyata masyarakat dan negara. Oleh karena itu, pengembangan nomenklatur 

yang terstruktur diperlukan agar BKI dapat berkembang sebagai rumpun 

keilmuan dakwah yang utuh, berjenjang, dan fungsional, tanpa kehilangan 

akar epistemologisnya sebagai bagian dari Ilmu Dakwah (Aziz, 2019; Munir 

& Ilahi, 2006). 

Secara epistemologis, Ilmu Dakwah memiliki tiga fungsi utama yang 

relevan untuk menjadi dasar klasifikasi nomenklatur pendidikan, yakni 

irsyād, taujīh, dan istisyfā’. Irsyād menekankan fungsi bimbingan, 

pendampingan, dan penguatan iman serta akhlak individu maupun 

kelompok; taujīh berorientasi pada penyuluhan, edukasi, dan pengarahan 

sosial untuk membentuk sikap serta perilaku keagamaan masyarakat; 

sedangkan istisyfā’ meniscayakan dakwah sebagai proses penyembuhan 

dan pemulihan psikospiritual terhadap individu maupun komunitas yang 

mengalami krisis, trauma, atau disfungsi sosial (Arifin, 2014; Amin, 2012). 

Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa dakwah tidak semata bersifat 

komunikatif-retoris, melainkan juga edukatif, terapeutik, dan transformatif, 

sehingga secara ilmiah layak diturunkan ke dalam beragam nomenklatur 

pendidikan. 



50 
 

Dalam kerangka tersebut, pendidikan akademik diarahkan pada 

penguatan body of knowledge dakwah-konseling, seperti pengembangan 

teori, riset, dan perancangan model intervensi berbasis irsyād, taujīh, dan 

istisyfā’. Jalur ini berfungsi mencetak analis, perancang kebijakan, dan 

akademisi yang memahami konseling sebagai fenomena dakwah sosial dan 

psikospiritual. Sementara itu, pendidikan vokasi menitikberatkan pada 

penguasaan keterampilan terapan dakwah-konseling, seperti 

pendampingan spiritual, penyuluhan lapangan, trauma healing, dan 

rehabilitasi sosial, yang secara langsung bersentuhan dengan kebutuhan 

institusi layanan publik (rumah sakit, KUA, lembaga sosial, dan 

kebencanaan). Adapun pendidikan profesi ditempatkan sebagai jalur 

legitimasi praktik, yang menegaskan otoritas, etik, dan standar layanan 

konselor dakwah dalam ranah irsyād dan istisyfā’, sehingga praktik 

konseling memiliki kejelasan hukum dan tanggung jawab sosial (Hidayat, 

2020; Corey, 2017). 

Pemetaan dan pengembangan nomenklatur pendidikan BKI berbasis 

Ilmu Dakwah bukan sekadar strategi administratif, melainkan ikhtiar dan 

pilihan akademik untuk menegaskan identitas keilmuan dakwah dalam 

menjawab tantangan kontemporer umat. Diferensiasi akademik, vokasi, 

dan profesi memungkinkan terwujudnya kesinambungan keilmuan dan 

praktik, sekaligus memperkuat posisi BKI sebagai disiplin dakwah aplikatif 

yang berkontribusi pada pembangunan kesehatan mental, ketahanan 

keluarga, dan harmoni sosial. Integrasi irsyād, taujīh, dan istisyfā’ dalam 

struktur pendidikan tersebut menegaskan bahwa dakwah Islam bersifat 

rahmatan lil ‘alamin, hadir tidak hanya untuk menyampaikan pesan, tetapi 

juga membimbing, mengarahkan, dan menyembuhkan manusia secara 

holistik. 

Tabel 8 

Pendidikan Akademik (Pengembangan Prodi Baru dari Bimbingan dan 

Konseling Islam) 

Nama Prodi 
Akademik 

Basis 
Dakwah 

Karakter Ilmu  Gelar 

Lokus 
Lulusan 
(Peran 
Ilmiah) 

Penyuluhan 
dan 
Kesejahteraan 
Sosial 

Taujīh–
Irsyad 

Analisis & 
rekayasa 
psikososial 
dakwah 

S. Sos 

Pemda, 
Kemenag, 
BKKBN, 
BPPKB, 
Kemnsos, 
NGO, peneliti 
sosial 

Konseling 
Ruhani dan 
Mental Islam 

Istisyfā’ 
Ilmu 
kesehatan 
mental, ruhani, 

S. Sos 
Rumah Sakit, 
Bimtal TNI-
POLRI, LAPAS, 



51 
 

spritual 
berbasis Islam 
(non-klinis) 

Lembaga 
Rehabilitasi 

Konseling 
Digital Islam 

Taujīh 

Analisis 
dakwah digital 
& perubahan 
sosial 

S. Sos Media Dakwah 

Studi BKI (opsi 
S2) 

Irsyād–
taujih-
Istisyfā’ 

Pendalaman 
epistemologi 
konseling 
berbasis ilmu 
dakwah 

M.Sos Dosen, peneliti 

Studi BKI (opsi 
S3) 

Irsyād–
taujih-
Istisyfā’ 

Pendalaman 
epistemologi 
konseling 
berbasis ilmu 
dakwah 

Dr/P. hD Dosen, peneliti 

Keterangan: Prodi baru dari pendidikan akademik bersifat Opsional  

 

Tabel 9 

Pendidikan Vokasi (Pengembangan dari Bimbingan dan Konseling 

Islam) 

Nama Prodi 
Vokasi 

Basis 
Dakwah 

Kompetensi 
Inti 

Gelar 
Lokus 
Lulusan 
(Teknis) 

D4 Konseling 
Ruhani Islam 

Istisyfā’ 
Pendamping 
spiritual pasien 

S.Tr. Sos 
RS, panti, 
lapas 

D4 Penyuluhan 
Agama 
Terapan 

Irrsyad-
Taujīh 

Penyuluhan 
lapangan 
berbasis 
konseling 

S.Tr. Sos KUA, Kemenag 

D4 Konseling 
Keluarga 
Terapan 

Irsyād 
Mediasi & 
pendampingan 
keluarga 

S.Tr. Sos 
KUA, BKKBN, 
BPPKB 

D4 Trauma 
Healing dan 
Pendampingan 
Krisis 

Irsyad-
Taujih-
Istisyfā’ 

Pendampingan 
bencana & 
krisis 

S.Tr. Sos BNPB, NGO 

D4 Rehabilitasi 
Sosial dan 
Adiksi Islami 

Istisyfā’ 
Pendamping 
adiksi & 
rehabilitasi 

S.Tr. Sos 
BNN, panti 
Rehabilitasi, 
Dians Sosial 

D4 Konseling 
Digital 
Terapan 

Taujīh 
Konten & 
layanan 
dakwah digital 

S.Tr. Sos Media dakwah 

Keterangan: pendidikan vokasi bersifat Opsional  

  



52 
 

Tabel 10 

Pendidikan Profesi (Pengembangan dari Bimbingan dan Konseling 

Islam) 
Nama 
Pendidikan 
Profesi 

Basis 
Dakwah 

Lulusan yang 
Berhak 

Gelar 
Profesi 

Lokus 
Praktik 

Profesi 
Konselor 
Islam 

Irsyād 
S1 BKI / 
Penyuluhan / 
Konseling 

Kons.I Layanan 
konseling 

Profesi 
Konselor 
Ruhani Islam  

Istisyfā’ S1/D4 Konseling 
Ruhani K. RI RS 

Profesi 
Penyuluh 
Agama 
Profesional 

Taujīh S1 BPI dan BKI P. Ag Kemenag 

Profesi 
Konselor 
Keluarga 
Islami 

Irsyād S1/D4 Konseling 
Keluarga K.KI KUA 

Profesi 
Konselor 
Trauma dan 
Krisis 

Istisyfā’ S1/D4 
Trauma/Konseling K.TK BNPB, NGO 

Profesi 
Supervisor 
dan Asesor 
Konseling 
Islam 

Irsyād Profesi + 
pengalaman SA.KI Asosiasi 

 

 
K. Penutup 

Naskah Akademik Prodi Bimbingan dan Konseling Islam (BKI) 
menegaskan bahwa seluruh landasan filosofis, teologis, sosiologis, hukum, 
dan akademik yang telah dijabarkan membentuk kerangka keilmuan yang 
utuh, konsisten, dan khas. Prodi BKI secara ontologis menempatkan 
manusia sebagai makhluk yang berlapis, berproses, dan membutuhkan 
pembimbingan yang holistik; secara epistemologis menekankan integrasi 
wahyu, pengalaman empiris, dan ilmu pengetahuan kontemporer melalui 
pendekatan istinbāṭ, iqtibās, dan istiqrā’, serta secara aksiologis 
menekankan irsyād, taujīh, dan istisyfā’ sebagai tujuan dakwah konseling 
yang menyembuhkan dan memberdayakan manusia. Pendekatan ini tidak 
hanya memfokuskan pada aspek psikologis, tetapi juga spiritual, sosial, dan 
kultural, sehingga menghasilkan profil lulusan yang kompeten secara 
profesional dan berkarakter dakwah. 



53 
 

Kurikulum Prodi BKI yang didominasi oleh mata kuliah inti program 
studi (70%), ditunjang oleh fondasi keilmuan dakwah Fakultas Dakwah 
(18,6%), serta standar universitas (11,6%), menegaskan posisi prodi ini 
dalam rumpun Ilmu Dakwah dan legitimasi penempatannya di Fakultas 
Dakwah. Struktur ini memastikan lulusan memiliki kemampuan 
pembimbingan psikospiritual, penerapan metodologi konseling Islami, 
serta penguasaan teori dan praktik dakwah yang relevan dengan tantangan 
masyarakat kontemporer. Dengan demikian, Prodi BKI tidak sekadar 
menghasilkan tenaga konseling profesional, tetapi juga agen dakwah yang 
mampu melakukan transformasi individu dan komunitas, selaras dengan 
misi Islam sebagai raḥmatan lil ‘ālamīn. 

Dengan seluruh fondasi akademik, ontologis, epistemologis, dan 
aksiologis ini, keberadaan BKI sebagai rumpun Ilmu Dakwah tidak 
diragukan lagi dan memiliki basis body of knowledge (BoK) yang jelas. 
Penempatan, kurikulum, dan orientasi keilmuan BKI secara konsisten 
menunjukkan bahwa prodi ini merupakan bagian integral dari dakwah 
terapan, dengan karakteristik khas yang membedakannya dari rumpun 
ilmu lain seperti pendidikan atau adab. Oleh karena itu, BKI bukan hanya 
relevan secara akademik, tetapi juga strategis dalam membangun 
kompetensi konselor Islam yang mampu menjawab tantangan 
psikospiritual umat di era modern. 

Berangkat dari fondasi tersebut, pengembangan BKI ke dalam jalur 
pendidikan akademik, vokasi, dan profesi menjadi langkah rasional dan 
strategis untuk memperluas daya jangkau keilmuan dan layanan dakwah 
konseling. Jalur akademik diarahkan pada penguatan pengembangan ilmu, 
riset, dan perumusan model dakwah-konseling berbasis irsyād, taujīh, dan 
istisyfā’; jalur vokasi menekankan penguasaan keterampilan terapan dalam 
pendampingan spiritual, penyuluhan sosial, serta pemulihan psikososial di 
berbagai institusi layanan publik; sedangkan jalur profesi berfungsi 
memberikan legitimasi praktik, standar etik, dan akuntabilitas layanan 
konselor dakwah di ruang publik. Dengan pemetaan berjenjang ini, BKI 
tidak hanya berkembang sebagai prodi tunggal, tetapi sebagai rumpun 
pendidikan dakwah-konseling yang utuh, berkesinambungan, dan 
responsif terhadap kebutuhan umat dan negara. 

 
 

 

 

 

  



54 
 

Daftar Pustaka  

Al-Qur’an al-Karim. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition 
of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur, 
Malaysia: International Institute of Islamic Thought and Civilization 
(ISTAC). 

Al-Bukhari, M. I. (n.d.). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and 
workplan. Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali, A. Ḥ. M. (2005). Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn (Vols. 1–4). Beirut, Lebanon: Dār 
al-Ma ‘rifah. 

Al-Jawziyyah, I. Q. (1997). Zād al-ma ‘ād fī hady khayr al-‘ibād. Beirut: 
Mu’assasah al-Risalah. 

Al-Jawziyyah, I. Q. (2011). Madarij al-sālikīn bayna manāzil iyyāka na‘budu wa 
iyyāka nasta ‘īn. Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qurṭubī, M. A. (2006). Al-Jāmi ‘li aḥkām al-Qur’ān (Vols. 1–20). Beirut, 
Lebanon: Mu’assasat al-Risālah. 

Al-Shatibi, A. I. (2003). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari ‘ah. Beirut: Dār al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah. 

Aziz, M. A. (2015). Ilmu dakwah. Jakarta: Kencana. 

__________. (2019). Ilmu dakwah: Revitalisasi dan rekonstruksi epistemologi. 
Jakarta: Kencana. 

Amin, S. M. (2012). Ilmu dakwah. Jakarta: Amzah. 
Arifin, M. (2014). Psikologi dakwah. Jakarta: Bumi Aksara. 
Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Bandung: Mizan. 

Aydin, H. (2013). Islamic philosophy of education. Ankara: Pegem Akademi. 

Badri, M. (1979). The dilemma of Muslim psychologists. London: MWH London 
Publishers. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A 
treatise in the sociology of knowledge. New York, NY: Anchor Books. 

Corey, G. (2017). Theory and practice of counseling and psychotherapy (10th 
ed.). Boston, MA: Cengage Learning. 

Frankl, V. E. (2006). Man’s search for meaning. Boston, MA: Beacon Press. 

Haque, A. (2004). Psychology from Islamic perspective: Contributions of early 
Muslim scholars and challenges to contemporary Muslim psychologists. 
Journal of Religion and Health, 43(4), 357–377. 
https://doi.org/10.1007/s10943-004-4302-z 

https://doi.org/10.1007/s10943-004-4302-z


55 
 

Husserl, E. (1970). The crisis of European sciences and transcendental 
phenomenology (D. Carr, Trans.). Evanston, IL: Northwestern University 
Press. 

Ibn Khaldun. (2004). The Muqaddimah (F. Rosenthal, Trans.). Princeton, NJ: 
Princeton University Press. 

Ibn Sina. (1985). Al-Shifa’. Cairo: Al-Hay’ah al-Misriyyah al- ‘Ammah li al-Kitab. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (1998). Madarij al-Salikin. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah. 

Kartanegara, M. (2010). Integrasi ilmu: Sebuah rekonstruksi holistik. Bandung, 
Indonesia: Mizan. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan 
terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika. 
Yogyakarta, Indonesia: Tiara Wacana. 

Langgulung, H. (2002). Manusia dan pendidikan: Suatu analisa psikologi dan 
pendidikan. Jakarta, Indonesia: Pustaka Al-Husna. 

Muslim ibn al-Ḥajjāj. (n.d.). Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Nasr, S. H. (1997). Islamic spirituality: Foundations. New York, NY: Crossroad 
Publishing. 

Parsons, F. (1909). Choosing a vocation. Boston, MA: Houghton Mifflin. 

Qardhawi, Y. (1996). Al-ṣaḥwah al-Islāmiyyah bayna al-juhūd wa al-taṭarruf. 
Cairo, Egypt: Dār al-Shurūq. 

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the human sciences: Essays on language, 
action and interpretation (J. B. Thompson, Trans.). Cambridge, UK: 
Cambridge University Press. 

Rogers, C. R. (1951). Client-centered therapy. Boston, MA: Houghton Mifflin. 

Rogers, C. R. (1961). On becoming a person. Boston, MA: Houghton Mifflin. 

Shihab, M. Q. (2007). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an 

(Vols. 1–15). Jakarta, Indonesia: Lentera Hati. 

Rujukan lain: 

Makalah dan hasil sarasehan APDII dan FORDAKOM di Surabaya Tanggal 25-

26 Januari 2026 di Semarang. 

https://drive.google.com/drive/folders/1w_Y0QY1f_fHxlJZAoQJCK44

24QGVPSpw?usp=sharing; 

https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu_dakwah_masa_depa

n_focus_group_discussion_pada_apdii/1; 

https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/saraseha

https://drive.google.com/drive/folders/1w_Y0QY1f_fHxlJZAoQJCK4424QGVPSpw?usp=sharing
https://drive.google.com/drive/folders/1w_Y0QY1f_fHxlJZAoQJCK4424QGVPSpw?usp=sharing
https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu_dakwah_masa_depan_focus_group_discussion_pada_apdii/1
https://nursyamcentre.com/artikelx/opini/ilmu_dakwah_masa_depan_focus_group_discussion_pada_apdii/1
https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian


56 
 

n-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-

agenda-strategis-yang-jadi-perhatian. 

Seminar dan Silaturahmi Forum Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling 

Islam (PABKI) di UIN Sunan Ampel Surabaya serta Hotel EXCOTEL 

SurabayaTanggal 18–20 September 2025, yang dihadiri oleh Direktur 

Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (Diktis), Prof. Dr. Phil. Sahiron, 

M.A. 

Journal of Contemporary Islamic Counseling (JCIC), terindeks SINTA 5, 

https://jurnal.pabki.org/index.php/jcic 

Al-Isyraq: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan dan Bimbingan Islam, terindeks 

SINTA 4, https://jurnal.pabki.org/index.php/alisyraq 

Acta Islamica Counsenesia: Counseling Research and Applications, terindeks 

SINTA 4, https://jurnal.pabki.org/index.php/aiccra. 

Kusnawan, Aep., Miharja, Sugandi., Effendi,  

Dudy Imanuddin, Naskah Perkumpulan Ahli Bimbingan Konseling Islam 

(PABKI), Jawa Timur: Global Aksara Pers, 2024. 

PROCEEDING: hasil Seminar Nasional, Pelantikan dan Rapat Kerja 

Perkumpulan Ahli Bimbingan dan Konseling Islam Tahun 2017 di UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/16267/1/Aep_Kusnawan%2C_Peran_PAB

KI_Prosiding_PABKI.pdf 

https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian
https://www.suaramerdeka.com/pendidikan/0416619143/sarasehan-nasional-fordakomapdii-perkuat-arah-keilmuan-dakwah-ptki-ini-agenda-strategis-yang-jadi-perhatian
https://jurnal.pabki.org/index.php/jcic
https://jurnal.pabki.org/index.php/alisyraq
https://jurnal.pabki.org/index.php/aiccra

