
 

1 
 

BAB  I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Konsep perkawinan Islam pada dasarnya dibangun dan dibentuk 

berdasarkan nilai-nilai syari’ah. Dalam arti bahwa konsep perkawinan ini 

merupakan bagian dari ajaran Islam, yang ketentuannya telah dimuat dalam 

Al-Qur‟an dan Hadits, hal ini merupakan bagian dari Sunnah/perjalanan 

hidup Rasulullah SAW. 

Dalam Al-Quran (surah Al-Dzariat ayat 49) Allah SWT telah 

berfirman: 

   ٤٩وَمِنْ كُل ِ شَيْءٍ خَلقَْنَا زَوْجَيْنِ لعََلَّكُمْ تذَكََّرُوْنَ 

               “Dan segala sesuatu kami cipatakan berpasang-pasangan supaya 

kamu mengingat kebesaran Allah”. 

Ayat di atas menjelaskan bahwa perkawinan itu merupakan sunatullah 

yang berlaku pada manusia maupun mahluk lainya menjadikan berpasang-

pasangan. Dengan demikian Allah SWT menciptakan mahluknya bukan 

tanpa tujuan, tetapi di dalamnya terkandung rahasia yang amat mendalam, 

supaya hidup hamba-hambanya di dunia ini menjadi tentram dan damai.  

Selain itu, konsep perkawinan Islam tidak hanya mengakibatkan 

hubungan suami istri, namun perkawinan diharapkan dapat menyatukan dua 

buah keluarga demi terjalin dan terciptanya hubungan yang sakinah, 

mawaddah warrahmah. Dalam fikih Islam, suatu perkawinan dianggap sah 

jika sudah memenuhi rukun dan syarat perkawinan.1 

Mengenai pelaksanaan perkawinan dikalangan umat Islam sejak awal 

kemerdekaan, pemerintah telah mengambil peran aktif dengan 

menetapkannya ketentuan tentang peraturan perundang-undangan. Kebijakan 

ini diambil sebagai upaya pemerintah untuk mengatur dan menertibkan 

pelaksanaan perkawinan serta sebagai legalisasi dan kepastian hukum baik 

 
1 Hamid Sarong, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, cet. 3, (Banda Aceh: Yayasan 

PENA, 2010), 58-59 



2 
 

 

terhadap kehidupan pribadi dan keluarga, termasuk juga akibat hukum yang 

ditimbulkan dari sebuah perkawinan tersebut.2 

Dengan demikian, perkawinan bukan hanya mengacu pada hubungan 

individu dalam hal biologis semata, tetapi untuk hidup bersama selamanya 

(seumur hidup), sehingga dalam perkawinan diperlukan kematangan usia atau 

kedewasaan yang meliputi kematangan psikis dan sosiologis. Dan sebaik-

baiknya usia perkawinan adalah 19 tahun keatas, karena dalam usia tersebut 

alat-alat reproduksi lebih siap untuk menjalankan fungsinya sebagaimana 

mestinya3 

Di dalam Hukum Islam, tidak terdapat ketentuan khusus yang 

berkaitan dengan batas usia bagi seseorang yang akan melaksanakan sebuah 

ikatan perkawinan. Batasan usia dalam hukum Islam sebagai seseorang 

dikenakan hukum taklif hanya dalam bentuk akil baligh bagi pria dan wanita. 

Bagi laki-laki keluar mani dan atau berusia 15 tahun dan bagi wanita telah 

haidh (menstruasi) dan atau berusia 9 tahun.4 

Jika dilihat dalam undang-undang Perkawinan yang berlaku di negara 

kita, ditemukan bahwa terdapat pasal yang mengatur batasan usia yang harus 

dipenuhi oleh seseorang yang akan melakasanakan perkawinan. Undang-

undang diciptakan untuk mengatur dan menjamin kepentingan masyarakat 

yang merupakan ijtihad dari pembuat undang-undang itu sendiri demi 

kemaslahatan rakyat yang sesuai sosio-kultur bangsa Indonesia. Oleh karena 

itu, hukum harus dapat membaca situasi masyarakat yang dalam hal ini 

menjadi objek dari pada hukum dan sendi-sendi hukum antara lain 

memperhatikan kemaslahatan, keadilan dan tidak membebani pengguna 

hukum tersebut.5 

 
2  Yufi Wiyos Rini Masykuroh, Bp4 Kepenghuluan, (Bandar Lampung: Fakultas 

Syari‟ah IAIN Raden Intan Lampung, 2014), 1 
3 Ida Bagus Gde Manuaba, 1996, Ilmu Kebidanan Penyakit Kandungan dan Keluarga 

Berencana untuk Pendidikan Bidan, Jakarta: Penerbit Buku Kedokteran, 26 
4 Rahmat Hakim, Hukum Perkawinan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2000), 142 
5 Hasby As-Shiddieqy, Pengantar Ilmu Fiqh (Semarang: PT. Pustaka Rizki Putra, 1989), 

7 



3 
 

 

Pernikahan adalah persoalan yang multi kompleks, menganalisisnya 

tidak dapat mengandalkan dari satu sudut pandang saja. Dari sudut pandang 

tujuan Hukum Islam (maqashid as-syariah), ada tiga hal mendasar yang perlu 

dipertimbangkan dalam pernikahan, yakni 1) keselamatan jiwa anak yang 

berkaitan dengan tujuan perlindungan terhadap jiwa (hifzhu an-nafs), 2) 

kelanjutan pendidikan anak yang berkaitan dengan tujuan perlindungan 

terhadap akal (hifzhu al-‘aql), dan 3) keselamatan keturunan yang berkaitan 

dengan tujuan perlindungan terhadap keturunan (hifzhu al-nasl). 

Dalam hukum Islam, pernikahan dilakukan salah satunya dengan 

syarat berakal dan telah dewasa. Tidak ada satu dalilpun yang mensyaratkan 

bahkan menetapkan batas minimal umur sebagai syarat nikah. Al-Quran 

hanya menyebutkan istilah “balaghu al-nikah”, artinya cukup umur untuk 

kawin.  

Di Indonesia, batas usia menikah telah ditentukan dalam pasal 6 ayat 

(2) Undang-undang No. 1 Tahun 1974 tentang perkawinan. Ketentuan pasal 

tersebut intinya menyatakan bahwa orang yang belum berusia 21 tahun, harus 

mendapat izin kedua orang tua. Sesuai pasal 7 ayat (1) Undang-undang No. 1 

Tahun 1974 tentang perkawinan, bahwa Izin orang tua hanya dapat diberikan 

apabila pihak laki-laki telah mencapai umur 19 tahun dan pihak perempuan 

belum berumur 16 tahun. 

Namun dalam undang-undang Nomor 16 tahun 2019 tentang 

perubahan undang-undang Nomor 1 tahun 1974 tentang perkawinan terkait 

batas usia perkawinan dalam pasal 7 ayat (1) dijelaskan bahwa perkawinan 

hanya diizinkan apabila pria dan wanita sudah mencapai umur 19 tahun 

(Sembilan belas). Dan ayat (2) menjelaskan dalam hal ini terjadi 

penyimpangan terhadap ketentuan umur sebagaimana dimaksud pada ayat 

(1), orang tua pihak pria atau orang tua pihak wanita dapat meminta 

dispensasi kepada pengadilan dengan alasan sangat mendesak disertai bukti-

bukti pendukung yang cukup.6 

 
6 Mahkamah Agung Republik Indonesia, Himpunan Peraturan Perundang-Undangan 

Tentang Peradila Agama, (Jakarta: Direktorat Jenderal Badilag, 2010), 70. 



4 
 

 

Di samping itu, resiko cukup tinggi bagi kesehatan perempuan, 

terutama pada saat hamil dan melahirkan, yaitu resiko kanker mulut rahim. 

Dokter spesialis kebidanan dan kandungan dari Rumah Sakit Balikpapan 

Husada (RSBH), Ahmad Yasa, mengatakan bahwa perempuan yang menikah 

di usia dini memiliki banyak resiko. Ada 2 dampak medis yang ditimbulkan 

terhadap penikahan usia dini kesehatan perempuan yaitu dampak pada 

kandungan dan reproduksinya.7 Sehingga dengan demikian amanat Putusan 

Mahkamah Konstitusi tersebut menjadi dasar untuk melakukan pembaharuan 

dan perubahan terhadap Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

perkawinan, setelah 45 tahun sama sekali tidak pernah mengalami perubahan. 

Dan pada tanggal 15 Oktober 2019 perubahan Undang-undang No 1 Tahun 

1974 tentang perkawinan secara resmi disahkan oleh Presiden Joko Widodo 

di Jakarta. Hal ini tentu menjadi hal yang sangat krusial bagi sistem 

perundang-undangan khususnya dalam undang-undang yang mengatur 

tentang perkawinan. 

Aqad nikah dalam Islam tergolong transaksi yang paling agung dan 

paling tinggi kedudukannya, karena ia hanya terjadi pada makhluk yang 

paling agung di bumi, yakni manusia yang dimuliakan Allah SWT 

sebagaimana firmanNya, Surah Ar Rum ayat 21.8 

ٰ  تِهٰ  يٰ  وَمِنْ ا نْ انَْفسُِكُمْ ازَْوَاجًا ل ِتسَْكُنوُْ  ٰ  رَحْمَةً ٰ  انَْ خَلقََ لكَُمْ م ِ وَدَّةً وَّ لِكَ ٰ  اِنَّ فِيْ ذٰ  ا اِليَْهَا وَجَعَلَ بيَْنَكُمْ مَّ

  ٢١تٍ ل ِقَوْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ ٰ  يٰ  لَ 

                Dan diantara tanda-tanda (kebesaran)-Nya Dia menciptakan 

pasangpasangan untuk kamu dari jenis kamu sendiri agar kamu 

cenderung dan merasa tentram kepadanya, dan Dia menjadikan di 

antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum 

yang berpikir. (QS. Ar-Rum (ayat: 21) 

Landasan teologis inilah yang mendasari landasan yuridis formal 

Undang-undang Nomor 1 tahun 1974 tentang Perkawinan pasal 1 

menyebutkan bahwa “Perkawinan merupakan ikatan lahir bathin antara 

 
7 Dimuat disitus: http://www.scribd.com/doc/145287214/Akibat-Menikah-Dini-Ditinjau-

Dar-Sisi Kesehatan, Diakses Pada Tanggal 20 Juni 2020 
8 Ali Yusuf As-Subki, Fiqh Keluarga (Pedoman Berkeluarga dalam Islam), (Jakarta: 

Amzah, 2010), 67 

http://www.scribd.com/doc/145287214/Akibat-Menikah-Dini-Ditinjau-Dar-Sisi
http://www.scribd.com/doc/145287214/Akibat-Menikah-Dini-Ditinjau-Dar-Sisi


5 
 

 

seorang laki-laki dengan seorang perempuan sebagai suami isteri dengan 

tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal 

berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa,” 9  sedangkan menurut Kompilasi 

Hukum Islam pasal 3 yang berebunyi bahwa “tujuan perkawinan adalah 

mewujudkan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan warahmah”.10  

Untuk mewujudkan tujuan perkawinan tersebut di atas, salah satunya 

dengan adanya perubahan batas usia, ini merupakan respon pemerintah 

mencegah dampak perkawinan di bawah umur yang dapat merusak kesehatan 

fisik dan psikis calon mempelai. Apabila ditinjau dari segi kesehatan, 

perkawinan di bawah umur akan berdampak pada diri kesehatan ibu dan anak 

yaitu rentan terjadi keguguran, kelahiran prematur, pendarahan hingga 

kematian ibu11, dari segi psikologi dapat menimbulkan kecemasan, stress, 

depresi hingga perceraian dan dari segi ekonomi pernikahan dini rentan 

melahirkan keluarga miskin karena rendahnya pendidikan sehingga pekerjaan 

yang didapat juga rendah hal tersebut akan berakibat ketidaksiapan secara 

finansial yang membuat keluarga baru menjadi keluarga miskin, apalagi jika 

pernikahan dini langsung hamil dan mempunyai anak12.  

Batasan umur tersebut juga bertujuan agar pemuda pemudi yang akan 

menikah sudah matang jiwa raganya dalam membentuk keluarga atau rumah 

tangga yang bahagia dan kekal. Begitu pula dimaksudkan untuk mencegah 

marak tingginya laju kelahiran dan agar pasangan suami istri mendapatkan 

keturunan yang baik dan sehat serta meminimalisir terjadinya kematian ibu 

dan anak. 13  Di Indonesia, dengan pembaharuan pasal di atas, batas usia 

perkawinan yang ditetapkan adalah 19 tahun bagi laki-laki dan perempuan. 

 
9 Beni Ahmad Saebani, Fiqh Munakahat, Pustaka Setia, Bandung, 2001, 18 
10 Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Bab II Pasal 3, Departemen Agama RI, 2001 
11  https://ejournal2.litbang.kemkes.go.id/, Dampak Perkawinan usia dini dari segi 

kesehatan. Diakses Pada Tanggal 30 November 2021, Pada Jam 09.27. 
12  Https://Siapnikah.Org/Dampak-Ekonomi-Pada-Pernikahan-Dini/,Diakses Pada 

Tanggal 30 November 2021, Pada Jam 09.36. 
13  Rani Dewi Kurniawati, Efektifitas Perubahan Uu No 16 Tahun 2019 Tentang 

Perubahanatas Uu No 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan Terhadap Penetapan Dispensasi Kawin 

(Studi Kasus Di Pengadilan Agama Majalengka Kelas Ia), Jurnal Fakultas Hukum Majalengka 

Vol 3 Nomor 2 Oktober 2021, 163 



6 
 

 

Hanya saja, batasan ini dapat disimpangi dengan mengajukan dispensasi 

perkawinan ke Pengadilan Agama. Meskipun telah menetapkan batasan usia 

perkawinan sedemikian rupa di dalam peraturan perundang-undangan, tidak 

menutup kemungkinan seorang melangsungkan perkawinan di bawah umur. 

Perkawinan bagi anak di bawah umur minimum bisa dilangsungkan dengan 

penetapan pengadilan. Orang tua pihak pria dan/atau pihak wanita dapat 

meminta dispensasi kepada pengadilan dengan alasan sangat mendesak 

disertai bukti-bukti pendukung yang cukup.14 

Namun demikian, meskipun telah lahir Pasal 7 ayat (1) Undang-

Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan Undang-Undang Nomor 1 

Tahun 1974 tentang Perkawinan, tentang batasan usia perkawinan baik laki-

laki maupun perempuan menjadi 19 tahun, karena diberikan jalan untuk 

pengeculiannya, ternyata berdampak terhadap adanya Dispensasi Kawin. 

Tidak adanya kriteria atau indikator standar dalam Undang-Undang 

Perkawinan tersebut membuka peluang bagi majelis hakim untuk 

memberikan putusan berdasarkan inisiatifnya sendiri, yang cenderung 

mengacu pada teks-teks fiqih. Implikasinya, sebagian besar permohonan 

dispensasi perkawinan selalu dikabulkan, sehingga faktor penyebab 

perkawinan di bawah umur menjadi kurang jelas.  

Dalam Hukum Islam, memang tidak spesifik tidak membahas usia 

perkawinan. Al-Qur’an hanya menetapkan dengan tanda-tanda dan isyarat 

kepada kaum muslimin untuk menentukan batas umur yang ideal, yang sesuai 

dengan syarat dan tanda-tanda yang telah ditentukan, serta diselesaikan 

dengan dimana hukum itu akan diperundangkan.15  

Pasca diberlakukannya revisi Undang-undang tersebut, justru 

mempunyai dampak sangat besar terhadap kenaikan angka pernikahan dini di 

masyarakat. Deputi Bidang Keluarga Berencana dan Kesehatan Reproduksi 

 
14 Rani Dewi Kurniawati, ibid, 163 
15 Gios Adhyaksa, dkk, Fakultas Hukum Universitas Kuningan, Implementasi Dispensasi 

Perkawinan Di Bawah Umur Berdasarkan Undang-Undang No.16 Tahun 2019 Tentang 

Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan (Studi Kasus Di 

Kabupaten Kuningan), Mahkamah : Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol 6 Nomor 1 Juni 2021, 44 



7 
 

 

(KBKR) BKKBN, Dwi Listyawardani mengatakan bahwa angka perkawinan 

anak di bawah umur Indonesia masih terbilang cukup tinggi, pernikahan dini 

yang dibiarkan dapat menimbulkan berbagai macam masalah yang 

berdampak pada faktor biologis, sosial, dan psikologis serta program 

reproduksi, karena dilakukan pada usia muda, sehingga bisa menyebabkan 

kesakitan, trauma seks, pendarahan, serta keguguran. 

Hampir dalam setiap bidang kehidupan, kedewasaan selalu menjadi 

ukuran tangung jawab dari sebuah perbuatan. Hal ini karena hanya seseorang 

yang telah dewasa saja yang dianggap perbuatannya dapat 

dipertanggungjawabkan secara sempurna. Hal ini dapat dilihat dari beberapa 

ketentuan hukum yang memberikan kualifikasi pada perbuatan yang pada 

prinsipnya hanya dapat dilakukan oleh mereka yang telah dewasa. Misalnya 

ketentuan Pasal 1320 KUHPerdata menyebutkan bahwa salah satu syarat 

sahnya perjanjian adalah jika subjek hukumnya cakap bertindak, pengertian 

cakap bertindak berhubungan erat dengan arti kedewasaan, karena menurut 

Pasal 1330 angka 1 KUHPerdata orang yang tidak cakap bertindak itu salah 

satunya adalah mereka yang belum dewasa. 

Setelah 45 tahun lamanya, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan akhirnya mengalami penyegaran. Pasal 7 ayat (1) yang 

semula menyatakan bahwa batas usia minimum bagi wanita untuk menikah 

adalah 16 tahun kemudian diubah dengan menaikkannya menjadi 19 tahun 

setara dengan laki-laki. Perubahan ini mengakomodir Putusan Mahkamah 

Konstitusi No. 22/PUU-XV/2017 atas permohonan judicial review terhadap 

Pasal 7 ayat (1) karena dianggap tidak konstitutional dan diskriminatif. 

Perubahan tersebut secara resmi dituangkan dalam Undang-Undang Nomor 

16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas Undang- Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan yang diundangkan pada tanggal 15 Oktober 2019. 

Pemerintah berharap Perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan tersebut dapat menekan angka perkawinan anak di bawah 

umur. 



8 
 

 

Hal yang mendorong diubahnya Undang-Undang Perkawinan tersebut 

karena Mahkamah Konstitusi menganggap bahwa Indonesia telah berada 

pada fase darurat pernikahan anak. Data penelitian UNICEF tahun 2016 

menyatakan bahwa Indonesia menempati peringkat ke-7 dari Negara di dunia 

yang memiliki tingkat perkawinan dini tertinggi dan peringkat ke-2 se-

ASEAN setelah Kamboja. 16  Kenyataan ini tentu saja sangat 

mengkhawatirkan generasi muda terutama bagi tumbuh kembang mereka 

serta menghilangkan hak-hak dasar yang seharusnya mereka peroleh seperti 

hak pendidikan, hak kesehatan, hak sipil, hak terbebas dari diskriminasi dan 

kekerasan serta hak-hak yang lain. Negara harus mampu menjamin upaya 

perlindungan anak dari praktek perkawinan di bawah umur. Padahal secara 

Ius Constitutum, sebenarnya pemerintah melalui undang-undang 

Perlindungan Anak telah mengatur bahwa setiap orang tua bertanggung jawab 

dan berkewajiban dalam pencegahan terjadinya perkawinan pada usia anak-

anak. 17  Bahkan ketentuan batas usia perkawinan 16 tahun tergolong usia 

anak-anak jika dilihat dari ketentuan Undang-Undang Perlindungan Anak 

yang menyatakan bahwa kategori anak sebagai seseorang yang belum 

mencapai umur 18 tahun atau anak yang masih berada dalam kandungan.18 

Namun prakteknya, lembaga perkawinan justru terkesan membuka peluang 

legalisasi terhadap terjadinya perkawinan ini dengan adanya Pasal 7 Undang-

Undang Perkawinan yang akhirnya memantik beberapa korban perkawinan 

dini untuk mengajukan uji materi terhadap Pasal tersebut kepada Mahkamah 

Konstitusi dan lahirlah revisi terhadap Undang-Undang Perkawinan tersebut.  

Indonesia adalah negara yang bersandar atas hukum (rechstaat). 19 

Sebagai konsekuensi atas pernyataan tersebut ialah keharusan dimana 

 
16  ABC, 10 April 2019, “Pengadilan Agama Didesak Perketat Izin Dispensasi 

Perkawinan Anak",https://www.tempo.co/abc/3971/pengadilan-agama-didesak-perketat-izin-

dispensasiperkawinan-anak, diakses tanggal 20 Juni 2021. 
17  Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan Atas Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak Pasal 26 ayat (1). 
18  Moch Nurcholis, “Penyamaan Batas Usia perkawinan pria dan wanita perspektif 

Maqasid al-Usrah (Analisis Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 22/PUU-XV/2017),” Jurnal 

Mahakim, Vol. 3, No. 1, Januari 2019 
19 Pasal 1 ayat (3) Undang-undang Dasar  Tahun 1945 



9 
 

 

diperlukan sebuah tatanan atau perangkat hukum yang mampu mengatur 

kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara secara nasional 

berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 

(UUD NRI) Tahun 1945.  

Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan Pasal 7 ayat (1) 

menyatakan bahwa perkawinan hanya diizinkan apabila pria dan wanita 

sudah mencapai umur 19 tahun. Berubahnya bunyi pasal ini menimbulkan 

ekspektasi akan terjadinya penurunan angka perkawinan dini yang 

sebelumnya masif dilakukan. Akan tetapi, Pasal 7 ayat (2) menyatakan 

apabila terdapat penyimpangan terhadap ketentuan umur tersebut maka orang 

tua dari pihak pria maupun wanita diperkenankan untuk mengajukan 

dispensasi kawin ke pengadilan karena alasan mendesak dan disertai bukti-

bukti pendukung. Ketentuan ini seolah kembali mematahkan ekspektasi besar 

terhadap perubahan pada Pasal 7 ayat (1).  

Menurut pembuat undang-undang, agar perkawinan tidak berakhir 

dengan perceraian, perkawinan antara calon suami dan istri yang di bawah 

umur harus dicegah, karena perkawinan mempunyai hubungan dengan 

masalah kependudukan, sehingga untuk membatasi angka kelahiran yang 

lebih tinggi, perkawinan harus dicegah antara calon suami dan istri yang 

masih di bawah umur.20 Pernikahan di bawah umur atau yang biasa disebut 

dengan pernikahan dini semakin marak terjadi di kalangan remaja Indonesia. 

Jumlah pernikahan dini di Indonesia relatif tinggi yaitu sekitar 20% dari total 

jumlah pernikahan setiap tahun adalah pernikahan yang dilakukan oleh 

pasangan yang berusia kurang dari 19 tahun.21   

Usia minimal calon suami dan istri telah diatur dalam revisi undang 

Pasal 7 ayat (1) Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

 
20 Rifki Julian Wiranda and Akhmad Khisni, “Pro-Contra o f Marriage Age Restriction 

In Maqashid Syari‟ah Perspective”, Law Development Journal Vol. 3 No. 3 (2021), 653, 

http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ldj/article/view/16211/5933 
21 Samsul Arifin, Akhmad Khisni, dan Munsharif Abdul Ch.im, “The Limit of Age of 

Marriage Is Related to The Certification of Marriage”, Jurnal Daulat Hukum Vol. 3 No. 2 (2020), 

292, http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/RH/article/view/10084/4157 



10 
 

 

Saat ini Dewan Perwakilan Rakyat telah mensahkan Undang-Undang Nomor 

16 Tahun 2019 yaitu perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan, bahwa perkawinan hanya diizinkan apabila pria dan 

wanita sudah mencapai umur 19 (Sembilan belas) tahun.22 Putusan tersebut 

dikeluarkan oleh Mahkamah Konstitusi terkait gugatan uji material terhadap 

Pasal 7 ayat 1 Undang- Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Undang-undang tersebut menentukan bahwa di Indonesia batas usia kawin 

untuk perempuan adalah 19 tahun. Namun, pengaturan perubahan Undang-

Undang dalam Pasal 7 ayat (1) tidaklah mutlak, perkawinan masih bisa 

dilangsungkan bahkan di bawah usia 19 tahun.  

Batasan umur tersebut juga bertujuan agar pemuda pemudi yang akan 

menikah sudah matang jiwa raganya dalam membentuk keluarga atau rumah 

tangga yang bahagia dan kekal. Begitu pula dimaksudkan untuk mencegah 

marak tingginya laju kelahiran dan agar pasangan suami istri mendapatkan 

keturunan yang baik dan sehat serta meminimalisir terjadinya kematian ibu 

dan anak.23 

Dengan telah diberlakukanya Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 

yaitu perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, 

bahwa perkawinan hanya diizinkan apabila pria dan wanita sudah mencapai 

umur 19 (Sembilan belas) tahun. Hal ini menimbulkan implikasi yang cukup 

serius khusus di Pengadilan Agama se Wilayah Pengadilan Tinggi Agama 

Bandung khusunya masalah Dispensasi Kawin. 

Berdasarkan data perkara di Pengadilan Agama Ciamis tentang 

Dispensasi Kawin setelah diberlakukannya Undang-Undang Nomor 16 Tahun 

2019 tentang Perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, pada tanggal 15 Oktober 2019 terdapat kenaikan yang santa 

signifikan, seperti data dibawah ini : 

 
22 Sebelum revisi, dinyatakan bahwa dalam Undang-Undang No. 1 tahun 1974, pasal 7 

ayat (1) menyatakan bahwa perkawinan hanya diijinkan jika pihak pria sudah mencapai umur 19 

dan pihak wanita sudah mencapai umur 16 tahun. Mahkamah Konstitusi (MK) menjatuhkan 

Putusan Nomor 22/PUU-XV/2017 tentang batas minimal usia perkawinan bagi perempuan serta 

mengharuskan DPR untuk menentukan batas usia yang dimaksud 
23 Rani Dewi Kurniawati, Loc. Cit. 



11 
 

 

NO BULAN 
2019 2020 2021 

DIS ITS DIS ITS DIS ITS 

1 Januari 15 88 21 77 22 24 

2 Februari 5 65 15 59 13 13 

3 Maret 11 59 13 58 14 15 

4 April 9 47 3 61 7 12 

5 Mei 3 27 6 45 10 6 

6 Juni 4 95 12 136 19 10 

7 Juli 8 111 18 56 9 24 

8 Agustus 17 57 6 54 14 12 

9 September  4 52 26 64 15 13 

10 Oktober 27 73 17 77 19 21 

11 November 133 79 30 59 27 27 

12 Desember 80 57 12 38 15 21 

 

Senada dengan itu, dispensasi merupakan pemberian izin oleh 

Pengadilan Agama kepada calon mempelai yang belum cukup umur untuk 

melangsungkan pernikahan yang umurnya belum mencapai 19 tahun, 

dispensasi nikah diajukan oleh pihak keluarga terutama orang tua kepada 

Pengadilan Agama dalam bentuk permohonan.24  

Setiap peraturan perundang-undangan tentu memiliki kekurangan, 

baik pada aspek materil, formil, maupun implementasinya. Itulah sebabnya 

dalam ilmu hukum dikenal meotode-metode perubahan yang dilakukan oleh 

penyelenggara negara yang bertujuan memperbaiki kekurangan tersebut. 

Perubahan norma hukum ini dimaksudkan untuk meningkatkan efektivitas 

pemberlakuan hukum dalam mewujudkan tujuan pembentukannya. 25  Oleh 

karena itu, Penulis akan menguraikan judul di atas ini. 

 
24 Roihan A Rasyid, Hukum Acara Peradilan Agama, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

,1998), 32. 
25 Heryanti, “Implementasi Perubahan Kebijakan Batas Usia Perkawinan,” 120-143. 



12 
 

 

Pembentukan peraturan perundang-undangan haruslah memperhatikan 

kaidah-kaidah pembentukannya, yaitu: paling sedikit harus memuat 3 (tiga) 

landasan yaitu:26  

1. Landasan Filosofis. Landasan filosofis merupakan pertimbangan 

atau alasan yang menggambarkan bahwa peraturan yang dibentuk 

mempertimbangan pandangan hidup, kesadaran dan cita hukum 

yang meliputi suasana kebathinan serta falsafah bangsa Indonesia 

yang bersumber dari Pancasila dan Pembukaan UUD RI 1945.  

2. Landasan Sosiologis Landasan sosiologis merupakan pertimbangan 

atau alasan yang menggambarkan bahwa peraturan yang dibentuk 

untuk memenuhi kebutuhan masyarakat dalam berbagai aspek. 

Landasan sosiologis sesungguhnya menyangkut kenyataan empiris 

yang hidup dalam masyarakat.  

3. Landasan Yuridis Landasan yuridis merupakan pertimbangan atau 

alasan yang menggambarkan bahwa peraturan yang dibentuk untuk 

mengatasi permasalahan hukum atau mengisi kekosongan hukum 

dengan mempertimbangkan aturan yang telah ada, yang akan diubah, 

atau yang akan dicabut guna menjamin kepastian hukum dan rasa 

keadilan masyarakat. Landasan yuridis menyangkut persoalan 

hukum yang berkaitan dengan substansi atau materi yang diatur 

sehingga perlu dibentuk peraturan perundang-undangan baru. 

Beberapa persoalan hukum antara lain, peraturan yang sudah 

ketinggalan, peraturan yang tidak harmonis, atau tumpang tindih, 

jenis peraturan yang lebih rendah dari undang-undang sehingga daya 

berlakunya lemah, peraturannnya sudah ada tetapi tidak memadai, 

atau peraturannya memang sama sekali belum ada 

Dengan demikian tujuan suci lahirnya Undang-Undang Nomor 16 

Tahun 2019 yaitu perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

 
26  Direktorat Jenderal Peraturan Perundang-undangan Kementerian Hukum dan Hak 

Asasi Manusia RI, “Panduan Praktis Memahami Perancangan Peraturan Daerah, Edisi Revisi” 

(Jakarta, 2011), 17 



13 
 

 

Perkawinan yang merupakan respon pemerintah untuk mencegah dampak 

perkawinan di bawah umur yang diantaranya dapat merusak : 

1. Kesehatan fisik dan psikis calon mempelai.  

2. Kesehatan ibu dan anak yaitu rentan terjadi keguguran, kelahiran 

prematur, pendarahan hingga kematian ibu. 

3. Psikologi dapat menimbulkan kecemasan, stress, depresi hingga 

perceraian. 

4. Ekonomi pernikahan dini rentan melahirkan keluarga miskin karena 

rendahnya pendidikan sehingga pekerjaan yang didapat juga rendah 

hal tersebut akan berakibat ketidaksiapan secara finansial yang 

membuat keluarga baru menjadi keluarga miskin, apalagi jika 

pernikahan dini langsung hamil dan mempunyai anak. 

Tujuan mulia ini implementasinya belum terwujud dengan baik, 

karena banyaknya faktor-faktor yang tidak dipersipakan atau tidak 

diantisipasi dalam Undang-undang itu sendiri, atau bahkan dimungkinkan 

karena Undang-undangnya tidak memberikan hukuman bagi pelanggarnya, 

atau bahkan malah diberikan solusi untuk yang belum mencapai usia 19 

tahun, namun berkehandak untuk menikah.  

B. Identifikasi Masalah 

 Berdasarkan latar belakang penelitian yang telah peneliti 

deskripsikan, berikut adalah identifikasi masalah pada penelitian disertasi ini: 

1. Ketidaksinkronan antara batas usia perkawinan menurut hukum 

Islam dan hukum positif Indonesia, di mana Islam hanya 

mensyaratkan baligh dan berakal, sedangkan Undang-Undang 

mensyaratkan usia minimal 19 tahun. 

2. Lonjakan angka permohonan dispensasi kawin pasca 

diberlakukannya Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, 

menunjukkan kebijakan batas usia belum efektif menekan praktik 

pernikahan dini. 



14 
 

 

3. Tidak adanya standar dan kriteria baku dalam pemberian 

dispensasi kawin di Pengadilan Agama, menyebabkan putusan 

hakim cenderung subjektif dan mayoritas permohonan dikabulkan. 

4. Risiko kesehatan fisik, psikis, dan ekonomi akibat perkawinan usia 

dini masih tinggi, menunjukkan upaya perlindungan anak melalui 

batas usia belum sepenuhnya optimal. 

5. Adanya kontradiksi regulasi antara Undang-Undang Perkawinan 

dan ketentuan dalam perlindungan anak serta realitas sosial yang 

masih memberikan ruang legal melalui dispensasi. 

6. Minimnya kesiapan mental, sosial, dan ekonomi pasangan usia dini 

untuk menjalani rumah tangga, yang berdampak pada tingginya 

risiko perceraian, kemiskinan, dan masalah sosial lainnya. 

7. Kurangnya pengawasan dan sanksi tegas terhadap praktik 

pernikahan di bawah umur, sehingga ruang pengecualian melalui 

dispensasi justru menjadi celah hukum yang memperbesar angka 

pernikahan anak. 

 

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah tersebut di atas, maka rumusan 

penelitian disertasi ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pertimbangan filosofis, yuridis, dan sosiologis lahirnya 

Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 Perubahan Atas Undang-

undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan ? 

2. Bagaimana Implementasi perubahan batas usia perkawinan dalam 

Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 menjadi Undang-undang 

Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perkawinan di wilayah Pengadilan 

Tinggi Agama Bandung ?  

3. Bagaimanakah Pertimbangan Hakim Pengadilan Agama di wilayah 

Pengadilan Tinggi Agama Bandung dalam menetapkan Dispensasi 

Kawin?  



15 
 

 

4. Bagaimana Implikasi yang ditimbulkan terhadap lahirnya Undang-

undang Nomor 16 Tahun 2019 Perubahan Atas Undang-undang 

Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan di wilayah Pengadilan 

Tinggi Agama Bandung ? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Sejalan dengan permasalahan tersebut di atas Penulis menentukan 

tujuan penelitian sebagai berikut : 

1. Menggali pertimbangan filosofis, yuridis, dan sosiologis lahirnya 

Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 Perubahan Atas Undang-

undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

2. Menanalisa dan Mendeskripsikan Implementasi perubahan batas 

usia perkawinan dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 

menjadi Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang 

Perkawinan di wilayah Pengadilan Tinggi Agama Bandung.  

3. Menganalisa dan Mendeskripsikan Pertimbangan Hakim 

Pengadilan Agama di wilayah Pengadilan Tinggi Agama Bandung 

dalam menetapkan Dispensasi Kawin 

4. Menganalisa dan Mendeskripsikan Implikasi yang ditimbulkan 

terhadap lahirnya Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 

Perubahan Atas Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan di wilayah Pengadilan Tinggi Agama Bandung. 

 

E. Kegunaan Penelitian 

Penelitian ini mempunyai dua kegunaan atau manfaat, sebagai 

berikut : 

1. Manfaat Teoritis 

 Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi ilmiah bagi 

pengembangan kajian hukum keluarga Islam dan hukum nasional, 

khususnya dalam memahami efektivitas implementasi Undang-Undang 

Nomor 16 Tahun 2019 terkait batas usia perkawinan serta implikasinya 



16 
 

 

terhadap dispensasi kawin di wilayah Peradilan Agama Kota Bandung. 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan landasan akademik mengenai 

hubungan antara kebijakan legislasi dan praktik peradilan, serta 

memperkaya diskursus mengenai harmonisasi norma hukum Islam (fiqh 

munakahat), maqashid as-syariah, dan hukum positif dalam konteks 

perlindungan anak serta pencegahan perkawinan usia dini di Indonesia. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan 

Memberikan rekomendasi strategis untuk meningkatkan efektivitas 

implementasi UU No. 16 Tahun 2019, khususnya dalam penguatan 

regulasi, pengawasan, dan integrasi kebijakan pencegahan 

pernikahan dini di wilayah PTA Bandung. 

b. Bagi Aparat Pengadilan Agama di PTA Bandung 

Menjadi bahan rujukan dalam merumuskan parameter atau 

pedoman penilaian permohonan dispensasi kawin, sehingga 

putusan lebih objektif, konsisten, dan selaras dengan prinsip 

perlindungan anak dan maqashid as-syariah. 

c. Bagi Masyarakat dan Calon Pasangan Usia Muda 

Meningkatkan kesadaran hukum masyarakat mengenai 

konsekuensi medis, sosial, dan ekonomi dari perkawinan usia dini, 

serta mendorong masyarakat untuk mematuhi tuntutan kedewasaan 

usia dalam membina keluarga. 

d. Bagi Lembaga Pendidikan, Penyuluh Agama, dan P3N 

Menjadi materi edukatif dalam program konseling pernikahan, 

bimbingan pra-nikah, dan penyuluhan keagamaan untuk 

memperkuat pemahaman mengenai pentingnya kesiapan lahir batin 

dan usia matang sebelum menikah. 

e. Bagi Peneliti dan Akademisi 

Menyediakan data empiris dan landasan konseptual bagi penelitian 

lanjutan terkait reformasi hukum keluarga, penerapan prinsip 



17 
 

 

perlindungan anak, dan dinamika yudisial dalam perkara dispensasi 

kawin di Indonesia. 

 

F. Penelitian Terdahulu 

Studi terhadap Dampak Perubahan Batas Usia Perkawinan Dalam  

Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Perkawinan  Terhadap 

Perkara Dispensasi Kawin dan Itsbat Nikah di Pengadilan Agama Ciamis di 

Indonesia telah banyak mendapat perhatian dari peneliti sebelumnya 

diantaranya: 

1. Moh. Ali Masyhur (UIN KHAS Jember, 2025) 

Disertasi ini memusatkan kajian pada dinamika pelaksanaan 

dispensasi kawin pasca diberlakukannya UU No. 16 Tahun 2019 di 

Pengadilan Agama Bondowoso, dengan fokus pada relasi kebijakan hukum 

positif dan realitas sosiologis masyarakat rural. Masyhur menelusuri tren 

statistik permohonan dispensasi, mendalami faktor sosial-ekonomi dan 

budaya yang memicu meningkatnya permohonan pasca-revisi usia nikah, 

serta mengkritisi celah penerapan prinsip best interest of the child yang sering 

terhimpit oleh dalil "darurat sosial" seperti hamil pra-nikah, tekanan keluarga, 

dan kekhawatiran akan stigma sosial. Temuannya memperlihatkan bahwa 

revisi batas usia belum menopang transformasi kultural apabila tidak 

dibarengi mekanisme skrining psikologis, konseling pra-nikah, dan layanan 

sosial berbasis komunitas; bahkan di beberapa kasus, hakim cenderung 

memutus atas dasar "menghindari mudarat yang lebih besar" tanpa dukungan 

asesmen objektif kesiapan mental-spiritual calon mempelai.27 

2. Muhammad Abdul Hamid Marzuqi (Unissula Semarang, 2022) 

Marzuqi memformulasikan kerangka rekonstruksi hukum dispensasi 

perkawinan anak melalui pendekatan human-rights based law reform dan 

perspektif keadilan substantif, dengan mengkritik kultur legal formalism yang 

selama ini mendominasi praktik peradilan agama. Ia menunjukkan bahwa 

 
27 Moh. Ali Masyhur, Kebijakan Dispensasi Nikah Pasca UU No. 16/2019 di Pengadilan 

Agama Bondowoso (Disertasi Doktor, UIN KHAS Jember, 2025). 



18 
 

 

meski tujuan revisi UU 16/2019 adalah menekan angka perkawinan anak, 

melonjaknya penetapan justru menandakan ketidakefektifan instrumen 

pengawasan yudisial. Penelitian ini merumuskan matriks indikator objektif—

meliputi kesehatan reproduksi, kesiapan psikologis, kapasitas ekonomi, dan 

stabilitas sosial keluarga—yang harus dijadikan prasyarat ketat sebelum 

hakim mengabulkan dispensasi, serta menekankan pentingnya kolaborasi PA 

dengan psikolog, pendamping anak, dan penyuluh agama.28 

3. St. Zubaidah (UIN Antasari, 2023) 

Zubaidah menguraikan pola penalaran hakim dalam penetapan 

dispensasi kawin pada beberapa Pengadilan Agama di Kalimantan Selatan 

dengan mengombinasikan metode yuridis normatif dan penelitian lapangan. 

Ia menemukan adanya variasi standar pembuktian dan rasionalisasi putusan, 

di mana sebagian hakim mengutamakan kehati-hatian berbasis norma 

perlindungan anak, sementara yang lain condong pada pertimbangan adat 

lokal, moralitas keluarga, dan kebutuhan menjaga kehormatan sosial. 

Disertasi ini berkesimpulan bahwa disparitas putusan berakar pada absennya 

pedoman teknis yang seragam terkait asesmen kesiapan calon mempelai, 

sehingga ia mengajukan model judicial guideline untuk mencegah 

penyalahgunaan narasi "darurat sosial" sebagai dasar keabsahan dispensasi.29 

4. Hari Widiyanto (UIN Saizu Purwokerto, 2024) 

Widiyanto meneliti praktik perkawinan di bawah umur di Kabupaten 

Purworejo dengan pendekatan socio-legal dan menyoroti ketegangan antara 

norma hukum negara yang menetapkan batas usia nikah dan konstruksi 

budaya masyarakat pedesaan yang tetap menoleransi perkawinan dini. Ia 

memetakan tiga kategori kapasitas keluarga pasca-pernikahan—mampu, 

rentan, dan gagal menjalankan fungsi keluarga—dan menunjukkan bahwa 

penetapan dispensasi tanpa dukungan pendidikan keluarga dan intervensi 

pascapernikahan berpotensi menghasilkan siklus kemiskinan dan 

 
28 Muhammad Abdul Hamid Marzuqi, Rekonstruksi Regulasi Dispensasi Perkawinan 

Anak (Disertasi Doktor, Unissula, 2022). 
29 St. Zubaidah, Analisis Penetapan Dispensasi Kawin di Kalimantan Selatan (Disertasi 

Doktor, UIN Antasari, 2023). 



19 
 

 

ketidakstabilan rumah tangga. Rekomendasinya ialah penguatan sistem 

monitoring pascapenetapan serta pendidikan reproduksi dan ketahanan 

keluarga berbasis masjid dan sekolah.30 

5. Lina Kushidayati (UIN Walisongo, 2021) 

Dalam kajian mendalam tentang praktik "tuku umur" di Grobogan, 

Kushidayati memaparkan bagaimana tradisi lokal berperan besar dalam 

kelangsungan perkawinan anak, bahkan setelah revisi UU 16/2019 

diberlakukan. Ia menunjukkan bahwa legitimasi budaya, dorongan ekonomi 

keluarga petani, serta interpretasi agama yang stagnan—yang memandang 

pernikahan sebagai solusi moral atas potensi zina—membentuk struktur 

sosial yang menormalisasi praktik tersebut. Temuan pentingnya ialah bahwa 

perubahan regulasi nasional tidak otomatis mengubah perilaku komunitas 

tanpa strategi dakwah kultural, advokasi tokoh agama lokal, dan edukasi 

maqāṣid al-usrah.31 

6. Khoiri (UIN Suska Riau, 2021) 

Khoiri meneliti putusan dispensasi nikah di PA Bengkalis melalui 

lensa maqāṣid al-sharī‘ah, dengan fokus pada penerapan prinsip ḥifẓ al-nafs 

dan ḥifẓ al-nasl. Ia menyoroti lemahnya verifikasi risiko psikologis dan 

kesehatan reproduksi pada remaja, serta kecenderungan hakim menggunakan 

argumentasi “darurat sosial” untuk menghindari kehamilan di luar nikah. 

Disertasi ini mengajukan desain prosedur yang mensyaratkan asesmen 

psikolog-medis, case conference keluarga, dan rencana dukungan sosial anak 

pascapernikahan sebagai bukti objektif sebelum putusan dijatuhkan.32 

7. Ahmad Rasyidi Halim (UIN Antasari, 2023/2024) 

Meskipun fokus utama penelitian ini adalah formula pencegahan 

perkawinan paksa melalui lembaga peradilan agama, kontribusinya sangat 

relevan terhadap isu dispensasi kawin karena menekankan urgensi 

 
30 Hari Widiyanto, Pernikahan di Bawah Umur: Kajian Yuridis-Sosiologis (Disertasi 

Doktor, UIN Saizu, 2024). 
31 Lina Kushidayati, Tuku Umur dan Budaya Nikah Dini di Grobogan (Disertasi Doktor, 

UIN Walisongo, 2021). 
32 Khoiri, Dispensasi Nikah dalam Perspektif Maqāṣid al-Sharī‘ah (Disertasi Doktor, 

UIN Suska, 2021). 



20 
 

 

mekanisme ex-ante prevention, bukan sekadar ex-post approval. Halim 

mengusulkan regulasi internal PA yang memberi ruang kepada hakim untuk 

menolak atau menunda proses pernikahan jika ditemukan paksaan atau 

indikasi ketidakmatangan anak. Dengan demikian, ia menawarkan doktrin 

hukum progresif yang mampu memperkuat tujuan UU 16/2019 dalam 

mencegah eksploitasi dan kekerasan struktural terhadap remaja perempuan.33 

8. Farida Ulvi Na’imah (UIN Sunan Ampel, 2020) 

Na’imah mengkaji internalisasi tradisi keagamaan dalam praktik 

perkawinan anak di Brebes, memperlihatkan bagaimana pola relasi kekuasaan 

dalam keluarga, pesantren tradisional, dan masyarakat pedesaan membentuk 

reproduksi praktik nikah dini. Ia menyimpulkan bahwa resistensi terhadap 

revisi batas usia muncul bukan semata karena ketidaktahuan hukum, 

melainkan karena habitus religius-kultural yang memaknai pernikahan 

sebagai mekanisme kontrol moral dan status sosial. Oleh sebab itu, ia 

menawarkan pendekatan pendidikan agama berbasis maqāṣid, literasi gender, 

dan pemberdayaan ekonomi keluarga.34 

9. Zamzami Saleh (UIN Imam Bonjol Padang, 2025) 

Saleh menyajikan studi mendalam mengenai judicial reasoning hakim 

dalam kasus dispensasi anak hamil, menelaah konstruksi fakta hukum, 

pembuktian, dan pertimbangan moral-sosial dalam putusan PA di Sumatera 

Barat. Ia menemukan bahwa dalam situasi kehamilan remaja, hakim lebih 

terpaku pada aspek legitimasi nasab dan penghindaran aib sosial ketimbang 

analisis kesiapan psikologis calon ibu. Disertasi ini mengusulkan metode 

penalaran berbasis pendekatan kesehatan reproduksi, dukungan psikologis, 

serta kewajiban pendampingan pascapenetapan.35 

10. Abd. Holik (UIN Sunan Ampel, 2018/2019) 

 
33 Ahmad Rasyidi Halim, Formulasi Pencegahan Perkawinan Paksa (Disertasi Doktor, 

UIN Antasari, 2023/2024). 
34 Farida Ulvi Na’imah, Internalisasi Tradisi Perkawinan Anak di Brebes (Disertasi 

Doktor, UIN Sunan Ampel, 2020). 
35 Zamzami Saleh, Penalaran Hakim dalam Dispensasi Kawin Anak Hamil (Disertasi 

Doktor, UIN Imam Bonjol, 2025). 



21 
 

 

Holik mengkaji konsep usia dewasa perkawinan dalam hukum Islam 

dan hukum nasional, meletakkan landasan teoritik bagi kebijakan revisi batas 

usia kawin dalam UU 16/2019. Ia melakukan hermeneutika terhadap teks 

klasik fiqh dan mengaitkannya dengan prinsip maqāṣid, serta bukti ilmiah 

kesehatan reproduksi dan psikologi perkembangan. Kontribusi disertasi ini 

sangat signifikan karena menegaskan bahwa syariat tidak bersifat statis, dan 

kebijakan pengetatan usia nikah merupakan bentuk ijtihad maslahah 

mursalah untuk melindungi generasi bangsa.36 

11. Nur Hidayati (2021 – Al-Ahkam: Jurnal Hukum Islam) 

Hidayati mengkaji implikasi perubahan batas usia perkawinan melalui 

UU No. 16 Tahun 2019 dengan menyoroti perspektif kesetaraan gender dan 

perlindungan anak dalam sistem hukum keluarga di Indonesia. Ia 

menunjukkan bahwa peningkatan usia minimum perkawinan bukan hanya 

kebijakan administratif, tetapi strategi perlindungan struktural untuk 

mencegah kekerasan berlapis terhadap perempuan, seperti kehamilan risiko 

tinggi, ketergantungan ekonomi, dan putus sekolah. Temuannya menegaskan 

bahwa keberhasilan implementasi UU sangat ditentukan oleh afirmasi 

edukasi masyarakat, peran hakim anak dalam proses peradilan agama, serta 

sinergi kebijakan antarinstansi.37 

12. Luluk Durrotul Hikmah & Choirunnisak (2022 – Al-Hukama' Jurnal 

Hukum Keluarga) 

Hikmah dan Choirunnisak meneliti tren peningkatan permohonan 

dispensasi kawin pasca-UU 16/2019 di Jawa Timur dan menemukan bahwa 

meskipun regulasi telah diperketat, motivasi sosial-ekonomi, tekanan budaya, 

dan faktor kehamilan pranikah tetap mendominasi pengajuan perkara. Mereka 

menyimpulkan bahwa celah hukum masih dimanfaatkan melalui argumentasi 

 
36 Abd. Holik, Usia Dewasa Perkawinan dalam Perspektif Maqāṣid (Disertasi Doktor, 

UIN Sunan Ampel, 2018/2019). 
37  Nur Hidayati, “Implikasi UU 16/2019 terhadap Perlindungan Anak dalam 

Perkawinan,” Al-Ahkam 31, no. 2 (2021). 



22 
 

 

“keadaan mendesak,” sehingga dibutuhkan penguatan pedoman evidensial 

dan asesmen psikologis bagi calon mempelai.38 

13. Ida Nuryani (2020 – Jurnal Hukum dan Peradilan, MA-RI) 

Nuryani mengungkapkan bahwa peningkatan kasus dispensasi kawin 

merupakan paradoks kebijakan yang menunjukkan resistensi budaya 

masyarakat terhadap pembatasan usia nikah. Ia merekomendasikan agar 

Mahkamah Agung menerbitkan judicial guidelines khusus mengenai standar 

pemeriksaan perkara dispensasi yang meliputi asesmen psikologis, 

pemeriksaan kesehatan reproduksi, dan wajib konsultasi keluarga.39 

14. Yusna Zaidah (2021 – Jurnal Hukum Islam IAIN Metro) 

Melalui pendekatan sosio-yuridis, Zaidah menyoroti lemahnya 

perlindungan hukum terhadap anak perempuan dalam dispensasi kawin. Ia 

berargumen bahwa budaya patriarkal sering mengalahkan asas kepentingan 

terbaik bagi anak, dan hakim kerap memutus berdasarkan nilai moral 

keluarga tanpa evaluasi objektif kesiapan calon mempelai.40 

15. Dini Farida & Aeni Khairunnisa (2022 – Jurnal Palastren) 

Farida dan Khairunnisa mengaitkan praktik dispensasi kawin dengan 

fenomena marriage survival culture, yakni strategi keluarga miskin untuk 

mengurangi beban ekonomi melalui pernikahan dini. Mereka berkesimpulan 

bahwa kebijakan usia nikah perlu dikombinasikan dengan kebijakan 

ketahanan ekonomi keluarga, akses pendidikan, dan pemberdayaan 

perempuan.41 

16. Muhammad Aulia Rahman (2020 – AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 

UIN Jakarta) 

 
38 Luluk Durrotul Hikmah & Choirunnisak, “Tren Dispensasi Kawin Pasca Revisi UU 

Perkawinan,” Al-Hukama’ 12, no. 1 (2022). 
39  Ida Nuryani, “Paradoks Kebijakan Usia Nikah di Indonesia,” Jurnal Hukum dan 

Peradilan 9, no. 3 (2020). 
40  Yusna Zaidah, “Perlindungan Anak Perempuan dalam Dispensasi Kawin,” Jurnal 

Hukum Islam 19, no. 1 (2021). 
41 Dini Farida & Aeni Khairunnisa, “Kemiskinan dan Perkawinan Anak,” Palastren 15, 

no. 2 (2022). 



23 
 

 

Rahman menganalisis perubahan usia perkawinan melalui perspektif 

maqāṣid al-syarī‘ah, menegaskan bahwa perlindungan jiwa dan keturunan 

mengharuskan negara membatasi usia minimum nikah demi kesejahteraan 

generasi. Ia menyatakan bahwa UU 16/2019 adalah bentuk ijtihad kolektif 

negara yang sesuai prinsip maslahah.42 

17. Rani Rachmawati (2023 – Jurnal Legislasi Indonesia, Kemenkumham 

RI) 

Rachmawati membahas hubungan antara pengetatan usia perkawinan 

dan efektivitas kebijakan anti-perkawinan anak dalam konteks legislasi 

nasional. Ia menyoroti kebutuhan harmonisasi antar-regulasi, terutama antara 

UU 16/2019, UU Perlindungan Anak, dan UU Sistem Peradilan Anak agar 

tidak terjadi tumpang tindih kewenangan.43 

18. Abdul Mughni (2022 – Jurnal Musawa) 

Mughni meneliti dampak psikologis perkawinan dini terhadap 

pasangan muda di komunitas pedesaan, menunjukkan bahwa 

ketidakmatangan emosional meningkatkan potensi konflik rumah tangga, 

perceraian dini, dan kekerasan domestik. Ia menegaskan bahwa kebijakan 

dispensasi harus berbasis evaluasi psikologis ketat.44 

19. Risti Purnamasari (2023 – Jurnal Yudisia UIN Salatiga) 

Purnamasari menyoroti implementasi putusan dispensasi di lapangan 

dan menemukan bahwa banyak pasangan muda gagal mempertahankan 

rumah tangga karena ketiadaan pendampingan pasca-pernikahan. Ia 

mengusulkan adanya post-marital mentoring system oleh penyuluh agama 

dan konselor remaja.45 

20. Siti Maimunah (2021 – Jurnal Al-Mashlahah UIN Bandung) 

 
42 Muhammad Aulia Rahman, “Revisi Usia Nikah dalam Perspektif Maqāṣid,” AHKAM 

20, no. 1 (2020). 
43 Rani Rachmawati, “Sinkronisasi UU 16/2019 dengan Kebijakan Perlindungan Anak,” 

Jurnal Legislasi Indonesia 20, no. 2 (2023). 
44 Abdul Mughni, “Dampak Psikologis Perkawinan Anak,” Musawa 21, no. 1 (2022). 
45 Risti Purnamasari, “Evaluasi Pasca Putusan Dispensasi Kawin,” Yudisia 14, no. 2 

(2023). 



24 
 

 

Maimunah mengkaji pola pertimbangan hakim PA Bandung terhadap 

dispensasi kawin dan menunjukkan bahwa hakim menghadapi dilema antara 

idealisme hukum perlindungan anak dan realitas tekanan sosial masyarakat 

urban-perdesaan. Ia menawarkan pendekatan judicial activism berbasis 

maqāṣid agar hakim lebih progresif melindungi kepentingan anak.46 

Kajian-kajian terdahulu mengenai penerapan Undang-Undang Nomor 

16 Tahun 2019 pada isu batas usia perkawinan dan dispensasi kawin 

menunjukkan bahwa fokus penelitian masih terfragmentasi, terutama pada 

aspek normatif, statistik peningkatan permohonan, dan pendekatan 

perlindungan anak secara umum. Sebagian besar penelitian menyoroti 

fenomena meningkatnya angka permohonan dispensasi pasca revisi usia 

nikah, namun belum secara komprehensif menganalisis bagaimana struktur 

kelembagaan peradilan agama—khususnya pada tingkat Pengadilan Tinggi 

Agama Bandung—mengembangkan instrumen, standar pembuktian, dan 

praktik peradilan yang adaptif untuk menerjemahkan mandat undang-undang 

dalam konteks praktik lokal. Dengan kata lain, penelitian yang ada cenderung 

berfokus pada angka dan fenomena di tingkat pengadilan agama kabupaten 

atau kota, sementara kajian terhadap peran PTA sebagai koordinator yudisial, 

pembina teknis, dan aktor harmonisasi kebijakan belum diuraikan mendalam. 

Di sisi lain, penelitian yang menyoroti unsur budaya dan praktik sosial 

lebih menekankan pada dimensi resistensi masyarakat, nilai adat, dan 

pengaruh norma keagamaan, tetapi belum mengaitkannya secara sistematis 

dengan mekanisme pertimbangan hakim dan daya dukung struktur hukum di 

pengadilan. Pendekatan ini penting, namun masih terdapat kekosongan dalam 

menjelaskan bagaimana kultur lokal Jawa Barat—dengan karakter urban-

rural, nilai kesundaannya, serta kekuatan otoritas agama di masyarakat—

membentuk pola argumentasi hukum dan kecenderungan pemberian 

dispensasi. Dengan demikian, terdapat ruang untuk menelusuri relasi dialektis 

 
46 Siti Maimunah, “Pertimbangan Hakim dalam Dispensasi Kawin di PTA Bandung,” Al-

Mashlahah 19, no. 2 (2021). 



25 
 

 

antara struktur sosial budaya lokal dan pola interpretasi hakim dalam praktik 

dispensasi kawin. 

Lebih jauh, penelitian-penelitian sebelumnya masih terbatas pada 

analisis normatif atau deskriptif kualitatif mengenai dampak kebijakan 

terhadap perlindungan anak. Belum banyak penelitian yang mengevaluasi 

secara mendalam efektivitas instrumen yudisial seperti pemeriksaan 

psikologi, pertimbangan kesehatan reproduksi, konseling pra-nikah, hingga 

kehadiran pembimbing keluarga terhadap kualitas putusan. Selain itu, 

penguatan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka menimbang 

maslahat anak belum banyak dibawa ke tingkat praktik teknis peradilan 

agama, khususnya dalam prosedur dan argumentasi putusan. 

Celah penting lainnya adalah ketiadaan kajian longitudinal atau post-

decree monitoring terhadap pasangan yang menikah melalui dispensasi, 

sehingga belum ada model baku untuk menilai dampak nyata kebijakan di 

lapangan. Padahal, keberhasilan revisi UU 16/2019 tidak hanya diukur dari 

jumlah penolakan atau pengabulan dispensasi, tetapi dari kualitas kehidupan 

rumah tangga, keberlanjutan pendidikan, perlindungan dari kekerasan, serta 

kesejahteraan psikologis dan ekonomi pascapernikahan. Studi Anda dapat 

menutup kekosongan ini dengan menelusuri hubungan antara keputusan 

hakim PTA Bandung dan implikasinya terhadap ekosistem perlindungan anak 

di wilayah tersebut. 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi ruang akademik 

yang belum tersentuh: pertama, memetakan peran strategis dan pola 

kebijakan yudisial PTA Bandung dalam implementasi UU 16/2019; kedua, 

mengaitkan konteks sosial-budaya Jawa Barat dengan putusan dispensasi; 

ketiga, mengevaluasi efektifitas mekanisme perlindungan anak dalam proses 

peradilan agama; dan keempat, membangun formulasi pendekatan progresif 

berbasis maqāṣid dan perlindungan anak yang dapat menjadi model 

penguatan kebijakan peradilan agama di Indonesia. 

 

 



26 
 

 

G. Kerangka Pemikiran 

Implementasi Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 terhadap 

peningkatan usia perkawinan dan praktik dispensasi kawin di wilayah 

Pengadilan Tinggi Agama Bandung menuntut pendekatan yang komprehensif 

antara landasan normatif syariat, dinamika perubahan hukum, serta respons 

aplikatif terhadap realitas sosial. Dalam konteks ini, kerangka berpikir 

penelitian dibangun secara sistematis melalui penggunaan teori Maqashid 

Syariah sebagai dasar filosofis dan normatif (grand theory), teori perubahan 

hukum sebagai kerangka analitis untuk memahami dinamika regulasi dan 

praktik peradilan (middle theory), serta teori Saddu Dzari’ah sebagai 

pendekatan aplikatif untuk mencegah dampak negatif dari perkawinan usia 

dini melalui penguatan mekanisme dispensasi di pengadilan agama (applied 

theory). Ketiga konstruksi teoritik tersebut memberikan hubungan logis yang 

saling menguatkan untuk menilai sejauh mana revisi batas usia perkawinan 

efektif melindungi kemaslahatan anak, mendorong reformasi peradilan, dan 

memastikan prinsip pencegahan mudarat tercapai dalam praktik yudisial PTA 

Bandung. 

1. Grand Theory: Maqashid Syariah 

     Secara etimologi maqashid as-syariah merupakan istilah gabungan dari 

dua kata maqashid dan as-syariah. Kata maqashid merupakan bentuk plural 

(jamak) dari kata maqshad, qashd.47 Maqshid atau qushud yang merupakan 

derivasi dari kata kerja qashada yaqshudu dengan beragam makna, seperti 

menuju suatu arah, tujuan, tengah-tengah, adil, dan tidak melampaui batas, 

jalan lurus, tengah-tengah antara berlebih-lebihan dan kekurangan.48 

     Beragam makna di atas, sesuai dengan makna dalam al-Quran. Dalam 

penggunaan kata qashada dan segala derivasinya. Kata qashada bermakna 

mudah, lurus dan sedang-sedang saja seperti dalam QS. At-Taubah: 42, 

pertengahan dan seimbang, dalam QS. Fathir: 32, bermakna lurus, dalam QS. 

An-Nakhal: 9 bermakna tengah-tengah di antara dua ujung. 

 
47  Al-Fayumi, al-Misbah al-Munir (Beirut: Maktabah Lubnan, 1987), 192.  
48 Fairuz Abadi, al-Qamus al-Muhith (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1987), 396 



27 
 

 

       Sementara kata as-syariah secara etimologis bermakna jalan menuju 

mata air. Dalam terminologi fikih berarti hukum-hukum yang disyariatkan 

oleh Allah untuk hambaNya, baik yang ditetapkan melalui al-Quran maupun 

Sunnah Nabi yang berupa perkataan, perbuatan dan ketetapan Nabi.49 Ar-

Raisyuni memberikan definisi yang lebih umum, beliau menjelaskan syariah 

bermakna sejumlah hukum amaliyyah yang dibawa oleh agama Islam, baik 

yang berkaitan dengan konsep aqidah maupun legislasi hukumnya.50 Al-Fasi 

mendefinisikan maqashid syariah sebagi tujuan yang dikehendaki syara dan 

rahasia-rahasia yang ditetapkan oleh syari‟ (Allah) pada setiap hukum. 

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa yang dimaksud dengan maqashid 

syariah adalah tujuan Allah sebagai pembuat hukum yang menetapkan 

hukum terhadap hambaNya. Inti dari maqashid syariah adalah dalam rangka 

mewujudkan kebaikan sekaligus menghindarkan keburukan atau untuk 

menarik manfaat dan menolak mudharat.51  

      Abdullah Darraz dalam komentarnya terhadap pandangan as-Syatibi 

menyatakan bahwa tujuan utama Allah menetapkan hukum adalah untuk 

terelasisasinya kemaslahatan hidup manusia di dunia dan di akhirat.52 Oleh 

karena itu, tujuan penetapan hukum dalam Islam adalah untuk menciptakan 

kemaslahatan dalam rangka memelihara tujuan-tujuan syara itu sendiri. 

     Dari sinilah, maka taklif (pembebanan hukum) harus mengacu kepada 

terwujudnya tujuan hukum atau maqashid syariah tersebut. Sementara 

menurut Wahbah al-Zuhaili, maqasid syariah berarti nilai-nilai dan sasaran 

syara' yang tersirat dalam segenap atau bagian terbesar dari hukum-

hukumnya. Nilai-nilai dan sasaran-sasaran itu dipandang sebagai tujuan dan 

 
49  Abdul Karim Zaidan, al-Madkhal li Dirasah as-Syar’yah al-Islamiyyah (Beirut: 

Muassasah ar-Risalah: 1976), 39. 
50 Ar-Raisuni, al-Fikr al-Maqashidi: qawaiduhu wa Fawaiduhu (Ribath: Mathbaah anNajah 

al-Jadidah ad-Dar al-Baidha, 1999), 10 
51   Amir Muallim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam (Yogyakarta: UII 

Press, 1999),  92 
52 As-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul alSyariah, vol II (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 

2003), 5-6 



28 
 

 

rahasia syariah, yang ditetapkan oleh al-Syari' dalam setiap ketentuan 

hukum.53  

      Maqasid Syariah, secara substansial mengandung kemashlahatan, 

menurut as-Syathibi dapat dilihat dari dua sudut pandang. Pertama, maqasid 

as-Syari' (tujuan Tuhan). Kedua maqasid al-mukallaf (tujuan hamba). Dilihat 

dari sudut tujuan Tuhan, maqasid syariah mengandung empat aspek, yaitu:54  

pertama, Tujuan awal dari Syari'menetapkan syariah yaitu kemashlahatan 

manusia di dunia dan akhirat. Kedua, penetapan syariah sebagai sesuatu yang 

harus dipahami. Ketiga, penetapan syariah sebagai hukum taklifi yang harus 

dilaksanakan. Keempat, penetapan syariah guna membawa manusia ke bawah 

lindungan hukum.55 Demikian halnya, maqasid syariah dari sudut maqasid 

al-mukallaf, mengandung empat aspek pula, yaitu: 56 pertama,pembicaraan 

mashlahah, pengertian, tingkatan, karakteristik, dan relativitas atau 

keabsolutannya. Kedua, pembahasan dimensi linguistik dari problem 

taklifyang diabaikan oleh juris lain.57 Ketiga, analisa pengertian taklif dalam 

hubungannya dengan kemampuan, kesulitan dan lain-lain. Keempat, 

penjelasan aspek huzuz dalam hubungannya dengan hawa dan ta'abud. 

Tingkatan Maqashid Syariah  

    Abu Ishaq al-Syatibi melaporkan hasil penelitian para ulama terhadap 

ayat-ayat Al-Qur‟an dan Sunnah Rasulullah bahwa hukum-hukum 

disyariatkan Allah untuk mewujudkan kemaslahatan umat manusia, baik di 

dunia maupun akhirat kelak. Kemaslahatan yang akan diwujudkan itu 

menurut as-Syatibi terbagi menjadi tiga tingkatan, yaitu tingkatan kebutuhan 

dharuriyat, kebutuhan hajiyat, dan kebutuhan tahsiniyat.58  

 
53 Wahbah az-Zuhaili, Ushul Fiqh Islamy, (Damaskus: Dar al Fikr, 1986), juz 2, 225 
54  Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad Al Syaukani: Relevansinya bagi Pembaruan Hukum Islam 

di Indonesia, (Jakarta: Logos, 1999), 43. 
55 As-Syatibi, al-Muwafaqat.....vol. 2, 4 
56 Muhammad Khalid Mas'ud, Filsafat Hukum Islam dan Perubahan Sosial, terjemahan 

oleh Yudian W. Asmin, (Surabaya: Al Ikhlas, 1995), 228. 
57 Suatu perintah yang merupakan taklif harus bisa dipahami oleh semua subjeknya, tidak 

saja dalam kata-kata dan kalimat tetapi juga dalam pengertian pemahaman linguistik dan kultural. 

As-Syathibi mendiskusikan problem ini dengan cara menjelaskan dalalah asliyah (pengertian 

esensial) dan ummumiyah(bisa dipahami orang awam). 
58   Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat, (Bairut: Darul Ma‟rifah , 1997), jilid 1-2,  3 



29 
 

 

a.  Tingkatan dharuriyat 

     Ialah tujuan atau tingkat kebutuhan yang harus ada atau disebut dengan 

kebutuhan primer. Bila tingkat kebutuhan ini tidak terpenuhi, akan terancam 

keselamatan umat manusia baik di dunia maupun di akhirat kelak. Menurut 

as-Syatibi ada lima hal yang termasuk dalam kategori ini, yaitu memelihara 

agama, memelihara jiwa, memelihara akal, memelihara kehormatan dan 

keturunan, serta memelihara harta. Untuk memelihara lima pokok inilah 

Syariat Islam diturunkan.59 Setiap ayat hukum bila diteliti akan ditemukan 

alasan pembentukannya yang tidak lain adalah untuk memelihara lima pokok 

di atas. Misalnya, firman Allah dalam mewajibkan jihad: “Dan perangilah 

mereka itu, sehingga tidak ada fitnah lagi dan (sehingga) ketaatan itu Hanya 

semata-mata untuk Allah. jika mereka berhenti (dari memusuhi kamu), Maka 

tidak ada permusuhan (lagi), kecuali terhadap orang-orang yang zalim”. 

Firman-Nya dalam mewajibkan qishash : “Dan dalam qishaash itu ada 

(jaminan kelangsungan) hidup bagimu, Hai orang-orang yang berakal, supaya 

kamu bertakwa”.  

    Dari ayat pertama dapat diketahui tujuan disyariatkan perang adalah 

untuk melancarkan jalan dakwah bilamana terjadi gangguan dan mengajak 

umat manusia untuk menyembah Allah. Dan dari ayat kedua diketahui bahwa 

mengapa disyariatkan qishash karena dengan itu ancaman terhadap kehidupan 

manusia dapat dihilangkan.  

b.  Tingkatan Hajiyyat. 

     Tingkatan hajiyyat ialah tujuan atau kebutuhan-kebutuhan sekunder, di 

mana bilamana tidak terwujudkan tidak sampai mengancam keselamatannya, 

namun akan mengalami kesulitan. Syariat Islam menghilangkan segala 

kesulitan itu. Adanya hukum rukhshah (keringanan) seperti dijelaskan Abd 

al-Wahhab Khallaf, adalah sebagai contoh dari kepedulian Syariat Islam 

 
59  Sementara bagi al-Ghazali adalah: ad-din, an-nafs, al-aql, an-nasl, dan al-mal. Menurut 

banyak pakar ulama fiqh dan ushul fiqh seperti Abdullah Daraz komentator kitab alMuwafaqat 

mengatakan urutan al-Ghazali ini adalah yang lebih mendekati kebenaran. Lihat, asSyatibi, Vol 

III, 47. 

 



30 
 

 

terhadap kebutuhan ini. Dalam ranah ibadat, Islam mensyariatkan beberapa 

hukum rukhshah (keringanan) bilamana kenyataannya mendapat kesulitan 

dalam menjalankan perintah-perintah taklif. Misalnya, Islam membolehkan 

tidak berpuasa bilamana dalam perjalanan dalam jarak tertentu dengan syarat 

diganti pada hari yang lain dan demikian juga halnya dengan orang yang 

sedang sakit. Kebolehan mengqasar shalat adalah dalam rangka memenuhi 

kebutuhan hajiyat ini.        

c.  Tingkatan Tahshiniyyat  

    Tingkatan tahsiniyat ialah tujuan atau tingkat kebutuhan yang apabila 

tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi salah satu dari lima pokok di atas 

dan tidak pula menimbulkan kesulitan. Tingkat kebutuhan ini berupa 

kebutuhan pelengkap, seperti dikemukakan as-Syatibi, hal-hal yang 

merupakan kepatutan menurut adat istiadat, menghindarkan hal-hal yang 

tidak enak dipandang mata, dan berhias dengan keindahan yang sesuai 

dengan tuntutan moral dan akhlak. Dalam berbagai bidang kehidupan, seperti 

ibadat, muamalat, dan ‘uqubat, Allah telah mensyariatkan hal-hal yang 

berhubungan dengan kebutuhan tahshiniyat. 

      Maqashid al-Syari'ah (tujuan syariat Islam) bertujuan untuk menjaga 

lima aspek fundamental kehidupan manusia: agama (din), jiwa (nafs), akal 

(‘aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). Dalam konteks usia ideal dalam 

perkawinan, prinsip-prinsip maqashid al-syari’ah memberikan landasan 

moral dan hukum untuk menjamin hak-hak mereka. 

1. Hifzh al-Din (Perlindungan Agama) 

      Perlindungan agama dalam konteks usia perkawinan berkaitan dengan 

harmonisasi antara hukum nasional dan prinsip-prinsip agama, yang 

menekankan kemaslahatan (kebaikan) masyarakat dan perlindungan hak-hak 

anak. 

2. Hifzh al-Nafs (Perlindungan Jiwa) 

       Untuk perlindungan jiwa, usia ideal perkawinan sangat berkaitan 

dengan kematangan emosional dan mental, yang umumnya dicapai pada usia 

dewasa muda.  



31 
 

 

3. Hifzh al-‘Aql (Perlindungan Akal) 

      Perlindungan akal dalam konteks usia ideal perkawinan merujuk pada 

pentingnya mencapai kematangan mental dan emosional yang memadai 

sebelum menikah untuk memastikan individu mampu mengambil keputusan 

rasional, mengelola tanggung jawab rumah tangga, dan memelihara kesehatan 

mental dalam jangka panjang.  

4. Hifzh al-Nasl (Perlindungan Keturunan) 

      Usia ideal perkawinan sangat penting untuk perlindungan 

keturunan karena memastikan kesiapan fisik, mental, dan sosial orang tua, 

yang secara langsung berdampak pada kesehatan dan kesejahteraan anak.  

5. Hifzh al-Mal (Perlindungan Harta) 

     Perlindungan harta dalam perkawinan idealnya terkait 

dengan kedewasaan usia dan penggunaan perjanjian perkawinan yang diatur 

secara hukum di Indonesia. Usia yang matang secara emosional dan finansial 

membantu pasangan mengelola keuangan dan secara sadar memutuskan 

pengaturan harta mereka. 60 

       Keadilan (al-‘adl) adalah nilai fundamental dalam maqāṣid. Menurut 

Ibn Ashur, seluruh syariah bertujuan menciptakan keadilan universal, baik 

pada tingkat individu, keluarga, maupun masyarakat. Oleh karena itu, 

poligami sebagai praktik hukum Islam harus diukur dengan standar keadilan 

substantif, bukan sekadar keabsahan formal.61 

       Ibn Ashur menegaskan bahwa syariah diturunkan untuk mewujudkan 

kemaslahatan (maṣlaḥah) dan mencegah kerusakan (mafsadah). Jika dalam 

praktiknya perceraian hanya menjadi sumber ketidakadilan, konflik, atau 

tekanan psikologis bagi anak, maka secara maqāṣid, hal itu bertentangan 

dengan tujuan syariah. 

 

 

 
60 Al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Uṣūl, ed. Muhammad Musthafa al-

Khin (Beirut: Dar al-Fikr, 1993), 286–288. 
61 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah (Amman: Dar al-Nafa’is, 

2006),  204–210. 



32 
 

 

2. Middle Theory: Teori Perubahan Hukum 

 Perubahan hukum merupakan keniscayaan dalam dinamika 

kehidupan sosial. Hukum tidak hadir dalam ruang hampa, tetapi hidup dalam 

realitas masyarakat yang berubah secara sosial, kultural, politik, dan ekonomi. 

Dalam kerangka ilmu hukum, perubahan hukum dipahami sebagai proses di 

mana norma-norma legal mengalami penyesuaian, reformulasi, atau 

pengembangan sebagai respons terhadap perkembangan masyarakat. Para ahli 

sosiologi hukum menegaskan bahwa hukum bukan sekadar produk normatif 

yang bersifat final, melainkan konstruksi sosial yang dipengaruhi oleh 

kepentingan, nilai, dan relasi kekuasaan dalam masyarakat. Dengan demikian, 

setiap perubahan hukum merefleksikan transformasi sosial yang lebih luas 

dan kebutuhan untuk menjaga keseimbangan antara stabilitas sosial dan 

keadilan substantif. 

Friedman menjelaskan bahwa sistem hukum terdiri dari tiga 

komponen utama: struktur hukum, substansi hukum, dan budaya hukum.62 

Struktur merupakan lembaga dan aparat penegak hukum; substansi adalah 

norma dan aturan; sedangkan budaya hukum mencakup sikap, persepsi, dan 

nilai masyarakat terhadap hukum. Dalam kerangka tersebut, perubahan 

hukum dapat terjadi melalui transformasi salah satu atau lebih dari ketiga 

elemen tersebut. Jika hukum hanya berubah pada tataran teks tanpa disertai 

perubahan struktur dan budaya hukum, maka perubahan tersebut cenderung 

tidak efektif. Hal ini menunjukkan bahwa perubahan hukum bukan sekadar 

persoalan formal-legalistik, tetapi berkaitan erat dengan perubahan kesadaran 

sosial dan kapasitas institusi dalam menjalankan hukum. 

Roscoe Pound, tokoh realisme hukum Amerika, mengemukakan 

gagasan terkenal bahwa “law is a tool of social engineering”, yaitu hukum 

merupakan alat rekayasa sosial untuk mencapai tujuan pembangunan sosial.63 

Pemikiran Pound menegaskan bahwa hukum tidak boleh terjebak pada 

 
62 Lawrence M. Friedman, The Legal System: A Social Science Perspective (New York: 

Russell Sage Foundation, 1975), 5–6. 
63  Roscoe Pound, An Introduction to the Philosophy of Law (New Haven: Yale 

University Press, 1922), 47. 



33 
 

 

formalitas normatif, tetapi harus mampu mengatur dan mengarahkan 

kehidupan sosial ke arah yang lebih baik melalui kebijakan yang memajukan 

kesejahteraan umat. Di sinilah relevansi teori perubahan hukum menjadi 

nyata: hukum tidak hanya menyesuaikan diri dengan perkembangan 

masyarakat, tetapi juga aktif membentuk tatanan sosial yang baru. Dengan 

demikian, perubahan hukum selalu mengandung nilai strategis dalam 

menjaga keadilan, stabilitas, dan kebebasan masyarakat. 

Dalam literatur hukum Islam, diskursus perubahan hukum tidak kalah 

kompleks. Sejak awal, para ulama menyadari bahwa syariat Islam memiliki 

dimensi universal yang dapat diterapkan dalam segala tempat dan waktu, 

sekaligus memiliki fleksibilitas untuk merespon perubahan sosial. Ibn 

Qayyim al-Jauziyyah menyatakan bahwa hukum Islam dibangun atas dasar 

kemaslahatan hamba dan prinsip keadilan; setiap ketetapan yang 

menyimpang dari kemaslahatan dan keadilan sejatinya bukan bagian dari 

syariat.64 Pandangan ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka 

teoretik yang menekankan tujuan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Melalui maqāṣid, perubahan hukum dalam Islam bukan 

hanya diperbolehkan, tetapi menjadi keharusan ketika realitas sosial menuntut 

adaptasi untuk menjaga kemaslahatan umat. 

Ulama ushul fiqh juga mengembangkan konsep taghayyur al-fatwa bi 

taghayyur al-zaman wa al-makan, yaitu perubahan fatwa karena perubahan 

waktu dan tempat. Kaidah ini menegaskan bahwa ketetapan hukum yang 

bersifat ijtihadi dapat berubah sesuai dengan konteks sosial yang 

melingkupinya. 65  Dalam sejarah Islam, kita menemukan banyak contoh 

kebijakan yang memperlihatkan fleksibilitas syariat dalam merespon realitas. 

Umar bin Khattab, misalnya, pernah menunda penerapan hukum potong 

tangan pada masa paceklik untuk mencegah ketidakadilan sosial. Tindakan 

ini bukan bentuk pengabaian syariat, tetapi implementasi esensi syariat 

 
64 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn, Juz 3 (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991), 3–4. 
65 Al-Suyūṭī, Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 132. 



34 
 

 

melalui prinsip keadilan dan kemaslahatan. Fenomena tersebut 

memperlihatkan bahwa perubahan hukum dalam Islam memiliki legitimasi 

teologis yang kuat dan tidak bertentangan dengan prinsip normatif agama. 

Dalam kerangka pemikiran kontemporer, perubahan hukum sering 

dikaitkan dengan teori modernisasi hukum dan responsivitas hukum. Philippe 

Nonet dan Philip Selznick membagi perkembangan hukum menjadi tiga 

tahap: hukum represif, hukum otonom, dan hukum responsif.66 Pada tahap 

responsif, hukum tidak hanya menjalankan perintah formal negara, tetapi juga 

bersifat adaptif dan peka terhadap aspirasi sosial, keadilan substantif, dan 

nilai kemanusiaan. Hukum responsif mendesak negara agar tidak hanya 

menegakkan aturan, tetapi juga memperhatikan dampak sosial kebijakan, 

terutama bagi kelompok rentan. Perspektif ini memiliki resonansi kuat 

dengan prinsip maqāṣid dan maslahah mursalah dalam hukum Islam, karena 

keduanya sama-sama menempatkan perlindungan martabat manusia dan 

kemaslahatan publik sebagai tujuan utama hukum. 

Perubahan hukum dalam tataran sosial juga mencakup proses 

internalisasi nilai dalam masyarakat. Soerjono Soekanto menjelaskan bahwa 

efektivitas hukum baru bergantung pada kesadaran hukum masyarakat dan 

kesiapan struktur sosial untuk menerima aturan tersebut.67  Jika perubahan 

hukum tidak diiringi sosialisasi, pendidikan, dan pembentukan budaya 

hukum, maka transformasi normatif berpotensi mandek. Teori ini sangat 

penting karena menunjukkan bahwa perubahan hukum bukan hanya soal 

merumuskan aturan, tetapi juga membangun kesadaran, kepercayaan, dan 

partisipasi masyarakat dalam sistem hukum. 

Dengan demikian, teori perubahan hukum menjelaskan bahwa proses 

reformasi hukum harus mencakup transformasi nilai, struktur, dan perilaku. 

Dalam perspektif Islam, perubahan hukum tidak berarti meninggalkan teks 

suci, melainkan mengadaptasikan prinsip universal syariat dengan realitas 

 
66 Philippe Nonet & Philip Selznick, Law and Society in Transition: Toward Responsive 

Law (New York: Harper Row, 1978), 19–20. 
67 Soerjono Soekanto, Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Penegakan Hukum (Jakarta: 

Rajawali Press, 1983), 42. 



35 
 

 

kemanusiaan melalui maqāṣid, maslahat, dan ijtihad. Teori ini menjadi 

penting sebagai kerangka analisis terhadap setiap kebijakan hukum, terutama 

ketika perubahan tersebut berkaitan dengan isu perlindungan kelompok 

rentan, modernisasi sosial, dan pembangunan peradaban hukum yang 

berkeadilan. Hukum, pada akhirnya, harus menjadi ruang dialog dinamis 

antara teks, realitas, akal, dan moralitas manusia. 

3. Applied Theory: Saddu Dzari‘ah 

  Dalam khazanah ushul fiqh, Saddu Dzari‘ah merupakan doktrin 

penting yang menegaskan bahwa syariat tidak hanya bertujuan mengatur 

aktivitas manusia secara reaktif setelah terjadi pelanggaran, tetapi juga secara 

preventif mencegah munculnya sebab-sebab yang dapat mengantarkan pada 

kemudaratan. Secara bahasa, dzarī‘ah berarti “perantara” atau “jalan yang 

mengantarkan kepada sesuatu”. Dengan demikian, Saddu Dzari‘ah bermakna 

“menutup jalan yang dapat mengantarkan kepada kerusakan (mafsadah)”. 

Doktrin ini menegaskan bahwa dalam hukum Islam, pencegahan bahaya lebih 

utama daripada mengobatinya setelah terjadi, sejalan dengan kaidah ushul: 

dar’ al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣāliḥ (mencegah kerusakan lebih 

didahulukan daripada meraih kemaslahatan). 

Konsep Saddu Dzari‘ah berpijak pada prinsip maqāṣid al-syarī‘ah 

sebagai tujuan utama pensyariatan. Syariat Islam hadir bukan hanya sebagai 

aturan normatif, melainkan sebagai sistem proteksi kehidupan dan penjaga 

kemaslahatan umat. Karena itu, segala tindakan, kebijakan, atau hukum yang 

berpotensi membuka pintu kerusakan harus dinilai, ditakar, dan jika perlu 

ditutup sebelum kerusakan tersebut muncul. Ulama menjelaskan bahwa 

kemaslahatan bukan hanya dalam bentuk manfaat yang hadir secara langsung, 

tetapi juga dalam perlindungan agar kerusakan tidak pernah terjadi. Dalam 

kerangka ini, tindakan preventif menjadi bentuk tertinggi dari kebijaksanaan 

hukum. 

Ibn Qayyim al-Jauziyyah menegaskan bahwa syariat dibangun atas 

dasar hikmah dan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, sehingga setiap 

jalan yang diyakini mengarah pada keburukan harus ditutup demi terjaganya 



36 
 

 

maqāṣid syar‘iyyah. 68  Dalam karya I‘lām al-Muwaqqi‘īn, ia menyatakan 

bahwa Saddu Dzari‘ah adalah instrumen hukum untuk mencegah kerusakan 

sebelum terjadi, dan menghindari peluang munculnya dosa dan kerusakan 

moral di tengah masyarakat. Ia memberikan contoh, seperti larangan menjual 

anggur kepada orang yang diyakini akan menggunakannya untuk membuat 

khamar. Larangan tersebut bukan karena anggur itu haram, tetapi karena 

tindakan itu menjadi perantara menuju sesuatu yang haram. Dari sini terlihat 

bahwa hukum Islam tidak hanya memandang tindakan akhir, tetapi juga 

melihat rantai sebab-akibat sosial yang mendasarinya. 

Mazhab Mālikiyyah adalah kelompok ulama yang terkenal sangat 

menekankan doktrin Saddu Dzari‘ah. Imam Mālik menyatakan bahwa hukum 

larangan tidak hanya turun pada objek haram secara langsung, tetapi juga 

pada segala kondisi, sarana, atau tindakan yang berpotensi menjadi jalan 

kepada keharaman. 69  Pola pikir ini menunjukkan kedalaman nalar sosial 

dalam hukum Islam, di mana hukum berfungsi sebagai sistem proteksi moral 

dan sosial yang proaktif. Bahkan beberapa tindakan yang secara zatnya 

mubah dapat berubah menjadi terlarang jika mengandung potensi besar 

membawa kepada kerusakan. Dalam perspektif ini, hukum Islam memandang 

realitas sosial dengan pendekatan kausalitas moral, yakni menilai tindakan 

manusia tidak hanya dari sisi materi, tetapi dari konsekuensi sosial-

psikologisnya. 

Meski demikian, doktrin ini bukan tanpa kritik dan batasan. Sebagian 

ulama Syāfi‘iyyah dan Ḥanafiyyah memberikan kehati-hatian ketat dalam 

menerapkan Saddu Dzari‘ah, karena khawatir metode ini dapat digunakan 

untuk menutup ruang kebebasan manusia dan berpotensi menjadi instrumen 

represi jika diterapkan secara berlebihan. 70  Oleh karena itu, ulama 

menetapkan parameter bahwa Saddu Dzari‘ah hanya berlaku jika potensi 

kerusakan yang muncul bersifat kuat (ghalabat al-ẓann) dan dapat diamati 

 
68 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn, Juz 3 (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991), 5–7. 
69 Al-Qarāfī, Al-Furūq, Juz 2 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2001), 29–32. 
70 Al-Suyūṭī, Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 118. 



37 
 

 

secara rasional, bukan sekadar praduga subjektif tanpa dasar nyata. Dengan 

demikian, teori ini menuntut kecermatan, ketelitian, dan kemampuan untuk 

menilai risiko secara objektif agar tidak berubah menjadi alat untuk 

membatasi hak-hak manusia secara tidak proporsional. 

Kaidah-kaidah fiqh klasik juga menguatkan prinsip Saddu Dzari‘ah, 

seperti al-wasā’il lahā aḥkām al-maqāṣid (sarana dihukumi sesuai tujuan 

akhirnya), yang menegaskan bahwa tindakan yang menjadi perantara kepada 

kemudaratan dapat diberi hukum yang sama dengan hasil dari tindakan 

tersebut.71 Kaidah lain seperti al-ḍarar yuzāl (bahaya harus dihilangkan), dan 

idrā’ū al-ḥudūd bi al-shubuhāt (hukuman dihindari jika terdapat keraguan) 

menunjukkan bahwa Islam selalu mengambil posisi melindungi masyarakat 

dari potensi kehancuran moral, fisik, dan sosial. Ini menjadikan hukum Islam 

sebagai sistem keamanan sosial yang preventif dan manusiawi. 

Dalam perkembangan pemikiran Islam modern, Saddu Dzari‘ah 

sering diposisikan sejajar dengan teori negara hukum preventif dalam filsafat 

hukum kontemporer, yang mengutamakan pencegahan kejahatan melalui 

regulasi yang cermat dan kebijakan protektif. Pemikiran Jasser Auda tentang 

maqāṣid sistemik, misalnya, menekankan bahwa hukum Islam harus responsif 

terhadap risiko sosial modern seperti eksploitasi, ketidakadilan struktural, dan 

kerentanan moral generasi muda.72 Dengan demikian, Saddu Dzari‘ah dapat 

diterapkan dalam berbagai isu kontemporer, mulai dari pencegahan korupsi, 

perlindungan anak, regulasi media digital, hingga pengendalian sistem sosial 

yang rentan terhadap penyalahgunaan kekuasaan. 

Keseluruhan narasi ini menunjukkan bahwa Saddu Dzari‘ah adalah 

bentuk kematangan pemikiran hukum Islam yang berpijak pada prinsip 

kehati-hatian, perlindungan, dan penjagaan martabat manusia. Ia menegaskan 

bahwa hukum tidak hanya hadir setelah pelanggaran terjadi, tetapi 

membangun benteng moral dan sosial agar pelanggaran tidak memiliki ruang 

 
71  Ibn Nujaym, Al-Ashbāh wa al-Naẓā’ir (Kairo: Maktabah al-Kubrā al-Tijāriyyah, 

1968), 70–73. 
72 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: IIIT, 2008), 106–110. 



38 
 

 

tumbuh. Konsep ini membangun jembatan antara teks syariat, realitas sosial, 

dan kebutuhan masyarakat modern yang kompleks, menjadikannya doktrin 

penting dalam alur perkembangan hukum Islam yang visioner, adaptif, dan 

berkeadilan. 

Penelitian mengenai implementasi Undang-Undang Nomor 16 Tahun 

2019 terhadap usia perkawinan dan pelaksanaan dispensasi kawin di wilayah 

Pengadilan Tinggi Agama Bandung membutuhkan landasan teoretis yang 

kokoh, komprehensif, dan representatif terhadap dinamika hukum Islam dan 

hukum positif Indonesia. Dalam konteks ini, tiga perangkat teoritik—

Maslahah Mursalah, teori Perubahan Hukum, dan Saddu Dzari‘ah—

ditempatkan sebagai fondasi analitis yang saling melengkapi. Ketiganya tidak 

hanya berfungsi sebagai penjelasan filosofis, tetapi juga sebagai kerangka 

operasional yang mampu membaca transformasi hukum dan praktik yudisial 

dalam isu kebijakan pencegahan perkawinan anak dan pembatasan dispensasi 

nikah. Keselarasan ketiga teori ini memberikan gambaran bahwa revisi 

undang-undang perkawinan bukanlah sekadar agenda legal-formal, melainkan 

bagian dari desain besar perlindungan anak dalam perspektif kemaslahatan 

syar‘i dan konstruksi sosial hukum modern. 

Secara filosofis, Maslahah Mursalah menjadi pondasi utama yang 

menjelaskan rasionalitas normatif di balik revisi batas usia perkawinan. 

Prinsip ini menegaskan bahwa syariat turun demi menjaga kemaslahatan 

kehidupan manusia, sehingga negara berhak merumuskan kebijakan hukum 

baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam nash demi menutup pintu 

kerusakan sosial, fisik, dan moral. Dalam konteks penelitian ini, peningkatan 

batas usia perkawinan dari 16 tahun menjadi 19 tahun bukanlah sekadar 

angka hukum yang berubah, tetapi simbol kehadiran kebijakan publik yang 

berorientasi pada perlindungan anak dari risiko kesehatan reproduksi, 

ketidakmatangan psikologis, kerentanan sosial ekonomi, dan eksploitasi 

seksual terselubung. Dengan demikian, Maslahah Mursalah menjadi bingkai 

konseptual yang memperlihatkan bahwa kebijakan pemerintah dalam 

merevisi UU Perkawinan merupakan bentuk ijtihad institusional demi 



39 
 

 

tercapainya tujuan syariat: menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan 

keturunan (ḥifẓ al-nasl). 

Sementara itu, teori Perubahan Hukum menjelaskan dimensi 

transformasi sosial-hukum yang melatarbelakangi lahirnya kebijakan revisi 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menjadi Undang-Undang Nomor 16 

Tahun 2019. Teori ini memandang hukum sebagai instrumen sosial yang 

tidak statis, tetapi berkembang mengikuti evolusi nilai masyarakat, perubahan 

kesadaran publik, dan perkembangan pengetahuan ilmiah. Putusan 

Mahkamah Konstitusi yang memicu revisi undang-undang tersebut adalah 

bukti nyata bahwa hukum harus merespons tuntutan keadilan substantif, 

perlindungan anak, dan pengurangan ketimpangan gender. Dalam konteks 

PTA Bandung, teori ini memberi pemahaman bahwa praktik dispensasi nikah 

tidak dapat dipandang sekadar sebagai prosedur administratif, melainkan 

proses transformasi norma—di mana aparat peradilan berperan sebagai aktor 

perubahan hukum (law reform agents). Dengan penguatan standar 

pembuktian, konseling pranikah, verifikasi aspek kesehatan, psikologi, dan 

kesiapan ekonomi, praktik hukum menjadi sarana memajukan budaya hukum 

baru: bahwa perkawinan dini bukan solusi, tetapi risiko sosial yang harus 

dicegah. 

Pada level implementasi teknis, Saddu Dzari‘ah menjadi perangkat 

analitis yang menjelaskan peran kehati-hatian yudisial dalam pemberian 

dispensasi kawin. Prinsip ini menekankan pencegahan terhadap peluang 

kerusakan yang mungkin timbul dari keputusan yang terlalu permisif. Di 

bawah perspektif ini, hakim tidak sekadar memeriksa formalitas permohonan, 

tetapi harus memastikan bahwa dispensasi tidak menjadi celah hukum (legal 

loophole) yang justru mengabadikan praktik perkawinan anak. Saddu 

Dzari‘ah mengajarkan bahwa tindakan pencegahan lebih utama daripada 

penyelesaian akibat. Oleh karena itu, ketelitian hakim dalam memeriksa bukti 

kesiapan anak, melakukan asesmen risiko sosial, dan mengevaluasi motif 

pengajuan dispensasi adalah wujud penerapan prinsip syariat yang 



40 
 

 

mengedepankan penjagaan masyarakat dari potensi kerusakan moral, 

psikologis, dan sosial. 

Sinergi ketiga teori ini menunjukkan bahwa kebijakan peningkatan 

usia perkawinan dan pembatasan praktik dispensasi kawin bukanlah semata 

produk rasionalitas negara modern, tetapi juga sejalan dengan visi syariat 

Islam tentang kemanusiaan, keadilan, dan perlindungan generasi. Maslahah 

Mursalah meletakkan dasar filosofis bahwa kebijakan ini adalah amanat 

moral syariat; teori Perubahan Hukum menjelaskan bahwa regulasi ini 

merupakan evolusi sosial hukum yang progresif; dan Saddu Dzari‘ah 

menghadirkan metodologi penerapan yang menekankan kehati-hatian dalam 

menjaga umat dari bahaya laten perkawinan dini. Dengan kerangka ini, 

penelitian tidak hanya memotret efektivitas kebijakan, tetapi juga 

menawarkan perspektif integratif yang menjembatani nilai Islam, prinsip 

perlindungan anak, dan tata kelola peradilan modern. 

Akhirnya, relasi tiga teori tersebut menunjukkan bahwa upaya 

menegakkan batas usia perkawinan dan mengontrol dispensasi kawin 

merupakan bentuk harmonisasi antara etika normatif syariat dan kebutuhan 

institusional negara modern. PTA Bandung, sebagai otoritas yudisial, berada 

pada posisi strategis untuk menerjemahkan nilai maqāṣid dan prinsip 

pencegahan ke dalam praktik peradilan sehari-hari. Dengan pendekatan 

teoretik ini, penelitian bukan hanya membaca teks kebijakan, tetapi menggali 

kedalaman moral, filosofis, dan sosial di baliknya—membuktikan bahwa 

hukum Islam dan hukum negara dapat berjalan beriringan demi melahirkan 

perlindungan generasi dan kemaslahatan publik jangka panjang 

H. Definisi Operasional 

1. Implementasi, definisi implementasi adalah pelaksanaan atau penerapan.73 

Hukum diciptakan untuk dilaksanakan. Hukum dapat dilihat dari 

bentuknya melalui kaidah yang dirumuskan secara eksplisit, didalamnya 

terkandung tindakan yang harus dilaksanakan berupa penegakan hukum. 

 
73 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonsia, Jakarta Gramedia 

Pustaka Utama 2012, 259 



41 
 

 

Penegakan hukum merupakan suatu proses berlangsungnya pelaksanaan 

hukum yang melibatkan manusia dan tingkah lakunya.74 

2. Implikasi, menurut Islamy yang telah diuraikan lagi oleh Andewi Suhartini 

implikasi adalah segala sesuatu yang telah dihasilkan dengan adanya 

proses perumusan kebijakan. Dengan kata lain implikasi adalah akiba-

akibat dan konsekuensi-konsekuensi yang ditimbulkan dengan 

dilaksanakannya kebijakan atau kegiatan tertentu. Menurut Silalahi yang 

telah diuraikan lagi oleh Andewi Suhartini, implikasi adalah akibat yang 

ditimbulkan dari adanya penerapan suatu program atau kebijakan, yang 

dapat bersifat baik atau tidak terhadap pihak-pihak yang menjadi sasaran 

pelaksanaan program atau kebijaksanaan tersebut. 75 

3. Putusan Hakim adalah suatu pernyataan yang oleh hakim sebagai pejabat 

negara yang diberi wewenang untuk itu, diucapkan di persidangan dan 

bertujuan untuk mengakhiri atau menyelesaikan suatu perkara atau 

masalah antar pihak.76 Dalam disertasi ini yang dimaksud dengan putusan 

hakim secara khusus adalah seluruh putusan termasuk pertimbangan 

hukum terutama yang menyangkut Dispensasi Kawin dan Itsbat Nikah. 

Putusan yang diteliti dibatasi pada putusan hakim Dispensasi Kawin dan 

Itsbat Nikah, pasca lahirnya Undang-undang Nomor 16 Tahun 2019 

Perubahan Atas Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan. 

4.  Dispensasi Kawin secara etimologis, dispensasi perkawinan terdiri dari 

dua kata. "Pengecualian” yang mengacu pada pengecualian aturan karena 

pertimbangan khusus, atau pembebasan dari kewajiban atau larangan77 

 

 
74 Ishaq, Dasar-dasar Ilmu Hukum, Jakarta : Sinar Grafika, 2008, 244 
75 Andewi Suhartini, “Jurnal Pendidikan Belajar Tuntas: Latar Belakang, Tujuan, Dan 

Implikasi” 10, no. 1 (2010): 42–43 
76  Sudikno Mertokusumo, Hukum Acara Perdata Indonesia, ketujuh (Yogyakarta: 

Liberty, 2006). 
77 Departemen Pendidikan Nasional, loc. cit 


