
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Alam semesta mempunyai keterkaitan mendalam terhadap kehidupan manusia. 

Dalam kerangka kosmologi langit, manusia diposisikan sebagai makhluk yang 

mengemban amanah dan tanggung jawab atas seluruh ciptaan Tuhan di atas bumi. 

Manusia adalah ciptaan Tuhan yang istimewa karena memiliki sifat kesucian dan 

realitas Ilahi (divine reality),1 yakni realitas berakal yang menjadikannya mampu 

menjalankan tugas ilahiah untuk memelihara, menjaga, serta melindungi seluruh 

jagat raya mulai dari hewan, tumbuhan, hutan, laut, bumi, hingga sungai dan 

segenap unsur kehidupan lainnya. 2 

Di samping makhluk berakal, manusia juga makhluk biologis yang dapat 

bereproduksi, sehingga manusia bertambah seiring waktu berjalan dari kumpulan 

kecil kemudian membesar dan membentuk komunitas-komunitas.3 Besarnya 

komunitas membuat manusia berasosiasi satu sama lain, kemudian berinteraksi dan 

bereproduksi. Seiring dengan itu, komunitas manusia berkembang, tumbuh, dan 

berkreativitas. Pertumbuhan manusia setiap waktu meningkat, bahkan mengalami 

lonjakan dan lompatan populasi. World Population Prospects: 2024 Revision di 

bawah naungan PBB menyebutkan bahwa populasi manusia di bumi sudah 

mencapai 8,16 milyar. Diperkirakan tahun 2050 dapat mencapai 9,7 miliar 

manusia.4 Lompatan dan peningkatan populasi penduduk bumi yang begitu besar 

dalam waktu tidak lama menghadirkan problem fisik di bumi dan ekosistem yang 

                                                             
1Immanuel Kant, Groundwork of the Metaphysics of Morals, trans: Mary Gregor. Cambridge: 

Cambridge Univ. Press, 1996), 60 
2Donald Worster, The History of Ecology, (Cambridge University Press, 1995), 18 
3 Dudley L. Poston and Micklin (Ed.), A Handbook of Population, (US: Springer Pers, 2005), 

14 
4Our growing a population, https://www.un.org/en/global-issues/population, (diakses pada 01 

Agustus 2025)   



 

2 

 

ada.5 Peningkatan populasi ini beririsan dengan dampak kebutuhan hidup manusia. 

Yang paling terlihat jelas adalah kebutuhan makanan dan tempat tinggal. 

Kebutuhan tempat tinggal atau pemukiman adalah realitas yang terjadi di depan 

mata. Kebutuhan pemukiman mengharuskan manusia membuka lahan-lahan baru 

untuk pemukiman. Hutan, perkebunan dan persawahan akhirnya disulap menjadi 

pemukiman manusia. Belum lagi persoalan material untuk pemukiman yang juga 

diambil dari kekayaan sumber daya alam, seperti kayu, besi, baja, pasir, semen, dan 

lainnya, yang pada akhirnya manusia mengeksplotasi sumber daya alam yang ada, 

seperti penggundulan kawasan hijau hingga rusak, tidak terkontrol, dan ilegal baik 

dilakukan individu maupun kelompok atau perusahaan. Kini hutan dan produksinya 

menjadi komoditas ekonomi yang menguntungkan. Gaya hidup hedonistik 

menjadikan manusia lupa pada fitrahnya sebagai pengendali alam. Kemajuan 

teknologi modern menjadikan manusia memperoleh penghidupan yang baik, 

mudah, sejahtera secara ekonomi, namun di sisi lain manusia merampas hak-hak 

hewan dan tumbuhan.6 

Suatu lembaga non-profit yang berbasis di Washington DC, Amerika Serikat, 

World Resources Institute (WRI) bersama University of Maryland (UMD 

menyebutkan sebuah data yang diperoleh berdasarkan satelit bahwa hutan primer 

di daerah tropis menurun secara cepat pada tahun 2024. Setiap menitnya hilang 

128.520 meter persegi. Data ini dua kali lipat melebihi data tahun 2023. Ironisnya, 

hilangnya hutan primer tropis ini terjadi di tempat ekosistem penting bagi ekonomi 

masyarakat, dimana hutan menyimpan karbon, untuk ketersediaan kehidupan 

hewan, bahkan untuk ekosistem hayati. Hilangnya Kawasan hijau pepohonan tahun 

2024 berimplikasi pada emisi gas rumah kaca sebesar 3,1 gigaton, lebih besar 

dibandingkan emisi karbon dioksida.7 Salah satu faktor penyebabnya karena 

                                                             
5Moelyarto Cokrowinoto, Pembagunan (Dilema dan Tantangan), (Jogyakarta: Pelajar 

Pustaka, 1997), 6 
6 Shinfi Handayani, Muhammad Sidqul Wafa, Muhammad Azka Nur, Ahmad Fauzan 

Hidayatullah, The Consumerism and Hedonism as the Root of the Decline in Environmental Support 

(Tasawuf and Ecology Review), (Jurnal Falasifa : Jurnal Studi Keislaman, Vol. 15. No. 02 (2024), 

105 
7Elizabeth Goldman, dkk, Fires Drove Record-breaking Tropical Forest Loss in 2024, 

https://gfr.wri.org/id/latest-analysis-deforestation-trends, (diakses pada 01 Agustus 2025) 



 

3 

 

perilaku illegal logging, membakar hutan (wildfire), merambah hutan menjadi 

pemukiman (deforestation), karena terdapat asumsi bagi masyarakat modern bahwa 

manusia diberi kekayaan sumber daya alam untuk dinikmati sepuas-puasnya agar 

manusia hidup sejahtera secara ekonomi dan bahagia dalam kehidupan. Korporasi 

juga menjadikan ini untuk meraup keuntungan ekonomi yang besar. Fakta ini 

berangkat dari nilai the right to development, yaitu manusia memiliki hak untuk 

membangun, terlebih di negara-negara berkembang yang sedang mengejar 

ketertinggalan secara ekonomi. Mereka berlomba-lomba mengeksploitasi sumber 

daya alam agar dapat setara dengan negara-negara maju. Inilah fakta dan paradigma 

pemikiran manusia saat ini yang melalaikan ada hak-hak etis ekosistem alam. 

Peningkatan populasi manusia di bumi berdampak pada peningkatan 

kebutuhan makan dan minum yang sangat besar, yang menuntut manusia untuk 

mengeksploitasi alam secara massif dengan pola industrialisasi dengan cara 

penggunaan teknologi produksi modern yang canggih agar manusia dapat 

memperoleh pangan lebih mudah, efektif dan efesien. Industrialisasi berawal dari 

Eropa Barat akhir abad delapan belas kemudian mengubah paradigma produksi 

yang semula manual dan agraris menjadi mekanisasi dan industri masal.8 Diantara 

faktor pendorong terjadinya Revolusi Industri adalah karena menginginkan 

terciptanya produksi pangan yang efesien karena permintaan pasar, inovasi 

teknologi dan kemajuan sains modern, ketersediaan modal yang besar, dan 

kolonialisme.9 Meskipun Revolusi Industri dan perkembangannya sekarang ini 

dilatarbelakangi kemajuan sains, namun di sisi lain membuat manusia bertindak 

irasional dan bertindak di luar batas kaitannya terhadap ekosistem alam, sehingga 

alam menjadi tercemar, rusak, sakit, dan krisis.10 

Problem ini berakar dari pandangan konsumisme, yang menjadi pijakan 

utama terjadi brutalnya manusia dalam memenuhi kebutuhan hidup. Manusia 

modern menjadi merasa nyaman dan sejahtera dengan konsumisme yang telah 

mengatur aspek kehidupan sosial dan budaya. Lebih dari pada itu, Jean Baudrillard 

                                                             
8 Eric Hobsbawm, the Age of Revolution: Europe 1789–1848, (AS: Vintage Books, 1996), 24 
9 Peter N. Stearns, the Industrial Revolution in World History, (Routledg: 2021), 10 
10Sumartono, Terperangkap dalam Iklan, (Bandung: Alfabeta, 2002), 10. 



 

4 

 

menyebut bahwa konsumisme adalah perilaku manusia yang tidak hanya untuk 

memenuhi kebutuhan pangan manusia, melainkan sebagai simbol status sosial, 

budaya, dan identitas.11 Masyarakat modern kemudian merusak terkondisi oleh 

perilaku konsumisme ini, bahkan menganggap sebuah kewajaran sosial. Akibatnya, 

pola hidup manusia menjadi hedonistik saat menikmati kekayaan alam, karena 

beranggapan bahwa sumber daya alam adalah untuk kesejahteraan dan kebahagiaan 

hidup manusia. Oleh karena itu, manusia modern dengan sains modernya 

merancang, merakit, dan menggunakan alat produksi dan teknologi agar produksi 

bisa lebih cepat, praktis, efektif, dan efesien, dengan mengabaikan dampak 

rusaknya lingkungan. Gaya hidup hedonistik masyarakat modern menghadirkan 

dan memproduksi makanan secara praktis, semisal penggunaan dan pengemasan 

makanan dengan bahan plastik, yang secara sadar dan tidak sadar telah merusak 

lingkungan. 

Dalam satu laporan berita Radio Republik Indonesia (RRI) yang mengutip 

data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menjelaskan 

bahwa pada setiap tahun orang Indonesia menghasilkan sampah sekitar 6,8 juta ton 

dari plastik. 60 persen di antaranya tergolong tidak dapat didaur ulang.12 Akibat dari 

sampah plastik ini, banyak sungai di Indonesia tercemar. World Wild Fund for 

Nature mengungkapkan fakta bahwa terdapat 550 aliran sungai di Indonesia, sekitar 

82% rusak dan 52 sungai strategis terwabah limbah pabrik dan sampah.13 Data 

Badan Riset dan Inovasi Indonesia (BRIN) tahun 2024 juga menyebutkan bahwa 

lebih dari 8 juta ton sampah plastik di Indonesia dibuang ke laut. Sekitar 70 persen 

sampah tersebut berasal dari aktivitas manusia di darat.14 Tahun 2023, Universitas 

Georgia bersama Jenna Jambeck menempatkan Indonesia sebagai peringkat kelima 

sebagai negara yang membuang sampah plastik terbanyak di Indonesia. Peringkat 

                                                             
11 Jean Baudrillard, the Consumer Society (Myths and Structures), (Publications of Sage, 1970), 

30 
12 Jayanti Presti Anggraeni, Sungai Indonesia Tercemar Sampah Plastik, rri.co.id, (diakses 

pada 1 Agustus 2025) 
13Agus Haryanto, Mulung Ciliwung, https://Www.WWF.Id/Publikasi/Mulung-Ciliwung, 04 

June 2020, (diakses 1 Januari 2024) 
14 Pencemaran Sampah Plastik di Laut, tempo.co, (diakses pada 8 Agustus 2025) 



 

5 

 

pertama diduduki oleh Cina.15 Fakta ini menjelaskan bahwa plastik menjadi 

problem bagi lingkungan. Bahan plastik merupakan material yang tidak bisa diurai 

oleh tanah dan air tanah. Proses degradasi plastik membutuhkan waktu hingga 

ratusan tahun. Akumulasi limbah plastik berdampak buruk pada ekosistem, baik di 

darat maupun laut.16  

Tanpa disadari, manusia sering kali terjerumus dalam perilaku yang merusak 

lingkungan demi memenuhi kebutuhan dan gaya hidupnya. Kenyamanan yang 

dinikmati manusia pada hakikatnya dibayar mahal oleh penderitaan ekosistem lain. 

Kerusakan lingkungan tidak hanya menimpa makhluk hidup (biotik), tetapi juga 

unsur tak hidup (abiotik). Padahal, rusaknya komponen abiotik akan berbalik 

membawa kesengsaraan bagi manusia sendiri dalam rentang waktu yang panjang. 

Ironisnya, upaya mengatasi krisis ekologis kerap mengandalkan sains dan teknologi 

modern, namun justru memunculkan persoalan baru. Mengobati kerusakan 

lingkungan dengan menciptakan krisis lain bukanlah solusi, melainkan tanda dari 

kerapuhan dan ketiadaan kecerdasan ekologis.17 

Kecerdasan ekologis merupakan kesadaran nurani dan pikiran manusia untuk 

membangun keberlangsungan hidup manusia lintas generasi. Eksploitasi 

lingkungan berlebihan hingga menimbulkan kehancuran alam merupakan bagian 

ketidakkonsistenan dan kerusakan hati dan pikiran, sebab dilakukan untuk 

kebahagiaan hidup jangka pendek. Seharusnya manusia belajar dari masa lalu. 

Sejumlah kerusakan alam berdampak buruk pada kehidupan manusia di kemudian 

hari. Manusia modern Indonesia harus menjadikan bencana akibat krisis 

lingkungan. Ekspoitasi terhadap alam yang masif, terus-menerus dan berlebihan 

akan menghadirkan bencana besar. Tuhan menegur bahwa bencana alam baik 

langsung atau tidak langsung adalah akibat dari eksploitasi alam.18 

Para ilmuan modern dengan teknologi modernnya telah berupaya menangani 

krisis lingkungan dengan pendekatan sains modern. Mereka berasumsi dan 

                                                             
15 Kirim Sampah Plastik Terbanyak ke Laut, tempo.co, (diakses pada 8 Agustus 2025) 
16Muhamad Nizar Arvila Putra, dkk, Sampah Plastik Sebagai Ancaman terhadap Lingkungan, 

(Jurnal Aktivisme, Volume. 2 Nomor. 1 Tahun 2025), 154.  
17Supriatna, Ecopedagogy dan Green Curriculum, (Jakarta: Bee Media Indonesia, 2013), 11. 
18Sonny A. Keraf, Krisis dan Bencana Lingkungan Hidup Global, (Yogjakarta: Penerbut 

Kanisius, 2011), 27. 



 

6 

 

berpendapat bahwa dasar sains modern dengan teknologi mutakhir dianggap dapat 

menghasilkan keuntungan untuk kebutuhan manusia, semisal peningkatan efesiensi 

energi dan sumber daya serta inovasi produk dan prosesnya dilakukan dengan 

pengelolaan lingkungan dan pengelolaan rantai pasokan berkesinambungan. Josep 

Huber mencanangkan teori mengatasi krisis lingkungan dengan mengembangkan 

teknologi modern, yakni modernisasi ekologi dengan inovasi teknologi dan teknik 

produksi serta penyebarannya.19 Hal ini seirama dengan gagasan modernisasi 

ekologi Schumpeter bahwa krisis lingkungan dapat menjadi dorongan dasar untuk 

menciptakan mesin industri dan permodalan ekonomi bekerja lebih keras lagi. 

Teorinya disebut creative destruction, yaitu inovasi untuk menggantikan teknologi 

lama kepada teknologi yang baru yang lebih kreatif.20 Pandangan ini menandakan 

bahwa penanganan krisis lingkungan dilakukan dengan basis pendekatan kemajuan 

teknologi, padahal itu melahirkan krisis baru. Di samping itu, manusia modern juga 

melakukan pencegahan krisis lingkungan dengan regulasi yang bersifat hukum 

administratif, dan jauh dari kesadaran spiritual dan moral. Penanganan krisis 

lingkungan di sejumlah negara, termasuk Indonesia, memfokuskan pada aplikasi 

dan modernisasi teknologi dan peraturan negara, namun mengesampingkan basis 

etis ekosistem alam yang ada, bahkan Indonesia menghadirkan peraturan yang 

berbasis hukum terapan atau hukum positif untuk menangani krisis lingkungan. 

Inilah problemnya bahwa ada pengabaian pada kesadaran manusia secara etis-

spiritual dalam melihat krisis relasi antara manusia, alam dan Tuhan. Ada 

pengabaian hak moril pada ekosistem di bumi. Ada kekosongan spiritual dalam 

penanganan krisis lingkungan. 

Selama ini, hukum internasional maupun nasional terkait pelestarian 

lingkungan sering kali diabaikan oleh umat manusia.21 Akibatnya, kondisi bumi 

tampak terbengkalai dan tidak terjaga. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan 

                                                             
19Hajer, Ecological Modernisation as Cultural Politics dalam Lash (Ed), Risk, Environment 

and Modernity (Toward A New Ecology), (London: Publication of Sage Publications, 1997), 250 
20Mol dan Spaargaren, Ecological Modernisation Theory in Debate: A Review, (Jurnal 

Environmental Politics, 2000), 18. 
21 Edith Brown Weiss, International Environmental Law and Policy, (New York: Aspen 

Publishers, 2011), 103 

 



 

7 

 

ekologi tidak dapat hanya menggunakan intrumen hukum dan kebijakan 

administratif yang bersifat teknis. Diperlukan keterlibatan kesadaran spiritual 

manusia yang bersifat sufistik, karena akar dari persoalan ini terletak pada aspek 

moral manusia.22 Ekosufisme hadir sebagai konsep penting dalam membangkitkan 

kesadaran manusia atas tanggung jawabnya untuk merawat alam semesta. Ia 

menawarkan pemahaman mendalam tentang makna hidup, peran, dan tujuan 

keberadaan manusia. Kesadaran etis terhadap lingkungan adalah bentuk 

perenungan kritis terhadap norma, nilai, serta prinsip moral yang selama ini 

berkembang, termasuk cara manusia memandang dirinya sendiri, alam semesta, 

serta hubungan timbal balik antara keduanya yang tercermin dalam sikap dan 

perilaku manusia terhadap lingkungan.23  

Etika dapat dipahami sebagai cabang pengetahuan yang menelaah nilai-nilai 

normatif, khususnya yang menyangkut ukuran kebaikan dan keburukan dalam 

kehidupan manusia secara komprehensif. Inti perhatian etika terletak pada 

dinamika akal dan rasa, yang berfungsi sebagai pijakan dalam mengambil 

keputusan moral serta menentukan arah perilaku. Dalam kajian ilmiah, etika 

memiliki tiga dimensi pokok: pertama, sebagai sistem nilai yang mengatur perilaku 

individu maupun kolektif; kedua, sebagai kode etik yang berfungsi sebagai 

pedoman praktis dalam profesi atau komunitas tertentu; dan ketiga, sebagai filsafat 

moral yang melakukan refleksi kritis terhadap prinsip-prinsip moral serta fondasi 

teoretisnya.24  Sebagai sistem nilai, etika menunjuk pada seperangkat prinsip dan 

norma moral yang dijadikan acuan individu atau kelompok dalam menilai dan 

mengarahkan tindakan. Sistem ini sekaligus menjadi basis normatif yang 

membentuk pola perilaku serta menentukan batas layak atau tidaknya suatu 

tindakan dalam ruang sosial tertentu. Frans Magnis menegaskan bahwa etika adalah 

refleksi sistematis atas berbagai pandangan, norma, serta konsep yang terkait 

dengan moralitas.25 Etika pada dasarnya merepresentasikan seperangkat nilai dan 

                                                             
22 Thomas Berry, The Dream of the Earth, (San Francisco: Sierra Club Books, 1988), 44 
23Sony A. Keraf, Etika Lingkungan, (Jakarta: Penerbit Kompas a, 2011), 22 
24K. Bertens, Etika, (Jakarta: Penerbit Gramedia, 1994), 36 
25Franz M Suseno, Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (Yogyakarta: 

Kanisius, 1987), 6  



 

8 

 

penilaian yang dipakai sekelompok orang guna merumuskan kiat-kiat manusia yang 

idealnya mengisi kehidupan mereka benar, mencakup sikap, perilaku, dan tindakan 

yang menopang keberhasilan hidup. Dalam wujudnya sebagai kode etik, ia 

mengandung prinsip-prinsip dasar yang menjadi pedoman moral praktis. 

Secara umum, etika ekologi diklasifikasikan ke dalam tiga paradigma utama. 

Yang pertama adalah pandangan bahwa manusia menempatkan dirinya menjadi 

central pada keseluruhan mekanisme alam. Dalam perspektif ini, keperluan dan 

keinginan manusia dianggap memiliki peran tertinggi dan mendominasi 

dibandingkan dengan entitas lainnya di alam. Pandangan tersebut dikenal dengan 

istilah antroposentrisme, yaitu pendekatan yang mengutamakan kepentingan 

manusia di atas segala-galanya. Konsekuensi dari cara pandang ini adalah lahirnya 

pola pikir egoisme etis dan pendekatan utilitarianisme, yang menilai alam 

berdasarkan seberapa besar manfaatnya bagi manusia. Menurut Wasim,26 

pandangan tersebut tidak sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental dalam ajaran 

agama, yang bertujuan untuk menjaga, melindungi, dan merawat berbagai aspek 

penting kehidupan, seperti agama itu sendiri, kelangsungan hidup, akal dan 

pemikiran, keturunan, serta nilai-nilai keadilan dan kebebasan. Perlindungan 

terhadap lingkungan merupakan elemen krusial dalam hubungan ini. Jika kerusakan 

lingkungan terus berlangsung tanpa kendali, maka keberlangsungan hidup manusia 

akan terancam, dan pada akhirnya keberadaan agama pun tidak akan dapat 

dipertahankan.  

Pandangan kedua dalam etika ekologi menekankan bahwa manusia memiliki 

kesadaran moral untuk menjaga keberlangsungan hidup dan menunjukkan rasa 

hormat terhadap makhluk lain di alam. Setiap makhluk hidup dianggap memiliki 

nilai intrinsik dan martabat yang layak dihormati, terlepas dari apakah makhluk 

tersebut memberikan manfaat langsung bagi manusia atau tidak. Pandangan ini 

dikenal sebagai biosentrisme.27 Sementara itu, pandangan ketiga menolak anggapan 

bahwa manusia adalah pusat dari kehidupan alam. Sebaliknya, pendekatan ini 

                                                             
26Alef T. Wasim, Ekologi Agama dan Studi Agama-Agama, (Jogyakarta: Penerbit Oasis, 2006), 

79 
27R. Attfield, Environmental Ethics (A Very Short Introduction), (Oxford University Press, 

2019), 26 



 

9 

 

menempatkan keseluruhan sistem kehidupan sebagai inti perhatian etis, dengan 

fokus pada upaya mengatasi krisis lingkungan secara menyeluruh. Etika ini 

mencakup semua elemen dalam ekosistem lingkungan, baik yang biotik (hidup) 

maupun abiotik (tidak hidup), dan ini disebut sebagai ekosentrisme.28 

Ketiga pendekatan dalam etika ekologi menunjukkan adanya kekosongan 

dalam hal hubungan transendental antara manusia, alam, dan Tuhan. Pandangan 

etis yang dikembangkan oleh para filsuf etika lingkungan cenderung 

mengesampingkan aspek spiritual bahwa alam merupakan manifestasi dari 

keberadaan Tuhan. Dalam perspektif ini, alam dipandang sebagai representasi ilahi 

di bumi. Oleh karena itu, diperlukan suatu pendekatan etis yang menekankan 

pentingnya membangun hubungan antara manusia dan alam dengan landasan 

sufisme, yaitu pengakuan bahwa alam merupakan ciptaan Tuhan dan manusia 

merupakan wakil Tuhan di bumi. 

Dalam pandangan Islam, alam bukan hanya sekadar benda mati, tetapi 

makhluk yang juga dimuliakan Tuhan. Al-Quran pada Surat al-Jumu’ah: 1 

menerangkan bahwa setiap makhluk di bumi mensucikan (tasbîh) Tuhannya, yang 

berarti bahwa seluruh ciptaan hidup dalam kesadaran kepada Tuhan. Al-Quran 

Surat Fushshilat: 11 juga mendeskripsikan bahwa Tuhan memerintahkan langit dan 

bumi untuk tunduk kepada-Nya. Hal ini menandakan bahwa alam mempunyai 

kepatuhan dan kehendak sesuai dengan perintah Ilahi. Lebih jauh lagi, dalam Surat 

al-An‘am: 38 Tuhan menegaskan bahwa semua binatang di bumi dan burung-

burung di udara juga termasuk makhluk ciptaan Tuhan seperti halnya manusia. 

Artinya bahwa manusia bukan satu-satunya makhluk Tuhan di dunia, tetapi bagian 

dari satu keluarga besar ciptaan yang semuanya berada dalam pengawasan dan 

kasih sayang Tuhan.29 Oleh sebab itu, manusia perlu menjadikan dan 

mempergunakan alam dengan cara penuh hormat serta penuh tanggung jawab. 

Rasulullah s.aw. juga mengajarkan pentingnya merawat alam. Ada konsep himâ’, 

yakni Kawasan hutan lindung yang dipergunakan untuk melestarikan kehidupan 

                                                             
28 R. Attfield, Environmental Ethics: A Very Short Introduction, 35. 
29 Seyyed Hossen Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, (London: 

George Allen & Unwin, 1968), 93. 



 

10 

 

hewan liar dan hutan. Ada pula konsep ihyâ al-mawât, yakni menghidupkan 

kembali tanah kosong untuk dihijaukan dan dikelola untuk kemaslahatan 

manusia.30 Hal ini menunjukkan bahwa Islam memandang alam sebagai makhluk 

yang berdampingan dan saling melengkapi dalam kehidupan manusia. Jika manusia 

melakukan kerusakan pada alam, maka artinya ia telah merusak kehidupannya 

sendiri. 

Seyyed Hossen Nasr berpandangan bahwa manusia memiliki keterkaitan 

spiritual dengan alam. Menurut Nasr, krisis lingkungan tidak seharusnya 

menggunakan pendekatan saintifik-teknologi, tetapi harus berlandaskan 

spiritualitas. Krisis ekologi manusia modern disebabkan minimnya spiritual dan 

etika dalam menghadapi krisis lingkungan. Caranya dengan menahan nafsu serakah 

dalam memenuhi kebutuhan hidup. Nafsu keserakahan pada dasarnya adalah 

kebutuhan palsu, yaitu bertentangan dengan nilai religiusitas yang telah dianut, 

yakni merasa cukup (qana’ah) dengan apa yang sudah dimiliki. Tawaran solusi 

yang ingin disampaikan Nasr adalah keharusan adanya jalan mensakralisasi 

kembali terhadap alam dan ilmu pengetahuan (scientia sacra).31 Penanggulangan 

problem lingkungan tidak hanya menghadirkan lagi dasar spiritual pada 

lingkungan, tetapi juga pada ilmu pengatahuan itu sendiri. Scientia sacra 

merupakan kebalikan dari sains sekuler. Pada sains sakral, alam dinilai sebagai 

realitas sakral, bukan realitas profan. Sedangkan sains sekuler menghadirkan satu 

kenaifan karena beroperasi dalam kerangka yang salah, yaitu paham sekularisme 

dan materialisme. Di sinilah titik masalahnya. Oleh karena itu, melahirkan lagi nilai 

sakral baik pada alam maupun sains akan menjawab krisis utama manusia, yakni 

krisis ekologi dan spiritual. 

Salah satu pandangan sakralitas pada realitas juga datang dari Said Nursi, 

yang berpandangan bahwa alam adalah tajallî, yaitu manifestasi atas kekuasaan dan 

keindahan nama Tuhan. 32 Alam merupakan tanda dari keberadaan Tuhan, dan juga 

                                                             
30 Ahmad Asroni, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, (Prosiding Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam dan Sains, Vol.4 No.22, 2022), 56-57 
31William C. Chittick, The Essential of Seyyed Hossein Nasr, (London: World Wisdom, 2008), 

31. 
32Badiuzzaman Said Nursi, Iman dan Manusia. (Istanbul: Sozler Publication, 2009), 63 



 

11 

 

manifestasi Tuhan di bumi. Relasi manusia, alam dan Tuhan secara filosofis dapat 

ditinjau dari tiga pendekatan, yakni ontologis, epistemologis dan aksiologis. Secara 

ontologis, Ibnu Arabi berpandangan bahwa realitas manusia, alam dan Tuhan pada 

dasarnya berdiri di atas prinsip wahdah al-wujûd atau kesatuan wujud. Konsep ini 

menegaskan bahwa satu-satunya keberadaan yang benar-benar absolut adalah 

Wujud Tuhan, sedangkan seluruh makhluk di alam semesta tidak memiliki wujud 

mandiri. Segala sesuatu hadir sebagai tajallî, yakni penyingkapan atau manifestasi 

dari keberadaan Ilahi. Dengan demikian, alam dipahami sebagai maẓâhir al-asmâ, 

tempat di mana nama-nama Tuhan tampil dalam aneka bentuk ciptaan. Karena itu 

pula, alam memiliki nilai hakiki yang tidak bergantung pada manfaatnya bagi 

manusia, melainkan karena ia merupakan cermin yang menampilkan sifat dan 

nama-nama Tuhan.33 

Ibn Arabi juga menegaskan bahwa setiap makhluk memantulkan salah satu 

sifat ketuhanan, sehingga keberagaman alam merupakan wujud pluralitas nama 

Ilahi. Penjelasan ini dipertegas dalam al-Futûḥât al-Makkiyyah, tempat ia 

menerangkan bahwa seluruh wujud memperoleh eksistensinya melalui Nafas Ilahi 

yang menjadi sumber kehidupan dan keteraturan kosmos. Atas dasar itu, tindakan 

merusak alam memiliki konsekuensi spiritual: hal tersebut berarti merusak medium 

yang menjadi tempat Tuhan memanifestasikan diri-Nya.34 

Mulla Ṣadra kemudian memperluas dasar ontologis ini melalui konsep al-

ḥarakah al-jawhariyyah (gerak substansial) dan tashkîk al-wujûd (gradasi wujud).35 

Baginya, alam bukan kumpulan entitas statis, tetapi realitas hidup yang berubah 

pada tingkat substansi. Segala yang ada tersusun dalam satu kesatuan wujud yang 

bergradasi, mulai dari materi hingga bentuk spiritual yang paling murni. Dalam 

pandangan ini, setiap makhluk sedang bergerak menuju kesempurnaan spiritual. 

Karena itu, kerusakan terhadap alam tidak hanya berdampak pada ekosistem secara 

fisik, tetapi juga mengganggu perjalanan kosmik makhluk menuju Tuhan. Dari sini, 

Sadra menegaskan pentingnya memandang alam sebagai realitas hidup yang 

                                                             
33 Ibn Arabi, al-Futûḥât al-Makkiyyah, (Cairo: al-Hay’ah al-Miṣriyyah, 1972), Juz 1, 96. 
34 Ibn Arabi, al-Futûḥât al-Makkiyyah, Juz 1, 97 
35 Mulla Ṣadra, al-Asfâr al-Arba‘ah, (Tehran: Dâr al-Ma‘arif al-Islamiyyah, 1981), Juz 3, 68 



 

12 

 

memiliki tujuan teleologis sehingga melestarikannya merupakan kewajiban moral, 

spiritual, dan metafisik. 

Secara epistemologis, Ibnu Arabi membangun pengetahuan manusia tentang 

alam dan Tuhan pada konsep ma‘rifat, yakni bentuk pengetahuan intuitif dan 

langsung yang diperoleh melalui penyaksian batin (musyâhadah) dan 

penyingkapan spiritual (kasyf). Dalam pandangannya, alam merupakan teks kosmik 

yang senantiasa menampakkan nama-nama Tuhan. Oleh sebab itu, pengetahuan 

tentang alam tidak semata-mata dapat dicapai melalui kemampuan rasional, 

melainkan membutuhkan kesiapan spiritual untuk menangkap manifestasi Ilahi 

yang termaktub dalam keberadaan alam. Dalam kerangka ekosufisme, pendekatan 

epistemologis ini menegaskan bahwa memahami alam berarti memahami tajallî 

atau penampakan Tuhan di dalam ciptaan.36 Pengetahuan ekologis sejati tersusun 

dari kemampuan menyingkap makna batin di balik fenomena alam, bukan sekadar 

menelaah aspek materialnya. Kerusakan lingkungan, dalam perspektif ini, 

merupakan tanda bahwa manusia gagal membaca ayat-ayat kosmik. Dengan 

demikian, dasar epistemologis Ibnu Arabi mengandaikan bahwa alam adalah ayat 

Ilahi, sehingga pengetahuan ekologis memiliki karakter transenden dan spiritual. 

Pada sisi yang lain, Mulla Ṣadra, meletakkan epistemologinya pada konsep 

al-‘ilmu al-hudhûrî, yaitu bentuk pengetahuan yang terwujud melalui kesatuan 

eksistensial antara subjek yang mengetahui dan objek yang diketahui. Menurutnya, 

realitas alam tidak dapat dipahami hanya melalui abstraksi intelektual, melainkan 

melalui transformasi batiniah yang membuat jiwa menyatu dengan wujud yang 

dipahami. Epistemologi Ṣadra bertumpu pada tiga prinsip utama: pertama, kesatuan 

antara wujud dan pengetahuan; kedua, gerak substansial, yang memandang 

pengetahuan sebagai dinamika jiwa menuju kesempurnaan; dan ketiga, gradasi 

wujud, yakni pemahaman bahwa tingkat pengetahuan manusia meningkat sejalan 

dengan kualitas eksistensinya.37 Secara ekologis, ini berarti bahwa mengetahui 

alam berarti menyaksikan kehidupan kosmik yang terus bertumbuh, dan bahwa 

pengetahuan ekologis memerlukan transformasi spiritual dari pihak manusia. 

                                                             
36 Ibn Arabi, Fuṣûṣ al-Ḥikam, (Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002), 70 
37 Mulla Ṣadra, al-Asfâr al-Arba‘ah, Juz 3, 70 



 

13 

 

Dalam konteks aksiologis, Ibnu Arabi menekankan doktrin wahdah al-wujûd 

dan konsep tajallî, di mana alam dipandang sebagai penampakan esensi dan nama-

nama Tuhan. Setiap makhluk, sebagai maẓhar al-Haqq, memiliki nilai sakral yang 

tidak dapat disederhanakan menjadi objek pemanfaatan semata. Dari kesadaran 

inilah muncul etika ekologis. Merusak alam berarti merusak manifestasi Ilahi.38 

Dalam kerangka ini, manusia bukan penguasa alam, melainkan penjaga 

keseimbangan kosmis yang memiliki tanggung jawab untuk mengenali dan 

menghormati tajallî Tuhan pada seluruh entitas. Sedangkan Mulla Ṣadra 

menekankan dua prinsip utama, yakni gradasi wujud dan gerak substansial.39 

Seluruh eksistensi bergerak menuju kesempurnaan, sehingga alam memiliki nilai 

karena menjadi bagian dari proses kosmik menuju Tuhan. Etika ekologis muncul 

sebagai konsekuensi ontologis. Manusia berkewajiban memastikan tindakannya 

tidak menghambat penyempurnaan alam. Kebaikan tertinggi, menurut Ṣadra, 

terletak pada tercapainya harmoni eksistensial seluruh makhluk, yang tercermin 

dalam kepekaan terhadap penderitaan ekologis.40 

Baik Ibnu Arabi maupun Mulla Sadra secara tidak langsung memiliki 

keterkaitan dan kesamaan pemikiran dengan Al-Ghazali tentang spiritualitas dalam 

melihat alam dan Tuhan. Al-Ghazali memiliki peran penting dalam pemikiran 

tentang relasi alam dan mausia, baik secara ontologis, epistemologis maupun 

aksiologis. Al-Ghazali berpandangan bahwa lingkungan alam atau fenomena alam 

bersumber dari hati dan pikiran manusia.41 Kesemrawutan pikiran bersumber pada 

kesemrawutan spiritualitasnya. Untuk dapat menangani krisis lingkungan, maka 

yang harus dilakukan adalah mengembalikan spiritualitas yang hilang. Bukan 

dengan pendekatan sains-teknologi atau hukum administratif. 

Al-Ghazali merupakan salah satu pemikir yang menunjukkan kepedulian 

mendalam terhadap kelestarian dan keharmonisan lingkungan hidup. Dalam 

karyanya al-Hikmah fî Makhlûqȃt Allȃh, ia mengemukakan pemikiran mengenai 

                                                             
38 Ibn Arabi, Fuṣûṣ al-Ḥikam, 116 
39 Muhammad Kamal, Mulla Ṣadra’s Transcendent Philosophy, (Aldershot: Ashgate, 2006), 

42 
40 Sajjad Rizvi, Mulla Ṣadra and Metaphysics, (London: Routledge, 2009), 112 
41 Al-Ghazali, Kimya al-Sa’âdah, (Beirut: Dâr al-Kutûb al-‘Ilmiyyah, 1987), 130 



 

14 

 

penciptaan alam semesta, mencakup matahari, bulan, bintang, bumi, tumbuhan, 

hewan, laut, sungai, gunung, air, udara, hingga makhluk kecil seperti serangga. 

Menurut Al-Ghazali, seluruh ciptaan Tuhan ini terhubung dalam tatanan yang 

harmonis dan selaras, yang mencerminkan keteraturan kosmik.42 Oleh karena itu, 

manusia wajib mensyukuri nikmat tersebut dengan menjaga dan merawat 

lingkungan, bukan mengeksploitasinya, karena tindakan merusak alam akan 

membawa kehancuran bagi umat manusia itu sendiri. 

Dalam pandangannya, problematika lingkungan tidak cukup ditangani 

melalui pendekatan saintifik atau kebijakan teknokratik semata, melainkan harus 

dilengkapi dengan pendekatan sufistik-etis. Lingkungan alam dipahami sebagai 

realitas spiritual yang sakral dan tidak terpisahkan dari relasi manusia dengan 

Tuhan. Melalui pendekatan sufistik ini, Al-Ghazali menekankan pentingnya 

kesadaran batin dan tanggung jawab moral dalam menjaga ekosistem. Gagasan-

gagasannya yang berakar pada spiritualitas dan etika ini dianggap relevan untuk 

direkonstruksi dan diterapkan dalam menjawab krisis ekologi kontemporer. 

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, yang dikenal dengan 

gelar hujjah al-Islâm karena kontribusinya yang besar dalam mempertahankan 

ajaran Islam, lahir pada tahun 450 H/1059 M di kota kecil Ghazalah, dekat Thus di 

wilayah Khurasan.43 Al-Ghazali merupakan seorang pemikir Islam yang memiliki 

fondasi etika yang kuat dalam pemikirannya. Meskipun ia tidak secara eksplisit 

menyusun satu karya khusus mengenai ekosufisme, gagasan-gagasannya mengenai 

etika lingkungan tersebar dalam berbagai tulisannya. Ia menekankan pentingnya 

relasi yang seimbang dan harmonis antara manusia dan ekosistem alam. 

Al-Ghazali menggambarkan hubungan manusia dengan alam semesta melalui 

analogi rumah: langit-langit, dinding, lampu, perabotan, makanan, dan minuman 

yang semuanya merupakan bagian integral dari suatu sistem yang harus dijaga 

fungsinya.44 Kerusakan terhadap lingkungan diibaratkan seperti merusak rumah 

sendiri, yang pada akhirnya akan membahayakan kelangsungan hidup manusia itu 

                                                             
42 Al-Ghazali, al-Hikmah fî Makhlûqȃt Allȃh, (Beitrut: Dār iḥyāʾ al-Ulūm, 1978), 82 
43 F. C. De Blois, Al-Ghazali: The Mystic, (Islamic Texts Society, 1993), 7-8 
44 Al-Ghazali, al-Hikmah fî Makhlûqȃt Allȃh, 15-16 



 

15 

 

sendiri. Eksploitasi alam yang tidak terkontrol sama saja dengan tindakan bunuh 

diri secara perlahan. Oleh karena itu, diperlukan prinsip-prinsip etika dalam 

memperlakukan lingkungan sebagai wujud tanggung jawab moral untuk menjaga 

keberlangsungan kehidupan di bumi. 

Etika lingkungan yang diajarkan oleh Al-Ghazali berakar pada nilai filosofis-

sufistik. Etika, sebagai cabang utama dalam kajian filsafat dan sufistik, mengkaji 

nilai-nilai dan kualitas moral dalam kehidupan manusia. Terdapat dua jenis etika: 

pertama, etika filosofis yang berasal dari refleksi dan pemikiran rasional manusia, 

menjadikannya sebagai bagian integral dari filsafat; kedua, etika sufistik yang 

didasarkan pada asumsi-asumsi sufistik.45 Dalam pandangannya, Al-Ghazali 

mengaitkan wahyu ilahi dengan tindakan moral manusia. Ia menganjurkan untuk 

memandang kebahagiaan sebagai anugerah dari Tuhan, dan menganggap bahwa 

keutamaan-keutamaan manusia merupakan hasil dari pertolongan Tuhan yang tak 

terelakkan dalam perkembangan jiwa. Dengan mengaitkan keutamaan tersebut 

pada pertolongan Tuhan, Al-Ghazali berupaya menghubungkan moralitas dengan 

dimensi ilahi. 

Berdasarkan hal tersebut, pandangan ekosufisme Al-Ghazali dianggap 

relevan untuk diterapkan dalam upaya menjaga kelestarian lingkungan. Pandangan 

Al-Ghazali tentang manusia dan alam dapat menjadi tawaran solusi alternatif dalam 

penanganan krisis lingkungan masyarakat modern. Meskipun di masa hidupnya, 

Al-Ghazali tidak bersentuhan dan berhadapan dengan problem lingkungan, namun 

nilai etika sufistiknya dapat menjadi nilai dan prinsip etis dalam membangun relasi 

harmonis hubungan manusia dan alam, karena prinsip etis dapat diimplimentasikan 

meskipun berbeda zaman dan problematikanya, karena sifatnya yang universal dan 

tanpa batas zaman.46 Ekosufisme merupakan pandangan konstruktif yang lebih 

komprehensif mengenai perilaku kehidupan manusia dan alam dengan pendekatan 

                                                             
45 Nur Afifah dan Iskandar Zulkarnaen, Filsafat Etika Perspektif Abu Hamid Al-Ghazali, 

(Jurnal El-Waroqoh, Vol.8, No.1 Januari-Juni 2024), 49-52 
46 Muhammad Azka, dkk, The Ethics of Al-Ghazali’s Perspective in Kimyaus Sa’adah and Its 

Relevance to Contemporary Moral Challenges, (Universitas Islam Madura: Al-Ulum, Jurnal 

Penelitian dan Pemikiran Islam, Juli Vo.12 No.3, 2025), 224 



 

16 

 

spiritulitas Islam.47 Pemikiran Al-Ghazali tentang ekosufisme dapat menjadi 

tawaran alternatif penting di tengah kebingungan manusia modern dalam merawat 

alam semesta dengan menekankan pentingnya kebahagiaan alam sebagai bagian 

dari usaha menciptakan kebahagiaan bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang 

gagasan Al-Ghazali terkait ekosufisme. 

 

B. Rumusan Masalah 

Di tengah meningkatnya krisis ekologi global, pemikiran Al-Ghazali 

sebenarnya menyimpan potensi besar sebagai dasar spiritual dan etis untuk 

membangun paradigma ekologis yang lebih menyeluruh. Namun, sampai saat ini 

belum terdapat kajian yang secara utuh dan sistematis menguraikan konstruksi 

ekosufisme Al-Ghazali dari aspek ontologis, epistemologis, hingga landasan 

etisnya. 

Permasalahan pertama muncul dari tidak adanya penjelasan yang terstruktur 

mengenai pemahaman Al-Ghazali tentang realitas (wujûd) dan keterkaitannya 

antara Tuhan, manusia, dan alam. Meski karya-karyanya memuat uraian mengenai 

kosmologi, proses penciptaan, serta kedudukan manusia sebagai khalifâh, dasar 

ontologis yang menopang konsep ekosufisme masih tersebar dan belum 

dieksplisitkan dalam suatu kerangka yang kohesif. 

Masalah kedua berhubungan dengan bagaimana pengetahuan ekologis-

spiritual diperoleh. Epistemologi Al-Ghazali yang mengintegrasikan akal, wahyu, 

dan ma’rifat atau kasyf memerlukan analisis lebih jauh untuk memahami 

bagaimana kombinasi ketiganya dapat melahirkan kesadaran ekologis dalam 

perspektif sufistik. 

Masalah ketiga berkaitan dengan nilai dan etika praktis. Meskipun etika 

merupakan salah satu aspek yang paling menonjol dalam karya-karya Al-Ghazali, 

kajian yang menyoroti bagaimana etika tersebut berfungsi dalam membentuk relasi 

                                                             
47 Munari Sadjali, Seyyed Hossein Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between 

God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis, (Jurnal Social Sciencies Insights Journal 

Vol. 2 No.1, 2024), 47 



 

17 

 

manusia dengan alam masih jarang dilakukan dan belum dijabarkan secara 

mendalam. 

Secara keseluruhan, problem penelitian ini berfokus pada kebutuhan untuk 

memetakan dan mengkonstruksi konsep ekosufisme Al-Ghazali melalui tiga aspek: 

ontologi, epistemologi dan aksiologi, yang selama ini belum dianalisis sebagai satu 

kesatuan sistemik. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi kekosongan tersebut 

sekaligus merumuskan kembali pemikiran Al-Ghazali sebagai fondasi etik dan 

eksistensial bagi pengembangan kesadaran ekologis kontemporer. Dengan 

demikian, rumusan penelitian ini berakar pada tiga rumusan masalah penelitian 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana dasar ontologis Al-Ghazali tentang ekosufisme? 

2. Bagaimana dasar epistemologis ekosufisme Al-Ghazali? 

3. Bagaimana prinsip-prinsip etis ekosufisme Al-Ghazali? 

  

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini tentu berfokus pada konsep ekosufisme Al-Ghazali, sehingga 

tujuan dari penelitian ini sebagai berikut: 

1. Mengetahui dasar ontologis Al-Ghazali tentang ekosifisme. 

2. Mengetahui dasar epistemologis ekosufisme Al-Ghazali. 

3. Mengetahui prinsip-prinsip etis ekosufisme Al-Ghazali. 

  

D. Tinjauan Pustaka 

Penelitian-penelitian yang membahas tentang relasi manusia, alam dan Tuhan 

dalam konteks spiritualitas sudah cukup banyak dilakukan oleh para peneliti baik 

dari kalangan pemikir Barat maupun Islam. Satu diantaranya adalah Tristan L. Snell 

dan Janette G. Simmonds yang telah menulis artikel penelitian terkait dengan tema 

pengalaman mistik pada alam dengan judul Mystical Experiences in Nature: 

Comparing Outcomes for Psychological Well-Being and Environmental Behaviour 



 

18 

 

yang ditulis pada International Journal of Psycology of Religion tahun 2015.48 

Tulisan ini merupakan studi empiris (lapangan) atau pengalaman mistik di alam dan 

kaitannya dengan ketenangan psikologis yang disebabkan karena kebiasaan 

perilaku lingkungan yang baik. Ada 305 orang yang menjadi sampel dalam 

penelitiannya. Hasilnya menunjukkan bahwa pengalaman mistik secara psikologis 

telah meningkatkan ketenangan jiwa seseorang. Pengalaman mistik yang terjadi di 

alam membuat seseorang lebih peduli terhadap lingkungan. Penelitian bertemakan 

spiritualitas ini mengaitkan antara kajian psikologi dengan ekologi. Kesimpulannya 

menyebutkan bahwa pengalaman mistik di alam dapat memberikan pengaruh 

kebahagiaan bagi manusia. 

Penelitian lain telah dilakukan oleh Chandita Das dan Priyanka Tripati 

dengan judul Exploring Eco-Mysticism in Between Heaven and Earth: Writings on 

the Indian Hills pada jurnal English Studies tahun 2023.49 Artikel tersebut mencoba 

melihat sisi spiritual dari pegunungan Himalaya dan bentuk ekomistisisme yang 

tumbuh di sana. Kajian ini didasarkan pada kajian kesusastraan dalam buku 

Between Heaven and Earth: Writings on the Indian Hills yang disunting oleh 

Ruskin Bond dan Bulbul Sharma (2022). Di wilayah pegunungan India, hubungan 

antara unsur mistik dan ekologi dengan pendekatan humaniora lingkungan. 

Perpaduan antara mistisisme Hindu dan ruang geografis menunjukkan bahwa 

kesucian bukan hanya konsep keagamaan, tetapi juga hadir dalam ruang hidup 

manusia. Dari sinilah muncul kesadaran etis yang disebut ekomistisisme, yaitu cara 

pandang baru untuk memahami dan merespons krisis lingkungan masa kini. 

Penelitian terkait tema ekomistisisme dengan kajian kesusastraan dilakukan 

David Tagnani dalam penelitian disertasinya dengan judul Ecomystisism: 

Materialism and Mysticism in American Nature Writing tahun 2015 pada 

                                                             
48 Tristan L. Snell & Janette G. Simmonds, Mystical Experiences in Nature: Comparing 

Outcomes for Psychological Well-Being and Environmental Behaviour, (International Journal of 

Psycology of Religion, Vo.37 Issue 2, 2015), 169-184 
49 Chhandita Das dan Priyanka Tripati dengan judul Exploring Eco-Mysticism in Between 

Heaven and Earth: Writings on the Indian Hills, (Journal of English Studies, Volume 40, 2023), 1-

15 



 

19 

 

Washington State University Program Bahasa Inggris.50 Peneliti menjelaskan 

bahwa ecomysticism bukanlah bentuk mistisisme yang bersifat gaib atau mencoba 

melampaui dunia nyata, melainkan pengalaman spiritual yang muncul dari 

hubungan langsung manusia dengan alam melalui pancaindra. Lewat kajian 

terhadap karya Sarah Orne Jewett, Mary Austin, Stephen Crane, Robinson Jeffers, 

Edward Abbey, dan Gary Snyder, ia menunjukkan bahwa pengalaman mistik 

terhadap alam dapat membentuk cara pandang hidup yang berpihak pada nilai-nilai 

materi, etika, dan kepedulian lingkungan. Kesimpulannya, ecomysticism menjadi 

jembatan antara dua hal yang sering dianggap berlawanan, yaitu spiritualitas dan 

materialisme, dan melahirkan cara pandang baru yang menegaskan keterikatan 

manusia dengan alam. Bagi Tagnani, kesadaran ini menjadi dasar bagi etika 

lingkungan dan gaya hidup yang lebih harmonis dengan alam. 

Douglas E. Christie menulis artikel penelitian berjudul Nature Writing and 

Nature Mysticism tahun 2017.51 Peneliti memandang bahwa manusia modern telah 

mengalami krisis spiritual disebabkan mengagungkan logika dan pikiran yang 

hanya menilai alam dari sisi kegunaan, sehingga manusia merasa hilang perasan 

kagum dan keterikatan dengan alam. Bagi Christie, mistisisme alam bisa menjadi 

jalan untuk menanggulangi krisis alam, sehingga pengalaman spiritual bersama 

alam, manusia bisa kembali merasakan kesucian dan unsur batin dari dunia yang 

tempati. Ia juga menekankan kesadaran pada keindahan alam yang merupakan 

bentuk ibadah batin yang menumbuhkan rasa kasih dan tanggung jawab kepada 

semua makhluk hidup. Artikel ini membahas bagaimana spiritualitas dan tulisan 

tentang alam saling berkaitan dalam sastra modern. Isinya menyoroti perubahan 

pandangan bahwa spiritualitas bisa menjadi cara untuk memperbaiki hubungan 

manusia dengan alam. Penulis mengulas berbagai pandangan tokoh dan filsuf 

tentang alam serta spiritualitas, dan menekankan pentingnya sikap yang lebih aktif 

serta melibatkan masyarakat dalam menjaga lingkungan. Tulisan ini juga mengajak 

                                                             
50 David Tagnani, Ecomystisism: Materialism and Mysticism in American Nature Writing, 

(Disertasi pada English Department of Washington State University, 2015), 1-169 
51 Douglas E. Cristie, Nature writing and nature mysticism, dalam Willis Jenkins, Mary Evelyn 

Tucker, dan John Grim (ed), The Routledge Handbook of Religion and Ecology, (Routledge, 2017), 

230 



 

20 

 

orang untuk mempraktikkan spiritualitas yang membuat kita lebih sadar akan 

kehidupan di alam sekitar, serta mendorong karya sastra bertema alam menjadi 

sarana kebangkitan kesadaran lingkungan dan spiritual. 

Berkaitan dengan tema relasi manusia, alam dan Tuhan diantaranya adalah 

artikel yang ditulis Budhy Munawar-Rachman dengan judul Manusia, Alam dan 

Lingkungan Hidupnya (Membangun the “Ecological Conscience” Melalui 

Pendekatan Filsafat dan Agama) tahun 2011.52 Artikel jurnal yang ditulis Budhy 

Munawar-Rachman berisi tentang relasi manusia dan alam dilihat dalam kaca mata 

filsafat perenial. Artikel tersebut mengulas bagaimana struktur pikiran tentang 

relasi manusia dan alam dalam metakosmos yang secara langsung memiliki ikatan 

relasi yang saling membutuhkan dan tidak dapat dipisahkan. Kesadaran ekologi 

adalah bentuk kesadaran intelektual yang saling sinergis antara manusia dan alam. 

Krisis lingkungan saat ini terjadi karena manusia kehilangan kesadaran spiritual dan 

makna filosofis dalam hubungannya dengan alam. Ilmu pengetahuan modern yang 

terlalu materialistis membuat manusia memisahkan diri dari nilai-nilai ketuhanan 

dan melihat alam hanya sebagai benda yang bisa dieksploitasi. Budhy mengajak 

manusia untuk membangkitkan kembali kesadaran ekologis, yaitu kesadaran moral 

dan spiritual bahwa alam adalah bagian dari diri manusia sekaligus tanda kebesaran 

Tuhan. Dengan menggabungkan pandangan filsafat, agama, dan kearifan 

tradisional, manusia dapat hidup lebih seimbang, menghargai alam, dan menjaga 

keadilan lingkungan. Ia juga menegaskan bahwa dalam ajaran Islam, manusia 

diberi peran sebagai khalifah di bumi, yaitu penjaga dan pemelihara, bukan perusak. 

Karena itu, tanggung jawab menjaga alam bukan sekadar urusan ilmu atau 

teknologi, tetapi juga wujud dari kesadaran batin dan keimanan terhadap Sang 

Pencipta. 

Berkaitan dengan tema sufisme secara eksplisit adalah hasil riset dari Suwito 

NS dengan Ekosufisme: Konsep, Strategi dan Dampak tahun 2011.53 Judul ini 

adalah penelitian disertasi di Indonesia yang pertama kali bertemakan ekosufisme. 

                                                             
52Budhy Munawar-Rachman, Manusia, Alam dan Lingkungan Hidupnya (Membangun the 

“Ecological Conscience” Melalui Pendekatan Filsafat dan Agama), (Jurnal Salam, Vol.14 No.1 

Januari-Juni 2011) 
53Suwito NS, Ekosufisme: Konsep, Strategi dan Dampak, (Disertasi UIN Jakarta, 2011) 



 

21 

 

Pertama kalinya istilah ekosufisme dikenal dalam karya akademik di Indonesia. 

Ekosufisme dikenalkan olehnya dalam mengkonstruksi pandangan Jamaah Ilmu 

Giri dan Jamaah Aolia Panggang bertumpu pada pemahaman tentang sistem wujud. 

Ekosufisme yang digambarkan oleh Suwito dalam kegiatan dan perilaku hidup 

jamaah Ilmu Giri dan Jamaah Aolia Panggang. Dalam penelusuran peneliti, istilah 

ekosufisme sebagai kajian pertama kali dikemukakan oleh Suwito ini. 

Penelitian dengan tema ekosufisme dilakukan oleh Mita Uswatun Hasanah 

dan Mulia Ardi dengan judul artikel Eko-Sufisme dalam Upaya Pelestarian 

Lingkungan di Alam Aboge tahun 2022.54 Artikel ini membahas penerapan prinsip 

ekosufisme dalam masyarakat Islam Aboge di Cikakak, Banyumas, sebagai respons 

terhadap masalah lingkungan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa budaya Islam Aboge, yang merupakan perpaduan antara ajaran Islam dan 

tradisi Kejawen, mengajarkan nilai-nilai ekosufisme melalui simbolisme kalender 

Aboge, tradisi Jaro Jab, dan peran Masjid Saka Tunggal. Pendekatan ini 

menekankan pentingnya kesadaran spiritual serta tanggung jawab ekologis sebagai 

wujud dari hubungan yang harmonis antara Tuhan, manusia, dan alam. 

Penelitian lainnya adalah berjudul Eco-Sufism in Ammatoa Community: 

Harmonizing Islamic Values and Local Traditions for Environmental Conservation 

in Kajang Bulukumba yang ditulis Gustia Tahir (dkk) tahun 2025.55 Penelitian ini 

mengupas tentang ekosufisme, yaitu perpaduan antara ajaran tasawuf Islam dan 

kearifan lokal masyarakat Ammatoa di Kajang, Bulukumba. Pada intinya, ajaran 

ini mengajarkan hubungan yang harmonis antara manusia dan alam, seperti yang 

tertulis dalam Pasang ri Kajang. Peneliti menjelaskan bahwa nilai-nilai dalam 

Pasang ri Kajang sejalan dengan ajaran tasawuf Islam, karena menekankan 

pentingnya menjaga alam sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab manusia 

kepada Tuhan. Nilai-nilai sufisme dalam Pasang ri Kajang menegaskan bahwa 

                                                             
54Mita Uswatun Hasanah dan Mulia Ardi, Eko-Sufisme dalam Upaya Pelestarian Lingkungan 

di Alam Aboge, (Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik, Volume 6, Nomor 2, 2022) 
55 Gustia Tahir (dkk), Eco-sufism in Ammatoa Community: Harmonizing Islamic Values and 

Local Traditions for Environmental Conservation in Kajang Bulukumba, (Journal of Islamic 

Thought and Civilization, Vo.15, No.1, 2025), 125-145 



 

22 

 

merusak alam sama saja dengan melanggar perintah Tuhan. Karena itu, meskipun 

zaman terus berubah dan modernisasi berkembang, masyarakat Ammatoa tetap 

setia menjaga alam sesuai ajaran leluhur mereka.  

Penelitian lainnya yang berhubungan dengan pemikiran ekosufisme filsuf 

muslim ditulis oleh Munir Sadjali dalam artikel jurnal berjudul Seyyed Hossein 

Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between God, Man and Nature 

to Solve the Environmental Crisis tahun 2024. Artikel tersebut mengulas peran 

ekosufisme dalam mengkounter pandangan sains modern dan materilismenya.56 

Peneliti mengulas pandangan etis sufisme yang direkonstruksi sebagai pandangan 

ekosufisme Seyyed Hossen Nasr. Hal ini merujuk pada gagasan Nasr dalam melihat 

persoalan lingkungan dalam konteks spiritual Islam. 

Penelitian yang terkait dengan mistisisme dan ekologi dalam perspektif 

pemikiran Al-Ghazali telah dilakukan oleh banyak peneliti, diantaranya Abdul 

Qadir al-Naqshbandi yang menulis artikel penelitian dengan judul Al-Ghazali's 

Ecological Ethics: A Sufistic Approach to Environmental Sustainability tahun 

2019.57 Penelitian ini mengkaji perspektif etika lingkungan Al-Ghazali dengan 

menyoroti keterkaitan antara etika sufistik dan permasalahan ekologis. Dalam 

studinya, Al-Naqshabandi mengeksplorasi gagasan tentang keseimbangan alam. 

Namun, penelitian ini belum mengarah pada konsep utuh tentang ekosufisme. 

Telaah lainnya adalah Nizam Ahmad dengan judul: Sufism and Ecological 

Ethics: The Thought of Al-Ghazali and Its Relevance in the Modern World.58 Dalam 

studi ini, Ahmad menelaah keterkaitan antara sufisme dan etika lingkungan 

modern. Kajian ini turut mengulas signifikansi ajaran-ajaran Al-Ghazali dalam 

merespons tantangan krisis ekologis yang dihadapi dunia masa kini. Peneliti ini 

mengkaji etika lingkungan Al-Ghazali berdasarkan karya-karya Al-Ghazali yang 

                                                             
56 Munari Sadjali, Seyyed Hossein Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between 

God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis, (Jurnal Social Sciencies Insights Journal 

Vol. 2 No.1, 2024), 46-53  
57 Abdul Qadir al-Naqshbandi, Al-Ghazali's Ecological Ethics: A Sufistic Approach to 

Environmental Sustainability, (International Journal of Environmental Studies, Volume 76, Issue 1, 

2019), 136-149 
58 Nizam Ahmad, Sufism and Ecological Ethics: The Thought of Al-Ghazali and Its Relevance 

in the Modern World, (Journal of Islamic Philosophy and Environmental Ethics, 2021), 100-115 



 

23 

 

mengupas tema-tema lingkungan dan mengaitkannya dengan pandangan 

sufismenya. Namun, dalam riset ini belum tergambar secara utuh konsep 

ekosufisme yang digagas Al-Ghazali, baik secara ontologis, epistemologis maupun 

aksiologis.  

Fatimah Al-Farsi juga menulis: The Concept of Ecospirituality in Al-

Ghazali's Thought.59 Artikel penelitian ini mengkaji gagasan ekospiritualitas dalam 

pemikiran Al-Ghazali, dengan mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dan prinsip-

prinsip etika lingkungan. Al-Farsi menyoroti perspektif Al-Ghazali mengenai 

kewajiban manusia dalam memperlakukan alam sebagai bentuk tanggung jawab 

spiritual dan moral. Pendekatan yang dilakukan Fatimah dalam penelitiannya 

tersebut adalah pendekatan teologis Al-Ghazali. 

M. Khikamuddin, Mahfudhoh Ainiyah, dan Moh. Kamil Anwar dalam artikel 

berjudul Al-Ghazali’s Eco-Sufism for Environmental Preservation: Living Sufism 

at Pesantren Al-Anwar 3 of Central Java.60 Penelitian ini mengulas penerapan 

konsep ekosufisme Al-Ghazali dalam konteks nyata di Pesantren Al-Anwar 3, Jawa 

Tengah. Kajian ini menitikberatkan pada integrasi antara ajaran sufisme dan etika 

lingkungan sebagaimana tercermin dalam aktivitas harian para santri serta dalam 

pengelolaan lingkungan pesantren. 

Berikutnya adalah Sarah Khan dengan judul Ecological Implications of the 

Ethics of Eating in Al-Ghazali’s Thought: Revisiting the Vice of Gluttony tahun 

2016.61 Tulisan ini berbentuk makalah ilmiah berjumlah 31 halaman dan ditemukan 

dalam laman academia.edu. Artikel ini tidak dimuat dalam jurnal. Pada tulisannya 

ini, dia mengulas etika makan yang dikaitkan dengan implementasi lingkungan 

dalam perspektif Al-Ghazali. Dalam tulisannya mengaitkan antara etika makan dan 

dampak ekologis yang dihasilkan manusia. 

                                                             
59 Fatimah Al-Farsi, The Concept of Ecospirituality in Al-Ghazali's Thought, (Journal of 

Islamic Studies, 2018), 210-217 
60 M. Khikamuddin, Mahfudhoh Ainiyah, dan Moh. Kamil Anwar, Al-Ghazali’s Eco-Sufism 

for Environmental Preservation: Living Sufism at Pesantren Al-Anwar 3 of Central Java, Teosofia: 

Indonesian Journal of Islamic Mysticism (Vol. 13, No. 1, 2024) 
61 Sarah Khan,  Ecological Implications of the Ethics of Eating in Al-Ghazali’s Thought: 

Revisiting the Vice of Gluttony, academia.edu 2016 



 

24 

 

Malik dan B Al-Kandari L dengan artikel berjudul Education and Ecology 

From Al-Ghazali’s Perspective tahun 2004.62 Artikel ini adalah hasil penelitian 

seputar pendidikan dan ekologi dalam perspektif Al-Ghazali. Yang dimaksud 

ekologi di sini adalah lingkungan yang digambarkan memiliki korelasi yang kuat 

antara manusia dan proses pendidikan yang diperoleh manusia. Tidak dianalisis 

bagaimana peran sumber daya alam dan lingkungan dalam relasinya dengan 

manusia. Oleh sebab itu, Al-Ghazali digambarkan dalam hasil penelitian ini sebagai 

pemikir pendidikan yang menerapkan basis lingkungan sebagai media 

pembelajaran. 

Yang lebih spisifik lagi adalah karya penelitian dari Obeida Khalil Al Shibli 

dengan judul Perusal of Al-Ghazali's Book Wisdom in the Creatures of God tahun 

2018.63 Kitab Al-Ghazali yang menjadi ulasan dalam penelitian Obeida ini 

mengulas seputar ekologi. Tulisan Obeida ini cenderung hanya sebatas ringkasan 

dari isi kitab Al-Ghazali yang berjudul al-Hikmah fî Makhlûqȃt Allȃh, kemudian 

memberikan catatan-catatan komentar terhadap karya Al-Ghazali tersebut. Tidak 

begitu luas dalam mengurai makna yang ingin disampaikan Al-Ghazali dalam 

kitabnya tersebut. Di dalamnya tidak tergambarkan dengan jelas bagaimana 

konstruksi pemikiran Al-Ghazali tentang etika sufistik. 

Dari kesemua hasil penelitian terdahulu yang sudah dilakukan oleh para 

peneliti dan pemikir tersebut, dapat ditarik benang merah bahwa penelitian terkait 

dengan tema ekosufisme bukanlah penelitian yang baru. Begitu pun mengenai 

pemikiran Al-Ghazali tentang ekosufisme juga sudah banyak dilakukan oleh 

peneliti terdahulu. Namun demikian, dari semua penelitian tersebut, ada celah 

penelitian yang belum digali dan cenderung merupakan kekosongan, yaitu celah 

ontologi (ontological gap), yang mencakup masalah aspek ontologis sufisme 

tentang Tuhan sebagai Realitas Sejati, alam sebagai manifestasi Realitas Sejati, dan 

manusia sebagai representasi Realitas Sejati. Kemudian ada pula celah epistemogi 

(epistemologycal gap) yang menelusuri sejauhmana logika ekosufisme dalam 

menemukan tataran objek ontologis tetang ekosufisme dan mengatahui titik dasar 

                                                             
62 Malik dan B Al-Kandari L, Future the Arab Education Journal, 2004 
63 Obeida Khalil Al Shibli, Arab Journal of Sciences and Reseach Publishing 2018 



 

25 

 

pijakan logis ekosufisme. Di samping itu, ada pula celah secara material (material 

gap), yang meliputi kebutuhan untuk melacak konsep ekosufisme sebagai gagasan 

alternatif untuk menjawab krisis lingkungan melalui prinsip-prinsip ekosufisme Al-

Ghazali dan menegaskan sekaligus menjawab kebutuhan penanganan kritis 

lingkungan relevansinya dengan kehidupan modern. Celah-celah inilah yang belum 

digaji oleh para peneliti-peneliti terdahulu terkait dengan tema ekosufisme terkait 

pemikiran Al-Ghazali. 

 

E. Kerangka Pikiran 

Ekosufisme terbentuk dari gabungan dua konsep, yakni eko yang merujuk 

pada ekologi, dan sufisme yang mengacu pada ajaran mengenai nilai-nilai serta cara 

manusia mendekatkan diri kepada Tuhan. Dengan demikian, ekosufisme dapat 

dimaknai sebagai studi tentang hubungan nilai antara manusia, alam, dan Tuhan 

dalam kesatuan eksistensi yang utuh. Ekologi sendiri adalah ilmu yang menelaah 

interaksi timbal balik antara makhluk hidup dengan lingkungan sekitarnya.  64 Dalam 

konteks pertanian, makhluk hidup yang dimaksud berupa tanaman, sementara 

lingkungannya mencakup elemen seperti air, tanah, dan zat hara. Secara etimologis, 

istilah ekologi berasal dari bahasa Yunani: oikos, yang berarti rumah atau tempat 

tinggal, dan logos, yang berarti ilmu atau pengetahuan.65 Dengan demikian, secara 

harfiah ekologi berarti: ilmu yang mempelajari organisme di habitatnya. 

Secara umum, ekologi dipahami sebagai ilmu yang meneliti hubungan 

saling memengaruhi antara organisme atau kelompok organisme dengan 

lingkungannya. Saat ini, ekologi lebih sering dikenal sebagai studi tentang struktur 

dan fungsi alam, atau ilmu yang menelaah kehidupan “rumah tangga” makhluk 

hidup. Berdasarkan perspektif ini, ekosufisme menekankan pada relasi moral dan 

nilai timbal balik antara manusia dengan lingkungan alam. Hubungan ini mencakup 

tiga dimensi utama: manusia, alam, dan Tuhan sebagai inti dari konsep ekosufisme.  

                                                             
64Suwito, Eko-sufisme: Konsep, Strategi dan Dampak, (Purwkerto: STAIN press, 2011), 34. 
65 Alan Gilpin, (Ed), Dictionary of Environment Terms, (Australia: University of Queensland 

Press, 1980), 49. 



 

26 

 

Ekosufisme yang dikemukanan Al-Ghazali berakar pada landasan sufistik 

yang memadukan dimensi etika dengan spiritualitas. Etika menjadi pusat kajian 

mengenai nilai dan kualitas moral manusia. Secara umum, etika terbagi dua: 

pertama, etika filosofis yang lahir dari refleksi rasional dan perenungan manusia; 

kedua, etika sufistik yang berpijak pada pengalaman spiritual dan asumsi-asumsi 

mistik. Bagi Al-Ghazali, etika tidak hanya bertumpu pada akal, tetapi juga pada 

wahyu sebagai pemandu tindakan moral manusia. 

Dari sini Al-Ghazali mengajak kita untuk memandang alam bukan sekadar 

objek yang dieksploitasi, melainkan subjek yang menyertai keberadaan manusia. 

Setiap makhluk ciptaan Allah diposisikan sebagai mitra kosmik dalam kehidupan, 

sehingga relasi dengan sesama ciptaan harus ditautkan dengan etika ilahiah yang 

menuntun manusia menuju kesadaran ekologis, yakni sebuah kerangka yang 

dikenal sebagai ekosufisme. 

Untuk dapat mengetahui konsep ekosufisme, diperluan tiga aspek kajian 

seperti ontologis, epistemologis dan etis, sehingga dapat menemukan konsep secara 

utuh dan sistemik. Aspek ontologis berkaitan dengan pertanyaan tentang apa yang 

benar-benar ada dalam kenyataan dan bagaimana hubungan antar realitas dapat 

dipahami.66 Aspek epistemologis membahas bagaimana manusia memperoleh 

pengetahuan, dari mana sumbernya, dan bagaimana kita memastikan bahwa 

pengetahuan tersebut benar.67 Sementara itu, aspek aksiologis berhubungan dengan 

nilai dan etika yang memandu manusia menentukan tindakan yang baik dan benar.68 

Ketiga aspek ini memberikan dasar penting untuk memahami kerangka suatu 

pemikiran, termasuk ketika menelaah konsep ekosufisme Al-Ghazali yang 

menghubungkan realitas wujud, cara memperoleh pengetahuan, dan nilai-nilai etis 

dalam relasi manusia dengan alam. 

 

                                                             
66 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 2000), 774 
67 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan, 2009), 110 
68 John W. Cooper, Axiology dalam Encyclopedia of Philosophy, (New York: Macmillan, 

1967), vol. 1, hal. 209 



 

27 

 

Dengan demikian, krisis lingkungan yang terus berlangsung sesungguhnya 

mencerminkan kegagalan spiritual manusia dalam menjaga amanah kosmiknya. 

Islam sebagai agama yang membawa rahmat telah menyajikan paradigma universal 

dan komprehensif tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam. Ajarannya 

tidak hanya memberi tuntunan dalam pemanfaatan sumber daya alam, tetapi juga 

menekankan keseimbangan, keberlanjutan, dan kebijaksanaan ekologis. Islam 

mengajarkan bahwa menjaga kelestarian lingkungan adalah bagian dari ibadah dan 

wujud syukur atas nikmat Tuhan. 

 

Skema 1 

Kerangka pikiran ekosufisme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

 

 


