BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Alam semesta mempunyai keterkaitan mendalam terhadap kehidupan manusia.
Dalam kerangka kosmologi langit, manusia diposisikan sebagai makhluk yang
mengemban amanah dan tanggung jawab atas seluruh ciptaan Tuhan di atas bumi.
Manusia adalah ciptaan Tuhan yang istimewa karena memiliki sifat kesucian dan
realitas llahi (divine reality),* yakni realitas berakal yang menjadikannya mampu
menjalankan tugas ilahiah untuk memelihara, menjaga, serta melindungi seluruh
jagat raya mulai dari hewan, tumbuhan, hutan, laut, bumi, hingga sungai dan
segenap unsur kehidupan lainnya. 2

Di samping makhluk berakal, manusia juga makhluk biologis yang dapat
bereproduksi, sehingga manusia bertambah seiring waktu berjalan dari kumpulan
kecil kemudian membesar dan membentuk komunitas-komunitas.> Besarnya
komunitas membuat manusia berasosiasi satu sama lain, kemudian berinteraksi dan
bereproduksi. Seiring dengan itu, komunitas manusia berkembang, tumbuh, dan
berkreativitas. Pertumbuhan manusia setiap waktu meningkat, bahkan mengalami
lonjakan dan lompatan populasi. World Population Prospects: 2024 Revision di
bawah naungan PBB menyebutkan bahwa populasi manusia di bumi sudah
mencapai 8,16 milyar. Diperkirakan tahun 2050 dapat mencapai 9,7 miliar
manusia.* Lompatan dan peningkatan populasi penduduk bumi yang begitu besar

dalam waktu tidak lama menghadirkan problem fisik di bumi dan ekosistem yang

Immanuel Kant, Groundwork of the Metaphysics of Morals, trans: Mary Gregor. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, 1996), 60

2Donald Worster, The History of Ecology, (Cambridge University Press, 1995), 18

% Dudley L. Poston and Micklin (Ed.), A Handbook of Population, (US: Springer Pers, 2005),
14

4Our growing a population, https://www.un.org/en/global-issues/population, (diakses pada 01
Agustus 2025)



ada.® Peningkatan populasi ini beririsan dengan dampak kebutuhan hidup manusia.
Yang paling terlihat jelas adalah kebutuhan makanan dan tempat tinggal.
Kebutuhan tempat tinggal atau pemukiman adalah realitas yang terjadi di depan
mata. Kebutuhan pemukiman mengharuskan manusia membuka lahan-lahan baru
untuk pemukiman. Hutan, perkebunan dan persawahan akhirnya disulap menjadi
pemukiman manusia. Belum lagi persoalan material untuk pemukiman yang juga
diambil dari kekayaan sumber daya alam, seperti kayu, besi, baja, pasir, semen, dan
lainnya, yang pada akhirnya manusia mengeksplotasi sumber daya alam yang ada,
seperti penggundulan kawasan hijau hingga rusak, tidak terkontrol, dan ilegal baik
dilakukan individu maupun kelompok atau perusahaan. Kini hutan dan produksinya
menjadi komoditas ekonomi yang menguntungkan. Gaya hidup hedonistik
menjadikan manusia lupa pada fitrahnya sebagai pengendali alam. Kemajuan
teknologi modern menjadikan manusia memperoleh penghidupan yang baik,
mudah, sejahtera secara ekonomi, namun di sisi lain manusia merampas hak-hak
hewan dan tumbuhan.®

Suatu lembaga non-profit yang berbasis di Washington DC, Amerika Serikat,
World Resources Institute (WRI) bersama University of Maryland (UMD
menyebutkan sebuah data yang diperoleh berdasarkan satelit bahwa hutan primer
di daerah tropis menurun secara cepat pada tahun 2024. Setiap menitnya hilang
128.520 meter persegi. Data ini dua kali lipat melebihi data tahun 2023. Ironisnya,
hilangnya hutan primer tropis ini terjadi di tempat ekosistem penting bagi ekonomi
masyarakat, dimana hutan menyimpan karbon, untuk ketersediaan kehidupan
hewan, bahkan untuk ekosistem hayati. Hilangnya Kawasan hijau pepohonan tahun
2024 berimplikasi pada emisi gas rumah kaca sebesar 3,1 gigaton, lebih besar

dibandingkan emisi karbon dioksida.” Salah satu faktor penyebabnya karena

SMoelyarto Cokrowinoto, Pembagunan (Dilema dan Tantangan), (Jogyakarta: Pelajar
Pustaka, 1997), 6

6 Shinfi Handayani, Muhammad Sidqul Wafa, Muhammad Azka Nur, Ahmad Fauzan
Hidayatullah, The Consumerism and Hedonism as the Root of the Decline in Environmental Support
(Tasawuf and Ecology Review), (Jurnal Falasifa : Jurnal Studi Keislaman, Vol. 15. No. 02 (2024),
105

"Elizabeth Goldman, dkk, Fires Drove Record-breaking Tropical Forest Loss in 2024,
https://gfr.wri.org/id/latest-analysis-deforestation-trends, (diakses pada 01 Agustus 2025)



perilaku illegal logging, membakar hutan (wildfire), merambah hutan menjadi
pemukiman (deforestation), karena terdapat asumsi bagi masyarakat modern bahwa
manusia diberi kekayaan sumber daya alam untuk dinikmati sepuas-puasnya agar
manusia hidup sejahtera secara ekonomi dan bahagia dalam kehidupan. Korporasi
juga menjadikan ini untuk meraup keuntungan ekonomi yang besar. Fakta ini
berangkat dari nilai the right to development, yaitu manusia memiliki hak untuk
membangun, terlebih di negara-negara berkembang yang sedang mengejar
ketertinggalan secara ekonomi. Mereka berlomba-lomba mengeksploitasi sumber
daya alam agar dapat setara dengan negara-negara maju. Inilah fakta dan paradigma
pemikiran manusia saat ini yang melalaikan ada hak-hak etis ekosistem alam.

Peningkatan populasi manusia di bumi berdampak pada peningkatan
kebutuhan makan dan minum yang sangat besar, yang menuntut manusia untuk
mengeksploitasi alam secara massif dengan pola industrialisasi dengan cara
penggunaan teknologi produksi modern yang canggih agar manusia dapat
memperoleh pangan lebih mudah, efektif dan efesien. Industrialisasi berawal dari
Eropa Barat akhir abad delapan belas kemudian mengubah paradigma produksi
yang semula manual dan agraris menjadi mekanisasi dan industri masal.® Diantara
faktor pendorong terjadinya Revolusi Industri adalah karena menginginkan
terciptanya produksi pangan yang efesien karena permintaan pasar, inovasi
teknologi dan kemajuan sains modern, ketersediaan modal yang besar, dan
kolonialisme.® Meskipun Revolusi Industri dan perkembangannya sekarang ini
dilatarbelakangi kemajuan sains, namun di sisi lain membuat manusia bertindak
irasional dan bertindak di luar batas kaitannya terhadap ekosistem alam, sehingga
alam menjadi tercemar, rusak, sakit, dan krisis.°

Problem ini berakar dari pandangan konsumisme, yang menjadi pijakan
utama terjadi brutalnya manusia dalam memenuhi kebutuhan hidup. Manusia
modern menjadi merasa nyaman dan sejahtera dengan konsumisme yang telah

mengatur aspek kehidupan sosial dan budaya. Lebih dari pada itu, Jean Baudrillard

8 Eric Hobsbawm, the Age of Revolution: Europe 1789-1848, (AS: Vintage Books, 1996), 24
% peter N. Stearns, the Industrial Revolution in World History, (Routledg: 2021), 10
10Sumartono, Terperangkap dalam Iklan, (Bandung: Alfabeta, 2002), 10.



menyebut bahwa konsumisme adalah perilaku manusia yang tidak hanya untuk
memenuhi kebutuhan pangan manusia, melainkan sebagai simbol status sosial,
budaya, dan identitas.!! Masyarakat modern kemudian merusak terkondisi oleh
perilaku konsumisme ini, bahkan menganggap sebuah kewajaran sosial. Akibatnya,
pola hidup manusia menjadi hedonistik saat menikmati kekayaan alam, karena
beranggapan bahwa sumber daya alam adalah untuk kesejahteraan dan kebahagiaan
hidup manusia. Oleh karena itu, manusia modern dengan sains modernya
merancang, merakit, dan menggunakan alat produksi dan teknologi agar produksi
bisa lebih cepat, praktis, efektif, dan efesien, dengan mengabaikan dampak
rusaknya lingkungan. Gaya hidup hedonistik masyarakat modern menghadirkan
dan memproduksi makanan secara praktis, semisal penggunaan dan pengemasan
makanan dengan bahan plastik, yang secara sadar dan tidak sadar telah merusak
lingkungan.

Dalam satu laporan berita Radio Republik Indonesia (RRI) yang mengutip
data dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menjelaskan
bahwa pada setiap tahun orang Indonesia menghasilkan sampah sekitar 6,8 juta ton
dari plastik. 60 persen di antaranya tergolong tidak dapat didaur ulang.*? Akibat dari
sampah plastik ini, banyak sungai di Indonesia tercemar. World Wild Fund for
Nature mengungkapkan fakta bahwa terdapat 550 aliran sungai di Indonesia, sekitar
82% rusak dan 52 sungai strategis terwabah limbah pabrik dan sampah.’® Data
Badan Riset dan Inovasi Indonesia (BRIN) tahun 2024 juga menyebutkan bahwa
lebih dari 8 juta ton sampah plastik di Indonesia dibuang ke laut. Sekitar 70 persen
sampah tersebut berasal dari aktivitas manusia di darat.!* Tahun 2023, Universitas
Georgia bersama Jenna Jambeck menempatkan Indonesia sebagai peringkat kelima

sebagai negara yang membuang sampah plastik terbanyak di Indonesia. Peringkat

11 Jean Baudrillard, the Consumer Society (Myths and Structures), (Publications of Sage, 1970),
30

12 Jayanti Presti Anggraeni, Sungai Indonesia Tercemar Sampah Plastik, rri.co.id, (diakses
pada 1 Agustus 2025)

BAgus Haryanto, Mulung Ciliwung, https://Www.WWF.1d/Publikasi/Mulung-Ciliwung, 04
June 2020, (diakses 1 Januari 2024)

14 pencemaran Sampah Plastik di Laut, tempo.co, (diakses pada 8 Agustus 2025)



pertama diduduki oleh Cina.’® Fakta ini menjelaskan bahwa plastik menjadi
problem bagi lingkungan. Bahan plastik merupakan material yang tidak bisa diurai
oleh tanah dan air tanah. Proses degradasi plastik membutuhkan waktu hingga
ratusan tahun. Akumulasi limbah plastik berdampak buruk pada ekosistem, baik di
darat maupun laut.®

Tanpa disadari, manusia sering kali terjerumus dalam perilaku yang merusak
lingkungan demi memenuhi kebutuhan dan gaya hidupnya. Kenyamanan yang
dinikmati manusia pada hakikatnya dibayar mahal oleh penderitaan ekosistem lain.
Kerusakan lingkungan tidak hanya menimpa makhluk hidup (biotik), tetapi juga
unsur tak hidup (abiotik). Padahal, rusaknya komponen abiotik akan berbalik
membawa kesengsaraan bagi manusia sendiri dalam rentang waktu yang panjang.
Ironisnya, upaya mengatasi krisis ekologis kerap mengandalkan sains dan teknologi
modern, namun justru memunculkan persoalan baru. Mengobati kerusakan
lingkungan dengan menciptakan krisis lain bukanlah solusi, melainkan tanda dari
kerapuhan dan ketiadaan kecerdasan ekologis.’

Kecerdasan ekologis merupakan kesadaran nurani dan pikiran manusia untuk
membangun keberlangsungan hidup manusia lintas generasi. Eksploitasi
lingkungan berlebihan hingga menimbulkan kehancuran alam merupakan bagian
ketidakkonsistenan dan kerusakan hati dan pikiran, sebab dilakukan untuk
kebahagiaan hidup jangka pendek. Seharusnya manusia belajar dari masa lalu.
Sejumlah kerusakan alam berdampak buruk pada kehidupan manusia di kemudian
hari. Manusia modern Indonesia harus menjadikan bencana akibat Kkrisis
lingkungan. Ekspoitasi terhadap alam yang masif, terus-menerus dan berlebihan
akan menghadirkan bencana besar. Tuhan menegur bahwa bencana alam baik
langsung atau tidak langsung adalah akibat dari eksploitasi alam.*®

Para ilmuan modern dengan teknologi modernnya telah berupaya menangani

krisis lingkungan dengan pendekatan sains modern. Mereka berasumsi dan

15 Kirim Sampah Plastik Terbanyak ke Laut, tempo.co, (diakses pada 8 Agustus 2025)

5 Muhamad Nizar Arvila Putra, dkk, Sampah Plastik Sebagai Ancaman terhadap Lingkungan,
(Jurnal Aktivisme, Volume. 2 Nomor. 1 Tahun 2025), 154.

Supriatna, Ecopedagogy dan Green Curriculum, (Jakarta: Bee Media Indonesia, 2013), 11.

8Sonny A. Keraf, Krisis dan Bencana Lingkungan Hidup Global, (Yogjakarta: Penerbut
Kanisius, 2011), 27.



berpendapat bahwa dasar sains modern dengan teknologi mutakhir dianggap dapat
menghasilkan keuntungan untuk kebutuhan manusia, semisal peningkatan efesiensi
energi dan sumber daya serta inovasi produk dan prosesnya dilakukan dengan
pengelolaan lingkungan dan pengelolaan rantai pasokan berkesinambungan. Josep
Huber mencanangkan teori mengatasi krisis lingkungan dengan mengembangkan
teknologi modern, yakni modernisasi ekologi dengan inovasi teknologi dan teknik
produksi serta penyebarannya.’® Hal ini seirama dengan gagasan modernisasi
ekologi Schumpeter bahwa krisis lingkungan dapat menjadi dorongan dasar untuk
menciptakan mesin industri dan permodalan ekonomi bekerja lebih keras lagi.
Teorinya disebut creative destruction, yaitu inovasi untuk menggantikan teknologi
lama kepada teknologi yang baru yang lebih kreatif.?® Pandangan ini menandakan
bahwa penanganan krisis lingkungan dilakukan dengan basis pendekatan kemajuan
teknologi, padahal itu melahirkan krisis baru. Di samping itu, manusia modern juga
melakukan pencegahan krisis lingkungan dengan regulasi yang bersifat hukum
administratif, dan jauh dari kesadaran spiritual dan moral. Penanganan Kkrisis
lingkungan di sejumlah negara, termasuk Indonesia, memfokuskan pada aplikasi
dan modernisasi teknologi dan peraturan negara, namun mengesampingkan basis
etis ekosistem alam yang ada, bahkan Indonesia menghadirkan peraturan yang
berbasis hukum terapan atau hukum positif untuk menangani krisis lingkungan.
Inilah problemnya bahwa ada pengabaian pada kesadaran manusia secara etis-
spiritual dalam melihat krisis relasi antara manusia, alam dan Tuhan. Ada
pengabaian hak moril pada ekosistem di bumi. Ada kekosongan spiritual dalam
penanganan krisis lingkungan.

Selama ini, hukum internasional maupun nasional terkait pelestarian
lingkungan sering kali diabaikan oleh umat manusia.?! Akibatnya, kondisi bumi

tampak terbengkalai dan tidak terjaga. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan

¥Hajer, Ecological Modernisation as Cultural Politics dalam Lash (Ed), Risk, Environment
and Modernity (Toward A New Ecology), (London: Publication of Sage Publications, 1997), 250

Mol dan Spaargaren, Ecological Modernisation Theory in Debate: A Review, (Jurnal
Environmental Politics, 2000), 18.

2L Edith Brown Weiss, International Environmental Law and Policy, (New York: Aspen
Publishers, 2011), 103



ekologi tidak dapat hanya menggunakan intrumen hukum dan kebijakan
administratif yang bersifat teknis. Diperlukan keterlibatan kesadaran spiritual
manusia yang bersifat sufistik, karena akar dari persoalan ini terletak pada aspek
moral manusia.?? Ekosufisme hadir sebagai konsep penting dalam membangkitkan
kesadaran manusia atas tanggung jawabnya untuk merawat alam semesta. la
menawarkan pemahaman mendalam tentang makna hidup, peran, dan tujuan
keberadaan manusia. Kesadaran etis terhadap lingkungan adalah bentuk
perenungan Kritis terhadap norma, nilai, serta prinsip moral yang selama ini
berkembang, termasuk cara manusia memandang dirinya sendiri, alam semesta,
serta hubungan timbal balik antara keduanya yang tercermin dalam sikap dan
perilaku manusia terhadap lingkungan.?

Etika dapat dipahami sebagai cabang pengetahuan yang menelaah nilai-nilai
normatif, khususnya yang menyangkut ukuran kebaikan dan keburukan dalam
kehidupan manusia secara komprehensif. Inti perhatian etika terletak pada
dinamika akal dan rasa, yang berfungsi sebagai pijakan dalam mengambil
keputusan moral serta menentukan arah perilaku. Dalam kajian ilmiah, etika
memiliki tiga dimensi pokok: pertama, sebagai sistem nilai yang mengatur perilaku
individu maupun kolektif; kedua, sebagai kode etik yang berfungsi sebagai
pedoman praktis dalam profesi atau komunitas tertentu; dan ketiga, sebagai filsafat
moral yang melakukan refleksi kritis terhadap prinsip-prinsip moral serta fondasi
teoretisnya.?* Sebagai sistem nilai, etika menunjuk pada seperangkat prinsip dan
norma moral yang dijadikan acuan individu atau kelompok dalam menilai dan
mengarahkan tindakan. Sistem ini sekaligus menjadi basis normatif yang
membentuk pola perilaku serta menentukan batas layak atau tidaknya suatu
tindakan dalam ruang sosial tertentu. Frans Magnis menegaskan bahwa etika adalah
refleksi sistematis atas berbagai pandangan, norma, serta konsep yang terkait

dengan moralitas.?® Etika pada dasarnya merepresentasikan seperangkat nilai dan

22 Thomas Berry, The Dream of the Earth, (San Francisco: Sierra Club Books, 1988), 44

2Sony A. Keraf, Etika Lingkungan, (Jakarta: Penerbit Kompas a, 2011), 22

24K Bertens, Etika, (Jakarta: Penerbit Gramedia, 1994), 36

Franz M Suseno, Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (Yogyakarta:
Kanisius, 1987), 6



penilaian yang dipakai sekelompok orang guna merumuskan kiat-kiat manusia yang
idealnya mengisi kehidupan mereka benar, mencakup sikap, perilaku, dan tindakan
yang menopang keberhasilan hidup. Dalam wujudnya sebagai kode etik, ia
mengandung prinsip-prinsip dasar yang menjadi pedoman moral praktis.

Secara umum, etika ekologi diklasifikasikan ke dalam tiga paradigma utama.
Yang pertama adalah pandangan bahwa manusia menempatkan dirinya menjadi
central pada keseluruhan mekanisme alam. Dalam perspektif ini, keperluan dan
keinginan manusia dianggap memiliki peran tertinggi dan mendominasi
dibandingkan dengan entitas lainnya di alam. Pandangan tersebut dikenal dengan
istilah antroposentrisme, yaitu pendekatan yang mengutamakan kepentingan
manusia di atas segala-galanya. Konsekuensi dari cara pandang ini adalah lahirnya
pola pikir egoisme etis dan pendekatan utilitarianisme, yang menilai alam
berdasarkan seberapa besar manfaatnya bagi manusia. Menurut Wasim,?
pandangan tersebut tidak sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental dalam ajaran
agama, yang bertujuan untuk menjaga, melindungi, dan merawat berbagai aspek
penting kehidupan, seperti agama itu sendiri, kelangsungan hidup, akal dan
pemikiran, keturunan, serta nilai-nilai keadilan dan kebebasan. Perlindungan
terhadap lingkungan merupakan elemen krusial dalam hubungan ini. Jika kerusakan
lingkungan terus berlangsung tanpa kendali, maka keberlangsungan hidup manusia
akan terancam, dan pada akhirnya keberadaan agama pun tidak akan dapat
dipertahankan.

Pandangan kedua dalam etika ekologi menekankan bahwa manusia memiliki
kesadaran moral untuk menjaga keberlangsungan hidup dan menunjukkan rasa
hormat terhadap makhluk lain di alam. Setiap makhluk hidup dianggap memiliki
nilai intrinsik dan martabat yang layak dihormati, terlepas dari apakah makhluk
tersebut memberikan manfaat langsung bagi manusia atau tidak. Pandangan ini
dikenal sebagai biosentrisme.?’ Sementara itu, pandangan ketiga menolak anggapan
bahwa manusia adalah pusat dari kehidupan alam. Sebaliknya, pendekatan ini

% Alef T. Wasim, Ekologi Agama dan Studi Agama-Agama, (Jogyakarta: Penerbit Oasis, 2006),
79

2'R. Attfield, Environmental Ethics (A Very Short Introduction), (Oxford University Press,
2019), 26



menempatkan keseluruhan sistem kehidupan sebagai inti perhatian etis, dengan
fokus pada upaya mengatasi krisis lingkungan secara menyeluruh. Etika ini
mencakup semua elemen dalam ekosistem lingkungan, baik yang biotik (hidup)
maupun abiotik (tidak hidup), dan ini disebut sebagai ekosentrisme.?®

Ketiga pendekatan dalam etika ekologi menunjukkan adanya kekosongan
dalam hal hubungan transendental antara manusia, alam, dan Tuhan. Pandangan
etis yang dikembangkan oleh para filsuf etika lingkungan cenderung
mengesampingkan aspek spiritual bahwa alam merupakan manifestasi dari
keberadaan Tuhan. Dalam perspektif ini, alam dipandang sebagai representasi ilahi
di bumi. Oleh karena itu, diperlukan suatu pendekatan etis yang menekankan
pentingnya membangun hubungan antara manusia dan alam dengan landasan
sufisme, yaitu pengakuan bahwa alam merupakan ciptaan Tuhan dan manusia
merupakan wakil Tuhan di bumi.

Dalam pandangan Islam, alam bukan hanya sekadar benda mati, tetapi
makhluk yang juga dimuliakan Tuhan. Al-Quran pada Surat al-Jumu’ah: 1
menerangkan bahwa setiap makhluk di bumi mensucikan (tasbih) Tuhannya, yang
berarti bahwa seluruh ciptaan hidup dalam kesadaran kepada Tuhan. Al-Quran
Surat Fushshilat: 11 juga mendeskripsikan bahwa Tuhan memerintahkan langit dan
bumi untuk tunduk kepada-Nya. Hal ini menandakan bahwa alam mempunyai
kepatuhan dan kehendak sesuai dengan perintah Ilahi. Lebih jauh lagi, dalam Surat
al-An‘am: 38 Tuhan menegaskan bahwa semua binatang di bumi dan burung-
burung di udara juga termasuk makhluk ciptaan Tuhan seperti halnya manusia.
Artinya bahwa manusia bukan satu-satunya makhluk Tuhan di dunia, tetapi bagian
dari satu keluarga besar ciptaan yang semuanya berada dalam pengawasan dan
kasih sayang Tuhan.?® Oleh sebab itu, manusia perlu menjadikan dan
mempergunakan alam dengan cara penuh hormat serta penuh tanggung jawab.
Rasulullah s.aw. juga mengajarkan pentingnya merawat alam. Ada konsep himéa’,
yakni Kawasan hutan lindung yang dipergunakan untuk melestarikan kehidupan

28 R, Attfield, Environmental Ethics: A Very Short Introduction, 35.
29 Seyyed Hossen Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, (London:
George Allen & Unwin, 1968), 93.



hewan liar dan hutan. Ada pula konsep ihya al-mawat, yakni menghidupkan
kembali tanah kosong untuk dihijaukan dan dikelola untuk kemaslahatan
manusia.>® Hal ini menunjukkan bahwa Islam memandang alam sebagai makhluk
yang berdampingan dan saling melengkapi dalam kehidupan manusia. Jika manusia
melakukan kerusakan pada alam, maka artinya ia telah merusak kehidupannya
sendiri.

Seyyed Hossen Nasr berpandangan bahwa manusia memiliki keterkaitan
spiritual dengan alam. Menurut Nasr, krisis lingkungan tidak seharusnya
menggunakan pendekatan saintifik-teknologi, tetapi harus berlandaskan
spiritualitas. Krisis ekologi manusia modern disebabkan minimnya spiritual dan
etika dalam menghadapi krisis lingkungan. Caranya dengan menahan nafsu serakah
dalam memenuhi kebutuhan hidup. Nafsu keserakahan pada dasarnya adalah
kebutuhan palsu, yaitu bertentangan dengan nilai religiusitas yang telah dianut,
yakni merasa cukup (gana’ah) dengan apa yang sudah dimiliki. Tawaran solusi
yang ingin disampaikan Nasr adalah keharusan adanya jalan mensakralisasi
kembali terhadap alam dan ilmu pengetahuan (scientia sacra).®! Penanggulangan
problem lingkungan tidak hanya menghadirkan lagi dasar spiritual pada
lingkungan, tetapi juga pada ilmu pengatahuan itu sendiri. Scientia sacra
merupakan kebalikan dari sains sekuler. Pada sains sakral, alam dinilai sebagai
realitas sakral, bukan realitas profan. Sedangkan sains sekuler menghadirkan satu
kenaifan karena beroperasi dalam kerangka yang salah, yaitu paham sekularisme
dan materialisme. Di sinilah titik masalahnya. Oleh karena itu, melahirkan lagi nilai
sakral baik pada alam maupun sains akan menjawab krisis utama manusia, yakni
krisis ekologi dan spiritual.

Salah satu pandangan sakralitas pada realitas juga datang dari Said Nursi,
yang berpandangan bahwa alam adalah tajalli, yaitu manifestasi atas kekuasaan dan

keindahan nama Tuhan. 32 Alam merupakan tanda dari keberadaan Tuhan, dan juga

30 Ahmad Asroni, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, (Prosiding Konferensi Integrasi
Interkoneksi Islam dan Sains, Vol.4 No.22, 2022), 56-57

Swilliam C. Chittick, The Essential of Seyyed Hossein Nasr, (London: World Wisdom, 2008),
3L

%2Badiuzzaman Said Nursi, Iman dan Manusia. (Istanbul: Sozler Publication, 2009), 63

10



manifestasi Tuhan di bumi. Relasi manusia, alam dan Tuhan secara filosofis dapat
ditinjau dari tiga pendekatan, yakni ontologis, epistemologis dan aksiologis. Secara
ontologis, Ibnu Arabi berpandangan bahwa realitas manusia, alam dan Tuhan pada
dasarnya berdiri di atas prinsip wahdah al-wujid atau kesatuan wujud. Konsep ini
menegaskan bahwa satu-satunya keberadaan yang benar-benar absolut adalah
Wujud Tuhan, sedangkan seluruh makhluk di alam semesta tidak memiliki wujud
mandiri. Segala sesuatu hadir sebagai tajalli, yakni penyingkapan atau manifestasi
dari keberadaan Ilahi. Dengan demikian, alam dipahami sebagai mazdhir al-asma,
tempat di mana nama-nama Tuhan tampil dalam aneka bentuk ciptaan. Karena itu
pula, alam memiliki nilai hakiki yang tidak bergantung pada manfaatnya bagi
manusia, melainkan karena ia merupakan cermin yang menampilkan sifat dan
nama-nama Tuhan.®

Ibn Arabi juga menegaskan bahwa setiap makhluk memantulkan salah satu
sifat ketuhanan, sehingga keberagaman alam merupakan wujud pluralitas nama
llahi. Penjelasan ini dipertegas dalam al-Futihdt al-Makkiyyah, tempat ia
menerangkan bahwa seluruh wujud memperoleh eksistensinya melalui Nafas llahi
yang menjadi sumber kehidupan dan keteraturan kosmos. Atas dasar itu, tindakan
merusak alam memiliki konsekuensi spiritual: hal tersebut berarti merusak medium
yang menjadi tempat Tuhan memanifestasikan diri-Nya.3*

Mulla Sadra kemudian memperluas dasar ontologis ini melalui konsep al-
harakah al-jawhariyyah (gerak substansial) dan tashkik al-wujid (gradasi wujud).*®
Baginya, alam bukan kumpulan entitas statis, tetapi realitas hidup yang berubah
pada tingkat substansi. Segala yang ada tersusun dalam satu kesatuan wujud yang
bergradasi, mulai dari materi hingga bentuk spiritual yang paling murni. Dalam
pandangan ini, setiap makhluk sedang bergerak menuju kesempurnaan spiritual.
Karena itu, kerusakan terhadap alam tidak hanya berdampak pada ekosistem secara
fisik, tetapi juga mengganggu perjalanan kosmik makhluk menuju Tuhan. Dari sini,
Sadra menegaskan pentingnya memandang alam sebagai realitas hidup yang

33 Ibn Arabi, al-Futihdt al-Makkiyyah, (Cairo: al-Hay’ah al-Misriyyah, 1972), Juz 1, 96.
34 Ibn Arabi, al-Futihdt al-Makkiyyah, Juz 1, 97
% Mulla Sadra, al-Asfar al-Arba ‘ah, (Tehran: Dar al-Ma-‘arif al-Islamiyyah, 1981), Juz 3, 68

11



memiliki tujuan teleologis sehingga melestarikannya merupakan kewajiban moral,
spiritual, dan metafisik.

Secara epistemologis, Ibnu Arabi membangun pengetahuan manusia tentang
alam dan Tuhan pada konsep ma ‘rifat, yakni bentuk pengetahuan intuitif dan
langsung yang diperoleh melalui penyaksian batin (musyahadah) dan
penyingkapan spiritual (kasyf). Dalam pandangannya, alam merupakan teks kosmik
yang senantiasa menampakkan nama-nama Tuhan. Oleh sebab itu, pengetahuan
tentang alam tidak semata-mata dapat dicapai melalui kemampuan rasional,
melainkan membutuhkan kesiapan spiritual untuk menangkap manifestasi Ilahi
yang termaktub dalam keberadaan alam. Dalam kerangka ekosufisme, pendekatan
epistemologis ini menegaskan bahwa memahami alam berarti memahami tajallt
atau penampakan Tuhan di dalam ciptaan.® Pengetahuan ekologis sejati tersusun
dari kemampuan menyingkap makna batin di balik fenomena alam, bukan sekadar
menelaah aspek materialnya. Kerusakan lingkungan, dalam perspektif ini,
merupakan tanda bahwa manusia gagal membaca ayat-ayat kosmik. Dengan
demikian, dasar epistemologis Ibnu Arabi mengandaikan bahwa alam adalah ayat
Ilahi, sehingga pengetahuan ekologis memiliki karakter transenden dan spiritual.

Pada sisi yang lain, Mulla Sadra, meletakkan epistemologinya pada konsep
al-‘i/mu al-hudhdri, yaitu bentuk pengetahuan yang terwujud melalui kesatuan
eksistensial antara subjek yang mengetahui dan objek yang diketahui. Menurutnya,
realitas alam tidak dapat dipahami hanya melalui abstraksi intelektual, melainkan
melalui transformasi batiniah yang membuat jiwa menyatu dengan wujud yang
dipahami. Epistemologi Sadra bertumpu pada tiga prinsip utama: pertama, kesatuan
antara wujud dan pengetahuan; kedua, gerak substansial, yang memandang
pengetahuan sebagai dinamika jiwa menuju kesempurnaan; dan ketiga, gradasi
wujud, yakni pemahaman bahwa tingkat pengetahuan manusia meningkat sejalan
dengan kualitas eksistensinya.®” Secara ekologis, ini berarti bahwa mengetahui
alam berarti menyaksikan kehidupan kosmik yang terus bertumbuh, dan bahwa

pengetahuan ekologis memerlukan transformasi spiritual dari pihak manusia.

36 |bn Arabi, Fusiis al-Hikam, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002), 70
37 Mulla Sadra, al-Asfar al-4rba ‘ah, Juz 3, 70

12



Dalam konteks aksiologis, Ibnu Arabi menekankan doktrin wahdah al-wujad
dan konsep tajalli, di mana alam dipandang sebagai penampakan esensi dan nama-
nama Tuhan. Setiap makhluk, sebagai mazhar al-Haqq, memiliki nilai sakral yang
tidak dapat disederhanakan menjadi objek pemanfaatan semata. Dari kesadaran
inilah muncul etika ekologis. Merusak alam berarti merusak manifestasi Ilahi.®
Dalam Kkerangka ini, manusia bukan penguasa alam, melainkan penjaga
keseimbangan kosmis yang memiliki tanggung jawab untuk mengenali dan
menghormati tajalli Tuhan pada seluruh entitas. Sedangkan Mulla Sadra
menekankan dua prinsip utama, yakni gradasi wujud dan gerak substansial.®®
Seluruh eksistensi bergerak menuju kesempurnaan, sehingga alam memiliki nilai
karena menjadi bagian dari proses kosmik menuju Tuhan. Etika ekologis muncul
sebagai konsekuensi ontologis. Manusia berkewajiban memastikan tindakannya
tidak menghambat penyempurnaan alam. Kebaikan tertinggi, menurut Sadra,
terletak pada tercapainya harmoni eksistensial seluruh makhluk, yang tercermin
dalam kepekaan terhadap penderitaan ekologis.*

Baik lbnu Arabi maupun Mulla Sadra secara tidak langsung memiliki
keterkaitan dan kesamaan pemikiran dengan Al-Ghazali tentang spiritualitas dalam
melihat alam dan Tuhan. Al-Ghazali memiliki peran penting dalam pemikiran
tentang relasi alam dan mausia, baik secara ontologis, epistemologis maupun
aksiologis. Al-Ghazali berpandangan bahwa lingkungan alam atau fenomena alam
bersumber dari hati dan pikiran manusia.** Kesemrawutan pikiran bersumber pada
kesemrawutan spiritualitasnya. Untuk dapat menangani krisis lingkungan, maka
yang harus dilakukan adalah mengembalikan spiritualitas yang hilang. Bukan
dengan pendekatan sains-teknologi atau hukum administratif.

Al-Ghazali merupakan salah satu pemikir yang menunjukkan kepedulian
mendalam terhadap kelestarian dan keharmonisan lingkungan hidup. Dalam

karyanya al-Hikmah fi Makhligat Allah, ia mengemukakan pemikiran mengenai

38 |bn Arabi, Fusiis al-Hikam, 116

39 Muhammad Kamal, Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy, (Aldershot: Ashgate, 2006),
42

40 Sajjad Rizvi, Mulla Sadra and Metaphysics, (London: Routledge, 2009), 112

41 Al-Ghazali, Kimya al-Sa ddah, (Beirut: Dar al-Kutdb al-‘Iimiyyah, 1987), 130

13



penciptaan alam semesta, mencakup matahari, bulan, bintang, bumi, tumbuhan,
hewan, laut, sungai, gunung, air, udara, hingga makhluk kecil seperti serangga.
Menurut Al-Ghazali, seluruh ciptaan Tuhan ini terhubung dalam tatanan yang
harmonis dan selaras, yang mencerminkan keteraturan kosmik.*? Oleh karena itu,
manusia wajib mensyukuri nikmat tersebut dengan menjaga dan merawat
lingkungan, bukan mengeksploitasinya, karena tindakan merusak alam akan
membawa kehancuran bagi umat manusia itu sendiri.

Dalam pandangannya, problematika lingkungan tidak cukup ditangani
melalui pendekatan saintifik atau kebijakan teknokratik semata, melainkan harus
dilengkapi dengan pendekatan sufistik-etis. Lingkungan alam dipahami sebagai
realitas spiritual yang sakral dan tidak terpisahkan dari relasi manusia dengan
Tuhan. Melalui pendekatan sufistik ini, Al-Ghazali menekankan pentingnya
kesadaran batin dan tanggung jawab moral dalam menjaga ekosistem. Gagasan-
gagasannya yang berakar pada spiritualitas dan etika ini dianggap relevan untuk
direkonstruksi dan diterapkan dalam menjawab Krisis ekologi kontemporer.

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, yang dikenal dengan
gelar hujjah al-Islam karena kontribusinya yang besar dalam mempertahankan
ajaran Islam, lahir pada tahun 450 H/1059 M di kota kecil Ghazalah, dekat Thus di
wilayah Khurasan.*® Al-Ghazali merupakan seorang pemikir Islam yang memiliki
fondasi etika yang kuat dalam pemikirannya. Meskipun ia tidak secara eksplisit
menyusun satu karya khusus mengenai ekosufisme, gagasan-gagasannya mengenai
etika lingkungan tersebar dalam berbagai tulisannya. la menekankan pentingnya
relasi yang seimbang dan harmonis antara manusia dan ekosistem alam.

Al-Ghazali menggambarkan hubungan manusia dengan alam semesta melalui
analogi rumabh: langit-langit, dinding, lampu, perabotan, makanan, dan minuman
yang semuanya merupakan bagian integral dari suatu sistem yang harus dijaga
fungsinya.** Kerusakan terhadap lingkungan diibaratkan seperti merusak rumah
sendiri, yang pada akhirnya akan membahayakan kelangsungan hidup manusia itu

42 Al-Ghazali, al-Hikmah fi Makhliqat Allah, (Beitrut: Dar ihya’ al-Uliim, 1978), 82
4 F. C. De Blois, Al-Ghazali: The Mystic, (Islamic Texts Society, 1993), 7-8
4 Al-Ghazali, al-Hikmah fi Makhliigat Allah, 15-16

14



sendiri. Eksploitasi alam yang tidak terkontrol sama saja dengan tindakan bunuh
diri secara perlahan. Oleh karena itu, diperlukan prinsip-prinsip etika dalam
memperlakukan lingkungan sebagai wujud tanggung jawab moral untuk menjaga
keberlangsungan kehidupan di bumi.

Etika lingkungan yang diajarkan oleh Al-Ghazali berakar pada nilai filosofis-
sufistik. Etika, sebagai cabang utama dalam kajian filsafat dan sufistik, mengkaji
nilai-nilai dan kualitas moral dalam kehidupan manusia. Terdapat dua jenis etika:
pertama, etika filosofis yang berasal dari refleksi dan pemikiran rasional manusia,
menjadikannya sebagai bagian integral dari filsafat; kedua, etika sufistik yang
didasarkan pada asumsi-asumsi sufistik.*® Dalam pandangannya, Al-Ghazali
mengaitkan wahyu ilahi dengan tindakan moral manusia. la menganjurkan untuk
memandang kebahagiaan sebagai anugerah dari Tuhan, dan menganggap bahwa
keutamaan-keutamaan manusia merupakan hasil dari pertolongan Tuhan yang tak
terelakkan dalam perkembangan jiwa. Dengan mengaitkan keutamaan tersebut
pada pertolongan Tuhan, Al-Ghazali berupaya menghubungkan moralitas dengan
dimensi ilahi.

Berdasarkan hal tersebut, pandangan ekosufisme Al-Ghazali dianggap
relevan untuk diterapkan dalam upaya menjaga kelestarian lingkungan. Pandangan
Al-Ghazali tentang manusia dan alam dapat menjadi tawaran solusi alternatif dalam
penanganan krisis lingkungan masyarakat modern. Meskipun di masa hidupnya,
Al-Ghazali tidak bersentuhan dan berhadapan dengan problem lingkungan, namun
nilai etika sufistiknya dapat menjadi nilai dan prinsip etis dalam membangun relasi
harmonis hubungan manusia dan alam, karena prinsip etis dapat diimplimentasikan
meskipun berbeda zaman dan problematikanya, karena sifatnya yang universal dan
tanpa batas zaman.*® Ekosufisme merupakan pandangan konstruktif yang lebih

komprehensif mengenai perilaku kehidupan manusia dan alam dengan pendekatan

4 Nur Afifah dan Iskandar Zulkarnaen, Filsafat Etika Perspektif Abu Hamid Al-Ghazali,
(Jurnal EI-Waroqoh, Vol.8, No.1 Januari-Juni 2024), 49-52

46 Muhammad Azka, dkk, The Ethics of Al-Ghazali’s Perspective in Kimyaus Sa’adah and Its
Relevance to Contemporary Moral Challenges, (Universitas Islam Madura: Al-Ulum, Jurnal
Penelitian dan Pemikiran Islam, Juli Vo.12 No.3, 2025), 224

15



spiritulitas Islam.*” Pemikiran Al-Ghazali tentang ekosufisme dapat menjadi
tawaran alternatif penting di tengah kebingungan manusia modern dalam merawat
alam semesta dengan menekankan pentingnya kebahagiaan alam sebagai bagian
dari usaha menciptakan kebahagiaan bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat.
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang
gagasan Al-Ghazali terkait ekosufisme.

B. Rumusan Masalah

Di tengah meningkatnya krisis ekologi global, pemikiran Al-Ghazali
sebenarnya menyimpan potensi besar sebagai dasar spiritual dan etis untuk
membangun paradigma ekologis yang lebih menyeluruh. Namun, sampai saat ini
belum terdapat kajian yang secara utuh dan sistematis menguraikan konstruksi
ekosufisme Al-Ghazali dari aspek ontologis, epistemologis, hingga landasan
etisnya.

Permasalahan pertama muncul dari tidak adanya penjelasan yang terstruktur
mengenai pemahaman Al-Ghazali tentang realitas (wujdd) dan keterkaitannya
antara Tuhan, manusia, dan alam. Meski karya-karyanya memuat uraian mengenai
kosmologi, proses penciptaan, serta kedudukan manusia sebagai khalifah, dasar
ontologis yang menopang konsep ekosufisme masih tersebar dan belum
dieksplisitkan dalam suatu kerangka yang kohesif.

Masalah kedua berhubungan dengan bagaimana pengetahuan ekologis-
spiritual diperoleh. Epistemologi Al-Ghazali yang mengintegrasikan akal, wahyu,
dan ma rifat atau kasyf memerlukan analisis lebih jauh untuk memahami
bagaimana kombinasi ketiganya dapat melahirkan kesadaran ekologis dalam
perspektif sufistik.

Masalah ketiga berkaitan dengan nilai dan etika praktis. Meskipun etika
merupakan salah satu aspek yang paling menonjol dalam karya-karya Al-Ghazali,
kajian yang menyoroti bagaimana etika tersebut berfungsi dalam membentuk relasi

47 Munari Sadjali, Seyyed Hossein Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between
God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis, (Jurnal Social Sciencies Insights Journal
Vol. 2 No.1, 2024), 47

16



manusia dengan alam masih jarang dilakukan dan belum dijabarkan secara
mendalam.

Secara keseluruhan, problem penelitian ini berfokus pada kebutuhan untuk
memetakan dan mengkonstruksi konsep ekosufisme Al-Ghazali melalui tiga aspek:
ontologi, epistemologi dan aksiologi, yang selama ini belum dianalisis sebagai satu
kesatuan sistemik. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi kekosongan tersebut
sekaligus merumuskan kembali pemikiran Al-Ghazali sebagai fondasi etik dan
eksistensial bagi pengembangan kesadaran ekologis kontemporer. Dengan
demikian, rumusan penelitian ini berakar pada tiga rumusan masalah penelitian
sebagai berikut:

1. Bagaimana dasar ontologis Al-Ghazali tentang ekosufisme?
2. Bagaimana dasar epistemologis ekosufisme Al-Ghazali?

3. Bagaimana prinsip-prinsip etis ekosufisme Al-Ghazali?

C. Tujuan Penelitian
Penelitian ini tentu berfokus pada konsep ekosufisme Al-Ghazali, sehingga
tujuan dari penelitian ini sebagai berikut:
1. Mengetahui dasar ontologis Al-Ghazali tentang ekosifisme.
2. Mengetahui dasar epistemologis ekosufisme Al-Ghazali.
3. Mengetahui prinsip-prinsip etis ekosufisme Al-Ghazali.

D. Tinjauan Pustaka

Penelitian-penelitian yang membahas tentang relasi manusia, alam dan Tuhan
dalam konteks spiritualitas sudah cukup banyak dilakukan oleh para peneliti baik
dari kalangan pemikir Barat maupun Islam. Satu diantaranya adalah Tristan L. Snell
dan Janette G. Simmonds yang telah menulis artikel penelitian terkait dengan tema
pengalaman mistik pada alam dengan judul Mystical Experiences in Nature:
Comparing Outcomes for Psychological Well-Being and Environmental Behaviour

17



yang ditulis pada International Journal of Psycology of Religion tahun 2015.%8
Tulisan ini merupakan studi empiris (lapangan) atau pengalaman mistik di alam dan
kaitannya dengan ketenangan psikologis yang disebabkan karena kebiasaan
perilaku lingkungan yang baik. Ada 305 orang yang menjadi sampel dalam
penelitiannya. Hasilnya menunjukkan bahwa pengalaman mistik secara psikologis
telah meningkatkan ketenangan jiwa seseorang. Pengalaman mistik yang terjadi di
alam membuat seseorang lebih peduli terhadap lingkungan. Penelitian bertemakan
spiritualitas ini mengaitkan antara kajian psikologi dengan ekologi. Kesimpulannya
menyebutkan bahwa pengalaman mistik di alam dapat memberikan pengaruh
kebahagiaan bagi manusia.

Penelitian lain telah dilakukan oleh Chandita Das dan Priyanka Tripati
dengan judul Exploring Eco-Mysticism in Between Heaven and Earth: Writings on
the Indian Hills pada jurnal English Studies tahun 2023.° Artikel tersebut mencoba
melihat sisi spiritual dari pegunungan Himalaya dan bentuk ekomistisisme yang
tumbuh di sana. Kajian ini didasarkan pada kajian kesusastraan dalam buku
Between Heaven and Earth: Writings on the Indian Hills yang disunting oleh
Ruskin Bond dan Bulbul Sharma (2022). Di wilayah pegunungan India, hubungan
antara unsur mistik dan ekologi dengan pendekatan humaniora lingkungan.
Perpaduan antara mistisisme Hindu dan ruang geografis menunjukkan bahwa
kesucian bukan hanya konsep keagamaan, tetapi juga hadir dalam ruang hidup
manusia. Dari sinilah muncul kesadaran etis yang disebut ekomistisisme, yaitu cara
pandang baru untuk memahami dan merespons krisis lingkungan masa kini.

Penelitian terkait tema ekomistisisme dengan kajian kesusastraan dilakukan
David Tagnani dalam penelitian disertasinya dengan judul Ecomystisism:

Materialism and Mysticism in American Nature Writing tahun 2015 pada

48 Tristan L. Snell & Janette G. Simmonds, Mystical Experiences in Nature: Comparing
Outcomes for Psychological Well-Being and Environmental Behaviour, (International Journal of
Psycology of Religion, V0.37 Issue 2, 2015), 169-184

49 Chhandita Das dan Priyanka Tripati dengan judul Exploring Eco-Mysticism in Between
Heaven and Earth: Writings on the Indian Hills, (Journal of English Studies, Volume 40, 2023), 1-
15

18



Washington State University Program Bahasa Inggris.®® Peneliti menjelaskan
bahwa ecomysticism bukanlah bentuk mistisisme yang bersifat gaib atau mencoba
melampaui dunia nyata, melainkan pengalaman spiritual yang muncul dari
hubungan langsung manusia dengan alam melalui pancaindra. Lewat kajian
terhadap karya Sarah Orne Jewett, Mary Austin, Stephen Crane, Robinson Jeffers,
Edward Abbey, dan Gary Snyder, ia menunjukkan bahwa pengalaman mistik
terhadap alam dapat membentuk cara pandang hidup yang berpihak pada nilai-nilai
materi, etika, dan kepedulian lingkungan. Kesimpulannya, ecomysticism menjadi
jembatan antara dua hal yang sering dianggap berlawanan, yaitu spiritualitas dan
materialisme, dan melahirkan cara pandang baru yang menegaskan keterikatan
manusia dengan alam. Bagi Tagnani, kesadaran ini menjadi dasar bagi etika
lingkungan dan gaya hidup yang lebih harmonis dengan alam.

Douglas E. Christie menulis artikel penelitian berjudul Nature Writing and
Nature Mysticism tahun 2017.! Peneliti memandang bahwa manusia modern telah
mengalami krisis spiritual disebabkan mengagungkan logika dan pikiran yang
hanya menilai alam dari sisi kegunaan, sehingga manusia merasa hilang perasan
kagum dan keterikatan dengan alam. Bagi Christie, mistisisme alam bisa menjadi
jalan untuk menanggulangi krisis alam, sehingga pengalaman spiritual bersama
alam, manusia bisa kembali merasakan kesucian dan unsur batin dari dunia yang
tempati. la juga menekankan kesadaran pada keindahan alam yang merupakan
bentuk ibadah batin yang menumbuhkan rasa kasih dan tanggung jawab kepada
semua makhluk hidup. Artikel ini membahas bagaimana spiritualitas dan tulisan
tentang alam saling berkaitan dalam sastra modern. Isinya menyoroti perubahan
pandangan bahwa spiritualitas bisa menjadi cara untuk memperbaiki hubungan
manusia dengan alam. Penulis mengulas berbagai pandangan tokoh dan filsuf
tentang alam serta spiritualitas, dan menekankan pentingnya sikap yang lebih aktif

serta melibatkan masyarakat dalam menjaga lingkungan. Tulisan ini juga mengajak

50 David Tagnani, Ecomystisism: Materialism and Mysticism in American Nature Writing,
(Disertasi pada English Department of Washington State University, 2015), 1-169

%1 Douglas E. Cristie, Nature writing and nature mysticism, dalam Willis Jenkins, Mary Evelyn
Tucker, dan John Grim (ed), The Routledge Handbook of Religion and Ecology, (Routledge, 2017),
230

19



orang untuk mempraktikkan spiritualitas yang membuat kita lebih sadar akan
kehidupan di alam sekitar, serta mendorong karya sastra bertema alam menjadi
sarana kebangkitan kesadaran lingkungan dan spiritual.

Berkaitan dengan tema relasi manusia, alam dan Tuhan diantaranya adalah
artikel yang ditulis Budhy Munawar-Rachman dengan judul Manusia, Alam dan
Lingkungan Hidupnya (Membangun the “Ecological Conscience” Melalui
Pendekatan Filsafat dan Agama) tahun 2011.52 Artikel jurnal yang ditulis Budhy
Munawar-Rachman berisi tentang relasi manusia dan alam dilihat dalam kaca mata
filsafat perenial. Artikel tersebut mengulas bagaimana struktur pikiran tentang
relasi manusia dan alam dalam metakosmos yang secara langsung memiliki ikatan
relasi yang saling membutuhkan dan tidak dapat dipisahkan. Kesadaran ekologi
adalah bentuk kesadaran intelektual yang saling sinergis antara manusia dan alam.
Krisis lingkungan saat ini terjadi karena manusia kehilangan kesadaran spiritual dan
makna filosofis dalam hubungannya dengan alam. limu pengetahuan modern yang
terlalu materialistis membuat manusia memisahkan diri dari nilai-nilai ketuhanan
dan melihat alam hanya sebagai benda yang bisa dieksploitasi. Budhy mengajak
manusia untuk membangkitkan kembali kesadaran ekologis, yaitu kesadaran moral
dan spiritual bahwa alam adalah bagian dari diri manusia sekaligus tanda kebesaran
Tuhan. Dengan menggabungkan pandangan filsafat, agama, dan kearifan
tradisional, manusia dapat hidup lebih seimbang, menghargai alam, dan menjaga
keadilan lingkungan. la juga menegaskan bahwa dalam ajaran Islam, manusia
diberi peran sebagai khalifah di bumi, yaitu penjaga dan pemelihara, bukan perusak.
Karena itu, tanggung jawab menjaga alam bukan sekadar urusan ilmu atau
teknologi, tetapi juga wujud dari kesadaran batin dan keimanan terhadap Sang
Pencipta.

Berkaitan dengan tema sufisme secara eksplisit adalah hasil riset dari Suwito
NS dengan Ekosufisme: Konsep, Strategi dan Dampak tahun 2011.% Judul ini
adalah penelitian disertasi di Indonesia yang pertama kali bertemakan ekosufisme.

52Budhy Munawar-Rachman, Manusia, Alam dan Lingkungan Hidupnya (Membangun the
“Ecological Conscience” Melalui Pendekatan Filsafat dan Agama), (Jurnal Salam, Vol.14 No.1
Januari-Juni 2011)

S3Suwito NS, Ekosufisme: Konsep, Strategi dan Dampak, (Disertasi UIN Jakarta, 2011)

20



Pertama kalinya istilah ekosufisme dikenal dalam karya akademik di Indonesia.
Ekosufisme dikenalkan olehnya dalam mengkonstruksi pandangan Jamaah limu
Giri dan Jamaah Aolia Panggang bertumpu pada pemahaman tentang sistem wujud.
Ekosufisme yang digambarkan oleh Suwito dalam kegiatan dan perilaku hidup
jamaah llmu Giri dan Jamaah Aolia Panggang. Dalam penelusuran peneliti, istilah
ekosufisme sebagai kajian pertama kali dikemukakan oleh Suwito ini.

Penelitian dengan tema ekosufisme dilakukan oleh Mita Uswatun Hasanah
dan Mulia Ardi dengan judul artikel Eko-Sufisme dalam Upaya Pelestarian
Lingkungan di Alam Aboge tahun 2022.5* Artikel ini membahas penerapan prinsip
ekosufisme dalam masyarakat Islam Aboge di Cikakak, Banyumas, sebagai respons
terhadap masalah lingkungan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa budaya Islam Aboge, yang merupakan perpaduan antara ajaran Islam dan
tradisi Kejawen, mengajarkan nilai-nilai ekosufisme melalui simbolisme kalender
Aboge, tradisi Jaro Jab, dan peran Masjid Saka Tunggal. Pendekatan ini
menekankan pentingnya kesadaran spiritual serta tanggung jawab ekologis sebagai
wujud dari hubungan yang harmonis antara Tuhan, manusia, dan alam.

Penelitian lainnya adalah berjudul Eco-Sufism in Ammatoa Community:
Harmonizing Islamic Values and Local Traditions for Environmental Conservation
in Kajang Bulukumba yang ditulis Gustia Tahir (dkk) tahun 2025.%° Penelitian ini
mengupas tentang ekosufisme, yaitu perpaduan antara ajaran tasawuf Islam dan
kearifan lokal masyarakat Ammatoa di Kajang, Bulukumba. Pada intinya, ajaran
ini mengajarkan hubungan yang harmonis antara manusia dan alam, seperti yang
tertulis dalam Pasang ri Kajang. Peneliti menjelaskan bahwa nilai-nilai dalam
Pasang ri Kajang sejalan dengan ajaran tasawuf Islam, karena menekankan
pentingnya menjaga alam sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab manusia

kepada Tuhan. Nilai-nilai sufisme dalam Pasang ri Kajang menegaskan bahwa

SMita Uswatun Hasanah dan Mulia Ardi, Eko-Sufisme dalam Upaya Pelestarian Lingkungan
di Alam Aboge, (Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik, Volume 6, Nomor 2, 2022)

% Gustia Tahir (dkk), Eco-sufism in Ammatoa Community: Harmonizing Islamic Values and
Local Traditions for Environmental Conservation in Kajang Bulukumba, (Journal of Islamic
Thought and Civilization, Vo0.15, No.1, 2025), 125-145

21



merusak alam sama saja dengan melanggar perintah Tuhan. Karena itu, meskipun
zaman terus berubah dan modernisasi berkembang, masyarakat Ammatoa tetap
setia menjaga alam sesuai ajaran leluhur mereka.

Penelitian lainnya yang berhubungan dengan pemikiran ekosufisme filsuf
muslim ditulis oleh Munir Sadjali dalam artikel jurnal berjudul Seyyed Hossein
Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between God, Man and Nature
to Solve the Environmental Crisis tahun 2024. Artikel tersebut mengulas peran
ekosufisme dalam mengkounter pandangan sains modern dan materilismenya.5®
Peneliti mengulas pandangan etis sufisme yang direkonstruksi sebagai pandangan
ekosufisme Seyyed Hossen Nasr. Hal ini merujuk pada gagasan Nasr dalam melihat
persoalan lingkungan dalam konteks spiritual Islam.

Penelitian yang terkait dengan mistisisme dan ekologi dalam perspektif
pemikiran Al-Ghazali telah dilakukan oleh banyak peneliti, diantaranya Abdul
Qadir al-Nagshbandi yang menulis artikel penelitian dengan judul Al-Ghazali's
Ecological Ethics: A Sufistic Approach to Environmental Sustainability tahun
2019.57 Penelitian ini mengkaji perspektif etika lingkungan Al-Ghazali dengan
menyoroti keterkaitan antara etika sufistik dan permasalahan ekologis. Dalam
studinya, Al-Nagshabandi mengeksplorasi gagasan tentang keseimbangan alam.
Namun, penelitian ini belum mengarah pada konsep utuh tentang ekosufisme.

Telaah lainnya adalah Nizam Ahmad dengan judul: Sufism and Ecological
Ethics: The Thought of Al-Ghazali and Its Relevance in the Modern World.% Dalam
studi ini, Ahmad menelaah keterkaitan antara sufisme dan etika lingkungan
modern. Kajian ini turut mengulas signifikansi ajaran-ajaran Al-Ghazali dalam
merespons tantangan krisis ekologis yang dihadapi dunia masa kini. Peneliti ini

mengkaji etika lingkungan Al-Ghazali berdasarkan karya-karya Al-Ghazali yang

%6 Munari Sadjali, Seyyed Hossein Nasr's Ecosufism: Re-Examining the Relationship between
God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis, (Jurnal Social Sciencies Insights Journal
Vol. 2 No.1, 2024), 46-53

57 Abdul Qadir al-Nagshbandi, Al-Ghazali's Ecological Ethics: A Sufistic Approach to
Environmental Sustainability, (International Journal of Environmental Studies, Volume 76, Issue 1,
2019), 136-149

%8 Nizam Ahmad, Sufism and Ecological Ethics: The Thought of Al-Ghazali and Its Relevance
in the Modern World, (Journal of Islamic Philosophy and Environmental Ethics, 2021), 100-115

22



mengupas tema-tema lingkungan dan mengaitkannya dengan pandangan
sufismenya. Namun, dalam riset ini belum tergambar secara utuh konsep
ekosufisme yang digagas Al-Ghazali, baik secara ontologis, epistemologis maupun
aksiologis.

Fatimah Al-Farsi juga menulis: The Concept of Ecospirituality in Al-
Ghazali's Thought.>® Artikel penelitian ini mengkaji gagasan ekospiritualitas dalam
pemikiran Al-Ghazali, dengan mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dan prinsip-
prinsip etika lingkungan. Al-Farsi menyoroti perspektif Al-Ghazali mengenai
kewajiban manusia dalam memperlakukan alam sebagai bentuk tanggung jawab
spiritual dan moral. Pendekatan yang dilakukan Fatimah dalam penelitiannya
tersebut adalah pendekatan teologis Al-Ghazali.

M. Khikamuddin, Mahfudhoh Ainiyah, dan Moh. Kamil Anwar dalam artikel
berjudul Al-Ghazali’s Eco-Sufism for Environmental Preservation: Living Sufism
at Pesantren Al-Anwar 3 of Central Java.®® Penelitian ini mengulas penerapan
konsep ekosufisme Al-Ghazali dalam konteks nyata di Pesantren Al-Anwar 3, Jawa
Tengah. Kajian ini menitikberatkan pada integrasi antara ajaran sufisme dan etika
lingkungan sebagaimana tercermin dalam aktivitas harian para santri serta dalam
pengelolaan lingkungan pesantren.

Berikutnya adalah Sarah Khan dengan judul Ecological Implications of the
Ethics of Eating in Al-Ghazali’s Thought: Revisiting the Vice of Gluttony tahun
2016.% Tulisan ini berbentuk makalah ilmiah berjumlah 31 halaman dan ditemukan
dalam laman academia.edu. Artikel ini tidak dimuat dalam jurnal. Pada tulisannya
ini, dia mengulas etika makan yang dikaitkan dengan implementasi lingkungan
dalam perspektif Al-Ghazali. Dalam tulisannya mengaitkan antara etika makan dan

dampak ekologis yang dihasilkan manusia.

5 Fatimah Al-Farsi, The Concept of Ecospirituality in Al-Ghazali's Thought, (Journal of
Islamic Studies, 2018), 210-217

0 M. Khikamuddin, Mahfudhoh Ainiyah, dan Moh. Kamil Anwar, Al-Ghazali’s Eco-Sufism
for Environmental Preservation: Living Sufism at Pesantren Al-Anwar 3 of Central Java, Teosofia:
Indonesian Journal of Islamic Mysticism (Vol. 13, No. 1, 2024)

61 Sarah Khan, Ecological Implications of the Ethics of Eating in Al-Ghazali’s Thought:
Revisiting the Vice of Gluttony, academia.edu 2016

23



Malik dan B Al-Kandari L dengan artikel berjudul Education and Ecology
From Al-Ghazali’s Perspective tahun 2004.52 Artikel ini adalah hasil penelitian
seputar pendidikan dan ekologi dalam perspektif Al-Ghazali. Yang dimaksud
ekologi di sini adalah lingkungan yang digambarkan memiliki korelasi yang kuat
antara manusia dan proses pendidikan yang diperoleh manusia. Tidak dianalisis
bagaimana peran sumber daya alam dan lingkungan dalam relasinya dengan
manusia. Oleh sebab itu, Al-Ghazali digambarkan dalam hasil penelitian ini sebagai
pemikir pendidikan yang menerapkan basis lingkungan sebagai media
pembelajaran.

Yang lebih spisifik lagi adalah karya penelitian dari Obeida Khalil Al Shibli
dengan judul Perusal of Al-Ghazali's Book Wisdom in the Creatures of God tahun
2018.%% Kitab Al-Ghazali yang menjadi ulasan dalam penelitian Obeida ini
mengulas seputar ekologi. Tulisan Obeida ini cenderung hanya sebatas ringkasan
dari isi kitab Al-Ghazali yang berjudul al-Hikmah fi Makhligat Allah, kemudian
memberikan catatan-catatan komentar terhadap karya Al-Ghazali tersebut. Tidak
begitu luas dalam mengurai makna yang ingin disampaikan Al-Ghazali dalam
kitabnya tersebut. Di dalamnya tidak tergambarkan dengan jelas bagaimana
konstruksi pemikiran Al-Ghazali tentang etika sufistik.

Dari kesemua hasil penelitian terdahulu yang sudah dilakukan oleh para
peneliti dan pemikir tersebut, dapat ditarik benang merah bahwa penelitian terkait
dengan tema ekosufisme bukanlah penelitian yang baru. Begitu pun mengenai
pemikiran Al-Ghazali tentang ekosufisme juga sudah banyak dilakukan oleh
peneliti terdahulu. Namun demikian, dari semua penelitian tersebut, ada celah
penelitian yang belum digali dan cenderung merupakan kekosongan, yaitu celah
ontologi (ontological gap), yang mencakup masalah aspek ontologis sufisme
tentang Tuhan sebagai Realitas Sejati, alam sebagai manifestasi Realitas Sejati, dan
manusia sebagai representasi Realitas Sejati. Kemudian ada pula celah epistemogi
(epistemologycal gap) yang menelusuri sejauhmana logika ekosufisme dalam

menemukan tataran objek ontologis tetang ekosufisme dan mengatahui titik dasar

62 Malik dan B Al-Kandari L, Future the Arab Education Journal, 2004
83 Obeida Khalil Al Shibli, Arab Journal of Sciences and Reseach Publishing 2018

24



pijakan logis ekosufisme. Di samping itu, ada pula celah secara material (material
gap), yang meliputi kebutuhan untuk melacak konsep ekosufisme sebagai gagasan
alternatif untuk menjawab krisis lingkungan melalui prinsip-prinsip ekosufisme Al-
Ghazali dan menegaskan sekaligus menjawab kebutuhan penanganan Kritis
lingkungan relevansinya dengan kehidupan modern. Celah-celah inilah yang belum
digaji oleh para peneliti-peneliti terdahulu terkait dengan tema ekosufisme terkait

pemikiran Al-Ghazali.

E. Kerangka Pikiran

Ekosufisme terbentuk dari gabungan dua konsep, yakni eko yang merujuk
pada ekologi, dan sufisme yang mengacu pada ajaran mengenai nilai-nilai serta cara
manusia mendekatkan diri kepada Tuhan. Dengan demikian, ekosufisme dapat
dimaknai sebagai studi tentang hubungan nilai antara manusia, alam, dan Tuhan
dalam kesatuan eksistensi yang utuh. Ekologi sendiri adalah ilmu yang menelaah
interaksi timbal balik antara makhluk hidup dengan lingkungan sekitarnya. ¢ Dalam
konteks pertanian, makhluk hidup yang dimaksud berupa tanaman, sementara
lingkungannya mencakup elemen seperti air, tanah, dan zat hara. Secara etimologis,
istilah ekologi berasal dari bahasa Yunani: oikos, yang berarti rumah atau tempat
tinggal, dan logos, yang berarti ilmu atau pengetahuan.®® Dengan demikian, secara
harfiah ekologi berarti: ilmu yang mempelajari organisme di habitatnya.

Secara umum, ekologi dipahami sebagai ilmu yang meneliti hubungan
saling memengaruhi antara organisme atau kelompok organisme dengan
lingkungannya. Saat ini, ekologi lebih sering dikenal sebagai studi tentang struktur
dan fungsi alam, atau ilmu yang menelaah kehidupan “rumah tangga” makhluk
hidup. Berdasarkan perspektif ini, ekosufisme menekankan pada relasi moral dan
nilai timbal balik antara manusia dengan lingkungan alam. Hubungan ini mencakup

tiga dimensi utama: manusia, alam, dan Tuhan sebagai inti dari konsep ekosufisme.

®4Suwito, Eko-sufisme: Konsep, Strategi dan Dampak, (Purwkerto: STAIN press, 2011), 34.
8 Alan Gilpin, (Ed), Dictionary of Environment Terms, (Australia: University of Queensland
Press, 1980), 49.

25



Ekosufisme yang dikemukanan Al-Ghazali berakar pada landasan sufistik
yang memadukan dimensi etika dengan spiritualitas. Etika menjadi pusat kajian
mengenai nilai dan kualitas moral manusia. Secara umum, etika terbagi dua:
pertama, etika filosofis yang lahir dari refleksi rasional dan perenungan manusia;
kedua, etika sufistik yang berpijak pada pengalaman spiritual dan asumsi-asumsi
mistik. Bagi Al-Ghazali, etika tidak hanya bertumpu pada akal, tetapi juga pada
wahyu sebagai pemandu tindakan moral manusia.

Dari sini Al-Ghazali mengajak kita untuk memandang alam bukan sekadar
objek yang dieksploitasi, melainkan subjek yang menyertai keberadaan manusia.
Setiap makhluk ciptaan Allah diposisikan sebagai mitra kosmik dalam kehidupan,
sehingga relasi dengan sesama ciptaan harus ditautkan dengan etika ilahiah yang
menuntun manusia menuju kesadaran ekologis, yakni sebuah kerangka yang
dikenal sebagai ekosufisme.

Untuk dapat mengetahui konsep ekosufisme, diperluan tiga aspek kajian
seperti ontologis, epistemologis dan etis, sehingga dapat menemukan konsep secara
utuh dan sistemik. Aspek ontologis berkaitan dengan pertanyaan tentang apa yang
benar-benar ada dalam kenyataan dan bagaimana hubungan antar realitas dapat
dipahami.%®® Aspek epistemologis membahas bagaimana manusia memperoleh
pengetahuan, dari mana sumbernya, dan bagaimana kita memastikan bahwa
pengetahuan tersebut benar.®” Sementara itu, aspek aksiologis berhubungan dengan
nilai dan etika yang memandu manusia menentukan tindakan yang baik dan benar.%
Ketiga aspek ini memberikan dasar penting untuk memahami kerangka suatu
pemikiran, termasuk ketika menelaah konsep ekosufisme Al-Ghazali yang
menghubungkan realitas wujud, cara memperoleh pengetahuan, dan nilai-nilai etis

dalam relasi manusia dengan alam.

% |_orens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 2000), 774

87 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat llmu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan, 2009), 110

6 John W. Cooper, Axiology dalam Encyclopedia of Philosophy, (New York: Macmillan,
1967), vol. 1, hal. 209

26



Dengan demikian, krisis lingkungan yang terus berlangsung sesungguhnya
mencerminkan kegagalan spiritual manusia dalam menjaga amanah kosmiknya.
Islam sebagai agama yang membawa rahmat telah menyajikan paradigma universal
dan komprehensif tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam. Ajarannya
tidak hanya memberi tuntunan dalam pemanfaatan sumber daya alam, tetapi juga
menekankan keseimbangan, keberlanjutan, dan kebijaksanaan ekologis. Islam
mengajarkan bahwa menjaga kelestarian lingkungan adalah bagian dari ibadah dan

wujud syukur atas nikmat Tuhan.

Skema 1
Kerangka pikiran ekosufisme

Krisis Ekologi
Material Spiritual
Ekologi Sufisme
l Ekosufisme 1
Ontologis Epistemologis Aksiol ogis
Alam (fajalli) Agl Wahyu Tanggung jawab
ekologis
Manusia (khalifah)
¥ hd
Tuhan (al-wujiid al-hagigi) KasyfiMa rifat
L J
Etika kepada
lingkungan:
Hifdz al-Ardh,
zuthud,
qana’ah,
wara’, svukur,
tafakkur

27



