
DU
MM

Y



DU
MM

Y



RAJAWALI PERS
Divisi Buku Perguruan Tinggi

PT RajaGrafindo Persada
D E P O K

DU
MM

Y



Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

H. Maslani

	 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar Implementasi Konsep Belajar 
	 Efektif Menurut al-Zarnuji dalam Lingkungan Pondok Pesantren/
	 H. Maslani
	 —Ed. 1—Cet. 1.—Depok: Rajawali Pers, 2023.
		  xviii, 256 hlm. 23 cm
	 	 Bibliografi: xxx
	 	 ISBN 978-623-372-xxx-x

Hak cipta 2023, pada Penulis

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apa pun, 
termasuk dengan cara penggunaan mesin fotokopi, tanpa izin sah dari penerbit

2023.xxx RAJ
Dr. H. Maslani, M.Ag.
MENJADI PRIBADI SUKSES DALAM BELAJAR  
IMPLEMENTASI KONSEP BELAJAR EFEKTIF MENURUT AL-ZARNUJI
DALAM LINGKUNGAN PONDOK PESANTREN

Cetakan ke-1, Juni 2023

Hak penerbitan pada PT RajaGrafindo Persada, Depok

Editor: Dr. Heri Gunawan, S.Pd.I., M.Ag.
Copy Editor	 :	 Findi Daraningtyas
Setter 	 :	 Jamal
Desain Cover 	:	 Tim Kreatif RGP

Dicetak di Rajawali Printing

PT RAJAGRAFINDO PERSADA 

Anggota IKAPI

Kantor Pusat: 
Jl. Raya Leuwinanggung, No.112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Kota Depok 16456
Telepon	:	 (021) 84311162
E-mail 	 :	 rajapers@rajagrafindo.co.id        http: // www.rajagrafindo.co.id

Perwakilan:

Jakarta-16456 Jl. Raya Leuwinanggung No. 112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Depok, Telp. (021) 84311162. Bandung-40243, 
Jl. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi, Telp. 022-5206202. Yogyakarta-Perum. Pondok Soragan Indah Blok A1, Jl. Soragan, 
Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Surabaya-60118, Jl. Rungkut Harapan Blok A No. 09, Telp. 031-8700819. 
Palembang-30137, Jl. Macan Kumbang III No. 10/4459 RT 78 Kel. Demang Lebar Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294, 
Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1, Jl. Kartama Marpoyan Damai, Telp. 0761-65807. Medan-20144, Jl. Eka Rasmi Gg. Eka 
Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kec. Medan Johor, Telp. 061-7871546. Makassar-90221, Jl. Sultan Alauddin 
Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No. 3, Telp. 0411-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-
3352060. Bali, Jl. Imam Bonjol Gg 100/V No. 2, Denpasar Telp. (0361) 8607995. Bandar Lampung-35115, Perum. Bilabong Jaya 
Block B8 No. 3 Susunan Baru, Langkapura, Hp. 081299047094.

DU
MM

Y



v

Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas 
pertolongan-Nya, Penulis dapat menyelesaikan penulisan buku ini 
dengan lancar. Selawat dan salam semoga selamanya tercurah limpahkan 
kepada Nabi Muhammad Saw., kepada keluarganya, para sahabatnya, 
tabi’in dan kepada umatnya hingga akhir zaman.

Buku yang ada di tangan pembaca ini, pada awalnya merupakan 
hasil penelitian yang dilakukan penulis dalam rangka menyelesaikan 
tugas akhir Program Doktor (S-3) Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung, dengan judul “Pemikiran Pendidikan Al-
Zarnuji dan Penerapannya dalam Pendidikan Pesantren (Studi Penerapan Kitab 
Ta’lim Al-Muta’alim dalam Pendidikan Pesantren di Pesantren Kebon Jambu 
Al-Islami Babakan Ciwaringin, Pesantren Buntet, dan Pesantren Benda Kerep 
Cirebon).” Atas sentuhan tangan halus editor, juga permintaan dari 
berbagai pihak, akhirnya dapat diterbitkan dalam bentuk buku. 

Penulis ucapkan terima kasih kepada berbagai pihak, terutama 
kepada kedua orang tua. Kepada keluarga tercinta, Istri dan anak-anak, 
Kepada Promotor dan Co-Promotor, yang telah membimbing dengan 
penuh ketulusan, juga kepada Tim Penguji pada sidang tertutup dan 

KATA PENGANTAR 

DU
MM

Y



vi Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

terbuka yang telah memberikan kritik dan masukan-masukan selama 
dalam proses pengujian. Kepada teman-teman sejawat di lingkungan 
Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Pepatah mengatakan, tiada gading yang tak retak, sebagai ungkapan 
atas kekurangan dalam penulisan buku ini, karena kesempurnaan 
hanya milik Allah Swt. Penulis menyadari bahwa buku ini masih 
banyak kekurangan, saran dan kritik konstruktifnya dari para pembaca 
semuanya. Semoga dengan hadirnya karya sederhana ini, dapat 
memberikan manfaat bagi kita semua. 

Wallahul Muwaffiq Ila Aqwamit Tharieq.

Bandung, Oktober 2022

Penulis

DU
MM

Y



vii

KATA PENGANTAR	 V

DAFTAR ISI			   VII

PEDOMAN TRANSLITERASI	 XI

BAB 1	 PENDAHULUAN	 1

BAB 2	 PESANTREN DAN KARAKTERISTIKNYA 	 15

	 A.	 Pengertian Pondok Pesantren	 15

	 B.	 Sejarah Pondok Pesantren 	 19

	 C.	 Komponen-komponen Pondok Pesantren	 24

	 D.	 Model-model Pondok Pesantren	 37

BAB 3	 KONSEP DASAR BELAJAR	 43

	 A.	 Pengertian Belajar	 43

	 B.	 Komponen Belajar	 45

	 C.	 Tipe-tipe Belajar	 60

	 D.	 Proses Belajar	  63

	 E.	 Prinsip-prinsip Belajar	 69

DAFTAR ISI

DU
MM

Y



viii Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

BAB 4	 DASAR-DASAR BELAJAR	 77

	 A.	 Ilzâmiyat al-Ta’lîm (Kewajiban Belajar)	 77 

	 B.	 Aghrâd al-Ta’allum  (Tujuan Belajar)	 89

	 C.	 Bahan Pelajaran 	 95

BAB 5	 ETIKA DALAM BELAJAR	 121

	 A.	 Al-Niyyah (Niat)	 122   

	 B.	 Al-Jiddu (Ketekunan)	 132

	 C.	 Al-Tawakkal (Pasrah pada Tuhan)	 139

	 D.	 Al-Hurmah (Rasa Hormat)	 144

BAB 6	 STRATEGI BELAJAR	 157

	 A.	 Al-Ikhtiyar Al-Ilm (Memilih Ilmu)	 157

	 B.	 Al-IkhtiyarAl-Ustaz (Memilih Guru)	 163

	 C.	 Al-Ikhtiyar Al-Syarik (Memilih Teman) 	 167

	 D.	 Tasyji’ Al-Nafsi (Motivasi Diri)	 170

BAB  7	 MENJAGA KESEHATAN DALAM BELAJAR	 179

	 A.	 Menjaga Makan dan Minum	 179

	 B.	 Berolahraga	 182

	 C.	 Istirahat/Tidur	 184

	 D.	 Menjaga Kebersihan	 185

	 E.	 Menjaga Kesehatan Mental	 186

BAB 8	 PEMBIAYAAN DAN TEMPAT BELAJAR	 187

	 A.	 Pembiayaan	 187

	 B.	 Tempat Belajar	 192

BAB 9	 PROSES PEMBELAJARAN	 197

	 A.	 Bidâyat al-Sabqi wa Qadrih 

		  (Permulaan dan Ukuran Belajar)	 197

DU
MM

Y



ixDaftar Isi

	 B.	 Tadarruj fi al-Tadrîs (Tahapan Belajar)	 203

	 C.	 Tikrâr al-Durûs (Pengulangan Materi Pelajaran)	 206

	 D.	 Dauru al-Taamul fi al-Ta’lîm (Peranan Olah Pikir)	 212

	 E.	 Al-Ta’lîm al-Mutanâwib (Belajar Magang)	 217

	 F.	 Nashâih li al-Muta’allim (Nasihat Bagi Pelajar)	 221

	 G.	 Mu’taqadât ‘Ashrih 

		  (Kepercayaan yang Berkembang pada Masanya)	 229

DAFTAR PUSTAKA	 233

GLOSARIUM			  245

INDEKS				    249

BIODATA PENULIS	 245

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



xi

Pedoman Transliterasi Arab-Latin yang digunakan dalam penulisan 
buku ini ialah pedoman transliterasi berdasarkan Surat Keputusan 
Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 
R.I. Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543 b/U/1987 selengkapnya 
sebagai berikut:

A.	 Konsonan
Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

ا alif a Tidak

ب ba b Be

ت ta t Te

ث tsa s te dan es

ج jim j Je

ح ha h
ha (dengan titik di 

bawah)

خ kha kh ka dan ha

PEDOMAN TRANSLITERASI 

DU
MM

Y



xii Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

د dza d De

ذ dzal dz de dan zet

ر ra r Er

ز za z Zet

س sin s Es

ش syin sy es dan ye

ص shod sh es dan ha

ض dhad dh de dan ha

ط tha th te dan ha

ظ dza z
z dengan titik di bawah 

koma terbalik

ع ‘ain ‘

غ ghain gh ge dan ha

ف fa f Ef

ق qaf q Ki

ك kaf k Ka

ل lam l El

م mim m Em

ن nun n En

و waw w We

ـه ha h Ha

ء hamzah , koma di atas

ي ya y Ye

Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa 
diberi tanda apa pun. Jika hamzah (ء) terletak di tengah atau di akhir, 
maka ditulis dengan tanda (’).

B.	 Vokal
Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 
tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal 

DU
MM

Y



xiiiPedoman Transliterasi

tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 
transliterasinya sebagai berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

اَ Fatḥah A A

اِ Kasrah I I

اُ Ḍammah U U

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan 
antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

Tanda Nama Huruf Latin Nama

يْاَ Fatḥah dan ya Ai A dan I

وْاَ Fatḥah dan wau Iu A dan U

Contoh:

:  kaifa

 :   haula

1.	 Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 
transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Harakat dan Huruf Nama
Huruf dan 

Tanda
Nama

ىـَـ   اـَـ Fatḥah dan alif atau ya ā a dan garis di atas

يِــ Kasrah dan ya ī i dan garis di atas

وـُــ Ḍammah dan wau ū u dan garis di atas

Contoh:

, :  māta

, , :  ramā
, , :  qīla

, :  yamūtu

DU
MM

Y



xiv Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

2.	 Ta Marbūṭah

Transliterasi untuk ta marbūṭah ada dua, yaitu: ta marbūṭah yang hidup 
atau mendapat harakat fatḥah, kasrah, dan ḍammah, transliterasinya 
adalah [t]. Sedangkan ta marbūṭah yang mati atau mendapat harakat 
sukun, transliterasinya adalah [h]. Kalau pada kata yang berakhir dengan 
ta marbūṭah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta 
bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbūṭah itu ditransliterasikan 
dengan ha (h). Contoh:

 , :  rauḍah al-aṭfāl

, :  al-madīnah al-fāḍīlah

, , , :  al-ḥikmah

3.	 Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan 
dengan sebuah tanda tasydīd ( ّـ ), dalam transliterasi ini dilambangkan 
dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. 
Contoh:

, , :  rabbanā

, :  najjainā

, :  al-ḥaqq

, :  al-ḥajj

, , :  nu’’ima

, : ‘aduwwun

Jika huruf ى ber- tasydīd di akhir sebuah kata dan didahului oleh 
huruf berharakat kasrah (ِــ), maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah 
(ī). Contoh:

, , :  ‘Alī (bukan ‘Aliyy  atau ‘Aly)

, :  ‘Arabī (bukan ‘Arabiyy  atau ‘Araby)

DU
MM

Y



xvPedoman Transliterasi

4.	 Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf 
 Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang .(alif lam ma‘arifah) لا
ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf 
syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi 
huruf langsung  yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari 
kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-). 
Contohnya:

, : al-syamsu  (bukan asy-syamsu)

 , : al-zalzalah  (bukan az-zalzalah)

 : al-falsafah

 , : al-bilādu

5.	 Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (’) hanya berlaku 
bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah 
terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab 
ia berupa alif. Contohnya:

, :  ta’murūna

, :  al-nau’

 , :  syai’un

  , :  umirtu

6.	 Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa 
Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, 
istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. 
Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari 
pembendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam 
tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi 

DU
MM

Y



xvi Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

di atas. Misalnya kata Alquran (dari al-Qur’ān), sunah, hadis, khusus 
dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu 
rangkaian teks Arab, maka mereka harus ditransliterasi secara utuh. 
Contoh:

Fī ẓilāl al-Qur’ān

Al-Sunnah qabl al-tadwīn
Al-‘Ibārāt Fī ‘Umūm al-Lafẓ lā bi khuṣūṣ al-sabab

7.	 Lafẓ al-Jalālah ( )

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya 
atau berkedudukan sebagai muḍāf ilaih (frasa nominal), ditransliterasi 
tanpa huruf hamzah. Contoh:

:  dīnullāh,     

Adapun ta marbūṭah di akhir kata yang disandarkan kepada lafẓ al-
jalālah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

 :  hum fī raḥmatillāh

8.	 Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), 
dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang 
penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman Ejaan Bahasa Indonesia 
yang Disempurnakan (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk 
menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf 
pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata 
sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal 
nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada 
awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan 
huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf 
awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik 
ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, 
CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muḥammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wuḍi‘a li al-nāsi lallażī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramaḍān al-lażī unzila fīh al-Qur’ān

DU
MM

Y



xviiPedoman Transliterasi

Naṣīr al-Dīn al-Ṭūs

Abū Naṣr al-Farābī
Al-Gazālī
Al-Munqiż min al-Ḍalāl

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



1

PENDAHULUAN

BAB 1

Hadirnya lembaga pendidikan Islam telah memainkan perannya di 
Indonesia. Jika dilihat dari struktur internal, pendidikan Islam, serta 
praktik-praktik pendidikan yang dilaksanakan, menurut Yasmadi1 
ada empat kategori. Pertama, pendidikan pondok pesantren, yaitu 
pendidikan Islam yang diselenggarakan secara tradisional, bertolak 
dari pengajaran yang bersifat Qur'ani dan Hadits dalam merancang 
segenap kegiatan pendidikannya. Kedua, pendidikan madrasah, yakni 
pendidikan Islam yang diselenggarakan di lembaga-lembaga model 
Barat yang mempergunakan metode pengajaran klasikal dan berusaha 
menanamkan Islam sebagai landasan hidup ke dalam diri para peserta 
didik. Ketiga, pendidikan umum yang ‘bernapaskan’ Islam, yaitu 
pendidikan Islam yang dilakukan melalui pengembangan suasana 
pendidikan yang bernapaskan Islam di lembaga-lembaga pendidikan 
yang menyelenggarakan program pendidikan yang bersifat umum. 
Keempat, pelajaran agama Islam yang diselenggarakan di lembaga-

1Yasmadi, Modernisasi Pesantren (Kritik Nurcholish Madjid terhadap Pendidikan 
Islam Tradisional), (Jakarta: Quantum Teaching, 2005), hlm. 59.

DU
MM

Y



2 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

lembaga pendidikan umum sebagai suatu mata pelajaran atau mata 
kuliah saja.

Apabila ditelusuri sejarah pendidikan Islam Indonesia, akan sampai 
ke masa penemuan akar sejarah, pesantren adalah salah satu bentuk 
indigenous culture atau bentuk kebudayaan asli Indonesia,2 sebab lembaga 
pendidikan ini dengan pola kiai murid dan cerita rakyat Indonesia.3 
Pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan yang tumbuh dan 
berkembang di tengah masyarakat, sekaligus memadukan tiga unsur 
pendidikan yang sangat penting yaitu ibadah sebagai sarana untuk 
menemukan iman, tablig untuk penyebaran ilmu dan amal untuk 
mewujudkan kegiatan masyarakat dalam kehidupan sehari-hari.4

Dalam perkembangan selanjutnya, pesantren –terutama pada masa 
penjajahan Belanda– banyak mengalami benturan-benturan yang sangat 
hebat, terbukti pada masa Pemerintahan Daendels pernah dinyatakan bahwa 
perbaikan terhadap Mohammadansgodsdienst (Pondok Pesantren, Langgar, 
Surau, Rangkang), dianggap tidak perlu.5 Sementara itu, pemerintah Belanda 
mendirikan sekolah-sekolah umum yang sama sekali tidak berbau pada 
nilai-nilai agama. Sebagai akibat dari benturan itu, para ulama mengambil 
sikap nonkooperatif dengan Belanda. Karena sikap yang demikian itu, maka 
timbullah dualisme pendidikan yang amat lebar di tanah air ini, di satu pihak 
bergerak di bidang umum dan di lain pihak bergerak di bidang agama.

Akan tetapi, gejala semacam itu hanya berlangsung sampai 
Indonesia mencapai kemerdekaan. Hal ini terbukti dengan terbentuknya 
Panitia Penyelidik Pengajaran Republik Indonesia (PPRI), yang 
menyebutkan dalam laporannya tanggal 02 Januari 1946, bahwa 
pengajaran yang bersifat pesantren dan madrasah perlu dipertinggi 
dan dimodernisasi, serta diberikan bantuan biaya dan lain-lain.6 Selain 
itu, terdapat bukti lain ialah lahirnya Keputusan Menteri Agama 
Nomor 6 Tahun 1977 tentang Penyempurnaan Organisasi dan Tata 
Kerja Kementerian Agama yang berbunyi, melaksanakan pembinaan 

2Ahmadi, Islam sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan (Yogyakarta: Aditya Media 
Kerja Sama IAIN Walisongo, 1992), hlm. 155, HA. Timur Jaelani, Peningkatan Mutu 
Pendidikan dan Pembangunan Perguruan Agama (Jakarta: Dermaga, 1982), hlm. 50.

3Ahmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.
4Ahmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.
5Ahmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.
6Jaelani, Peningkatan Mutu, hlm. 22.

DU
MM

Y



3Bab 1 | Pendahuluan

pendidikan di perguruan agama Islam yang meliputi kurikulum, tenaga 
guru, dan sarana pendidikan.7

Format pesantren dan madrasah dari waktu ke waktu menjadi semakin 
jelas ‘sosoknya’. Walaupun demikian harus diakui bahwa pengakuan, 
bahkan terintegrasinya pesantren dan madrasah dalam sistem pendidikan 
nasional, ternyata melalui perjalanan yang panjang dan melelahkan. 
Secara legal formal, umat Islam semakin merasa puas dengan lahirnya 
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional dan diperkuat lagi dengan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 
2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. Berbeda dengan undang-
undang sebelumnya, undang-undang sistem pendidikan ini mengatur 
ketentuan penyelenggaraan pendidikan yang mencakup semua jalur dan 
jenis pendidikan, termasuk pondok pesantren, dan madrasah di dalamnya. 

Berkaitan dengan pemikiran di atas, meskipun pondok pesantren 
sudah mengalami banyak peningkatan, tetapi dalam kaitannya dengan 
penerapan kurikulum masih banyak menggunakan literatur hasil karya 
ulama masa lampau yang sejak dulu dikenal dengan sebutan kitab 
kuning, baik dalam ilmu fiqh, tauhid, hadis, dan lain-lain, bahkan 
mengenai akhlak ilmu proses pembelajarannya. Kondisi pesantren ini 
mengingatkan kepada kita sebagaimana yang dikatakan oleh Zamroni 
bahwa perkembangan pendidikan selama ini, secara kuantitatif tidak 
diikuti dengan peningkatan mutu pendidikan secara kualitatif. Berbagai 
ketimpangan muncul di tengah masyarakat, terutama ketimpangan 
antara kualitas output pendidikan dan kualifikasi tenaga kerja yang 
dibutuhkan dan ketimpangan kualitas pendidikan antara desa dan 
kota, antara Jawa dan luar Jawa, antara penduduk kaya dan penduduk 
miskin. Upaya pendidikan selama ini, belum berhasil mengatasi masalah 
tersebut.8

Analisa Zamroni di atas, sejalan dengan pandangan Andrias Harefa 
yang mengutip pernyataan Winarno Surakhman bahwa pelaksanaan 
pendidikan selama ini malah menjadi sumber masalah daripada 

7Jaelani, Peningkatan Mutu, hlm. 56.
8Zamroni, Paradigma Pendidikan Masa Depan (Yogyakarta: BIGRAF Publishing, 

2000), hlm. 1. Andewi Suhartini, “Menggagas Pendidikan Masa Depan”, dalam 
Jurnal EDUKASI, Vol. 1, Nomor 2, April-Juni (Jakarta: Puslitbang Diklat Keagamaan 
Departemen Agama RI. Bekarja sama dengan Yayasan Kalimah, 2003), hlm. 102-
103.

DU
MM

Y



4 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

menjadi potensi pemecahan masalah. Dari tahun ke tahun, perubahan 
yang dilakukan pemerintah hanyalah berupa kosmetik, atau sekadar 
mengobok-obok. Padahal yang dibutuhkan adalah perubahan mendasar, 
yakni perubahan berdasarkan landasan falsafah pendidikan, yang 
selama ini, walaupun sudah dibicarakan oleh penyelenggara pendidikan 
nasional, tetapi belum diterapkan secara maksimal.9

Selanjutnya, Tilaar mengemukakan bahwa pendidikan nasional 
dewasa ini sedang dihadapkan kepada empat krisis pokok, yaitu 
kuantitas, relevansi atau efisiensi eksternal, elitisme, dan manajemen. 
Sementara itu, dalam sistem pendidikan nasional terdapat enam 
masalah pokok, yaitu: (1) menurunnya akhlak dan moral peserta didik, 
(2) pemerataan kesempatan belajar yang tidak terwujud, (3) masih 
rendahnya efisiensi internal sistem pendidikan, (4) status kelembagaan, 
(5) manajemen pendidikan yang tidak sejalan dengan pembangunan 
nasional, dan (6) sumber daya yang belum profesional. Menghadapi 
kenyataan ini, diperlukan penataan terhadap sistem pendidikan secara 
kâffah (menyeluruh), terutama berkaitan dengan kualitas pendidikan, 
serta relevansinya dengan kebutuhan masyarakat dan dunia kerja.10

Berdasarkan evaluasi terhadap fenomena yang tampak, Djohar 
menyatakan bahwa pendidikan Indonesia dewasa ini (1) telah 
kehilangan objektivitasnya, (2) tidak mendewasakan peserta didik, 
(3) tidak menumbuhkan pola berpikir, (4) tidak menghasilkan 
manusia terdidik, (5) terasa membelenggu, (6) belum mampu 
membangun individu belajar, (7) linier-indoktrinatif, (8) belum mampu 
menghasilkan kemandirian, dan (9) belum mampu memberdayakan 
dan membudayakan peserta didik. Menurutnya, pendidikan Indonesia 
membutuhkan (1) peace education, (2) pendidikan yang mampu 
membangun kehidupan demokratik, (3) pendidikan yang mampu 
menumbuhkan semangat untuk menjunjung tinggi Hak Asasi Manusia; 
dan (4) pendidikan yang mampu membangun keutuhan pribadi manusia 
berbudaya.11 Secara jujur, diakui bahwa pendidikan di Indonesia belum 

9Andrias Harefa, Menjadi Manusia Pembelajar (Jakarta: Kompas, 2000), hlm. 6. 
Suhartini, Menggagas Pendidikan, hlm. 103.

10Enco Mulyasa, Kurikulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik, dan 
Implementasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 4. 

11Djohar, Pendidikan Strategik, Alternatif untuk Pendidikan Masa Depan 
(Yogyakarta: LESFI, 2003), hlm. 3-4.

DU
MM

Y



5Bab 1 | Pendahuluan

mampu menghasilkan sumber daya manusia yang memiliki kualitas 
“Competitive advantage.” Dalam evolusi budaya, tampaknya bangsa 
Indonesia masih berada pada tahap yang rendah, yaitu tahap tradisional 
(the traditional society) dan masyarakat transisi (the precondition society).12 
Kenyataan ini merupakan tantangan dan agenda yang memerlukan 
perhatian sungguh-sungguh dari para pakar pendidikan. Kalau tidak 
diupayakan secara sengaja dan sungguh-sungguh, bangsa Indonesia 
akan tetap menjadi konsumen produk bangsa lain, tidak mampu 
bersaing dan tetap menjadi bangsa yang jauh dari mandiri.13 Hal 
demikian terjadi juga pada pendidikan di pesantren.

Sehubungan dengan hal tersebut, tradisi pendidikan Islam 
khususnya pesantren, didukung oleh literatur-literatur kependidikan 
Islami seperti kitab Ta’lîm al-Muta’allim. Kitab ini kajiannya lebih 
cenderung kepada pembinaan akhlak peserta didik dalam mencari ilmu. 
Sampai saat ini, di Indonesia masih banyak pesantren maupun sekolah 
formal yang merujuk pada kitab ini.  

Akan tetapi, realita menunjukkan bahwa proses pembelajaran 
terlalu dititikberatkan pada aspek kognitif dengan melupakan atau 
kurang memperhatikan kedua aspek lainnya, padahal kedua aspek 
(afektif dan psikomotor) itu penting artinya bagi pembentukan sikap.14  
Slamet Rahardjo menyatakan bahwa peserta didik yang diharuskan 
menghafal ini dan itu secara terus-menerus meskipun tidak jelek, 
tetapi akan mengorbankan aspek-aspek lainnya seperti: penalaran, 
budi pekerti. Sementara itu, pendidikan ditujukan untuk meningkatkan 
ketakwaan, kecerdasan, keterampilan, dan sebagainya.15 

12Menurut W. W. Rostow tahap-tahap pertumbuhan ekonomi, masyarakat 
terbagi atas lima kelompok, yaitu (1) masyarakat tradisional (the traditional society), 
(2) masyarakat transisi (the precondition society), (3) masyarakat lepas landas 
(the takeoff), (4) masyarakat menuju kematangan (the drive to maturity), dan (5) 
masyarakat dengan konsumsi masal yang tinggi (the age high mass-consumption). 
Nursid Sumaatmadja, Pendidikan Pemanusiaan Manusia Manusiawi (Bandung: 
ALFABETA, 2002), hlm. 161-162. 

13Sumaatmadja, Pendidikan Pemanusiaan, hlm. 162.
14Jujun S. Sumantri, Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik (Jakarta: 

Gramedia, 1986), hlm. 10
15Djudi al-Falasany, Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji, Tesis Sarjana Pendidikan 

Islam (Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga, 1990), hlm. 2. 

DU
MM

Y



6 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Ebel menjelaskan bahwa seabad sebelum munculnya Taxonomi 
Bloom, telah muncul tokoh-tokoh seperti Herbert Spancer dan Horace 
Mann yang menyatakan adanya tiga aspek yang perlu dikembangkan, 
yakni intelektual, moral, dan fisik.16 Menurutnya, manusia memiliki 
fitrah yang paling mendasar yang dibawa sejak lahir. Potensi tersebut 
sebagai sesuatu yang good active berwujud keimanan kepada Tuhan Yang 
Maha Esa, di mana manusia wajib mengembangkan dan memeliharanya 
sesuai dengan kehendak Penciptanya.

Begitu besarnya penekanan pada aspek kognitif, sehingga peserta 
didik setiap hari, terutama di pesantren bahkan di sekolah-sekolah 
hampir tidak terlepas dari tugas yang sifatnya mengarah pada 
pengembangan kemampuan akal semata. Padahal pelajaran seperti 
matematika, biologi, sejarah atau lainnya, bahkan pendidikan agama 
dan pendidikan kewarganegaraan  yang sebenarnya pendidikan tersebut 
lebih cenderung untuk pembentukan sikap dan moral, diajarkan dengan 
cara kognitif.

Di sini nampaknya Bloom dan kawan-kawan mempunyai pengaruh 
sangat besar di Indonesia, dianggap oleh sebagian tokoh, bahwa ide 
Bloom adalah yang terbaik dan tanpa kritik. Padahal di Amerika Serikat 
sendiri, di mana Bloom dan kawan-kawan mengembangkan idenya 
tersebut banyak mendapat tantangan, walaupun akhirnya ide Bloom 
tersebut dianggap yang paling cocok dan dapat diterima di sana dalam 
mengembangkan akal manusia setempat.

Begitu besarnya masalah belajar kognitif ini menarik perhatian para 
ahli, sehingga tidak banyak ditemukan buku-buku yang memaparkan 
cara belajar yang baik dengan menitikberatkan pada akhlak dan agama 
serta keterampilan. Padahal konsep ini sangat perlu, demi membantu 
para pelajar maupun santri mencapai derajat manusia seutuhnya. 

Ali Asyraf sebagaimana yang dikutip oleh Suyata dalam gerakan 
kognitif intelektual menilai bahwa pendidikan yang mendasar pada 
penalaran dan rasionalitas itu bertanggung jawab terhadap tumbuhnya 
semangat mencari, berkembangnya individualisme, lahirnya skeptisisme, 
keengganan menerima hal-hal yang tidak dapat ditampilkan secara 

16Clarizio, Harvey F, et.al., Contemporary Issues in Educational Psychology (Boston 
Allyn & Bacon Inc., 1974), hlm. 7.

DU
MM

Y



7Bab 1 | Pendahuluan

observasional, sikap yang menjauhi hal-hal yang bersifat Ilahiyah dan 
cenderung ke hal-hal yang manusiawiah.17

Bukan hal yang mudah bagi pelajar mengembangkan potensi-
potensinya untuk mencapai status insan utuh, beriman, berilmu dan 
beramal saleh, karena panduan sederhana ke arah tujuan itu belum 
ada. Karenanya, tidak semua pelajar mampu menghadapi masalah-
masalahnya. Dengan demikian, perlu mereka diberikan bantuan, baik 
secara langsung maupun tidak langsung. Sebagai karya al-Zarnuji, 
Ta’lîm al-Muta’allim18 dapat dipandang sebagai salah satu kontribusi 
untuk mengembangkan intelektual Islam Indonesia dalam disiplin 
Kependidikan Islam, terutama di kalangan pesantren salafiyah.

Kitab Ta’lîm al-Muta’allim buah karya al-Zarnuji ini, sudah banyak 
mendapatkan perhatian kaum intelektual, baik Barat maupun Timur. 
Sebagaimana diuraikan oleh Brockelmann yang dikutip Affandi 
Muchtar19 bahwa kitab Ta’lîm kepopulerannya telah dikenal oleh kaum 
cendekia seperti Khalil A. Totah, Mehdi Nakosteen menurutnya kitab 
Ta’lîm adalah sebuah karya terbaik. Di samping itu, kitab ini mendapat 
perhatian yang cukup luas dan telah diterjemahkan ke dalam berbagai 
bahasa di dunia, di antaranya, bahasa Inggris, Urdu, bahasa Turki 
dengan judul Irsyâd al-Ta’lîm fi Ta’lîm al-Muta’allim oleh Abd. Al-Madjid 
bin Nusuh bin Israil dan ke dalam bahasa Latin oleh H. Reland dengan 
judul Enchiridion Studiosi, juga telah diulas (syarh) oleh Nau’i (t.th.), 
al-Sa’roni (710), Ibrahim Ibn Ismail (996/1588), Ishaq ibn Ibrahim 
(720) dengan judul Mir’atu al-Thâlibîn, Qodi ibn Zakariya al-Anshari, 
Otrmanpazari (1986) dengan judul Tafhîm al-Mutafahhim. 

Sementara itu, dalam kajian ilmiah telah dilakukan pula oleh 
Affandi Mochtar dalam judul The Method of Muslim Learning as Illustrated in 
al-Zarnujis Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. Di Indonesia juga kajian 
tentang kitab ini telah dilakukan oleh H. Mukti Ali yang dipublikasikan 
dengan judul Ta’lîm al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi 

17Suyata, Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali Pemikiran 
dan Penerapannya, Makalah Seminar di UMY 16-18 Desember 1989 (Yogyakarta: 
UMY, 1989), hlm. 3. 

18Imam Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum (Kairo: 
Maktabah Al-Qur’an, t.th.), hlm. 10.

19Affandi Mochtar, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq at-Ta’allum (Beberapa Catatan 
Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif Didedikasikan Untuk 70 Tahun Prof. DR. H. 
Munawir Sjadzali, M.A. (Yogyakarta, LPMI, 1995), hlm. 20-24. 

DU
MM

Y



8 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Pengajaran Agama, Djudi al-Falasani tesis di Fakultas Pasca Sarjana IAIN 
Sunan Kalijaga Jogjakarta 1990 dengan judul Konsep Belajar Menurut al-
Zarnuji Kajian Psikologik Etik Kitab Ta’lîm al-Muta’allim.

Dalam berbagai literatur, penelusuran terhadap nama asli al-
Zarnuji sampai sekarang belum bisa diketahui. Begitu pun tentang 
waktu kehidupan dan karier yang dicapainya belum juga berhasil untuk 
diungkap. Tokoh yang satu ini masih “misterius”, karena sampai saat 
ini belum diketahui siapa nama aslinya. Begitu pula tentang waktu 
kehidupan dan karier yang dicapainya belum juga dapat diungkap 
dengan lengkap. Akan tetapi, pengetahuan kita tentang al-Zarnuji 
sementara ini masih berdasar pada sebuah studi yang dilakukan M. 
Plessner, sebagaimana dikutip Muh. Abdul Qadir Ahmad,20 yang telah 
mengkalkulasi sejumlah kemungkinan tentang waktu kehidupan 
al-Zarnuji, hanya tetap secara keseluruhan detail yang pasti tentang 
siapakah Al-Zurjani masih menjadi bahan penelitian yang serius. Studi 
Plessner dalam tulisan Muh. Abdul Qadir Ahmad ini akan dipadu 
dengan data dari sumber lain, seperti Sayyid Muhammad Usman 
Najarî,21 dan Ibn Khalilkan,22 serta berbagai sumber lain yang relevan.

Menurut sementara ahli, al-Zarnuji hidup antara abad ke-12 dan 
ke-13 dan menjadi pengetahuan yang umum. Sayyid Muhammad 
Usman Najari (1988) dalam Min A’lam al-Tarbiyyah al-’Arabiyyah al- 
Islamiyyah mengatakan bahwa al-Zarnuji adalah seorang ulama yang 
hidup di wilayah Persia menjelang akhir abad ke-12 dan permulaan 
abad ke-13 M. Kemudian ditambahkan bahwa ia adalah seorang 
ulama fiqh mazhab Hanafiyyah yang terkenal di daerah Khurasan dan 
Transoxiana. Sementara, penulis lain seperti Quraeshi23 hanya merujuk 

20Muh. Abdul Qadir Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum (Kairo: 
Mathba’ah al-Sa’adah, 1986), hlm. 10-25. Affandi Mochtar, “Ta’lîm al-Muta’allim 
Tharîq al-Ta’allum” Dalam Islam berbagai perspektif didedikasikan untuk 70 Tahun Prof. 
Dr. H. Munawir Sjadzali, MA. (Yogjakarta: LPMI, 1995), hlm. 17-34.

21Sayyid Muhammad Usman Najarî, Min A’lam al-Tarbiyyah al-’Arabiyyah 
al-Islamiyyah Jilid III (Makkah: Maktabah al-Tarbiyyah ‘Arabiy li Duwal al-Khalij, 
1409/1988) hlm. 10.

22Ibn Khallikân, Wafayât al-A‘yân wa Anbâ’ Abnâ’ al-Zamân, jilid 2, terjemahan 
Bahasa Inggris oleh Bn. Mac Guckin De Slane (Paris: Dicetak untuk simpanan 
terjemahan asli Negara Inggris dan Irlandia, 1842-1847), hlm. 662.

23M.A. Quraishi, An Arab Educator of the XIII century dalam buku Some Aspects 
of Muslim Education (Baroda: Centre of Advanced Study in Education, Faculty of 
Education Psychology, M.S. University, 1970), hlm. 112-121.

DU
MM

Y



9Bab 1 | Pendahuluan

pada perkiraan yang sangat umum bahwa al-Zarnuji adalah seorang 
pendidik abad ke-13 M.

Studi yang dilakukan oleh Plessner berusaha memberikan 
perkiraan tahun yang relatif mendekati pasti mengenai kehidupan al-
Zarnuji. Pertama, ia merujuk pada data yang dinyatakan dalam katalog 
Perpustakaan Berlin No. Ill bahwa al-Zarnuji hidup pada sekitar tahun 
620 (1223). Perkiraan ini didasarkan pada informasi dari Mahmud B. 
Sulaeman al-Kaffawi, dalam kitabnya A’lam al-Akhyâr min Fukahâ Madhhab 
al-Nu’mân al-Mukhtâr24 menempatkan al-Zarnuji dalam kelompok 
generasi kedua belas ulama mazhab Hanafiyyah. 

Plessner kemudian mengumpulkan data kehidupan sejumlah ulama 
yang diidentifikasi sebagai guru al-Zurnaji atau paling tidak pernah 
kontak langsung dengannya. Al-Zarnuji sendiri memang dalam kitab 
Ta’lîm sering kali menggunakan panggilan Syekhunâ kepada sejumlah 
ulama sambil mengutip pandangan mereka. Salah seorang di antara 
mereka yang terkenal dan sering disebutnya adalah Imam Burhanuddin 
Ali bin Abi Bakr al-Farghani al-Marghinani. Seorang ulama Hanafiyyah 
yang mengarang kitab Hidâyah fi Furû’ al-Fikh ini wafat pada tahun 593.

Ulama lain yang diidentifikasi sebagai gurunya adalah Imam Fakh 
al-Islam al-Hasan bin Mansur al-Farghani Kadikhan. Sebagaimana 
Imam Burhanuddin al-Marghinani, Imam Kadikhan adalah tokoh fiqh 
madhhab hanafiyyah yang menulis sejumlah kitab, yang wafat pada 
Ramadlan 592 H /1196 M). Al-Zarnuji juga menyebut Imam Zahir 
al-Din al-Hasan bin Ali al-Marghinani (W. 600), Imam Fakhr ad-Din al-
Kashani (W. 587/1191), dan Imam Rukn-din Muhammad bin Abi Bakr 
Imam Khwarzade yang diperkirakan hidup antara tahun 491 sampai 
tahun 573). Informasi lain tentang al-Zarnuji bisa ditambahkan dari data 
Ibn Khalilkan. Menurutnya, Imam al-Zarnuji adalah salah seorang guru 
Imam Rukn ad-Din Imam Zada (W. 573/1177-1178) dalam bidang Fiqh. 
Imam Zada juga berguru pada Shaikh Rida ud-Din an-Naishaburi (wafat 
antara tahun 550 dan 600) dalam bidang mujadalah. Kepopuleran Imam 
Zada diakui karena prestasinya dalam bidang Ushuluddin, bersama 
dengan kepopuleran ulama lain yang juga mendapat gelar Rukn (sendi). 

24Sulaimân al-Kaffâwî, A‘lâm al-Akhyâr min Fuqahâ’ Madhhab al-Nu‘mân al-
Mukhtâr, seperti dikutip M. Plessner, al-Zarnûjî, in The Encyclopaedia of Islam, edisi 
pertama, jilid. VIII (Leiden: E.J. Brill, 1987), hlm. 1218.

DU
MM

Y



10 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Mereka antara lain Rukn ad-Din al-’Amidi (W. 615) dan Rukn ad-Din 
at-Tawusi (W. 600). Dari data ini, dapat dikatakan bahwa al-Zarnuji 
hidup sezaman dengan Shaikh Rida ud-Din an-Naishaburi.

Sangat penting dicatat juga adalah ulama-ulama sebaya Imam 
al-Zarnuji, yang menjadi murid Imam Burhanuddin al-Marghinani. 
Mushtafa Asur dalam mengedit kitab Ta’lîm al-Muta’allim melengkapinya 
dengan menyebut dua ulama yang satu guru dengan al-Zarnuji. Mereka 
adalah Shama al-Aimmah al-Kurdi dan Riya al-Din al-Astrushani. 
Namun demikian, Mustafa ‘Asur tidak memberi keterangan sedikit pun 
tentang hubungan kedua ulama itu, baik dengan Imam Burhanuddin 
al-Marghinani maupun dengan al-Zarnuji sendiri.

Selanjutnya, mengenai wilayah di mana al-Zarnuji hidup dan tumbuh 
berkembang, agaknya belum ada studi yang serius. Plessner sendiri dalam 
studinya sama sekali tidak menyinggung tentang masalah ini. Adalah Von 
Grunebaum dan Abel yang memberikan dua informasi penting dalam hal 
ini. Pertama, al-Zarnuji adalah seorang ulama yang hidup di wilayah Persia. 
Kedua, bahwa penulis kitab Ta ’lim ini adalah seorang ahli fiqh bermazhab 
hanafiyyah yang dikenal luas di daerah Khurasan dan Transoxiana. 

Kemungkinan lain adalah bahwa ia berasal dari daerah Zarandj, 
dengan mempertimbangkan nama panggilannya, al-Zarnuji. Zarandj 
adalah salah satu daerah di wilayah Persia yang pernah menjadi 
ibu kota Sidjistan, yang terletak di sebelah selatan Herat. Masih 
ada kemungkinan wilayah lain, di mana ia mengembangkan bakat 
keilmuannya, yakni di daerah Marghinani. Ini dijadikan kemungkinan 
dengan mempertimbangkan wilayah asal ulama yang dianggap 
gurunya, seperti Imam Burhanuddin al-Marghinani. Data ini paling 
tidak menguatkan pendapat selama ini bahwa al-Zarnuji hidup dan 
berkembang di wilayah Persia.

Tradisi pendidikan Islam, khususnya pesantren antara lain 
didukung oleh literatur-literatur kependidikan Islami seperti kitab 
Ta’līm al-Muta’allim, sebagai kitab yang kajiannya lebih cenderung kepada 
pembinaan akhlak peserta didik dalam mencari ilmu (thalab al-‘ilm). Di 
Indonesia banyak pesantren yang menjadikan kitab tersebut sebagai 
rujukan. Akan tetapi, realitasnya bahwa proses pembelajaran terlalu 
dititikberatkan pada aspek kognitif dengan melupakan atau kurang 
memperhatikan kedua aspek lainnya, padahal kedua aspek (apektif dan 

DU
MM

Y



11Bab 1 | Pendahuluan

psikomotor) itu penting bagi pembentukan sikap.25 Slamet Rahardjo 
menyatakan bahwa peserta didik yang diharuskan menghafal ini dan itu 
secara terus-menerus meskipun tidak jelek, tetapi akan mengorbankan 
aspek-aspek lainnya seperti: penalaran, budi pekerti. Sementara itu, 
pendidikan ditujukan untuk meningkatkan ketakwaan, kecerdasan, 
keterampilan dan sebagainya.26

Ebel menjelaskan bahwa satu abad sebelum munculnya teori 
Taxonomi Bloom, telah muncul tokoh-tokoh lain, seperti Herbert 
Spancer dan Horace Mann, yang menyatakan adanya tiga aspek yang 
perlu dikembangkan, yakni intelektual, moral, dan fisik.27 Menurutnya, 
manusia memiliki fitrah yang paling mendasar yang dibawa sejak lahir. 
Potensi tersebut sebagai sesuatu yang good active berwujud keimanan 
kepada Tuhan Yang Maha Esa, dimana manusia wajib mengembangkan 
dan memeliharanya sesuai dengan kehendak Penciptanya.

Begitu besarnya penekanan pada aspek kognitif, sehingga peserta 
didik –baik di pesantren maupun di sekolah– setiap hari hampir 
tidak terlepas dari tugas yang sifatnya mangarah pada pengembangan 
kemampuan rasio semata. Padahal, pelajaran seperti matematika, 
biologi, sejarah atau lainnya, bahkan pendidikan agama Islam dan 
pendidikan kewarganegaraan yang sebenarnya materi tersebut lebih 
cenderung untuk pembentukan sikap dan moral.

Di sini nampaknya ide Bloom dan kawan-kawan mempunyai 
pengaruh besar di Indonesia, dianggap oleh sebagian tokoh bahwa ide 
Bloom adalah yang terbaik dan tanpa kritik. Padahal di Amerika Serikat, 
tempat Bloom dan kawan-kawan mengembangkan idenya tersebut, 
banyak mendapat tantangan, walaupun akhirnya ide Bloom tersebut 
dianggap yang paling cocok dan dapat diterima dalam mengembangkan 
akal manusia setempat.

Begitu besarnya ‘masalah’ belajar kognitif ini menarik perhatian para 
ahli, sehingga tidak banyak ditemukan buku-buku yang memaparkan 
cara belajar yang baik dengan menitikberatkan pada akhlak dan agama 

25Jujun S. Sumantri, Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik (Jakarta: 
Gramedia, 1986), hlm. 13.

26Djudi al-Falasany, Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji, Tesis Pascasarjana Sarjana 
Pendidikan Islam (Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga, 1990), hlm. 2.   

27Clarizio, Harvey F, et al., Contemporary Issues in Educational Psychology (Boston 
Allyn & Bacon Inc., 1974), hlm. 7.

DU
MM

Y



12 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

serta keterampilan. Padahal konsep ini sangat perlu, demi membantu 
para pelajar/peserta didik mencapai derajat manusia seutuhnya.

Ali Asyraf sebagaimana yang dikutip oleh Suyata dalam gerakan 
kognitif intelektual, menilai bahwa pendidikan yang mendasar pada 
penalaran dan rasionalitas itu bertanggung jawab terhadap tumbuhnya 
semangat mencari, berkembangnya individualisme, lahirnya skeptisisme, 
keengganan menerima hal-hal yang tidak dapat ditampilkan secara 
observasional, sikap yang menjauhi hal-hal yang bersifat ilahiyah dan 
cenderung ke hal-hal yang manusiawiah.28

Memang bukan hal yang mudah bagi para pelajar mengembangkan 
potensinya untuk mencapai status insan kamil, beriman, berilmu dan 
beramal saleh, karena panduan sederhana ke arah tujuan itu belum ada. 
Oleh karenanya, tidak semua pelajar mampu mengahadapi masalah-
masalahnya. Dengan demikian, perlu mereka diberikan bantuan baik 
secara langsung maupun tidak langsung. Sebagai karya al-Zarnuji, 
Ta’lîm al-Muta’allim29 dapat dipandang sebagai salah satu kontribusi 
untuk mengembangkan intelektual Islam Indonesia dalam disiplin 
kependidikan Islam, terutama di kalangan pesantren salafiyah.

Kitab Ta’lîm al-Muta’allim karya monumental sang maestro, al-
Zarnuji, sudah banyak mendapatkan perhatian kaum intelektual, 
baik Timur maupun Barat. Sebagaimana diuraikan oleh Brockelmann 
yang dikutip Affandi Muchtar30 bahwa kitab Ta’lîm al-Muta’alim, 
kepopulerannya telah dikenal oleh kaum cendekia seperti Khalil 
A. Totah, Mehdi Nakosteen. Menurutnya kitab Ta’lîm al-Muta’alim 
merupakan sebuah karya terbaik sepajang sejarah. Di samping itu, 
kitab ini mendapat perhatian yang cukup luas dan telah diterjemahkan 
ke dalam berbagai bahasa di dunia, di antaranya, bahasa Inggris, Urdu, 
Turki dengan judul Irsyâd al-Ta’lîm fi Ta’lîm al-Muta’allim oleh Abd. Al-
Madjid bin Nusuh bin Israil dan ke dalam bahasa Latin oleh H. Reland 
dengan judul Enchiridion Studiosi, juga telah diulas (syarh) oleh Nau’i 

28Suyata, Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali Pemikiran 
dan Penerapannya, Makalah Seminar di UMY 16-18 Desember 1989 (Yogyakarta: 
UMY, 1989), hlm. 3. 

29Imam Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum (Kairo: 
Maktabah Al-Qur’an, t.th.).

30Affandi Mochtar, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq at-Ta’allum (Beberapa Catatan 
Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif  Didedikasikan untuk 70 Tahun Munawir Sjadzali 
(Yogyakarta, LPMI, 1995), hlm. 20-24. 

DU
MM

Y



13Bab 1 | Pendahuluan

(tt), al-Sa’roni (710), Ibrahim Ibn Ismail (996/1588), Ishaq ibn Ibrahim 
(720) dengan judul Mir’atu al-Thâlibîn, Qodi ibn Zakariya al-Anshari, 
Otrmanpazari (1986) dengan judul Tafhîm al-Mutafahhim. Sementara itu, 
dalam kajian ilmiah telah dilakukan pula oleh Affandi Mochtar dalam 
judul The Method of Muslim Learning as Illustrated in al-Zarnujis Ta’lîm 
al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. Di Indonesia, kajian tentang kitab ini 
telah dilakukan oleh H. Mukti Ali yang dipublikasikan dengan judul 
Ta’lîm al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi Pengajaran Agama, 
Djudi al-Falasani tesis di Fakultas Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga 
Jogjakarta 1990 dengan judul Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji Kajian 
Psikologik Etik Kitab Ta’lîm al-Muta’allim.

Secara umum, materi pendidikan yang terdapat dalam kitab Ta’lîm 
al-Muta’ali mencakup sejumlah pedoman belajar mencakup 13 Bab, 
yaitu: 

1., Hakikat dan keutamaan ilmu;

2., Motivasi belajar; 

3., Pemilihan mata pelajaran, guru dan teman; 

4., Memuliakan ilmu dan ulama; 

5., Kesungguhan belajar dan keluhuran cita-cita; 

6., Permulaan dan tertib belajar; 

7., Tawakal; 

8., Saat memetik hasil belajar; 

9., Kasih sayang dan nasihat; 

10., Pemanfaatan; 

11., Menghindari perbuatan maksiat; 

12., Penyebab yang memudahkan dan melemahkan hafalan; dan

13., Hal-hal yang menambah dan mengurangi usia.DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



15

A.	 Pengertian Pondok Pesantren 
Istilah pondok berasal dari bahasa Arab funduk artinya hotel atau asrama. 
Pondok memang tempat yang dijadikan sebagai ruang tidur atau wisma 
sebagai tempat penampungan bagi para santri yang jauh dari tempat 
asalnya. Sementara itu, kata pesantren berasal dari kata santri (istilah 
santri berasal dari kata shastra (i) dari bahasa Tamil yang berarti seorang 
ahli buku suci agama Hindu) yang diimbuhi awalan pe- dan akhiran -an 
(pesantrian) artinya menunjukkan suatu tempat. Maksudnya adalah 
tempat para santri. Terkadang juga dianggap sebagai gabungan kata 
sant (manusia baik) dengan suku kata tra (suka menolong), sehingga 
kata pesantren berarti tempat pendidikan manusia baik-baik.1 Menurut 
Greetz istilah pesantren diturunkan dari bahasa India shastri, yang 
berarti ilmuan Hindu yang pandai menulis. Maksudnya bahwa pesantren 
adalah tempat bagi orang-orang yang pandai membaca dan menulis.2

1Zuhairini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), hlm. 
212.

2Wahjoetomo, Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternatif Masa Depan 
(Bandung: Rosda, 1997), hlm. 70.

PESANTREN DAN 
KARAKTERISTIKNYA

BAB 2

DU
MM

Y



16 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Dalam realitas masyarakat, penyebutan istilah pesantren memang 
berbeda. Di Jawa dan Madura, istilah pesantren dikenal dengan nama 
pondok atau pondok pesantren. Di Aceh dikenal dengan nama rangkang atau 
meunasah, sementara di Sumatera Barat dikenal dengan istilah surau atau 
langgar.3 Terlepas dari perbedaan penyebutan istilah tersebut, bahwa 
yang dimaksud dengan pesantren dalam pembahasan ini adalah sebuah 
lembaga pendidikan dan pengembangan agama Islam yang terdiri atas 
rumah kediaman pengasuh disebut juga kiai (Jawa), ajengan (Sunda) 
dan bendoro (Madura), memiliki masjid atau musola dan asrama santri.4 
Pada zaman dahulu orang yang mencari ilmu agama itu senantiasa 
tinggal di satu tempat, baik di rumah kiai atau pondok yang khusus 
dibuat untuk tempat tinggal para santri. Di Tapanuli Selatan, tepatnya 
di Padang Sidempuan, para santri sengaja membuat gubuk kecil yang 
membuat 2-4 orang yang letaknya tidak jauh dari madrasah. Santri 
putra dan putri, asramanya terpisah.5

Dalam pengertian secara terminologis, pesantren adalah suatu 
lembaga pendidikan Islam yang timbul, serta diakui masyarakat 
sekitar, dengan sistem asrama (pondok/kampus), di mana santri-santri 
menerima pendidikan agama melalui sistem pengajian/madrasah 
yang sepenuhnya berada di bawah kedaulatan dari leadership seorang/ 
beberapa orang kiai dengan ciri-ciri khas yang bersifat kharismatik 
serta independen dalam segala hal.6 Pendapat ini sesuai dengan yang 
diungkapkan oleh M. Dawam Rahardjo bahwa pesantren merupakan 
lembaga pendidikan Islam dengan kiai sebagai tokoh sentralnya, dan 
masjid sebagai pusat lembaganya.7

Menurut Mastuhu, pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional 
Islam untuk mempelajari, memahami, mendalami, menghayati, dan 
mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan pentingnya moral 
keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.8 Di pihak lain, 
Ya’qub mendefinisikan pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 

3M. Ya’qub, Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat Desa (Bandung: 
Angkasa, 1999), hlm. 65-66. 

4Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 65.
5Ya’qub, Pondok Pesantren, hlm. 65.
6H. M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), hlm. 65.
7M. Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaruan (Jakarta: Pustaka LP3ES, 

1995), hlm. 82.  
8Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), hlm. 55.

DU
MM

Y



17Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

yang umumnya dengan cara nonklasikal, pengajarannya seorang yang 
menguasai ilmu agama Islam melalui kitab-kitab agama Islam klasik 
(kitab kuning) dengan tulisan (aksara) Arab, dalam bahasa Melayu Kuno 
atau dalam bahasa Arab pada zaman pertengahan.9 Pendapat ini senada 
dengan yang diungkapkan oleh Tafsir bahwa ciri utama pesantren 
adalah kiai, pondok/asrama, santri, dan kitab kuning.10 Nur Uhbiyati 
menjelaskan pesantren adalah lembaga pendidikan dan pengajaran 
agama Islam pada umumnya pendidikan dan pengajaran tersebut 
diberikan dengan cara nonklasikal (bandongan dan sorogan).11 

Menurut Azyumardi Azra, pesantren sebagai lembaga pendidikan 
Islam yang khas, setidak-tidaknya baru digunakan oleh sejumlah lembaga 
pendidikan Islam di Sumatra Barat.12 Di mana seorang kiai mengajar 
santri-santri berdasarkan kitab-kitab yang ditulis dalam bahasa Arab oleh 
ulama-ulama besar sejak abad pertengahan, sedang para santri tinggal 
di pondok dalam pesantren tersebut. Mastuhu sebagaimana dikutip 
Pupuh Fathurrahman menjelaskan bahwa pesantren adalah pendidikan 
Islam, karena yang mendasari didirikannya maupun nilai-nilai yang 
diajarkannya bersumber dari ajaran Islam, sebagaimana yang tercantum 
dalam Al-Qur’an dan al-Sunnah. Pendirian pesantren didasarkan atas 
perintah Allah Swt., yakni perintah agar manusia mengabdi kepada-Nya, 
menjalankan semua perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya.13 
Salah satu ayat Al-Qur’an yang menjadi pedoman dasar bagi pesantren 
dalam menggali, serta memperdalam ilmu agama adalah.

نْهُمْ  مِّ ةٍ 
َ
فِرْق  ِ

ّ
ل

ُ
مِنْ ك رَ 

َ
نَف ا 

َ
وْل

َ
ل
َ
ف ةًۗ  افَّۤ

َ
لِيَنْفِرُوْا ك  

َ
مُؤْمِنُوْن

ْ
ال  

َ
ان

َ
وَمَا ك  ۞

هُمْ 
َّ
عَل

َ
ل يْهِمْ 

َ
اِل رَجَعُوْٓا  اِذَا  وْمَهُمْ 

َ
ق وَلِيُنْذِرُوْا  يْنِ  الدِّ فِى  هُوْا 

َّ
ق

َ
يَتَف ِ

ّ
ل ةٌ 

َ
طَاۤىِٕف

 
َ

رُوْن
َ

ذ حْ
َ

ي

9Ya’qub, Pondok Pesantren, hlm. 65. 
10Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam (Bandung: Rosda, 1998), 

hlm. 191. 
11Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1998), hlm. 

240. 
12Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru (Jakarta: Kalimah, 2001), hlm. 129. 
13Pupuh Fathurrohman, Keunggulan Pesantren Alternatif Pendidikan pada Abad 

XXI (Bandung: Tunas Nusantara, 2000), hlm. 99.  

DU
MM

Y



18 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Tidak sepatutnya bagi orang-orang yang mukmin itu pergi semuanya (ke medan 
perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa 
orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk 
memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepada 
kaumnya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya. (QS At-Taubah [9]: 122).

Menurut M. Dawan Raharjo, pesantren-pesantren yang terdapat 
dalam jumlah yang begitu besar, pada masyarakat Indonesia zaman 
dulu pun sebenarnya telah mempunyai fungsi dan peranan yang besar 
dalam dunia pendidikan.14 Peranan tersebut begitu kental terasa pada 
masyarakat pedesaan yang terbelakang, pada masyarakat terpencil atau 
pada masyarakat di sekeliling pesantren bahkan pada masyarakat yang 
jauh dari lokasi pesantren, akan tetapi mempunyai komunikasi yang 
sifatnya tradisional dan sifatnya hubungan dari mulut ke mulut. Anak-
anak muda yang tidak bisa masuk sekolah karena tidak tertampung atau 
karena berada di bawah garis kemiskinan, mereka bisa mengenyam 
pendidikan di pesantren. Pada lembaga pendidikan ini (pesantren), 
setidaknya mereka bisa memperoleh dasar-dasar pendidikan yang 
dirasakan cukup dan bermanfaat untuk menghadapi persoalan 
lingkungan dan perjalanan hidupnya.  

Steenbrink15 menggambarkan keadaan kehidupan di pondok 
pesantren sebagai berikut: 

“Untuk meresapkan jiwa keislaman, pesantren tidak hanya 
dihormati sebagai tempat belajar, tetapi lebih ditekankan sebagai 
tempat tinggal yang seluruhnya dipenuhi dan diresapi dengan 
nilai-nilai agama. Tidak ada tempat lain di mana salat didirikan 
dengan taat seperti disana. Di siang hari, di mana-mana orang dapat 
mendengar para santri membaca Al-Qur’an dengan lagu yang indah, 
memperbaiki bacaan dengan tajwid yang benar atau hanya untuk 
mengaharapkan pahala dari membaca Al-Qur’an. Pada malam hari 
juga dapat dijumpai suasana orang membaca Al-Qur’an, melagukan 
kalam Ilahi dan mendirikan salat di tengah keheningan malam.”

Ciri-ciri kekhasan pendidikan pondok pesantren merupakan 
bagian pendidikan pesantren yang tidak bisa dipisahkan dan saling 
keterkaitan, saling menunjang dalam pelaksanaan pendidikannya. 

14Rahardjo (Ed), Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1986), hlm. 3-4.
15Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah dan Sekolah (Jakarta: LP3ES, 1994), 

hlm. 16.  

DU
MM

Y



19Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

Ternyata pendidikan pondok pesantren tidak hanya berfungsi sebagai 
lembaga pendidikan saja, tetapi juga berfungsi sebagai lembaga sosial 
dan penyiaran agama.16 Di sisi lain, pesantren mempunyai keunikan-
keunikan tertentu, keunikan-keunikan yang melekat dan sebagai ciri 
khas pesantren itu sendiri. Keunikan pesantren di antaranya meliputi, 
(1) Pola kepemimpinannya yang berdiri sendiri dan berada di luar 
kepemimpinan pemerintahan desa, (2) dalam pesantren dipelihara 
literatur universal selama berabad-abad. Literatur ini dipelihara dari 
generasi ke generasi, seperti pemeliharaan kitab kuning, (3) sistem 
nilai kepesantrenan yang unik dan terpisah dari sistem nilai masyarakat 
di luarnya.

Dari sudut sosial psikologis dan pedagogis, pondok pesantren 
merupakan lingkungan atau tempat santri berkumpul sebagai suatu 
kelompok heterogenius dalam background ilmiah, serta kejiwaannya 
sehingga terjadilah proses interaksi dalam aktivitas belajar yang 
menguntungkan, meskipun dalam hal ini belum ada pengarahan yang 
planmatig (terutama dalam pondok-pondok sistem lama). Sebagai suatu 
grup juga di dalamnya berkembang suatu grup dinamik yang terpengaruh 
oleh sikap fanatisme, serta egoisentrisme yang berorientasi pada in grupnya. 
Hal ini nampak bila berhadapan dengan out grupnya.17

Berdasarkan paparan di atas, dapat dipahami bahwa pondok 
pesantren merupakan tempat pendidikan bagi para santri dalam 
rangka menimba ilmu agama Islam yang dipimpin oleh seorang kiai 
(pimpinan), baik dengan sistem belajar nonklasikal atau sistem klasikal 
yang berpedoman kepada kitab-kitab kuning sebagai produk ulama masa 
lalu yang dipadukan dengan pengetahuan umum.

B.	 Sejarah Pondok Pesantren
Sejarah mencatat dan menginformasikan pondok pesantren adalah 
lembaga pendidikan keagamaan tertua di Indonesia, karenanya nilai 
tradisi keagamaan yang berlangsung di suatu pondok pesantren 
merupakan ciri khas dari sistem keberagamaan masyarakat desa yang 
ada pondok pesantrennya. Sebagaimana dikatakan oleh Maksum 
Mukhtar, bahwa setelah Islam tersebar luas di bumi Nusantara, 

16Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 59.
17Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 245. 

DU
MM

Y



20 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

bentuk lembaga pendidikan keagamaan itu tetap berkembang dan 
isinya diubah dengan pengajaran agama Islam, yang kemudian disebut 
pesantren.18

Menurut Anthony Johns sebagaimana dikutip oleh Zamakhsyari 
Dhofier bahwa pesantren menjadi ‘motor’ perkembangan Islam di 
Sumatera, Malaka, Jawa (dan peradaban Islam Melayu Nusantara), serta 
terbangunnya kesultanan-kesultanan di Nusantara sejak tahun 1200.19 
Selanjutnya, Soebardi dan Johns yang dikutip Zamakhsyari Dhofier 
menegaskan bahwa pesantren pada periode antara tahun 1200 dan 1600 
sebagai ujung tombak pembangunan peradaban Melayu Nusantara.20 
Pada abad ke-20 tradisi pesantren telah melahirkan budayawan agung 
Kiai Wahid, tokoh pembangunan peradaban Indonesia modern, 
setaraf kualitas dan kelasnya dengan pendiri peradaban Melayu Islam 
Nusantara antara abad ke-13 dan ke-17, Hamzah Fansuri, Syamsuddin 
al-Sumatrani, Abdurrauf Singkel, dan Nuruddin Arraniri.21

Secara historis, pesantren selama ini diakui telah mampu mendidik 
para santri menyadari sepenuhnya atas kedudukannya sebagai mahluk 
utama yang harus menguasai alam sekelilingnya.22 Pada mulanya, 
pesantren hanyalah lembaga pendidikan yang sangat sederhana yaitu 
biasanya para santri datang dari pedesaan dengan tanpa membawa 
bekal yang memadai. Mereka hanya memiliki semangat yang tinggi 
dan kesiapan yang mantap untuk belajar dan mematuhi petunjuk 
kiai. Rumah kiai, saat itu berdekatan dengan bangunan musala atau 
mungkin musala itu miliknya. Di dalam musala itulah, berlangsungnya 
beberapa kegiatan keagamaan, baik yang bersifat wajib maupun sunnah 
seperti: salat fardu berjemaah, zikir atau wirid (mengucap kalimat-
kalimat pujian pada Allah Swt., dan Rasul-Nya), tadarus dan mengaji 
atau belajar dasar-dasar Al-Qur’an, bacaan doa-doa pendek untuk salat 
fardu dan belajar kitab klasik Islam pemula. Bagi santri yang berasal 
dari keluarga ‘miskin’ dan rumahnya cukup jauh, maka di musala itu 
mereka bertempat tinggal. Mereka bekerja di sawah-ladang kiai atau 

18Maksum Mochtar, Pesantren, Sejarah dan Perkembangannya (Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 1999), hlm. 10. 

19Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 35-36. 
20Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 36. 
21Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 37. 
22Mahpuddin Noor, Potret Dunia Pesantren (Bandung: Humaniora, 2006), 

hlm. 15. 

DU
MM

Y



21Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

milik masyarakat sekitar pesantren. Dari hasil bekerja itu, mereka bisa 
makan, membeli peralatan kitab kuning, dan memenuhi kebutuhan 
hidupnya.

Peserta pengajian di musala, selain para santri muqim, juga santri 
dari masyarakat sekitar pesantren (santri kalong) yang hanya mengikuti 
pengajian kepada kiai setelah itu mereka pulang ke rumahnya masing-
masing, tidak menetap dipesantren. Ketika jumlah santri muqim 
semakin bertambah, dengan bantuan para santri, kiai mengembangkan 
bangunan sederhananya itu untuk tempat tinggal bagi para santri baru. 
Seperti halnya santri muqim yang lama, santri muqim baru pun bekerja 
pada masyarakat sekitar pondok pesantren untuk menghidupi mereka 
sendiri secara sederhana, namun mereka benar-benar mandiri. Pondok 
pesantren dengan kharisma kiai sebagai figur sentral, senantiasa 
diperhitungkan keberadaannya oleh pihak penguasa, dari mulai 
penjajahan kolonial Belanda hingga bangsa ini merdeka. Dengan 
demikian, tidak sedikit lembaga ini disanjung dan diberi bantuan.23

Gambaran di atas menginformasikan, bahwa pondok pesantren 
pada awal keadaannya tidak bisa lepas dari dukungan dan perhatian 
masyarakat desa. Ketika pondok pesantren masih kecil dan belum 
terkenal, perkembangan pisik maupun fasilitasnya berada di bawah 
pengaruh dan tanggung jawab pemerintah desa. Akan tetapi, setelah 
menjadi besar dan terkenal, biasanya pesantren akan lepas dari desa 
dan berdiri sendiri. Akan tetapi, pemisahan struktural antara pesantren 
dengan pemerintah desa tidak berarti pisahnya hubungan fungsional di 
antara keduanya, pondok pesantren tetap memiliki hubungan fungsional 
dengan desa-desa di sekitarnya melalui pendidikan agama, kegiatan 
sosial dan kegiatan perekonomian.

Keadaan seperti di atas dapat diperhatikan dari perkembangan dan 
kemajuan pondok pesantren yang tidak bisa dipisahkan dari perubahan 
dan kemajuan ekonomi masyarakat. Atau sebaliknya, perkembangan 
dan kemajuan ekonomi masyarakat membawa pengaruh besar terhadap 
perubahan pola kehidupan pondok pesantren. Para santri yang datang 
jumlahnya semakin banyak, tapi bukan dari kalangan masyarakat 
miskin, mereka datang dengan membawa bekal yang lengkap dan 
sangat cukup, sebagian dari mereka baik secara perorangan maupun 

23Noor, Potret Dunia Pesantren, hlm. 15. 

DU
MM

Y



22 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

berkelompok ada yang membangun kamar-kamar pondokan di dalam 
atau di luar lingkungan pesantren dengan dilengkapi tempat tidur dan 
bahkan sarana hiburan Radio, Tape, TV, dan lain-lain.

Di sisi lain, keadaan sosial-ekonomi masyarakat semakin 
meningkat sehingga orang tua peserta didik menuntut pesantren 
mengikuti perkembangan zaman, yaitu tidak hanya mengajarkan 
materi ilmu-ilmu keagamaan, melainkan ilmu pengetahuan dan 
teknologi dan keterampilan juga disampaikan. Perkembangan ini 
tampaknya mengundang minat dan perhatian positif dari berbagai 
pihak kepada pondok pesantren. Pada saat inilah pondok pesantren 
mulai mendapatkan banyak tekanan yang memaksakan, agar pesantren 
melakukan penyesuaian guna mempertahankan eksistensinya, sekaligus 
menjawab tantangan yang dihadapinya.

Untuk memenuhi tuntutan pihak eksternal, beberapa pondok 
pesantren tertentu membuka lembaga pendidikan berupa madrasah, 
sekolah formal dan unit-unit klasikal lain. Tidak hanya itu, perubahan 
yang terjadi pada pondok pesantren, terlibat secara langsung atau 
pun tidak langsung dalam berbagai kegiatan sosial-ekonomi-politik, 
bahkan tidak sedikit kiai atau pengasuh pondok pesantren tertentu 
aktif di organisasi masyarakat Islam atau pun organisasi sosial-politik. 
Kenyataan inilah membuat kemandirian pondok pesantren dinilai 
masyarakat kritis semakin memudar, bergeser dari sistem tradisional 
(sistem salafi) menjadi sistem modern (sistem madrasi).

Bergesernya sistem tradisi pondok pesantren, mulai tampak ketika 
di beberapa pondok pesantren besar dan terkenal terjadi perkembangan 
dan perubahan sistem secara besar-besaran. Perkembangan dan 
perubahan itu meliputi tiga hal yaitu: (1) perkembangan kurikulum, 
(2) perkembangan penggunaan metode pembelajaran; dan (3) 
perkembangan kelembagaan.

Pertama, perkembangan dan perubahan kurikukum. Hasil penelitian 
Karel A. Steenbrink mengemukakan, di beberapa pesantren terkenal 
telah memasukkan kurikulum Barat (Belanda khususnya) ke dalam 

DU
MM

Y



23Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

pendidikan agama, sebagaimana yang dilakukan Pesantren Mamba’ul 
Ulum Surakarta, juga di Madrasah Tawalib di Sumatera Barat.24 

Kedua, perkembangan dan perubahan metode mengajar. Perkembangan 
dan perubahan metode mengajar terjadi dari sistem salafi ke sistem 
madrasi. Pada sistem salafi, kiai dalam proses pengajaran kitab kuningnya 
menggunakan metode khas pesantren yaitu metode sorogan (bimbingan 
individual) dan bandongan atau halaqah (semacam ceramah umum). 
Dalam sistem salafi, tidak ada pembagian tingkat kemajuan belajar, karena 
masing-masing peserta didik menentukan sendiri kemajuannya dengan 
menunjukkan penguasaannya beberapa kitab kuning kepada kiai secara 
perorangan. Karenanya, wajar jika sistem salafi dikategorikan sebagai 
sistem pendidikan nonformal, yakni ‘tidak beraturan’ jika dibandingkan 
dengan pengajaran yang diselenggarakan melalui sistem madrasi.

Pada sistem madrasi, selain diberlakukan sistem perjenjangan yang 
jelas, proses pembelajaran berlangsung di dalam kelas juga metode yang 
digunakan pendidik (ustaz) dalam menyampaikan materi pelajarannya 
tidak hanya metode ceramah, melainkan metode-metode lain seperti 
metode tanya-jawab, diskusi, sosiodrama juga digunakan evaluasi dalam 
bentuk post-tes, pre-tes, UTS, UAS atau pun catur wulan dilaksanakan 
secara formal pada sistem madrasi, sebagai upaya untuk mengetahui 
perkembangan dan kemajuan prestasi siswa, aktivitas guru, dan 
peningkatan materi pelajaran berikutnya.

Ketiga, perkembangan dan perubahan kelembagaan. Hadimulyo 
yang pendapatnya diedit Dawam Rahardjo mengemukakan, pesantren 
sejak tahun 1960-an terjadi perkembangan baru yaitu melembagakan 
diri dalam bentuk yayasan. Karena pesantren telah berlindung dan 
menjadi yayasan, maka wajar jika para teknokrat dan birokrat masuk ke 
dalam ‘dunia pesantren’, sehingga posisi kiai cukup dijadikan sebagai 
simbol.25 Dengan demikian, pesantren adalah lembaga pendidikan 
Islam yang memberikan materi keagamaan dan ilmu pengetahuan dan 
teknologi melalui dualisme sistem penyelenggaraan pendidikan yaitu 
sistem nonklasikal yang tidak berjenjang dan berkesinambungan, dan 
sistem klasikal (sistem kelas) yang berjenjang dan berkesinambungan. 
Lembaga pendidikan Islam terpadu antara pendidikan keagamaan 

24Steenbrink, Pesantren, Madrasah, hlm. 102. 
25Rahardjo (Ed), Pesantren dan Pembaharuan, hlm. 104.  

DU
MM

Y



24 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

yang diselenggarakan secara tradisional dalam bentuk pondokan dan 
pendidikan umum yang diselenggarakan dalam bentuk kelembagaan 
formal dan modern.

C.	 Komponen-komponen Pondok Pesantren
Keberadaan pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam, dapat 
dipandang sebagai suatu sistem. Sebagai suatu komunitas dan sebagai 
suatu sistem pendidikan, pesantren terdiri dari subkomponen atau 
unsur-unsur yang mendukung keberadaannya dan terintegrasi dalam 
suatu proses. Sebagaimana dikatakan Mastuhu bahwa sebagai lembaga 
pendidikan Islam, pesantren mempunyai subkomponen atau unsur-
unsur sebagai berikut: (1) Pelaku yaitu kiai, ustaz, dan pengurus, (2) 
Sarana perangkat keras seperti masjid, rumah kiai, rumah ustaz, pondok 
atau asrama santri, gedung sekolah, tanah dan berbagai keperluan 
pendidikan, gedung-gedung seperti perpustakaan dan yang lainnya, 
(3) Sarana perangkat lunak seperti tujuan, kurikulum, kitab, metode 
dan evaluasi.26 Di pihak lain, Ahmad Supardi mengemukakan bahwa 
komponen-komponen yang terdapat dalam pendidikan Islam itu adalah 
pendidik, peserta didik, alat, lingkungan, dan tujuan pendidikan.27

Para ahli pendidikan berbeda pendapat dalam menyebutkan jumlah 
komponen utama dalam sistem pendidikan pesantren. Zamakhsari 
Dhofier berpendapat bahwa jumlah komponen pesantren ada lima, 
yaitu pondok, masjid, pengajaran kitab-kitab klasik, santri, dan kiai.28 
Sementara itu, Ahmad Tafsir menyebutkan ada tujuh komponen, yaitu: 
tujuan, pendidik, anak didik, bahan, metode, alat, dan evaluasi.29 

Kelengkapan komponen-komponen atau unsur-unsur tersebut 
berbeda. Ada pesantren yang secara lengkap dalam jumlah besar 
memiliki komponen-komponen dalam jumlah kecil dan tidak lengkap. 
Seluruh unsur dan sistem pendidikan pondok pesantren tersebut 
menjadi sebuah totalitas yang bekerja sama secara terpadu dan saling 
melengkapi satu sama lainnya menuju tercapainya tujuan pondok 

26Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 58.
27Ahmad Supardi, Pengantar Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Fakultas Tarbiyah 

IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1998), hlm. 8.
28Zamakhsari Dhofier, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 1994), hlm. 44.  
29Tafsir, Ilmu Pendidikan, hlm. 81.

DU
MM

Y



25Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

pesantren. Sejalan dengan uraian di atas, penulis berpendapat bahwa 
untuk menguraikan komponen-komponen pesantren, perlu diuraikan 
delapan komponen, yaitu: tujuan, kiai, santri, masjid, pondok atau 
asrama, pengajian kitab-kitab Islam klasik, metode, dan evaluasi. Agar 
lebih jelas, penulis menguraikan satu persatu komponen-komponen 
yang berkaitan dengan masalah-masalah yang akan dibahas selanjutnya. 
Komponen-komponen tersebut adalah sebagai berikut:

1.	 Tujuan

Tujuan adalah sasaran yang hendak dicapai dan sekaligus merupakan 
pedoman yang memberi arah. Pesantren salah satu lembaga pendidikan 
Islam mempunyai tujuan yang hendak dicapai.30 Menurut Pupuh 
Fathurrohman bahwa tujuan pendidikan pesantren harus meliputi 
aspek normatif (berdasarkan norma yang mengkristalisasikan nilai-nilai 
yang diinternalisasikan), aspek fungsional (tujuan yang memiliki sasaran 
teknik menejerial), tujuan tersebut bukan hanya mencapai kesejahteraan 
duniawi, tetapi selamat pula di dunia dan di akhirat.31 Sementara itu, 
menurut Dedi Djubaedi yang dikutip oleh Marzuki Wahid, tujuan 
pendidikan pesantren yang inti adalah mengusahakan terbentuknya 
manusia berbudi luhur (al-Akhlâq al-Karîmah) dengan pengalaman 
keagamaan yang konsisten (istiqâmah).32

H. M. Arifin, menyebutkan bahwa tujuan pendidikan pesantren 
dengan menghubungkan kepada keberadaan pesantren dan latar 
belakang, serta filosofinya. Dalam hal ini, ia mengungkapkan: 

“Sebagaimana kita ketahui bahwa pondok pesantren bahwa suatu 
lembaga pendidikan swasta yang didirikan oleh perseorangan 
(kiai) sebagai figur sentral yang berdaulat dan menetapkan tujuan 
pendidikan pokoknya. Setiap kiai adalah mempunyai tujuan 
tertulis dan berbeda-beda. Filsafat pendidikan menentukan nilai-
nilai apakah yang dijunjung tinggi yang akan diberikan kepada 
anak didiknya dengan bahan pelajaran kitab-kitab dan cara-cara 
filosofis para kiai individual tidak sama, ada yang luas dan ada 
yang sempit, tujuan tersebut dapat kita asumsikan sebagai berikut: 
Pertama, tujuan khusus yaitu mempersiapkan para santri untuk 

30Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Kalam Mulia, 2002), hlm. 25. 
31Fathurrohman, Keunggulan Pesantren, hlm. 157-158. 
32Marzuki Wahid, Op. Cit., hlm. 187.  

DU
MM

Y



26 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

menjadi orang yang alim dalam ilmu agama yang diajarkan oleh 
kiai yang bersangkutan, serta mengamalkannya dalam masyarakat. 
Kedua, tujuan umum yaitu membimbing anak didik untuk menjadi 
manusia yang berkepribadian Islam yang sanggup dengan ilmu 
agamanya menjadi mubalig Islam dalam masyarakat sekitar melalui 
ilmu dan amalnya.33

Mastuhu mengemukakan bahwa tujuan pendidikan pesantren 
adalah menciptakan dan mengembangkan kepribadian Muslim, yaitu 
kepribadian yang beriman yang bertakwa kepada Allah Swt., berakhlak 
mulia, bermanfaat bagi masyarakat, yaitu menjadi pelayan masyarakat 
sebagaimana kepribadian Nabi Muhammad Saw., mampu berdiri 
sendiri, bebas, dan teguh dalam kepribadian, menyebarkan agama atau 
menegakkan Islam dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah kehidupan 
masyarakat dan mencintai ilmu dalam rangka mengembangkan 
kepribadian Indonesia, idealnya pengembangan yang dituju adalah 
kepribadian Muslim bukan sekadar mukmin.34

Pendapat para ahli di atas, memberikan wawasan kepada penulis 
bahwa tujuan pendidikan pesantren pada dasarnya untuk membina 
para santri agar menjadi manusia yang beriman, bertakwa kepada Allah 
Swt., berilmu pengetahuan yang tinggi, berakhlak mulia dan mandiri 
serta memiliki rasa tanggung jawab pada masyarakat bangsa dan agama, 
serta untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat.

2.	 Kiai

Kiai adalah orang yang selama hidupnya dengan khusyuk menjalankan 
ibadah semata-mata karena Allah Swt.35 Menurut Haidar, kiai 
merupakan tokoh sentral di pesantren.36 Maju dan mundurnya pesantren 
turut ditentukan pula oleh wibawa dan karisma kiai. Selain itu, kiai 
merupakan elemen yang paling esensial dari suatu pesantren. Ia sering 
kali bahkan merupakan pendirinya. Sehubungan dengan itu, sudah 

33Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 247-248.  
34Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 55.
35Sukamto, Kepemimpinan Kyai dalam Pesantren (Jakarta: Pustaka LP3ES, 1999), 

hlm. 86.
36Haidar Putra Dauly, Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan Madrasah 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), hlm. 14.

DU
MM

Y



27Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

sewajarnya jika pertumbuhan suatu pesantren semata-mata bergantung 
kepada kemampuan pribadi kiainya.37

Di pihak lain, Steenbrink mengemukakan bahwa kiai adalah para 
guru agama yang memimpin pesantren.38 Kiai biasanya dipandang 
sebagai sesepuh, figur yang dituakan, karena selain pemberi nasihat 
dalam aspek kehidupan juga ada kalanya mempunyai keahlian lain 
selain dapat mengobati orang sakit dengan kemampuan doa-doanya.39 
Mastuhu berpendapat bahwa di antara unsur-unsur atau komponen-
komponen pondok pesantren, kiai adalah tokoh kunci yang menentukan 
corak kehidupan pondok pesantren.40 Semua warga pesantren tunduk 
kepada kiai. Mereka berusaha karas melaksanakan semua perintahnya 
dan menjauhi semua larangannya, serta menjaga agar jangan sampai 
melakukan hal-hal yang sekiranya tidak direstui kiai.

Hasbullah mangatakan bahwa kiai adalah tokoh sentral dalam 
pondok pesantren yang memberikan pengajaran, karena kiai menjadi 
salah satu unsur yang paling dominan dalam kehidupan suatu 
pesantren.41 Kemasyhuran, perkembangan dan kelangsungan kehidupan 
suatu pesantren banyak bergantung pada keahlian dan ke dalam ilmu, 
karismatik, wibawa, dan keterampilan kiai yang bersangkutan dalam 
mengelola pesantrennya.

Menurut asal usulnya, perkataan kiai dalam bahasa Jawa dipakai 
untuk tiga jenis gelar yaitu: Pertama, sebagai gelar kehormatan bagi 
barang-barang yang dianggap keramat, seperti kiai garuda kencana 
dipakai sebutan Kereta Emas yang ada di Keraton Yogyakarta. Kedua, 
gelar kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. Ketiga, 
gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada seorang ahli agama 
Islam yang memiliki pesantren dan mengajarkan kitab-kitab Islam 
klasik kepada santrinya.42 Pesantren sebagai lembaga pendidikan 
dan sosial keagamaan yang pengasuhnya juga pemimpin umat 

37Sidi Gazalba, Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi (Jakarta: Rineka Cipta, 
1995), hlm. 62.

38Steenbrink, Madrasah, Sekolah, hlm. 107.   
39Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam (Surabaya: Al-

Ikhlas,1993), hlm. 9.  
40Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 48.
41Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Bandung: Rosda Karya, 1996), 

hlm. 49.
42Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 14.

DU
MM

Y



28 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

dan menjadi sumber rujukan umat dalam memberikan legitimasi 
terhadap tindakan warganya. Kiai dalam posisi ini bertindak ganda, 
selain sebagai pemimpin, pengasuh pesantren juga sekaligus sebagai 
ulama. Sebagai ulama, kiai sebagai pewaris Nabi (waratsah al-anbiyâ).43 
Menurut Dawam Rahardjo, pengakuan masyarakat kepada seorang kiai 
bukan semata-mata karena kedalaman ilmunya, juga oleh perannya 
sebagai pimpinan informal bagi lingkungannya. Ia juga sebagai 
tempat bertanya segala macam masalah.44 Selain itu, kiai tidak hanya 
mengatur, mengajar, dan mendidik saja, akan tetapi kiai juga mengatur 
kehidupan materil, ekonomi, rohani, jasmani.45 Dengan demikian, 
fungsi dan peran kiai bukan hanya sebagai guru, melainkan juga 
pengelola, penggerak, dan pengontrol santri.

Dalam sebuah pesantren, kiai sering kali mempunyai kekuatan 
‘mutlak’. Hal ini karena berjalan atau tidaknya kegiatan pesantren 
tergantung pada izin/restu kiai. Untuk menjalankan kepemimpinan 
unsur kewibawaan memegang peranan penting. Kiai adalah tokoh 
berwibawa, baik bagi para ustaz yang menjadi pelaksana kebijakan 
bagi para santri, bahkan bagi para istri, dan anak-anaknya. Ketaatan 
mereka tulus dengan penuh kepada kiai bukan merupakan paksaan, 
tetapi disadari oleh kesopanan, mengharapkan berkah dan tentu saja 
demi memenuhi ajaran Islam yang menyuruh hormat kepada guru dan 
orangtua pada umumnya yang memiliki nilai dan budi pekerti yang 
luhur.

3.	 Santri

Santri merupakan komponen penting dalam suatu pesantren. Istilah 
santri mempunyai dua pengertian, yaitu: Pertama, mereka yang taat 
menjalankan perintah agama Islam. Dalam istilah ini, santri dibedakan 
secara jelas dengan mereka disebut santri abangan yakni mereka yang 
lebih dipengaruhi oleh nilai budaya Jawa pra Islam. Kedua, yaitu 
mereka yang tengah menuntut pendidikan di pesantren. Keduanya 

43Djamaludin, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 
hlm. 134.

44Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, hlm. 92.
45Abdul Munir Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan dalam Etika Intelektual Santri 

dalam Rekonstruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren; Religius IPTEK (Jakartra: Pustaka 
Pelajar Ofset, 1998), hlm. 219. 

DU
MM

Y



29Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

berbeda, tetapi jelas mempunyai kesamaan, yakni sama-sama taat dan 
menjalankan syariat Islam.46  Menurut Mulkhan, santri adalah seorang 
yang bersikap mandiri dan penuh percaya diri, tetapi sekaligus rendah 
hati.47 

Menurut Pupuh Fathurrohman, santri adalah peserta didik yang 
disebut pula murid, mereka merupakan generasi yang membutuhkan 
sesuatu, berkehendak dan berkeinginan terhadap penguasaan ilmu 
pengetahuan.48 Pembinaan peserta didik dalam konsep ajaran Islam 
berlangsung seumur hidup, sejak ayunan hingga ke liang lahat. 
Sementara itu menurut Jamaludin, pengertian santri adalah orang yang 
sedang dan pernah mengenyam pendidikan agama di pondok pesantren, 
menggali informasi ilmu-ilmu agama dari kiai selama dia berada di 
asrama atau pondok pesantren.49

Istilah santri juga menunjukkan kelompok yang menuntut ilmu 
di luar lingkungan pesantren. Santri dengan ciri khasnya dibedakan 
dengan kalangan yang disebut murid madrasah atau siswa sekolah, 
walaupun mereka sama-sama dalam lingkungan lembaga pendidikan 
Islam. Menurut Haidar, santri dapat digolongkan menjadi dua kelompok, 
terdiri atas (1) Santri mukim, yaitu santri yang berdatangan dari tempat 
jauh yang tidak memungkinkan dia untuk pulang ke rumahnya, maka 
ia mondok (tinggal) di pesantren. Sebagai santri mereka mempunyai 
kewajiban-kewajiban tertentu, dan (2) santri kalong, yaitu santri yang 
berasal dari daerah sekitar pesantren yang memungkinkan mereka 
pulang ke tempat tinggal masing-masing. Santri kalong ini mengikuti 
pelajaran dengan cara pulang pergi antara rumahnya dengan pesantren.50

Senada dengan itu, Hasbullah mengungkapkan bahwa santri terbagi 
dua, yaitu (1) santri mukim, ialah santri yang berasal daerah yang jauh 
dan menetap dalam pondok pesantren, dan (2) santri kalong, ialah santri-
santri yang berasal dari daerah-daerah sekitar pesantren dan biasanya 
tidak menetap dalam pesantren.51 Mereka pulang ke rumah masing-
masing setiap selesai mengikuti suatu pelajaran di pesantren. Yang 

46Imam Bawani, Tradisionalisme dalam, hlm. 48.   
47Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan, hlm. 45.
48Fathurrohman, Keunggulan Pesantren, hlm. 191.
49Djamaludin, Kapita Selekta, hlm. 130. 
50Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 15.
51Hasbullah, Kapita Selekta, hlm. 49.  

DU
MM

Y



30 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

membedakan antara pesantren besar dengan pesantren kecil biasanya 
terletak pada komposisi atau perbandingan antara kedua kelompok 
santri tersebut. Biasanya, pesantren-pesantren besar memiliki santri 
mukim yang lebih besar dibandingkan santri kalong, sedangkan pesantren 
yang tergolong kecil, mempunyai lebih banyak santri kalong.

Zamakhsyari Dhofier mengatakan bahwa alasan-alasan seorang 
santri pergi dan menetap di suatu pesantren adalah sebagai berikut: 
(1) ingin mempelajari kitab-kitab secara lebih mendalam di bawah 
bimbingan kiai, (2) ingin memperoleh pengalaman kehidupan 
pesantren, dan (3) ingin memusatkan studinya di pesantren tanpa 
disibukkan oleh kewajiban sehari-hari di rumah keluarganya.52

Berdasarkan beberapa uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa 
santri adalah orang yang datang ke pesantren untuk belajar ilmu agama 
dari kiai atau orang-orang yang mengajarnya. Mereka, baik santri mukim 
dan santri kalong pada intinya datang ke pesantren di samping untuk 
mempelajari ilmu agama, juga mengharapkan barokah dari kiai. 

4.	 Masjid

Masjid secara etimologi adalah sebagai tempat sujud, sedangkan 
secara terminologi masjid adalah tempat melakukan aktivitas ibadah 
dalam makna luas.53 Fungsi masjid tidak hanya untuk salat, tapi juga 
mempunyai fungsi lain seperti pendidikan dan sebagainya. Hal ini, sesuai 
dengan yang diungkapkan oleh Hasbullah bahwa masjid adalah sebagai 
pusat kegiatan ibadah dan belajar mengajar.54 Masjid yang merupakan 
unsur pokok yang kedua dari pesantren, di samping berfungsi sebagai 
tempat belajar mengajar. Biasanya waktu belajar mengajar berkaitan 
dengan waktu salat berjemaah, baik sebelum maupun sesudahnya. 

Selain fungsinya untuk belajar, masjid juga berfungsi sebagai 
masjid umum, yang penulis maksud adalah masjid yang berada dalam 
lingkungan pesantren yaitu sebagai sarana atau tempat belajar agama 
dan ibadah bagi masyarakat umum. Masjid pesantren pun sering 
dipergunakan untuk menyelenggarakan majlis ta’lîm (pengajian), diskusi 

52Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 52.  
53Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 46.  
54Hasbullah, Kapita Selekta, hlm. 48.   

DU
MM

Y



31Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

keagamaan, dan sebagainya oleh masyarakat umum.55 Masjid dalam 
lingkungan pesantren bukanlah satu-satunya bangunan, karena di 
sekitarnya masih banyak bangunan lain. Namun, bagaimana pun juga, 
masjid merupakan tempat serba guna yang setiap waktu dikunjungi 
warga pesantren.

Suatu pesantren mutlak mesti memiliki masjid, sebab di sanalah 
pada mulanya dilaksanakan proses belajar mengajar, sebelum pesantren 
menggunakan sistem klasikal di kelas sebagai sarana hubungan antara 
kiai dan santri. Menurut Munir Mulkhan, masjid merupakan unsur 
penting dalam pesantren. Sumbernya adalah masjid, dalam arti bahwa 
semua kegiatan harus dijiwai oleh semangat beribadah dan mencari rida 
Allah Swt. Di sini, santri dididik dalam keseharian dalam memegang 
teguh keutamaan. Cinta kepada ilmu pengetahuan, mempunyai 
kesadaran sosial, serta menyadari akan hak dan kewajiban.56

Pada sebagian pesantren, masjid berfungsi sebagai tempat i’tikâf 
dan melaksanakan latihan-latihan atau zikir maupun amalan-amalan 
lainnya dalam kehidupan tarekat dan sufi upaya menjadikan masjid 
sebagai pusat kegiatan berimplikasi kepada tiga hal, yaitu: (a) mendidik 
anak agar tetap beribadah kepada Allah Swt., (b) menanamkan rasa cinta 
terhadap ilmu pengetahuan dan solidaritas sosial, dan (c) memberikan 
ketenteraman kekuatan dan kemakmuran potensi rohaniah manusia 
melalui pendidikan kesabaran dan keberanian, serta optimisme.57

Para santri memfungsikan masjid sebagai tempat menghafal dan 
mengulang pelajaran, bahkan juga sebagai tempat tidur santri pada 
malam hari.  Pada waktu-waktu tertentu biasanya sebelum dan sesudah 
salat wajib, para santri  menghafal pelajaran mereka di masjid. Masjid 
juga dipergunakan oleh santri untuk menghafal ayat-ayat Al-Qur’an. 

Memperhatikan beberapa uraian di atas, masjid memiliki 
kedudukan strategis dalam kegiatan pembelajaran di pesantren, karena 
masjid merupakan salah satu hal yang tidak bisa dilepaskan dari 
keberadaan pesantren. Bahkan masjid menempati unsur pokok dalam 
kehidupan pesantren. Karena biasanya sebelum tersedianya sarana yang 
lain, masjidlah yang pertama kali dibangun di lingkungan pesantren. 

55Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 60.
56Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan, hlm. 195.
57Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 47.

DU
MM

Y



32 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Di mana selain menjadi tempat beribadah, juga menjadi tempat belajar 
para santri.

5.	 Pondok

Istilah pondok diambil dari bahasa Arab, yaitu al-Funduk  berarti, 
hotel, penginapan. Istilah pondok diartikan juga dengan asrama. 
Dengan demikian, pondok mengandung arti tempat tinggal.58 Sebuah 
pesantren pada dasarnya adalah sebuah pondok/asrama pendidikan 
Islam tradisional yang merupakan tempat tinggal kiai bersama para 
santrinya. Pondok merupakan pembeda dengan lembaga pendidikan 
yang lain. Pondok bukanlah semata-mata dimaksudkan sebagai tempat 
tinggal atau asrama santri-santri, tetapi untuk mengikuti dengan baik 
pelajaran yang diberikan oleh kiai juga sebagai tempat training atau 
latihan santri yang bersangkutan agar mampu hidup mandiri dalam 
masyarakat.59 

Pondok atau asrama bagi para santri merupakan ciri khas tradisi 
pesantren, yang membedakan dengan sistem pendidikan yang lain. 
Ada tiga macam mengapa pesantren menyediakan asrama bagi para 
santri, yaitu:

a.	 Kemasyhuran kiai dan kedalaman ilmunya mengundang kedatangan 
santri dari tempat yang jauh. Untuk menggali ilmu dari kiai, para 
santri harus meninggalkan kampung halamannya dan kiai dekat 
dengan kediaman kiai. 

b.	 Kebanyakan pesantren di desa-desa yang jauh bahkan tidak tersedia 
perumahan yang cukup untuk menampung santri yang berdatangan 
dari luar daerah. Oleh karena itu, perlu adanya pondok atau asrama 
untuk menampung santri.

c.	 Adanya hubungan timbal balik antara kiai dengan para santri yang 
menganggap kiai sebagai orang tuanya sendiri dan kiai menganggap 
para santri adalah titipan Ilahi yang harus dilindungi dan dididik.60

Di samping alasan-alasan  di atas, kedudukan pondok sebagai salah 
satu unsur pokok pesantren sangat besar sekali manfaatnya. Dengan 

58Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 16.
59Hasbullah, Kapita Selekta, hlm. 142.
60Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 47.

DU
MM

Y



33Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

adanya pondok, maka kegiatan belajar santri yang bersifat intra maupun 
ekstra dapat dilaksanakan secara efektif. Santri dapat dikondisikan dalam 
suasana belajar sepanjang hari dan malam. Atas dasar demikian, waktu-
waktu yang dipergunakan santri di pesantren tidak ada yang terbuang 
secara percuma.

6.	 Pengajaran Kitab-kitab Islam Klasik

Pengajaran kitab-kitab Islam klasik yang dikarang oleh ulama-ulama 
terdahulu merupakan unsur pokok yang dapat membedakan pesantren 
dengan lembaga pendidikan Islam lainnya. Kitab-kitab Islam klasik 
sekarang terkenal dengan sebutan kitab kuning. Kitab-kitab tersebut 
adalah mengenai berbagai macam ilmu pengetahuan agama Islam dari 
bahasa Arab. Dalam kurun waktu yang panjang, pesantren mengonsumsi 
kitab kuning sebagai pedoman berpikir dan bertingkah laku. Ia telah 
menjadi bagian inheren dalam pesantren. Menurut masyarakat pesantren, 
kitab kuning merupakan formulasi final dari ajaran-ajaran Al-Qur’an dan 
al-Sunnah. 

Menurut Zamakhsari Dhofier bahwa pengajaran kitab-kitab 
Islam klasik, terutama ulama-ulama yang menganut paham Safî’iyah 
dan merupakan satu-satunya pengajaran formal yang diberikan di 
lingkungan pesantren.61 Pelajaran kitab-kitab klasik pada pesantren 
dimulai dari kitab-kitab yang sederhana, kemudian dilanjutkan dengan 
kitab-kitab tentang berbagai ilmu yang mendalam. Tingkatan suatu 
pesantren, biasanya diketahui dari jenis-jenis kitab yang diajarkan 
kepada para santrinya.

Tujuan dari mengajar kitab-kitab Islam klasik menurut Zamakhsari 
Dhofier adalah untuk mendidik calon-calon ulama. Tujuan ini adalah 
bagi para santri yang bercita-cita menjadi seorang ulama atau kiai. Bagi 
santri yang tidak bercita-cita menjadi kiai, mereka hanya bertujuan 
untuk mencari pengalaman dalam hal pendalaman keagamaan untuk 
bekal hidupnya dalam kehidupan bermasyarakat.62

Kitab-kitab Islam klasik yang diajarkan di pesantren-pesantren 
dapat digolongkan menjadi delapan kelompok, yaitu: Nahwu dan Sharaf, 
Fiqh, Ushul Fiqh, Hadits, Tafsir, Tauhid, Tasawuf, Etika, dan cabang-

61Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 50.
62Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 50.

DU
MM

Y



34 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

cabang lain seperti Tarikh dan Balaghah. Semua kelompok kitab-kitab 
Islam klasik tersebut juga dapat digolongkan dari tingkat menengah 
dan kitab-kitab tingkat tinggi.

Dalam proses pembelajaran di pesantren, biasanya ada tingkatannya. 
Untuk tingkat rendah atau tingkat menengah biasanya diserahkan pada 
ustaz atau asisten kiai. Sementara itu, santri yang tergolong tingkat 
tinggi biasanya kiai sendiri yang mengajar dengan metode yang berbeda 
sesuai dengan tingkat kemampuannya, tetapi biasanya digunakan 
metode sorogan dan bandongan.

7.	 Metode Pendidikan 

Metode berasal dari bahasa Latin meta yang berarti melalui dan hodos 
yang berarti jalan atau cara. Dalam bahasa Arab, metode disebut tariqah 
artinya jalan, jarak, sistem atau ketertiban dalam mengajarkan sesuatu. 
Sementara itu menurut istilah, metode adalah suatu sistem atau cara 
yang mengatur suatu cita-cita.63 Metode dalam pendidikan pesantren 
merupakan cara yang ditempuh kiai atau ustaz dalam menyampaikan 
materi yang dipelajari kepada santrinya secara tradisional. Pada garis 
besarnya dikenal dengan dua metode pendidikan yang digunakan 
di pesantren, yaitu metode sorogan dan bandongan. Kedua teknik 
mengajar ini sangat populer sehingga menjadi ciri khas.64

Adapun pengertian sorogan berasal dari bahasa Jawa sorog artinya 
menyodor. Maksudnya, suatu sistem belajar secara individual, di mana 
seorang santri berhadapan dengan seorang guru, terjadi interaksi saling 
mengenal di antara keduanya. Seorang kiai atau guru menghadapi 
santri satu persatu, secara bergantian. Wahjoetomo mengatakan bahwa 
sistem sorogan pada santri, maju satu persatu untuk membaca dan 
menguraikan isi kitab di hadapan seorang guru atau persatu. Sistem ini 
amat bagus untuk mempercepat, sekaligus mengevaluasi penguasaan 
santri terhadap kandungan kitab yang dikaji. Akan tetapi, sistem ini 
membutuhkan kesabaran, ketekunan, ketaatan, dan kedisiplinan yang 
tinggi dari pada santri.65 Model ini biasanya hanya diberikan kepada 

63Uhbiyati, Ilmu Pendidikan, hlm. 136.
64Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 43.
65Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 84.

DU
MM

Y



35Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

santri pemula yang masih membutuhkan bimbingan khusus secara 
intensif.

Sistem bandongan adalah model pengajian yang dilakukan seperti 
kuliah terbuka yang diikuti oleh sekelompok santri. Kiai membaca, 
menerjemahkan, menerangkan, dan sekaligus mengulas kitab-kitab 
salafi berbahasa Arab yang menjadi tujuannya. Sementara itu, para 
santri mendengarkan dan memperhatikan kitabnya sambil menulis 
arti dan keterangan tentang kata-kata atau pemikiran yang sukar.66 
Menurut Mastuhu, bandongan adalah belajar secara kelompok yang 
diikuti oleh seluruh santri. Biasanya, kiai menggunakan bahasa daerah 
setempat dan langsung menerjemahkan kalimat demi kalimat dari kitab 
yang dipelajarinya.67 Di samping cara tersebut, dikenal juga cara lain, 
tetapi merupakan kegiatan belajar mandiri oleh santri, yaitu halaqoh 
dan talaran. Halaqoh adalah belajar bersama secara diskusi untuk 
saling mencocokkan pemahaman mengenai arti terjemah dan isi kitab. 
Sementara itu, talaran adalah belajar sendiri secara individu dengan 
jalan menghafal, biasanya dilakukan di mana saja.68

Menurut tokoh lain, metode yang dapat dipergunakan di lingkungan 
pondok pesantren antara lain adalah metode tanya jawab, bahtsu al-
masâil atau metode diskusi, imla`, muthâla`ah atau ricital, dialog, hafalan 
atau verbalisme, penyampaian melalui modul, metode tamsilan atau 
khithabahan dan metode pasaran. Kata pasaran berasal dari bahasa Arab 
“fasara” artinya menjelaskan. Menurut istilah, pasaran artinya dalam 
kurun waktu tertentu (satu bulan) misalkan dalam pengajian itu bisa 
menyelesaikan beberapa kitab kuning.69

Selain metode-metode di atas, pesantren juga kerap menggunakan 
metode musyawarah. Biasanya dalam metode ini, materi telah ditentukan 
terlebih dahulu dan para santri dituntut menguasai kitab-kitab rujukan. 
Kiai memimpin kelas musyawarah sebagaimana moderator pemandu 
seminar. Model ini lebih bersifat dialogis, sehingga umumnya hanya 
diikuti oleh para santri senior. Tujuan untuk melatih dan menguji 

66Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 83.  
67Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 61.
68Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 144.
69Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 60. 

DU
MM

Y



36 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kemampuan dan keterampilan para santri dalam menangkap dan 
memahami sumber-sumber argumentasi dari kitab-kitab Islam klasik.70

8.	 Evaluasi

Penilaian dapat pula dikatakan sebagai rangkaian akhir dari komponen 
dalam suatu sistem pendidikan. Penilaian ini merupakan salah satu 
cara untuk mengetahui berhasil atau gagalnya suatu pendidikan dalam 
tujuan dan dapat dilihat setelah dilakukan penilaian terhadap suatu 
produk yang dihasilkan. Evaluasi atau penilaian adalah tindakan yang 
dilakukan untuk mengetahui hasil pengajaran pada khususnya dan 
hasil pendidikan pada umumnya.71 Sementara itu menurut Pupuh 
Fathurrohman, evaluasi pendidikan adalah suatu kegiatan untuk 
menentukan taraf kemajuan suatu kegiatan dalam pengajaran dan 
pendidikan. 

Muhaimin mengatakan bahwa evaluasi pendidikan adalah suatu 
proses penafsiran terhadap kemajuan, pertumbuhan dan perkembangan 
anak didik untuk tujuan pendidikan.72 Menurut Muhibbin Syah, evaluasi 
adalah penilaian terhadap tingkat keberhasilan siswa mencapai tujuan 
yang telah ditetapkan dalam sebuah program.73

Berdasarkan beberapa pengertian evaluasi di atas, maka tujuan dari 
fungsi evaluasi adalah sebagai berikut: 

a.	 Penilaian bersifat selektif, yaitu dengan cara mengadakan seleksi 
atau penilaian, guru atau kiai mempunyai cara untuk mengadakan 
seleksi atau penilaian terhadap siswanya atau santrinya.

b.	 Penilaian secara diagnostik, apabila dalam penilaian cukup 
memenuhi persyaratan, maka hasilnya dengan penilaian, guna 
mengetahui kelemahan siswa atau santri.

c.	 Penilaian berfungsi sebagai penempatan, yaitu dengan adanya 
belajar sendiri.

70Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 84.
71Tafsir, Ilmu Pendidikan, hlm. 39.
72Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam Upaya Mengefektifkan Agama Islam di 

Sekolah (Bandung: Rosda Karya, 1999), hlm. 276. 
73Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru (Bandung: Rosda 

Karya, 1995), hlm. 141.

DU
MM

Y



37Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

d.	 Penilaian berfungsi sebagai pengukuran keberhasilan, maksudnya 
mengetahui sejauh mana suatu penilaian berhasil diterapkan. 

Penilaian pesantren melakukan evaluasi pendidikannya secara 
individu. Dilakukan oleh kiai terhadap santri. Program evaluasi ini 
diterapkan dalam rangka mengetahui tingkat keberhasilan seorang 
pendidik dalam menyampaikan materi pelajaran. Mengenai evaluasi di 
pesantren yang khusus pembelajaran kita, maka evaluasi keberhasilan 
belajar di pesantren ditentukan oleh keterampilan kemampuan belajar 
mengajar kitab terhadap orang lain. Jika audiance-nya merasa puas, maka 
santri yang bersangkutan telah lulus dan sebagai legitimasinya adalah 
restu kiai bahwa santri tersebut boleh pindak ke kitab yang lebih tinggi 
tingkatannyadan boleh mengajar kitab yang telah dikuasainya kepada 
orang lain.74 Evaluasi keberhasilan belajar tersebut berbeda dengan 
evaluasi keberhasilan belajar pada madrasah dan sekolah-sekolah umum 
yang menggunakan ujian resmi dengan pemberian angka-angka tanda 
lulus atau naik tingkat. 

D.	 Model-model Pondok Pesantren 
Pondok pesantren dengan sikapnya yang lentur ternyata mampu 
menyesuaikan diri dengan masyarakat, serta mampu memenuhi 
tuntutan masyarakat. Pesantren telah mampu menampilkan diri secara 
aktif dalam mengisi pembangunan, terutama dalam mengembangkan 
sumber daya manusia yang berkualitas. Meskipun demikian, pendidikan 
pondok pesantren tidak luput dari beberapa kritikan tentang 
kelemahannya. Hal ini terjadi karena keberadaan pondok pesantren 
yang dipandang sebagai lembaga pendidikan tradisional yang tertutup 
dan statis.

Menyikapi hal di atas, beberapa pesantren mengidentifikasi 
masalah dan segera menyesuaikan diri, membuat diri mereka menjadi 
modern. Hal ini dilakukan dalam upaya menjawab tantangan zaman dan 
mengejar ketertinggalan, khususnya dalam bidang sosial masyarakat. 
Karena pada dasarnya pesantren tumbuh dan berkembang dari, oleh 
dan untuk masyarakat.

74Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 145.

DU
MM

Y



38 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Setiap pendidikan pondok pesantren mempunyai ciri dan 
pelaksanaan sendiri, sehingga sangat sulit menggolongkan dan 
menentukan lembaga-lembaga pesantren ke dalam tipologi tertentu 
karena tidak ada standarisasi dalam mengelompokkan model-model 
pesantren. Meskipun demikian, Djamaluddin75 membedakan pesantren 
dewasa ini menjadi: 

1.	 Pondok pesantren dengan sistem pendidikan yang lama pada 
umumnya terdapat jauh dari luar kota hanya memberi pelajaran.

2.	 Pondok pesantren modern dengan sistem pendidikan klasikal 
berdasarkan atas kurikulum yang tersusun baik, termasuk 
pendidikan keterampilan.

3.	 Pondok pesantren dengan kombinasi di samping memberikan 
pelajaran dan sistem pengajian, juga madrasah yang dilengkapi 
dengan pengetahuan umum menurut tingkat dan jenjangnya.

4.	 Pondok pesantren yang tidak lebih dari asrama pelajar daripada 
pondok yang semestinya.

Sudjoko Prasodjo, dkk. (1982) melaporkan hasil penelitiannya 
menemukan lima macam pola pesantren dari yang paling sederhana 
sampai yang paling maju. Kelima pola pondok pesantren dimaksud 
adalah sebagai berikut: Pertama, pesantren terdiri dari masjid dan rumah 
kiai. Pesantren ini masih bersifat sangat sederhana, kiai mempergunakan 
masjid atau rumahnya sendiri untuk mengajar. Dalam pola ini, santri 
hanya datang dari daerah sekitar pesantren itu sendiri, namun mereka 
telah mempelajari ilmu agama secara kontinu dan sistematis. Kedua, 
pesantren terdiri dari masjid, rumah kiai dan pondok. Dalam pola ini, 
pesantren telah memiliki pondok atau asrama yang disediakan bagi 
para santri yang datang dari daerah lain. Ketiga, pesantren terdiri dari 
masjid, rumah kiai, pondok dan madrasah. Pesantren ini telah memakai 
sistem klasikal, santri yang mondok mendapat pendidikan di madrasah.
Adakalanya murid madrasah itu datang dari daerah pesantren itu 
sendiri, di samping ada madrasah, ada pula pengajaran sistem wetonan 
yang dilakukan kiai. Pengajar madrasah biasanya disebut guru agama 
atau ustaz.

75Djamaluddin, Kapita Selekta, hlm. 102.

DU
MM

Y



39Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

Keempat, pesantren terdiri dari masjid, rumah kiai, pondok, 
madrasah dan tempat keterampilan. Pesantren ini, di samping elemen-
elemen pesantren sebagaimana pola III juga terdapat tempat-tempat 
untuk latihan keterampilan umpamanya: peternakan, kerajinan rakyat, 
toko koperasi, sawah, ladang, dan sebagainya.

Kelima, Pesantren yang terdiri dari masjid, rumah kiai, pondok, 
madrasah, tempat keterampilan, universitas, gedung pertemuan, tempat 
olahraga, dan sekolah umum. Dalam pola ini, pesantren merupakan 
pesantren yang telah berkembang dan bisa disebut pesantren modern. 
Di samping itu, bangunan-bangunan yang disebutkan itu mungkin 
terdapat pula bangunan-bangunan lain seperti: perpustakaan, dapur 
umum, ruang makan, kantor administrasi, toko, rumah penginapan 
tamu (orang tua dan tamu umum), ruang operation room, dan sebagainya. 
Terdapat pula sekolah-sekolah umum atau kejuruan seperti SLTP/SLTA, 
SMK dan sebagainya.

Berdasarkan perubahan dan perkembangan pesantren di atas, secara 
umum pondok pesantren dikelompokkan dalam dua kelompok, yaitu 
pesantren salafi dan pesantren khalafi. Untuk lebih jelasnya, penulis 
akan menguraikan satu persatu sebagai berikut:

1.	 Pesantren Salafi

Pesantren salafi adalah lembaga pesantren yang mempertahankan 
pengajaran kitab-kitab Islam klasik (salafi) sabagai ilmu didikan. 
Sementara itu, sistem madrasah ditetapkan hanya untuk memudahkan 
sistem seorang yang dipakai dalam lembaga-lembaga pengajaran bentuk 
lama tanpa mengenal pengajaran pengetahuan umum.

Sistem pengajaran di pesantren salafi lebih sering menggunakan 
metode sorogan dan bandongan. Selain dua sistem tersebut, pesantren 
salafi juga sering memberikan model musyawarah dengan tujuan untuk 
melatih dan menguji kemampuan dan keterampilan para santri dalam 
menangkap dan memahami pelajaran dan argumen dari kitab-kitab 
Islam klasik. Dewasa ini, pesantren salafi mulai menerapkan sistem 
madrasah atau model klasikal. Kelas-kelas dibentuk secara berjenjang 
dengan tetap memakai kurikulum dan materi pengajaran dari kitab 
kuning, dilengkapi keterampilan seperti menjahit, mengetik dan 
bertukang. Selain itu, pesantren salafi ada yang mengelola madrasah, 

DU
MM

Y



40 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

bahkan sekolah umum dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi. 
Murid-murid diperbolehkan tinggal di luar, tetapi mereka diwajibkan 
mengikuti pelajaran kitab-kitab kuning dengan metode tertentu, sesuai 
dengan tingkatan masing-masing.

2.	 Pesantren Khalafi

Pesantren khalafi adalah lembaga pesantren yang memasukkan pelajaran 
umum dalam kurikulum madrasah yang dikembangkan atau pesantren 
menyelenggarakan tipe sekolah-sekolah umum seperti SMP, SMU dan 
Perguruan Tinggi dalam lingkungannya.76 Pesantren khalafi berusaha 
mengintegrasikan secara penuh sistem klasikal ke dalam pondok 
pesantren. Semua santri yang masuk pondok, terbagi dalam tingkatan 
kelas. Pengajian kitab-kitab klasik tidak lagi menonjol, bahkan ada yang 
cuma sekadar pelengkap, tetapi berubah menjadi mata pelajaran atau 
bidang studi. Begitu juga dengan sistem yang diterapkan seperti cara 
sorogan dan bandongan berubah menjadi individual dalam hal belajar 
dan kuliah secara umum atau studium general.

Hubungan kiai dengan kelembagaan pada pesantren khalafi, 
berbeda dengan pesantren salafi, yakni segala kekayaan dan bangunan 
pesantren tidak lagi milik kiai, melainkan milik masyarakat. Meskipun 
demikian, tidak berarti kharisma dan kekuasaan kiai berkurang, kiai 
tetap mempunyai kekuasaan mutlak atas pengurusan pesantren. 

Berbagai pembaruan telah dilakukan pesantren dalam upaya 
pengembangan, baik yang dilakukan oleh pemerintah maupun 
masyarakat. Masuknya pengetahuan umum dan keterampilan ke dalam 
pesantren adalah sebagai upaya untuk memberikan bekal tambahan 
bagi santri apabila telah menyelesaikan pendidikannya dan agar ia dapat 
hidup layak di masyarakat. Masuknya sistem-sistem modern dengan 
menggunakan sarana dan prasarana pengajaran yang memadai. Bahkan 
ada pesantren yang lebih cenderung membina dan mengelola madrasah-
madrasah, dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi.

Melalui uraian panjang di atas dapat dikemukakan bahwa pesantren 
tidak semata-mata merupakan lembaga pendidikan keagamaan yang 
mencetak santri menjadi ‘alim ‘ulama, tetapi juga sekaligus sebagai 

76Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 144.

DU
MM

Y



41Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya

lembaga sosial kemasyarakatan yang berusaha memajukan status 
sosial-keagamaan, kependidikan, kebudayaan, bahkan perekonomian 
masyarakat.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



43

A.	 Pengertian Belajar
Pengertian belajar baik di kalangan umum maupun di pondok pesantren 
mempunyai pengertian yang sama. Secara umum, belajar dapat diartikan 
sebagai proses perubahan perilaku, akibat interaksi individu dengan 
lingkungan.1 Dengan kata lain, belajar adalah mengumpulkan sejumlah 
pengetahuan yang didapat dari seseorang yang lebih tahu. Dalam belajar, 
pengetahuan dikumpulkan setahap demi setahap, sehingga menjadi 
kompleks. Orang yang sarat dengan pengetahuannya diidentifikasi 
sebagai orang yang banyak belajar, sebaliknya, orang yang terbatas 
dengan pengetahuannya diidentifikasi sebagai orang yang sedikit 
belajar; dan orang yang tidak berpengetahuan dikatakan sebagai orang 
yang tidak  mengalami belajar.2 Kegiatan belajar tersebut merupakan 
kegiatan harian yang lama kelamaan dalam diri orang yang melakukan 
aktivitas tersebut akan mengalami perubahan, baik dari tidak mengerti 

1Muhammad Ali, Pendidik dalam Proses Belajar Mengajar (Bandung: Sinar Baru, 
1987), hlm. 14.  

2Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: Rineka Cipta, 1999), 
hlm. 2.

KONSEP DASAR BELAJAR 

BAB 3

DU
MM

Y



44 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

menjadi mengerti, dari tidak tahu menjadi tahu, maupun dari tidak 
bisa menjadi bisa.3 Secara pedagogis, belajar mempunyai pengertian 
terjadinya perubahan persepsi dan perilaku, termasuk juga perbaikan 
perilaku, melalui aktivitas, praktik, dan pengalaman.4 Dalam pandangan 
psikologi, ada empat pandangan mengenai belajar. 

Pertama, pandangan yang berasal dari aliran psikologi behavioristik. 
Menurut pandangan ini, belajar dilaksanakan dengan kontrol instrumental 
dari lingkungan. Pendidik mengondisikan suasana, sehingga peserta 
didik mau belajar. Pembelajaran dilaksanakan dengan conditioning, 
pembiasaan, peniruan. Hadiah dan hukuman sering ditawarkan dalam 
belajar. Kedaulatan pendidik dalam belajar demikian relatif tinggi, 
sementara kedaulatan peserta didik sebaliknya, relatif rendah.5 Tokoh-
tokoh psikologi behavioristik mengenai belajar antara lain: Pavlov, 
Waston, Gutrie dan Skinner.6

Kedua, pandangan yang berasal dari psikologi humanistik. Pandangan 
humanistik merupakan antitesa pandangan behavioristik. Aliran  psikologi 
ini memandang belajar dilakukan dengan cara memberikan kebebasan 
yang sebesar-besarnya kepada individu. Belajar dapat dilakukan sendiri 
oleh peserta didik. Peranan pendidik dalam proses pembelajaran 
relatif rendah. Kedaulatan peserta didik dalam belajar relatif tinggi. 
Salah seorang tokoh psikologi humanistik adalah Carl Rogers, seorang 
ahli psikoterapi. Ia mempunyai pandangan bahwa peserta didik yang 
dipaksa hendaknya tidak dipaksa, melainkan dibiarkan belajar bebas 
dan peserta didik dituntut dapat membebaskan dirinya hingga ia dapat 
mengambil keputusan sendiri dan berani bertanggung jawab atas 
keputusan-keputusan yang diambil dan dipilih.7

Ketiga, pandangan yang berasal dari psikologi kognitif. Menurut 
psikologi kognitif, belajar dipandang sebagai suatu usaha untuk mengerti 
tentang sesuatu yang dilakukan secara aktif oleh peserta didik. Keaktifan 
tersebut dapat berupa mencari pengalaman, mencari informasi, 

3Aminuddin Rasyad, Teori Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: UHAMKA Press 
dan Yayasan PEP-EX 8, 2006), hlm. 26.

4Oemar Hamalik, Psikologi Belajar dan Mengajar (Bandung: Sinar Baru 
Algresindo, 2004), hlm. 45.
, 5Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 3.

6Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 5.
7Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran hlm. 4 &11.

DU
MM

Y



45Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

memecahkan masalah, mencermati lingkungan, mempraktikkan, 
mengabaikan dan respons-respons lainnya guna mencapai tujuan. 
Pandangan ini merupakan konvergensi dari pandangan behavioristik 
dan humanistik. Menurut pandangan aliran ini, belajar merupakan 
perpaduan dari usaha pribadi dengan kontrol instrumental yang berasal 
dari lingkungan.8 Keempat, pandangan psikologi gestalt, belajar adalah 
usaha yang bersifat totalitas dari individu. Belajar terdiri atas hubungan 
stimulus-respons yang sederhana tanpa adanya pengulangan ide atau 
proses berpikir. Tokoh psikologi gestalt ini antara lain adalah Kohler, 
Koffka dan Wertheimer.9

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa belajar adalah 
kegiatan yang berproses dan merupakan unsur yang sangat fundamental 
dalam setiap penyelenggaraan jenis dan jenjang pendidikan. Pemahaman 
yang benar mengenai arti belajar dengan segala aspek, bentuk, dan 
manifestasinya mutlak diperlukan oleh para pendidik.10 Belajar adalah 
suatu aktivitas mental atau psikis yang berlangsung dalam interaksi 
aktif dengan lingkungan yang menghasilkan berbagai perubahan dalam 
pengetahuan-pemahaman, keterampilan, dan nilai-sikap. Perubahan itu 
bersifat secara relatif konstan dan berbekas.11

B.	 Komponen Belajar
Belajar yang merupakan inti dari proses pendidikan, di dalamnya 
terjadi interaksi antara berbagai komponen pengajaran. Komponen-
komponen itu menurut Muhammad Ali dapat dikelompokkan ke dalam 
tiga kategori utama, yaitu pendidik, peserta didik, dan isi atau materi 
pelajaran.12

1.	 Pendidik

Untuk mendidik peserta didik di pondok pesantren agar menjadi 
manusia yang baik dan tercapainya hasil belajar yang diharapkan, maka 
yang perlu dilakukan adalah menyiapkan pendidik yang memenuhi 

8Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 4 & 10.
9Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 5 &14.
10Syah, Psikologi Pendidikan, hlm. 89.
11W.S. Winkel, Psikologi Pembelajaran (Jakarta: Grasindo, 1991), hlm. 36.
12Muhammad Ali, Pendidik dalam, hlm. 4. 

DU
MM

Y



46 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kriteria-kriteria tertentu. Pemenuhan pendidik terhadap kriteria 
itu menjadi niscaya mengingat fungsi yang melekat pada dirinya 
cukup signifikan. Abd al-Rahman al-Nahlawi, misalnya mempunyai 
kesimpulan bahwa fungsi pendidik itu ada dua. Pertama, fungsi 
penyucian; artinya seorang pendidik berfungsi sebagai pembersih 
diri, pemelihara diri, pengembang, serta pemelihara fitrah manusia. 
Kedua, fungsi pengajaran; artinya seorang pendidik berfungsi sebagai 
penyampai ilmu pengetahuan dan berbagai keyakinan kepada manusia 
agar mereka menerapkan seluruh pengetahuannya dalam kehidupan 
sehari-hari.13

Pendidik ialah orang yang memikul tanggung jawab untuk 
membimbing.14 Pendidik tidak sama dengan pengajar, sebab pengajar itu 
hanya sekadar menyampaikan materi pelajaran kepada murid. Prestasi 
yang tinggi yang dapat dicapai oleh seorang pengajar apabila ia berhasil 
membuat  memahami dan menguasai materi pengajaran yang diajarkan 
kepadanya. Akan tetapi, seorang pendidik bukan hanya bertanggung 
jawab menyampaikan materi pengajaran kepada peserta didik saja, tetapi 
juga membentuk kepribadian seorang peserta didik bernilai tinggi.

Menurut Khurshid Ahmad, ada dua fungsi dasar pendidikan pada 
setiap masyarakat yaitu:

a.	 Alat untuk memelihara, memperluas, dan menghubungkan tingkat-
tingkat kebudayaan, nilai-nilai tradisi dan sosial, serta ide-ide 
nasional dan masyarakat.

b.	 Alat untuk perubahan, inovasi, perkembangan, dan secara garis 
besar melalui pengetahuan dan skills (keterangan) yang baru 
ditemukan dan melatih tenaga-tenaga manusia produktif untuk 
menemukan pertimbangan perubahan sosial ekonomi.15

Dalam pendidikan, Islam tidak hanya menyiapkan seorang peserta  
didik memerankan peranannya sebagai individu dan anggota masyarakat 
saja, tetapi juga membina sikapnya terhadap agama, tekun beribadah, 

13Abd al-Rahman al-Nahlawi, Ushûl al-Tarbiyah al-Islâmiyah wa Asâlibihâ 
diterjemahkan oleh Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat 
(Jakarta: Gema Insani Press, 1995), hlm. 170.

14Ramayulis, Didaktik Metodik (Padang: Fakultas Tarbiyah IAIN Imam Bonjol, 
1982), hlm. 42. 

15Richart Tanress, Word Religious in Education Approaches to Islam (London:  
John Murry Ltd. 1982), hlm. 129.

DU
MM

Y



47Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

mematuhi peraturan agama, serta menghayati dan mengamalkan 
nilai luhur agama dalam kehidupan sehari-hari. Peran pendidik dalam 
proses pembelajaran sama dengan pendidik pada umumnya. Pendidik 
mempunyai peran yang sangat penting dalam interaksi edukatif di 
pesantren atau di sekolah. Peran dan kedudukan pendidik yang tepat 
dalam interaksi tersebut akan menjamin tercapainya tujuan pendidikan 
yang diharapkan.

Dalam proses pembelajaran, peserta didik juga menemui berbagai 
kesulitan. Setiap anak tumbuh dan berkembang dalam berbagai irama 
dan variasi sesuai dengan kodrat yang ada padanya. Ia akan belajar 
sekalipun akan berhasil atau tidak, dan juga dia tidak memikirkan 
apakah tingkah lakunya mendatangkan pujian atau tidak. Ia belajar 
dengan caranya masing-masing, sesuai dengan kemampuan dan potensi, 
serta keterampilan dan bakat yang ada padanya. Ia belajar sesuai dengan 
individunya masing-masing. Peran pendidik dalam membantu proses 
belajar peserta didik sangatlah diharapkan. Setiap pendidik harus 
mengetahui sifat-sifat khusus setiap peserta didiknya dan ia harus 
tabah menghadapinya, serta berusaha untuk memecahkan kesulitannya. 
Menurut Zakiah Daradjat, unsur-unsur pokok yang perlu diperhatikan 
dalam masalah belajar adalah sebagai berikut:

a.	 Kegairahan dan kesediaan untuk belajar. 

b.	 Membangkitkan minat murid.

c.	 Menumbuhkan sikap dan bakat yang baik.

d.	 Mengatur proses belajar mengajar.

e.	 Berpindahnya pengaruh belajar dan pelaksanaannya dalam 
kehidupan nyata.

f.	 Hubungan manusiawi dalam proses belajar mengajar.16

Berdasarkan pendapat di atas menunjukkan bahwa pendidik 
hendaklah berusaha memberikan bimbingan dengan penuh semangat 
kerja, mengembangkan minat, serta menumbuhkan sikap dan bakat 
yang baik, mengorganisir proses belajar mengajar, sehingga belajar 
di sekolah dapat ditransferkan ke alam nyata yang ke semuanya itu 
dilakukan melalui hubungan yang manusiawi.

16Zakiah Daradjat, Kepribadian Pendidik (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), hlm. 
23-24.

DU
MM

Y



48 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Roestiyah NK juga menjabarkan peranan pendidik di dalam 
interaksi edukatif adalah sebagai berikut:

a.	 Fasilitator, yakni menyediakan situasi dan kondisi yang dibutuhkan 
individu yang belajar;

b.	 Pembimbing, yakni memberikan bimbingan terhadap peserta 
didik dalam interaksi belajar mengajar, agar peserta didik tersebut 
mampu belajar dengan lancar dan berhasil secara efektif dan efisien;

c.	 Motivator, yakni memberikan dorongan dan semangat agar peserta 
didik mau giat belajar;

d.	 Organisator, yakni mengorganisasikan kegiatan belajar peserta 
didik maupun pendidik; dan

e.	 Manusia sumber, di mana pendidik dapat memberikan informasi 
yang dibutuhkan oleh peserta didik, baik erupa pengetahuan, 
keterampilan, maupun sikap.17

Pendapat di atas menunjukkan bahwa pendidik hendaklah berusaha 
memberikan bimbingan dan mendorong semangat belajar mereka, 
mengorganisasikan kegiatan belajar sebaik mungkin, serta memberikan 
informasi yang dibutuhkan peserta didik berupa pengetahuan, 
keterampilan dan sikap. 

Mengingat begitu urgennya tugas dan tanggung jawab pendidik 
dalam pengajaran, maka perlu adanya kriteria-kriteria yang harus 
dimiliki oleh seorang pendidik. Dengan demikian, pendidik dalam 
melaksanakan tugasnya benar-benar bisa mengarahkan peserta didiknya 
ke arah yang lebih baik dan sesuai dengan apa yang diharapkan. Di 
antara kriteria-kriteria yang harus dimiliki seorang pendidik antara lain:

a.	 Beriman

Seorang pendidik di pondok pesantren harus orang yang “beriman”, 
yaitu meyakini akan keesaan Allah. Iman kepada Allah merupakan asas 
setiap akidah. Dengan mengimani Allah Swt. selanjutnya akan diikuti 
pula dengan keimanan kepada yang lainnya. Keyakinan terhadap keesaan 
Allah seperti di atas disebut juga “tauhid” dan kalimat tauhid dalam 

17Roestiyah NK., Masalah  Pengajaran  Sebagai  Suatu  Sistem  (Jakarta:  PT.  Bina 
Aksara, 1982), hlm. 46. 

DU
MM

Y



49Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

Islam adalah kalimat “lailaha illa Allah” yang berarti tidak ada Tuhan 
selain Allah. Firman Allah Swt. 

 ُ ّٰ
تِۚ وَالل

ٰ
مُؤْمِن

ْ
مُؤْمِنِيْنَ وَال

ْ
نْبِۢكَ وَلِل

َ
ُ وَاسْتَغْفِرْ لِذ ّٰ

ا الل
َّ
هَ اِل

ٰ
آ اِل

َ
نَّهٗ ل

َ
مْ ا

َ
اعْل

َ
ف

مْ ࣖ
ُ
مْ وَمَثْوٰىك

ُ
بَك

َّ
ل

َ
ق

َ
مُ مُت

َ
يَعْل

Maka ketahuilah, bahwa Sesungguhnya tidak ada Ilah (sesembahan, Tuhan) 
selain Allah dan mohonlah ampunan bagi dosamu dan bagi (dosa) orang-orang 
mukmin, laki-laki dan perempuan. dan Allah mengetahui tempat kamu berusaha 
dan tempat kamu tinggal. (QS Muhammad [47]: 19).

Tauhid merupakan inti dasar dari seluruh tata nilai dan norma 
Islam, sehingga Islam dikenal sebagai agama Tauhid, yaitu agama yang 
mengesakan Allah. Menurut al-Faruqi, “iman” atau “tauhid” inti dan 
esensi dari ajaran Islam, merupakan pandangan umum dari realitas 
kebenaran dan waktu, sejarah, dan nasib manusia sebagai pandangan 
umum ia tegakkan atas dasar prinsip “idealitionality”, teologi, kapacity 
of man, melleability of nature, dan responsibility and judgment, dan sebagai 
falsafah dan pandangan hidup memiliki implikasi dalam segala aspek 
kehidupan dan pemikiran manusia, seperti dalam sejarah, pengetahuan, 
filsafat, etika, sosial, ummah, keluarga, ekonomi, ketertiban dunia, dan 
estetika.18

Oleh karena itu, iman atau tauhid bukan saja merupakan 
kepercayaan yang bersifat pribadi, akan tetapi mempunyai ekstensi 
terhadap seluruh aspek kehidupan. Oleh karena itu, seorang pendidik 
Islam harus mempunyai keimanan yang benar. Iman yang benar harus 
memiliki tiga syarat yaitu, (1) pengakuan dengan hati, (2) pengucapan 
dengan lidah, dan (3) pengamalan dengan anggota badan.

b.	 Bertakwa    

Syarat yang penting yang harus pula dimiliki oleh pendidik di pondok 
pesantren adalah “taqwa” yang berarti menjaga diri agar selalu 
mengerjakan perintah Allah Swt., dan meninggalkan larangan-Nya, 
serta merasa takut kepada-Nya, baik secara sembunyi maupun terang-

18Ismail Razi al-Faruqi, Tauhid its Implication for Thought and Life (Brentwood 
AS: The International Institute or Islamic Thought, 1982), hlm. 10. 

DU
MM

Y



50 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

terangan. Banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang memerintahkan dan 
menganjurkan untuk bertakwa, seperti dalam Firman Allah Swt.: 

َ
سْلِمُوْن نْتُمْ مُّ

َ
ا وَا

َّ
ا تَمُوْتُنَّ اِل

َ
ىتِهٖ وَل

ٰ
َ حَقَّ تُق ّٰ

وا الل
ُ
مَنُوا اتَّق

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
يٰٓا

Wahai orang-orang yang beriman, bertaqwalah kepada Allah dengan sebenar-
benarnya taqwa kepada-Nya, dan janganlah kalian semua meninggal dunia 
kecuali dalam keadaan Muslim. (QS Ali Imran [3]: 102).

Firman Allah Swt.

ا سَدِيْدًاۙ 
ً
وْل

َ
وْا ق

ُ
وْل

ُ
َ وَق ّٰ

وا الل
ُ
مَنُوا اتَّق

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
يٰٓا

Wahai orang-orang yang beriman, bertaqwalah kamu kepada Allah dan 
katakanlah perkataan yang benar. (QS Al-Ahzab [33]: 70).

Seperti juga iman bukan sekadar urusan kepercayaan saja, maka 
takwa bukan sekadar amalan batin semata, akan tetapi implikasi 
takwa itu juga terlihat dalam kehidupan. Takwa menurut Sardar bukan 
merupakan suatu konsep teori, dia memerlukan kenyataan dalam karya, 
gerak dan interaksi. Untuk memperoleh takwa tidak hanya cukup berupa 
pernyataan percaya dan cinta kepada Allah Swt. dia juga memerlukan 
pengakuan terhadap Allah melalui peribadatan, pelayanan dan perhatian 
kepada orang lain melalui kebenaran, kejujuran, dan keikhlasan.19

c.	 Ikhlas

Pendidik yang ikhlas hendaklah berniat semata-mata karena Allah 
dalam seluruh pekerjaan edukatifnya, baik berupa perintah, larangan, 
nasihat, pengawasan, atau hukuman yang dilakukannya.20 Ikhlas bukan 
berarti ia tidak boleh menerima imbalan jasa, akan tetapi jangan terniat 
dalam hati bahwa pekerjaan mendidik yang dilakukannya karena 
mengharapkan materi, akan tetapi semata-mata sebagai pengabdian 
kepada Allah Swt. Karena ia menerima gaji, itu hanya rezeki dari Allah 
Swt. yang tentu harus pula diterimanya, dan kalau tidak ada gaji ia akan 
tetap melaksanakan tugas. 

19Zianuddin Sardar, The Future of Moslem Civilization (London: Croom Helm, 
1979), hlm. 30.

20Abdullah Ulwan, Tarbiyahal-Aulâd fi al-Islâm (Kairo: Dan al-Salam Lian 
Thiba’an wal al-Narr waal Tanzi’ah), hlm. 44.

DU
MM

Y



51Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

Ikhlas dalam perkataan dan perbuatan adalah sebagian dari asas 
iman dan keharusan Islam. Allah tidak akan menerima perbuatan tanpa 
dikerjakan secara ikhlas. Perintah untuk ikhlas tercantum dalam Al-
Qur’an dengan tegas:

وةَ 
ٰ
ل اءَۤ وَيُقِيْمُوا الصَّ

َ
يْنَ ەۙ حُنَف هُ الدِّ

َ
لِصِيْنَ ل خْ

ُ
َ م ّٰ

ا لِيَعْبُدُوا الل
َّ
ا اِل مِرُوْٓ

ُ
وَمَآ ا

مَةِۗ يِّ
َ
ق

ْ
وةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ ال

ٰ
وَيُؤْتُوا الزَّك

Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah dengan 
memurnikan ketaatan (dengan ikhlas) kepada-Nya dalam (menjalankan) agama 
dengan lurus, dan supaya mereka mendirikan salat dan menunaikan zakat, yang 
demikian ituah agama yang lurus. (QS Al-Bayyinah [98]: 5).

d.	 Berakhlak   

Seorang pendidik di pondok pesantren haruslah mempunyai akhlak 
yang baik. Seorang yang berakhlak adalah seorang yang mengisi dirinya 
dengan sifat-sifat yang terpuji dan menjauhkan dirinya dari sifat-
sifat yang tercela. Seorang yang berakhlak mulia menurut Rachmat 
Djantika ditandai dengan, (1) melaksanakan kewajiban-kewajiban, 
(2) memberikan hak yang harus diberikan kepada yang berhak, (3) 
melakukan kewajiban terhadap dirinya, tuhannya, sesama manusia, 
makhluk lain, terhadap alam dan lingkungan, dan terhadap segala yang 
ada secara harmonis, (4) menempati martabat mulia dalam pandangan 
umum.21 Perlunya seorang pendidik berakhlak mulia, karena ia akan 
menjadi suri teladan, figure identifikasi oleh murid-muridnya. Apabila 
pendidik melakukan perbuatan jelek, maka semua murid-muridnya 
secara moral mungkin terpengaruh pula oleh perbuatan pendidiknya. 
Karena pentingnya kedudukan akhlak dalam kehidupan manusia, 
maka tugas kerasulan Nabi Muhammad keseluruhannya adalah untuk 
menyempurnakan akhlak yang mulia. 

e.	 Kepribadian Integral (Terpadu)

Menurut Zakiah Daradjat, kepribadian yang terpadu dapat menghadapai 
segala persoalan dengan wajar dan sehat, karena segala unsur dalam 

21Rachmat Djantika, Sistem Etika Islam (Akhlak Muslim) (Surabaya: Pustaka 
Islam, 1985), hlm. 11. 

DU
MM

Y



52 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

pribadinya bekerja seimbang dan serasi. Pikirannya mampu bekerja 
dengan tenang, setiap masalah dapat dipahaminya dengan objektif, 
sebagaimana adanya. Sebagai pendidik di pondok pesantren, ia dapat 
memahami kelakuan anak didik sesuai dengan perkembangan jiwa 
yang sedang dilaluinya. Pernyataan anak didik dapat dipahami secara 
objektif, artinya tidak ada ikatan dengan prasangka atau emosi yang 
tidak menyenangkan.22 Firman Allah Swt. Dan demikian (pula) Kami 
telah menjadikan kamu (umat Islam) umat yang seimbang (wasathan) adil dan 
pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia. (QS Al-Baqarah 
[2]: 142). 

Sebagai manusia biasa, tentu saja pribadi pendidik tidak akan 
terlepas dari berbagai kesulitan seperti: kesulitan ekonomi, kesulitan 
dalam rumah tangga, kesulian dalam pergaulan di tengah-tengah 
masyarakat, kesulitan dalam meningkatkan karier dan sebagainya. 
Kesulitan-kesulitan tersebut secara tidak langsung akan mengganggu 
tugas-tugasnya dalam proses belajar mengajar. Akan tetapi sebagai 
pendidik, ia harus tabah menghadapi kesulitan yang dihadapinya 
tersebut dan berusaha mencari pemecahannya tanpa mengganggu 
tugasnya dalam mengajar. Hal ini memang perlu diusahakan oleh 
seorang guru, sebab ia akan dijadikan tokoh identifikasi oleh muridnya, 
oleh karena itu penampilannya harus berwibawa dan meyakinkan. 

f.	 Cakap    

Menurut Burlian Somad, untuk menjadi pendidik yang memiliki 
kecakapan, maka harus menguasi berbagai ilmu yang diperlukan terkait 
dengan tugasnya sebagai guru, yakni (1) menguasai ilmu-ilmu yang 
diperlukan bagi pembuatan standar kualitas minimal (tasmin), (2) 
menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi pembuatan unit-unit bahan 
pembentukan kualitas minimal itu (ubak), (3) menguasai ilmu-ilmu 
yang diperlukan bagi pembentukan dan pengembangan tasmin pada 
diri anak didik dengan menggunakan ubak itu, (4) menguasai ilmu-
ilmu yang diperlukan untuk pembuatan standar pengukur kualitas diri 
anak didik (stapek), (5) menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi 
pelaksanaan pengukuran tasmin dengan mempergunakan stapek itu, 
(6) menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi pelaksanaan manajemen 

22Daradjat, Kepribadian Pendidik, hlm. 15.

DU
MM

Y



53Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

pendidikan yang dapat membawa kemajuan, (7) terlatih dan terbiasa 
mengerjakan atau mempraktikkan yang tersebut dari poin 1 sampai 
dengan poin 6.23

g.	 Bertanggung Jawab 

Islam menempatkan manusia di dunia ini dalam kedudukan istimewa 
yaitu sebagai khalifah Allah di atas bumi ini. Firman Alah Swt.

ةًۗ  
َ
رْضِ خَلِيْف

َ
ا

ْ
 فِى ال

ٌ
يْ جَاعِل ِ

ةِ اِنّ
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
كَ لِل  رَبُّ

َ
ال

َ
وَاِذْ ق

Ingatlah ketika tuhanmu berfirman kepada para malaikat. Sesungguhnya Aku 
akan menjadikan seorang khalifah di muka bumi. (QS Al-Baqarah [2]: 30).

Sebagai khalifah ia harus mempertanggungjawabkan segala 
perbuatannya kepada Allah Swt. Setiap pribadi harus menyadari bahwa 
kelak segala amal dan perbuatannya akan dipertanggungjawabkan 
kepada Allah Swt., di akhirat, maka di dalam hidupnya dia harus 
berusaha agar apa yang dilakukannya di atas dunia ini hanya semata-
mata karena Allah dan menurut keridaan Allah, sehingga semua amal 
dan perbuatannya bernilai ibadah.

Al-Ghazali berkata, makhluk yang paling mulia di muka bumi ini 
adalah manusia. Sementara itu yang paling mulia dalam penampilannya 
adalah kalbunya. Pendidik selalu menyempurnakan, mengagungkan, 
dan mensucikan kalbu itu, serta menuntunnya untuk selalu dekat 
dengan Allah Swt., oleh karena itu mengajarkan ilmu tidak hanya 
termasuk aspek beribadah kepada Allah Swt., saja, tetapi juga khilafah 
Allah. Dikatakan termasuk khilafah Allah karena kalbu seorang 
alim merupakan sifat Allah yang paling khusus, orang alim ibarat 
bendaharawan yang menguasai khasanah Allah Swt., yang paling 
berharga. Adakah kedudukan lain yang lebih agung bila dibandingkan 
dengan kedudukan seorang hamba sebagai perantara antara Tuhannya 
dengan makhluk untuk mendekatkan mereka kepada Allah Swt., serta 
menuntun mereka menuju surga tempat kembali mereka.24

23Burlian Somad, Beberapa Persoalan dalam Pendidikan Islam (Bandung: Al-
Ma’arif, 1981), hlm. 107.

24Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihyâ’ 
`Ulûm al-Dîn, Bab I (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), hlm. 13.

DU
MM

Y



54 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

h.	 Keteladanan

Suatu hal yang sangat penting yang harus diperhatikan oleh pendidik 
di pondok pesantren adalah sifat “keteladanan” karena pendidik adalah 
pembimbing murid-muridnya dan menjadi tokoh yang akan ditiru, maka 
kepribadiannyapun menjadi teladan bagi murid-muridnya. Menurut 
Zakiah Daradjat, betapapun baiknya kurikulum dan cukupnya buku, 
serta alat pelajaran namun tujuan kurikulum itu tidak akan tercapai 
jika pendidik yang melaksanakan kurikulum tersebut tidak memahami, 
tidak menghayati dan tidak berusaha mencapainya dengan keseluruhan 
pribadi dan tenaga yang ada padanya.25

Peserta didik pada periode usia SLTA, sedang berada pada musim 
pancaroba, yang disebut dengan istilah adolescence. Menurut Dianne E. 
Papallia, et.al., adalah kurun waktu antara masa kanak-kanak dan masa 
dewasa. Periode ini sekitar usia 12 atau 13 tahunan dan berakhir 10 atau 
12 tahun kemudian.26 Peserta didik SLTA sebelumnya berada pada masa 
puncak pubertas yaitu antara umur 16 sampai 19 tahun. Menurut Zakiah 
Daradjat, pada usia ini remaja berpindah dari pertumbuhan jasmani 
cepat kepada kematangan jasmaniah, tubuhnya dapat dikatakan sudah 
mendekati kesempurnaan, yang laki-laki sudah dapat memperlihatkan 
ciri-ciri kemaskulinannya dan yang perempuan sudah terlihat ciri-ciri 
kewanitaannya. Dari satu segi remaja sudah merasa seperti orang 
dewasa, akan tetapi dari segi kejiwaan dan sosial ekonominya, mereka 
belum mampu berdiri sendiri. Kadang-kadang, mereka ingin bebas dan 
jauh dari orang tua, akan tetapi mereka belum mampu menghadapi 
kesulitan sosial dan eonomi secara wajar dan sehat, sehingga masih 
terpaksa bergantung kepada orang tua. Keadaan yang kontradiksi 
itu membawa remaja pada berbagai persoalan, yang mengakibatkan 
beraneka ragamnya sikap dan tindakan yang dilakukannya.27

Pada saat ini, diperlukan pendidik yang mempunyai kepribadian 
yang menyenangkan remaja, yang dapat dijadikan sebagai kakak yang 
dapat memahami perkembangan jiwanya, yang dapat meredakan gejolak 

25Anonimous, Pedoman Bahan Penataran Pendidik-Pendidik Agama pada Sekolah 
Umum (Jakarta: Departemen Agama RI, 1975), hlm. 36. 

26Dianne E. Papallia, et.al., Human Development (New York: Mc. Graw Book 
Company, 1978), hlm. 344.

27Zakiah Daradjat, Kepribadian Pendidik, hlm. 15.

DU
MM

Y



55Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

emosinya, yang dapat menenangkan hatinya, serta membimbingnya ke 
arah pertumbuhan sosial yang sehat dan wajar.

i.	 Memiliki Kompetensi Kependidikan   

Kompetensi kependidikan adalah kemampuan yang diharapkan yang 
dapat dimiliki oleh seorang pendidik di pondok pesantren. Pada 
mulanya kompetensi ini diperoleh dari Pre service training yang kemudian 
dikembangkan dalam pekerjaan profesionalitas pendidik dan dibina 
melalui in service training. Pada dasarnya, pendidik harus memiliki tiga 
kompetensi, yaitu kompetensi kepribadian, kompetensi penguasaan 
bahan (materi), dan kompetensi dalam cara-cara mengajar.28

1)	 Kompetensi Kepribadian

	 Masing-masing pendidik memiliki kepribadian yang unik. Tidak ada 
pendidik yang berkepribadian sama, walaupun mereka sama-sama 
memiliki pribadi kependidikan. Jadi, pribadi kependidikan itu pun 
“unik” pula, dan perlu dikembangkan secara terus-menerus agar 
pendidik itu terampil dalam:

a)	 Mengenal dan mengakui harkat dan potensi dari setiap individu 
atau murid yang diajarkan.

b)	 Membina satu suasana sosial yang meliputi interaksi belajar 
mengajar, sehingga secara moral (batin) dapat menunjang bagi 
murid untuk terciptanya kesepahaman dan kesamaan arah 
dalam pikiran, serta perilaku peserta didik, dan pendidik.

c)	 Membina satu perasaan saling menghormati, bertanggung 
jawab dan saling mempercayai satu sama lainnya.

2)	 Kompetensi Penguasaan Materi Pengajaran

	 Penguasaan yang mengarah pada spesialisasi (takhasus) ilmu atau 
pengetahuan yang diajarkan. Penguasaan yang meliputi materi 
bidang studi sesuai dengan kurikulum dan materi pendalaman 
aplikasi bidang studi. Semuanya ini perlu dibina karena selalu 
dibutuhkan dalam (a) menguraikan ilmu pengetahuan atau 
kecakapan, serta apa-apa yang harus diajarkannya ke dalam bentuk 
komponen-komponen dan informasi-informasi yang sebenarnya 

28Ahmad Tafsir, Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam (Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 1992), hlm. 206-207.

DU
MM

Y



56 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

dalam bidang ilmu dan kecakapan yang bersangkutan, dan (b) 
menyusun komponen-komponen atau informasi-informasi itu 
sebaik mungkin, sehingga akan memudahkan peserta didik untuk 
mempelajari materi yang diterimanya.

3)	 Kompetensi Cara-cara Mengajar

	 Kompetensi cara-cara mengajar atau kepiawaian mengajarkan 
materi pengajaran sangat diperlukan bagi pendidik, khususnya 
keterampilan dalam (a) Merencanakan atau menyusun setiap 
program satuan pelajaran, demikian pula merencanakan atau 
menyusun keseluruhan kegiatan untuk satu satuan waktu 
(catur wulan/semester/tahun ajaran), (b) mempergunakan 
dan mengembangkan media pendidikan (alat bantu atau alat 
peraga) bagi murid dalam proses belajar yang diperlukannya, (c) 
mengembangkan dan mempergunakan semua metode mengajar, 
sehingga terjadilah kombinasi dan variasi yang efektif.

Ketiga aspek kompetensi tersebut, harus berkembang secara selaras 
dan tumbuh terbina dalam kepribadian pendidik. Dengan demikian, 
hal itu dapat diharapkan dari padanya untuk mengarahkan segala 
kemampuan dan keterampilannya dalam mengajar secara profesional 
dan efektif.

2.	 Peserta Didik

Peserta didik adalah anak yang berada di bawah bimbingan pendidik 
di lembaga pendidik formal maupun nonformal, seperti di sekolah, 
pondok pesantren, tempat pelatihan, sekolah keterampilan, tempat 
pengajian anak-anak seperti TPA, majelis ta’lîm, dan sejenisnya, bahwa 
peserta pengajian di masyarakat yang dilaksanakan seminggu sekali 
atau sebulan sekali, semuanya orang-orang yang menimba ilmu yang 
dapat dipandang sebagai peserta didik.29

Selain itu, H.M. Arifin menjelaskan bahwa peserta didik adalah 
makhluk yang sedang berada dalam proses perkembangan menurut 
fitrah masing-masing, sangat memerlukan bimbingan dan pengarahan 
yang konsisten menuju ke arah titik optimal kemampuan fitrahnya.30 

29Hasan Basri, Filsafat Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2009), hlm. 88.
30Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 109.

DU
MM

Y



57Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

Sementara menurut Baharuddin dan Makin bahwa peserta didik 
adalah individu yang sama seperti orang dewasa (pendidik).31 Menurut 
Ramayulis, peserta didik adalah orang yang sedang berada pada fase 
pertumbuhan dan perkembangan, baik secara fisik maupun psikis, 
pertumbuhan dan perkembangan merupakan ciri dari seorang peserta 
didik yang perlu bimbingan dari seorang pendidik.32 

Di samping itu, Ramayulis33 menambahkan bahwa banyak sekali 
kebutuhan peserta didik yang harus dipenuhi oleh pendidik di antaranya 
(a) kebutuhan fisik, (b) kebutuhan sosial, (c) kebutuhan untuk 
mendapatkan status, (d) kebutuhan mandiri, (e) kebutuhan untuk 
berprestasi, (f) kebutuhan ingin disayangi dan dicintai, (g) kebutuhan 
untuk curhat, dan (h) kebutuhan untuk memiliki filsafat hidup. 

Berdasarkan beberapa uraian di atas, peserta didik merupakan 
sekelompok kumpulan orang yang sedang menerima pengaruh dari 
pendidik. Peserta didik merupakan elemen yang penting dalam proses 
pembelajaran. Peserta didik akan mendapatkan pengetahuan dan 
pengarahan dari pendidik. Pembinaan peserta didik dapat dilakukan 
dengan mengembangkan sikap batin dan mental peserta didik, sehingga 
benar-benar menampakkan kesempurnaan dan menjauhi nilai-nilai yang 
memberikan implikasi negatif terhadap dirinya. Peserta didik juga harus 
memiliki sebuah prinsip yang benar dan suci dengan kebesaran jiwa dan 
tekad yang utuh untuk senantiasa menampakkan hal-hal yang terbaik. 
Segala keinginan dan motivasi yang kurang etis dalam pandangannya 
tidak boleh terlintas dalam diri peserta didik, mentalnya senantiasa siap 
untuk menerima pengetahuan secara terbuka dengan batasan-batasan 
kebenaran menurut dirinya. Kondisi ini meniscayakan pada penataan 
dan pemantapan psikologi diri peserta didik secara wajar. Kondisi jiwa 
mental yang diekspresikan dalam tingkah lakunya itu mengidentikkan 
untuk selalu dalam keadaan sehat. Dengan kesehatan mental yang 
mantap dan kesungguhan jiwa yang teguh, maka peserta didik akan 
selalu ulet dan tabah dalam masa-masa belajar. 

31Baharuddin dan Makin, Pendidikan Humanistik (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 
2009), hlm. 187.

32Ramayulis, Didaktik Metodik, hlm. 77.
33Ibid., hlm. 78-79. 

DU
MM

Y



58 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

3.	 Materi Pelajaran

Bahan atau materi pelajaran di pondok pesantren sebagai isi kurikulum 
mengacu kepada tujuan yang hendak dicapai. Kurikulum dalam 
pandangan modern merupakan program pendidikan yang disediakan 
oleh suatu lembaga pendidikan yang tidak hanya sebatas bidang studi 
dan kegiatan belajarnya saja, akan tetapi meliputi segala sesuatu yang 
dapat memengaruhi perkembangan dan pembentukan pribadi peserta 
didik sesuai dengan tujuan pendidikan yang diharapkan, sehingga dapat 
meningkatkan mutu kehidupannya yang pelaksanaannya bukan saja di 
sekolah atau pesantren tetapi juga di luar itu.34 Kurikulum merupakan 
model yang dipicu oleh pendidikan dalam upaya membentuk citra 
sekolah atau pesantren dengan mewujudkan tujuan pendidikan yang 
disepakati. Kurikulum merupakan seluruh rencana pembelajaran yang 
dijadikan pedoman oleh civitas akademika yang terdapat dalam suatu 
lembaga pendidikan formal maupun nonformal untuk mencapai tujuan 
yang diinginkan. Kurikulum dapat dipandang sebagai suatu program 
pendidikan yang direncanakan dan dilaksanakan untuk mencapai 
sejumlah tujuan-tujuan pendidikan tertentu.35

Dalam kurikulum pesantren, mengandung materi yang diajarkan 
secara sistematis dengan tujuan yang telah ditetapkan. Pada hakikatnya, 
antara materi dan kurikulum mengandung arti sama, yaitu bahan-bahan 
pelajaran yang disajikan dalam proses kependidikan dalam suatu sistem 
institusional pendidikan. Pendidikan Islam meliputi disiplin yang luas 
atau mencakup disiplin ilmu Agama maupun disiplin ilmu umum. 
Kegiatan-kegiatan yang mencakup berbagai rencana kegiatan peserta 
didik yang terperinci berupa bentuk-bentuk bahan pendidikan, sarana-
sarana strategi belajar mengajar, pengaturan-pengaturan program 
agar dapat diterapkan dan hal-hal yang mencakup pada kegiatan yang 
bertujuan mencapai tujuan yang diinginkan.36

Kurikulum pondok pesantren yang ideal adalah mencakup seluruh 
aspek-aspek yang terdapat dalam kurikulum pendidikan Islam tersebut. 
Setiap aspek dikaitkan dengan nilai-nilai keislaman. Di dalam bidang 

34Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2008), hlm. 52.
35Zakiah Daradjat, Kesehatan Mental, Peranannya dalam Pendidikan dan Pengajaran 

(Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 1996), hlm. 122.
36Abdul Mujib dan Abdil Muzakkir, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana 

Predada Media Group, 2008), hlm. 123.

DU
MM

Y



59Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

keilmuan dirumuskan upaya pengintegrasian yang menyatu antara 
ilmu-ilmu Agama dan ilmu-ilmu umum.37 Urutan-urutan kurikulum 
di pesantren sebagaimana dikatakan KH. M. Hasyim Asy’ari  adalah 
Al-Qur’an dan tafsirnya, Hadits dan ‘Ulum al-Hadits, Ushul al-Din, al-
Fiqh, Nahwu, dan Sharaf. Setelah itu, pengembangan-pengembangan 
bidang lain dengan tetap mengacu pada kurikulum di atas.38 Bagi 
KH. M. Hasyim Asy’ari, kurikulum yang penting dan mulia haruslah 
didahulukan ketimbang kurikulum lainnya.39 Ini artinya bahwa peserta 
didik dapat melakukan kajian terhadap kurikulum di atas secara 
hierarkis. Belajar ilmu apa pun boleh asal tidak meninggalkan ilmu 
pokok. Prinsip-prinsip penyusunan kurikulum dalam pendidikan Islam 
menurut H. M. Arifin:40

a.	 Kurikulum pendidikan yang sejalan dengan idealitas Islam adalah 
kurikulum yang mengandung materi ilmu pengetahuan yang 
mampu berfungsi sebagai alat untuk mencapai.

b.	 Untuk berfungsi sebagai alat yang efektif mencapai tujuan tersebut, 
kurikulum harus mengandung tata nilai Islami yang intrik dan 
ekstrinsik yang mampu merealisasikan tujuan pendidikan Islam.

c.	 Kurikulum yang Islami itu diproses melalui metode yang sesuai 
dengan nilai yang terkandung di dalam tujuan pendidikan Islam.

d.	 Kurikulum, metode dan tujuan pendidikan Islam harus saling 
berkaitan dan saling menjiwai dalam proses mencapai produk yang 
dicita-citakan menurut agama Islam.

Kategori kurikulum pendidikan Islam terdiri atas41 Pertama, ilmu 
pengetahuan dasar yang esensial adalah ilmu-ilmu yang membahas 
Al-Qur’an dan Hadis. Kedua, ilmu-ilmu pengetahuan yang mempelajari 
manusia sebagai individu dan sebagai anggota masyarakat. Ilmu ini 
memasukkan ilmu-ilmu antropologi, pedagogik, psikologi, sosiologi, 
sejarah, ekonomi, politik, hukum, dan sebagainya oleh al-Faruqi 

37Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 158.   
38Asy’ari, Hasyim. 1415 H. Adâb al-‘Alîm wa al-Muta’allim fî mâYahtâj ilaih al-

Muta’allim fi Ahwâl Ta’lîmihwa mâ Yatawaqqof a’laih al-Mu’allim fi Maâomat al-Ta’lîmih 
(Jombang: Maktab al-Turats al-Islami, 1415 H), hlm. 44-45.

39Majd ‘Arsan al-Kailani, Tathawwur Mafhûm al-Nazhâriyt al-Tarbawiyât al-
Islamiyah (Damaskus: Dar Ibn Katsir, 1985), hlm. 192.

40Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 141.
41Ibid., hlm. 142.

DU
MM

Y



60 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

digolongkan ke dalam ilmu tentang umat atau menurut Al-Qur’an biasa 
disebut al-`Ulûm al-Insâniah atau ilmu-ilmu tentang manusia. Ketiga, 
Ilmu-ilmu pengetahuan tentang alam atau disebut al-Ulum al-Kauniah 
atau ilmu pengetahuan alam, yang termasuk di dalamnya antara lain 
ilmu biologi, botani, dan astronomi.  

Berdasarkan uraian di atas bahwa kurikulum pondok pesantren 
merupakan suatu rencana dalam pendidikan untuk mewujudkan tujuan 
pendidikan. Di mana pendidikan itu dapat terealisasikan ataupun 
tercapai. Kurikulum merupakan alat bagi tercapainya suatu tujuan 
pendidikan, kurikulum merupakan hal yang amat penting dalam proses 
pembelajaran. Dengan kurikulum, dapat ditentukan suatu langkah demi 
tercapainya tujuan pendidikan, yakni kebahagiaan hidup di dunia dan 
di akhirat.

C.	 Tipe-tipe Belajar
Dalam praktik pengajaran di pondok pesantren, penetapan satu dasar 
teori untuk segala situasi merupakan tindakan kurang baik. Sebab 
tidak ada satu teori belajar pun yang cocok untuk segala situasi. 
Karena masing-masing mempunyai landasan berbeda dan cocok untuk 
situasi tertentu. Oleh karena itu, tipe belajar yang harus dianut dalam 
pembelajaran di pesantren adalah satu kebulatan yang saling melengkapi 
dan tidak bertentangan. Sebagaimana dituturkan oleh Robert M. Gagne 
(1979) yang dikutip oleh Muhammad Ali bahwa belajar mempunyai 
delapan tipe.42 Ke delapan tipe itu, bertingkat ada hierarki dalam 
masing-masing tipe. Setiap tipe belajar merupakan persyaratan bagi 
tipe belajar di atasnya.

Tipe belajar dikemukakan oleh Gagne tersebut pada hakikatnya 
merupakan prinsip umum, baik dalam belajar maupun mengajar. Artinya 
dalam mengajar atau membimbing peserta didik belajar pun terdapat 
tingkatan sebagaimana tingkatan belajar tersebut di atas. Ke delapan 
belajar tipe itu adalah sebagai berikut.

42Ali, Pendidik dalam Proses, hlm. 25-28. 

DU
MM

Y



61Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

1.	 Belajar Isyarat (Signal Learning)

Belajar isyarat mirip dengan conditioned respons atau respons bersyarat, 
seperti menutup mulut dengan telunjuk, isyarat mengambil sikap tidak 
bicara. Lambaian tangan, isyarat untuk datang mendekat. Menutup 
telunjuk dan lambaian tangan adalah isyarat, sedangkan diam dan 
datang merespons suatu isyarat. Jadi, respons yang dilakukan itu 
bersifat umum, kabur, dan emosional. Menurut Kimble (1961), bentuk 
belajar semacam ini biasanya bersifat tidak disadari, dalam arti respons 
diberikan secara tidak sadar.

2.	 Belajar Stimulus – Respons (Stimulus Respons Learning)

Berbeda dengan belajar isyarat, respons bersifat umum, kabur dan 
emosional. Tipe belajar SàR, respons bersifat, spesifik, 2x3=6 adalah 
bentuk suatu hubungan SàR. Mencium bau masakan sedap. Keluar air 
liur, itu pun ikatan SàR, jadi belajar stimulus respons dapat diperkuat 
dengan reinforcement, hal ini berlaku pula pada tipe belajar stimulus 
respons.

3.	 Belajar Rangkaian (Chaining)

Rangkaian atau rantai dalam chaining adalah semacam rangkaian antara 
SàR yang bersifat segera. Hal ini terjadi dalam rangkaian motorik; seperti 
gerakan dalam mengikat sepatu, makan-minum, merokok; atau gerakan 
verbal seperti selamat-tinggal bapak-ibu.

4.	 Asosiasi Verbal (Verbal Assosiation)

Suatu kalimat “piramida itu berbangun limas” adalah contoh asosiasi 
verbal. Seseorang dapat menyatakan bahwa piramida berbangun limas 
kalau ia mengetahui berbagai bangun, seperti balok, kubus, atau 
kerucut. Hubungan atau asosiasi verbal terbentuk bila unsur-unsurnya 
terdapat dalam urutan tertentu, yang satu mengikuti yang lain.

5.	 Belajar Diskriminasi (Discrimination Learning)

Tipe belajar ini adalah pembedaan terhadap berbagai rangkaian seperti 
membedakan berbagai bentuk wajah, binatang atau tumbuh-tumbuhan.

DU
MM

Y



62 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

6.	 Belajar Konsep (Concept Learning)

Konsep merupakan simbol berpikir. Hal ini diperoleh dari hasil 
membuat tafsiran terhadap fakta atau realita, dan hubungan antara 
berbagai fakta. Dengan konsep, dapat digolongkan binatang bertulang 
belakang menurut ciri-ciri khusus (kelas), seperti kelas mamalia, 
reptilia, amphibia, burung dan ikan, dapat pula digolongkan manusia 
berdasarkan ras (warna kulit) atau kebangsaan, suku bangsa, atau 
hubungan keluarga, kemampuan membentuk konsep ini terjadi bila 
orang dapat melakukan diskriminasi.

7.	 Belajar Aturan (Rute Learning)

Hukuman, dalil atau rumusan adalah rute (aturan). Tipe belajar ini 
banyak terdapat dalam semua pelajaran di sekolah, seperti benda 
memuai dipanaskan, besar sudut, dalam sebuah segitiga sama dengan 
180 derajat. Belajar aturan ternyata mirip dengan verbal chaining 
(rangkaian verbal), terutama bila aturan itu tidak diketahui artinya. Oleh 
karena itu, setiap dalil atau rumusan yang dipelajari harus dipahami 
artinya.

8.	 Belajar Pemecahan Masalah (Problem Solving)

Memecahkan masalah adalah biasa dalam kehidupan. Ini memerlukan 
pemikiran. Upaya pemecahan masalah dilakukan dengan menghubungkan 
berbagai aturan yang relevan dengan masalah itu. Dalam memecahkan 
masalah diperlukan waktu, adakalanya singkat adakalanya lama. Juga 
sering kali harus melalui berbagai langkah, seperti mengenal tiap unsur 
dalam masalah itu, mencari hubungannya dengan aturan (rute) tertentu. 
Dalam segala langkah diperlukan pemikiran. Tampaknya, pemecahan 
masalah terjadi secara tiba-tiba (insight). Dengan ulangan-ulangan, 
masalah tidak terpecahkan dan apa yang dipecahkan sendiri –yang 
menyelesaikan ditemukan sendiri– lebih mantap dan dapat ditransfer 
kepada situasi atau problem lain. Kesanggupan memecahkan masalah 
memperbesar kemampuan untuk memecahkan masalah-masalah lain.

Kedelapan tipe sebagaimana diuraikan di atas itu ada hierarkinya. 
Setiap tipe belajar merupakan prasyarat bagi tipe belajar di atasnya. 
Sebaliknya, tiap-tipe belajar memerlukan penguasaan pada tipe 
belajar pada tingkat di bawahnya. Untuk belajar memecahkan masalah 

DU
MM

Y



63Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

misalnya, perlu dikuasai sejumlah aturan yang relevan dan untuk 
menguasai aturan perlu dipakai semua konsep dalam aturan itu. Agar 
dikuasai konsep perlu kemampuan membuat perbedaan, dan agar dapat 
membuat pembedaan perlu dikuasai verbal chain, dan seterusnya.

Biasanya dalam pelajaran di sekolah atau di pesantren hanya sampai 
kepada tingkat konsep. Namun, ada kalanya kita harus menggunakan 
taraf belajar lebih rendah lagi. Agar belajar dapat mencapai taraf lebih 
tinggi, diperlukan kemampuan pendidik dalam menerapkan prinsip 
sebagaimana diuraikan di atas. 

D.	 Proses Belajar  
Untuk mencapai tujuan belajar di pondok pesantren, sesungguhnya 
dapat dilakukan tidak hanya menggantungkan sepenuhnya pada pendidik 
selaku orang yang memberikan informasi dan ilmu pengetahuan. 
Akan tetapi, peserta didik sendiri dapat didudukkan sebagai subjek 
pendidikan. Artinya, peluang-peluang untuk pengembangan daya kreasi 
dan intelek peserta didik dapat dilakukan oleh peserta didik itu sendiri, 
di samping, memang, harus adanya peranan orang lain yang memberi 
corak dalam pengembangannya dalam hal ini adalah pendidik.

Pembelajaran yang dilaksanakan di pondok pesantren, di-setting  
dalam kondisi yang tepat, semua peserta didik mampu belajar dengan 
baik dan memperoleh hasil belajar secara maksimal terhadap seluruh 
bahan yang dibelajarkan. Semua peserta didik diupayakan memperoleh 
hasil belajar secara maksimal dengan pembelajaran yang sistematis. 
Kesistematisan dapat tercermin dari strategi pembelajaran yang 
dilaksanakan, terutama dalam mengorganisasikan tujuan dan materi 
pembelajaran, melaksanakan evaluasi dan memberikan bimbingan bagi 
mereka yang gagal mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Strategi 
belajar diterapkan secara menyeluruh sebagai upaya meningkatkan mutu 
pendidikan di pondok pesantren, terutama dalam mengembangkan 
individu dalam proses pembelajaran. Perhatian pendidik terhadap 
waktu, diperlukan untuk belajar sampai taraf penguasaan materi 
pembelajaran sepenuhnya.43 Langkah-langkah umum dalam proses 
belajar adalah:

43E. Mulyasa, Kurikulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik, dan 
Implementasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 55.

DU
MM

Y



64 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

1.	 Membelajarkan satuan pembelajaran pertama.

2.	 Memberikan tes diagnostik untuk memeriksa kemajuan belajar 
peserta didik setelah disampaikan satuan pembelajaran tersebut. 
Hasil tes ini menunjukkan peserta didik yang telah memenuhi 
kriteria dan yang belum.

3.	 Peserta didik yang telah memenuhi kriteria keberhasilan yang telah 
ditetapkan diperkenankan menempuh pembelajaran berikutnya, 
sedangkan bagi yang belum, diberikan kegiatan korektif.

4.	 Melakukan pemeriksaan akhir untuk mengetahui hasil belajar yang 
telah tercapai oleh peserta didik dalam jangka waktu tertentu.44

Dalam implementasinya, belajar meliputi merencanakan dan 
melaksanakan.

1.	 Merencanakan

Bloom-Block mengemukakan perencanaan merupakan prakondisi 
belajar yang  sebaiknya disusun dengan langkah-langkah sebagai berikut:

a.	 Merumuskan tujuan bidang pembelajaran. Terlebih dahulu 
merancang standard kompetensi dan penentuan standar perilaku 
yang diharapkan tercapai oleh peserta didik.

b.	 Mempersiapkan alat evaluasi. Para peserta didik dinilai berdasarkan 
alat evaluasi tersebut pada akhir pembelajaran mengenai materi 
pembelajaran tertentu. Hasilnya dibandingkan dengan standar 
perilaku yang ditetapkan sebelumnya.

c.	 Menjabarkan materi pembelajaran menjadi urutan-urutan 
pembelajaran yang kecil. Masing-masing diperlukan untuk jangka 
waktu dua minggu dalam rangka pencapaian standar kompetensi.

d.	 Mengembangkan prosedur koreksi dan umpan balik bagi setiap 
unit pembelajaran.

e.	 Menyusun tes diagnostik kemampuan belajar untuk memperoleh 
informasi dan balikan bagi pendidik dari peserta didik tentang 
perubahan yang terjadi sebagai hasil pembelajaran sebelumnya 
sesuai dengan unit pembelajaran.

44Oemar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), 
hlm. 133. 

DU
MM

Y



65Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

f.	 Mengembangkan satu himpunan materi pembelajaran alternatif 
sebagai alat untuk mengoreksi hasil belajar, yang bersumber pada 
setiap pokok uji satuan tes.

g.	 Setiap peserta didik diupayakan menemukan kesulitannya sendiri 
dalam mempelajari materi pembelajaran. Peserta didik dibantu 
untuk dapat menemukan cara belajar alternatif mengenai bahan 
yang belum dikuasainya, kemudian memilih cara belajarnya sendiri.

Perencanaan belajar dapat dilakukan dalam dua tahapan, meliputi 
langkah-langkah kerja yang lebih khusus. Tahap kesatu, mendefinisikan 
pelaksanaan belajar  dalam bidang pembelajaran yang akan dibelajarkan. 
Tahapan ini dilaksanakan melalui lima langkah kegiatan sebagai berikut:

a.	 Penentuan tujuan pembelajaran. Berdasarkan rumusan kompetensi 
dasar yang meliputi aspek-aspek kognitif, afektif, dan psikomotor yang 
telah ditentukan untuk jangka waktu satu semester.

b.	 Penyusunan tabel spesifikasi satuan bahasan. Tabel ini memuat 
satuan-satuan bahasan yang akan disampaikan, dan setiap satuan 
bahasan dicek berdasarkan kriteria tujuan pendidikan aspek kognitif 
yang terdiri atas pengetahuan, pemahaman, aplikasi, analisis, 
sintesis, dan evaluasi.

c.	 Pengecekkan tabel spesifikasi dan penentuan standar kompetensi. 
Tabel spesifikasi ditinjau dari segi kesesuaiannya dengan entry 
behavior peserta didik. Jika kurang atau tidak sesuai, perlu diadakan 
review sebagaimana mestinya. Selanjutnya, merumuskan standar 
kompetensi  sambil memperhatikan kompetensi dasar  dan satuan 
bahasan.

d.	 Penentuan alat untuk memeriksa hasil akhir belajar berdasarkan 
tabel spesifikasi. Alat ini berupa tes sumatif sesuai dengan standar 
kompetensi yang telah dirumuskan untuk mengetahui keberhasilan 
belajar peserta didik. Tes ini bersifat criteria referenced (mengacu 
kepada standar atau ukuran mutlak) dalam rangka menilai hasil 
belajar individu. 

e.	 Penentuan standar perilaku. Standar perilaku (performance standard) 
merupakan indikator tingkat penguasaan bahan oleh peserta didik. 
Ada tiga cara yang digunakan untuk menentukan standar tersebut. 
Pendidik dapat memilih salah satu cara saja dari tiga cara di bawah 
ini:

DU
MM

Y



66 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

1)	 Penentuan standar perilaku berdasarkan persentase standar 
kompetensi yang dicapai.

2)	 Penentuan standar perilaku berdasarkan pencapaian seluruh 
kriteria yang ditetapkan untuk setiap standar kompetensi, 
misalnya untuk satu standar kompetensi 8 buah jawaban yang 
benar untuk 10 buah pokok uji, atau 4 buah jawaban yang 
benar untuk 5 buah pokok uji, dan seterusnya;

3)	 Penentuan standar perilaku berdasarkan pencapaian kriteria 
operasi intelektual untuk masing-masing satuan bahasan. 
Perhitungan berdasarkan jumlah pokok uji yang harus dijawab 
benar untuk masing-masing satuan bahasan ditinjau operasi 
intelektual yang telah direncanakan dalam himpunan kerangka 
pokok uji.

Tahap kedua, merencanakan satuan pembelajaran yang 
memungkinkan semua peserta didik dapat dan mau belajar. Langkah-
langkah kegiatannya adalah sebagai berikut:

a.	 Mengidentifikasi satuan pembelajaran. Setiap satuan pembelajaran 
hanya memuat satu himpunan standar kompetensi, satu satuan 
bahasan yang akan diajarkan, satu satuan waktu (paling banyak 
dua minggu). Materi pembelajaran untuk satu semester dijadikan 
beberapa satuan bahasan. Jadi, dalam jangka satu semester terdapat 
beberapa satuan pembelajaran yang disusun berurutan. Antara 
ketiga unsur itu harus ada keserasian.

b.	 Membuat spesifikasi satuan bahasan. Di dalamnya terdapat rincian 
bahan sebagai dasar usaha pengembangan lebih lanjut. Di samping 
itu,  memuat satuan bahasan, unsur-unsur dan operasi intelektual 
berdasarkan taksonomi Bloom. Satu satuan bahasan adalah satu 
satuan pembelajaran. Satu semester terdiri atas beberapa satuan 
bahasan. Setiap satuan bahasan mengandung (kemungkinan) 
unsur-unsur prosedur, prinsip, konsep, fakta, istilah dan faktor. 
Operasi intelektual terdiri atas pengetahuan, pengertian, aplikasi, 
analisis, sintesis, dan evaluasi.

c.	 Perencanaan kegiatan belajar dan pembelajaran untuk satuan   
pembelajaran pengembangan kegiatan belajar dan pembelajaran 
meliputi hal-hal berikut:

DU
MM

Y



67Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

1)	 Perencanaan pembelajaran berdasarkan kelompok.

2)	 Penyusunan diagnostic progress test yang merupakan bacaan 
integral dalam proses belajar dan pembelajaran.

3)	 Pengembangan unit korektif dengan cara penyajian kembali 
bahan yang sama kepada yang membutuhkannya dengan cara 
yang berbeda dengan kegiatan kelompok, yang telah dilakukan 
sebelumnya.

4)	 Penentuan kegiatan korektif berdasarkan pokok uji dalam 
test. Peserta didik sendiri memilih kegiatan korektif yang akan 
dilakukannya.45

2.	 Melaksanakan
Berdasarkan perencanaan yang telah dipersiapkan, pendidik di pondok 
pesantren mulai melaksanakan belajar di kelas. Para pendidik terlebih 
dahulu memperkenalkan prosedur belajar kepada peserta didik dengan 
maksud memberikan motivasi, menumbuhkan kepercayaan pada diri 
sendiri dan memberikan petunjuk awal. Pelaksanaan belajar terdiri atas 
langkah-langkah sebagai berikut:

a.	 Kegiatan orientasi. Kegiatan ini mengorientasikan peserta didik 
terhadap strategi belajar  yang berkenaan dengan orientasi tentang 
apa yang akan dipelajari oleh peserta didik dalam jangka waktu satu 
semester dan cara belajar yang harus dilakukan oleh peserta didik. 
Pendidik menjelaskan keseluruhan bahan yang telah dirancang 
dalam tabel spesifikasi, lalu melanjutkannya dengan pra-tes yang 
isinya sama dengan tes sumatif (pascates). Pendidik menjelaskan 
kepada peserta didik tentang cara belajar yang baru, pelaksanaan 
tes sumatif untuk mengontrol keberhasilan belajar, standar yang 
dipergunakan (standar mutlak) yang ditandai dengan derajat 
keberhasilan (A, B, C, D, E) kerja sama dalam belajar, bantuan 
belajar, diagnostic progress, kegiatan korektif berdasarkan pilihan 
sendiri.

45Oemar Hamalik, Strategi Belajar Mengajar Berdasarkan CBSA (Bandung, 
Sinar Baru, 1991), hlm. 92. Lihat Abu Ahmadi & Joko Tri Prasetya, Strategi Belajar 
Mengajar (Bandung: Pustaka Setia, 1997), hlm. 159.

DU
MM

Y



68 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

b.	 Kegiatan belajar dan pembelajaran. Pendidik memperkenalkan 
standar kompetensi pada satuan pembelajaran yang akan 
dibelajarkan dengan cara: (1) memperkenalkan tabel spesifikasi 
tentang arti dan cara mempergunakannya untuk kepentingan 
bimbingan belajar; (2) mengajukan pertanyaan yang menonjolkan 
isi bahan yang hendak disajikan sambil menunjukkan apa yang wajib 
dikerjakan oleh peserta didik secara maksimal; (3) mengajukan 
topik umum yang akan dipelajari dan menyajikan ringkasan materi 
pembelajaran terdahulu (apersepsi).

c.	 Penyajian rencana kegiatan belajar dan pembelajaran berdasarkan 
standar kelompok. Tujuannya adalah menjelaskan tentang tindakan 
yang hendak dilakukan oleh peserta didik dalam kegiatan kelompok. 
Dengan cara ini, mereka dapat memahami tentang strategi belajar 
dan pembelajaran yang dilakukan pendidik, sehingga mereka aktif 
membuat catatan dan ikhtisar.

d.	 Penyajian pembelajaran dalam situasi kelompok berdasarkan satuan 
pembelajaran. Pendidik menyampaikan materi pembelajaran sambil 
memberi peringatan secara periodik untuk meminta perhatian 
peserta didik, misalnya dengan mengajukan pertanyaan tentang 
pengalaman atau masalah-masalah yang dapat dijawab mereka 
dan melibatkan mereka secara aktif dalam kegiatan belajar dengan 
teknik tertentu, misalnya mendorong mereka belajar, menggunakan 
prinsip minimum-maksimum, yakni meminimumkan materi yang 
tidak relevan dan memaksimumkan materi yang relevan;

e.	 Mengidentifikasi kemajuan belajar peserta didik yang telah 
memuaskan dan yang belum memuaskan. Tes diadakan setelah satu 
satuan pembelajaran selesai diajarkan. Informasikan bahwa tes ini 
semata-mata untuk perbaikan cara belajar dan untuk meningkatkan 
hasil belajar. Untuk mengetahui apakah hasil belajar peserta didik 
telah memuaskan atau belum, maka mereka diminta mencocokkan 
hasil test mereka masing-masing dengan presentase uji yang telah 
dijawab (misalnya 80%-90%= telah memuaskan; kurang dari 80% 
berarti memerlukan perbaikan cara belajar).

f.	 Menetapkan peserta didik yang hasil belajarnya telah memuaskan. 
Peserta didik dianggap memperoleh hasil belajar yang memuaskan 
bila telah memenuhi persentase pokok uji. Mereka diminta untuk 
membantu teman-temannya selaku tutor dan mereka bahas.

DU
MM

Y



69Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

g.	 Memberikan kegiatan korektif kepada peserta didik yang hasil 
belajarnya belum memuaskan. Kegiatan korektif dapat dilakukan di 
kelas atau di luar kelas. Ada tiga teknik yang dapat dikembangkan, 
yakni: (1) bantuan tutor sekelas; (2) pendidik membelajarkan 
kembali bahan yang berhubungan dengan pokok uji apabila 
sebagian besar peserta didik belum memuaskan; dan (3) peserta 
didik yang bersangkutan memilih sendiri daftar korektif yang telah 
disediakan dan melakukannya secara individual.

h.	 Menetapkan peserta didik yang hasil belajarnya memuaskan. 
Kegiatan ini dimaksudkan untuk menentukan para peserta didik 
yang benar-benar siap mengikuti tes akhir satuan pembelajaran, 
sedangkan peserta didik yang belum mencapai tingkat memuaskan 
dapat juga mengikuti tes dengan pengaturan tertentu.

i.	 Penentuan tingkat penguasaan bahan. Setelah satu satuan 
pembelajaran selesai dibelajarkan, lalu diadakan test sumatif. 
Lembaran jawaban yang telah selesai diperiksa oleh temannya 
dihitung sendiri berdasarkan petunjuk pendidik, tetapi 
penjumlahannya dihitung oleh peserta didik. Mereka sendiri 
yang menentukan tingkat penguasaan bahan berdasarkan kriteria 
penguasaan yang telah ditetapkan sebelumnya.

j.	 Memberitahukan kembali tingkat penguasaan setiap peserta didik. 
Kegiatan ini bertujuan untuk mengetahui tingkat penguasaan 
mereka. 

k.	 Pengecekkan keefektifan keseluruhan program. Dengan demikian, 
dapat diketahui keefektifan keseluruhan program yang telah 
dilaksanakan.46

E.	 Prinsip-prinsip Belajar 
Dalam belajar terdapat tiga prinsip, yaitu penyediaan waktu; 
memberikan balikan; dan perbaikan. 

46Hamalik, Strategi Belajar, hlm. 95; lihat Ahmadi & Joko Tri Prasetya, Strategi 
Belajar, hlm. 162-165.

DU
MM

Y



70 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

1.	 Penyediaan Waktu

Menurut Benjamin S. Bloom bahwa bakat untuk sesuatu bidang studi 
tertentu, ditentukan oleh tingkat belajar peserta didik menurut waktu 
yang disediakan pada tingkat tertentu. Atas dasar itu, maka bakat tidak 
didefinisikan sebagai indek tingkat penguasaan peserta didik, melainkan 
sebagai kecepatan belajar dan sebagai ukuran sejumlah waktu yang 
diperlukan peserta didik untuk menguasai materi pembelajaran dalam 
suatu kondisi yang ideal. Dengan demikian, seorang peserta didik 
dengan bakat yang tinggi dapat mempelajari suatu bidang studi secara 
cepat, sedang peserta didik lainnya dengan bakat yang rendah hanya 
dapat mempelajari bidang studi yang sama dalam waktu yang sama 
dan lebih lambat.

Apabila untuk setiap peserta didik disediakan waktu yang 
diperlukan, ia dapat mencapai tingkat penguasaan yang ditargetkan. 
Tingkat penguasaan belajar itu, bergantung pada waktu yang secara 
riil digunakannya berbanding waktu yang diperlukan untuk belajar. 
Contohnya, jika peserta didik memerlukan 10 jam pembelajaran 
untuk mempelajari satu satuan pembelajaran, sedangkan waktu yang 
digunakan secara riil hanya 8 jam pembelajaran, maka pada dasarnya 
peserta didik hanya belajar 80% dari satuan pembelajaran tersebut.

Berdasarkan contoh di atas, dikemukakan ada dua jenis waktu, 
yaitu: (1) waktu yang diperlukan; dan (2) waktu yang secara 
riil digunakan. Banyak usaha penelitian di bidang belajar tuntas 
mempersoalkan tingkat waktu tersebut, antara lain penelitian itu 
ingin menjawab dan menemukan sesuatu strategi belajar yang dapat 
mempersingkat “waktu yang diperlukan.” Di pihak lain, waktu yang 
secara riil digunakan dapat diperpanjang untuk setiap peserta didik, 
sehingga sangat memungkinkan terjadinya belajar tuntas. Dalam 
hal demikian dapat dikatakan, ada tiga faktor yang memengaruhi 
waktu yang diperlukan yaitu: (1) bakat mempelajari serta tugas yang 
diberikan; (2) kemampuan siswa memahami pembelajaran; dan (3) 
kualitas pembelajaran itu sendiri. Tiga faktor ini dapat diperhitungkan 
untuk mempersingkat waktu yang diperlukan. Kedua faktor pertama 
biasanya sukar dapat dipengaruhi, sedang yang sangat mungkin dapat 
dipengaruhi adalah kualitas belajar dan pembelajaran itu sendiri. Oleh 
karena itu, dalam strategi pembelajaran belajar tuntas, kualitas belajar 

DU
MM

Y



71Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

dan kualitas pembelajaran menjadi sangat penting dan dapat diupayakan 
seefektif dan seefisien mungkin.

Secara riil, waktu yang digunakan dalam belajar dipengaruhi oleh 
dua faktor, yaitu: (1) waktu yang tersedia atau kesempatan belajar; dan 
(2) waktu yang diinginkan untuk mempelajari materi pembelajaran 
yang dalam hal ini dinamakan “ketekunan dalam usaha (perseverance). 
Waktu yang tersedia dalam belajar menurut kurikulum sekolah 
biasanya dibatasi oleh jadwal. Strategi belajar dalam rangka waktu yang 
digunakan berpengaruh terhadap ketekunan peserta didik dalam belajar.

Berdasarkan uraian waktu selama ini, dapat dikemukakan bahwa 
waktu belajar bagi peserta didik sangat penting dan menentukan. Setiap 
peserta didik dengan bakatnya masing-masing mempunyai kecepatan 
belajarnya sendiri-sendiri. Pandangan ini menegaskan adanya perhatian 
secara khusus diberikan secara individual kepada peserta didik daripada 
menyamaratakan kualitas peserta didik dalam satu kelas.47

2.	 Memberikan Balikan

Umpan balik adalah observasi terhadap akibat perbuatan yang telah 
dilakukan. Umpan balik dalam kegiatan belajar dan pembelajaran 
merupakan peristiwa yang memberikan kepastian kepada peserta didik 
bahwa kegiatan belajar dan pembelajaran telah atau belum mencapai 
tujuan. Dengan umpan balik, peserta didik mengecek melalui observasi 
terhadap sesuatu di luar dirinya.

Bagi peserta didik, umpan balik merupakan pemberitahuan 
apakah yang dikerjakannya sudah betul atau salah. Kalau sudah betul, 
ia meneruskan pekerjaannya, sedangkan jika masih salah ia perlu 
memperbaiki kesalahannya. Keterangan ini memberikan penjelasan 
bahwa umpan balik yang “sering” dan “segera” diketahui peserta didik 
itu penting artinya. Jika dalam kegiatan belajar, peserta didik segera 
memperoleh umpan balik, berarti memberitahukan kepadanya apakah 
yang dikerjakannya salah atau betul. 

Penerapan prinsip umpan balik ini, biasanya dilakukan melalui tes. 
Jika peserta didik telah mengerjakan sesuatu latihan, ia diberikan tes. Tes 

47Mustaqim dan Abdul Wahab, Psikologi Pendidikan (Jakarta: Rineka Cipta, 
1991), hlm. 113-115.

DU
MM

Y



72 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

sendiri merupakan umpan balik langsung untuk melihat apakah yang 
dipelajarinya sudah mencapai tujuan atau belum. Tes digunakan sebagai 
umpan balik yang memberikan kepastian kepada peserta didik tentang 
harapan-harapannya apakah sudah atau belum terpenuhi. Penggunaan 
tes secara baik dapat mendorong peserta didik untuk belajar lebih giat 
lagi. Tes diberikan secara kontinu dan sistematis. Akibat positif lain 
dengan penggunaan dan pemanfaatan umpan balik adalah menjamin 
tensi belajar untuk waktu yang lebih lama. Tanpa umpan balik, tensi 
belajar akan kecil artinya dan apa yang dipelajari akan cepat terlupakan 
oleh peserta didik.48

3.	 Perbaikan

J. H. Block, ahli belajar tuntas, menamakan prinsip ketiga ini dengan 
sebutan correctives, artinya usaha memperbaiki setiap kesulitan atau 
masalah yang dihadapi peserta didik pada waktu mempelajari sesuatu. 
Prinsip ini sangat penting kedudukannya dalam proses belajar dan 
pembelajaran yang dikelola pendidik. Dalam strategi belajar, dengan 
segala macam cara dan media, peserta didik yang lambat belajar dibantu 
untuk menguasai materi pembelajaran yang direncanakan. Hal ini hanya 
dapat dimungkinkan dengan menyelenggarakan perbaikan. Usaha 
pendidik melakukan perbaikan merupakan suatu bagian yang intern 
dalam proses belajar.

Perbaikan diberikan pada waktu permulaan pembelajaran, yaitu 
pada waktu diketahui peserta didik belum menguasai sesuatu pra 
syarat yang diperlukan dalam suatu pembelajaran tertentu. Perbaikan 
diberikan pula pada saat proses belajar berlangsung dan diberikan 
kepada peserta didik yang menemui kesulitan atau kepada mereka 
yang lambat belajarnya. Kelambatan dalam belajar ada yang dengan 
mudah dapat diketahui dan ada pula yang sukar diketahui atau sukar 
dideteksi. Cara yang dapat diketahui guna mengidentifikasi kesulitan 
atau kelambatan belajar itu adalah melalui penggunaan tes atau teknik-
teknik diagnostik kesulitan belajar lainnya.

Melalui tes diagnostik ditemukan adanya dua kategori peserta 
didik, yaitu mereka yang dapat diperbaiki dan sukar diperbaiki. Peserta 
didik yang sukar diperbaiki oleh pendidik, penanganannya diserahkan 

48Mustaqim dan Abdul Wahab, Psikologi Pendidikan, hlm. 115-117.

DU
MM

Y



73Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

kepada konselor sekolah atau jika perlu diserahkan kepada dokter jiwa. 
Dalam upaya perbaikan belajar, ada enam komponen yang memerlukan 
perhatian. 

Pertama, sejumlah peserta didik tertentu yang memerlukan bantuan 
perbaikan, mungkin ada dua orang, tiga, empat atau lima orang. Jumlah 
dari mereka yang memerlukan perbaikan sangat memengaruhi teknik 
perbaikan yang digunakan.

Kedua, tempat bantuan perbaikan diberikan. Bantuan perbaikan 
dapat diberikan di dalam kelas, di halaman, di perpustakaan sekolah 
atau di rumah yang bersangkutan. Dengan memberikan pekerjaan 
rumah, perbaikan diselenggarakan oleh peserta didik di rumah yang 
bersangkutan. 

Ketiga, komponen penolong, yaitu orang yang memberikan 
perbaikan. Pendidik yang membelajarkan langsung di kelas adalah 
penolong utama, karena dialah yang paling mengetahui keperluan dan 
keadaan peserta didiknya, maka ia berkewajiban memberi bantuan 
sepenuhnya. Namun demikian, perbaikan itu pun dapat dilatihkan 
kepada peserta didik tertentu, yaitu peserta didik yang cepat belajarnya 
atau yang lebih tinggi kelasnya atau diberikan oleh kakaknya di rumah. 
Penyuluh pendidikan pun dapat dilibatkan untuk peserta didik tertentu 
bila sukar dilakukan oleh pendidik langsung. Peranan pendidik dalam 
hal ini penting untuk menentukan siapa di antaranya yang paling tepat 
membantu agar perbaikan itu dapat diselenggarakan dengan baik dan 
tepat.

Keempat, komponen metode dan alat yang sesuai untuk perbaikan. 
Alat pembelajaran antara lain dapat berupa buku pembelajaran yang 
sedang dipakai, lembaran kerja, gambar, peta, tape recorder, film, dan 
alat-alat laboratorium. Metode adalah cara penggunaan alat dalam 
proses perbaikan. Metode yang dapat digunakan banyak ragamnya. 
Pendidik bertugas memilih metode mana yang paling tepat untuk 
digunakan. Dalam kegiatan perbaikan, metode dan alat itu penting 
untuk: (1) memberikan motivasi kepada peserta didik untuk bekerja 
keras dan untuk memelihara agar perhatian yang bersangkutan dapat 
terus menerus dipusatkan selama kegiatan perbaikan itu berlangsung; 
(2) menyampaikan pembelajaran secara tepat agar mereka benar-benar 
mengerti materi yang dipelajarinya dan agar penyajian perbaikan 
tidak terlalu sukar atau membingungkan; (3) memberikan latihan 

DU
MM

Y



74 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

praktik secukupnya, sehingga mereka dapat menguasai konsep-konsep 
pembelajaran disertai dengan keterampilan; (4) bahan perbaikan dengan 
mudah dipahami oleh pemberi bantuan perbaikan, sehingga mereka 
tidak menemui kesukaran dan dengan demikian mereka dapat dengan 
mudah memilih bahan dan langkah-langkah perbaikan yang diperlukan.

Kelima, tingkat kesukaran belajar. Sebagaimana telah dijelaskan di 
atas, ada kesulitan belajar yang mudah diatasi dan ada pula yang sukar 
diatasi. Jika keterlambatan peserta didik disebabkan karena tingkat 
pemahaman belajarnya relatif rendah atau lambat dan tidak terdapat 
gangguan-gangguan lainnya, maka kesulitan demikian dengan mudah 
dapat diatasi. Jika penyebabnya parah, maka diperlukan bantuan tenaga 
ahli seperti konselor sekolah dan psikiater.

Keenam, waktu pelaksanaan perbaikan. Dalam hal ini, waktu ada 
dua aspek, yaitu: (1) kapan perbaikan itu diadakan; dan (2) berapa 
lama perbaikan itu diberikan. Perbaikan itu memiliki beberapa bentuk. 

a.	 Memberikan buku pembelajaran lain yang relevan dengan tujuan 
sesuatu pembelajaran yang sedang dipelajari kepada peserta didik. 
Dalam buku pembelajaran itu, terdapat soal-soal dan latihan-
latihan sebagai alternatif pekerjaan dengan mengerjakan latihan-
latihan, sehingga peserta didik yang bersangkutan pengertian dan 
pemahamannya lebih baik.

b.	 Perbaikan yang diberikan oleh teman peserta didik yang sebaya. 
Bentuk ini dikenal dengan tutor sebaya (peer teaching). Kegiatan 
perbaikan dengan cara ini dilakukan secara individual oleh peserta 
didik yang cepat belajarnya kepada peserta didik yang belum 
menguasai tujuan pembelajaran tertentu yang sedang dipelajari. 

c.	 Kerja kelompok kecil, yakni bentuk perbaikan diberikan secara 
berkelompok yang terdiri atas 3 atau 4 orang peserta didik. Mereka 
mendiskusikan kesulitan belajarnya dan mempelajari bagian-bagian 
tertentu dari materi pembelajaran yang sedang dipelajari. 

d.	 Membelajarkan kembali atau reteaching, yakni kegiatan perbaikan 
dengan pendidik membelajarkan kembali materi pembelajaran 
kepada sekelompok besar peserta didik yang pada umumnya 
belum memahami materi yang sedang dikerjakan atau dipelajari.  
Membelajarkan kembali dapat pula dalam bentuk pembelajaran 
secara klasikal, artinya pembelajaran diberikan untuk seluruh kelas 

DU
MM

Y



75Bab 3 | Konsep Dasar Belajar

karena sebagian besar peserta didik belum paham benar terhadap 
materi yang dibelajarkan oleh pendidik. 

e.	 Bentuk perbaikan yang dikerjakan melalui lembaran kerja yang 
dikerjakan oleh peserta didik. Lembaran kerja itu berisi latihan-
latihan atau soal-soal yang sejalan dengan satuan pembelajaran yang 
sedang dipelajari yang telah dipersiapkan pendidik sebelumnya. 
Petunjuk-petunjuk untuk mengerjakan lembaran kerja itu telah 
dijelaskan dalam lembaran kerja itu sendiri. 

f.	 Audio visual Aids, yaitu bentuk kegiatan perbaikan lainnya yang 
dikerjakan secara kelompok dengan memberikan penekanan 
kepada metode Visual dan Auditif dengan memanfaatkan film, kaset, 
ilustrasi dan video tape. 

g.	 Permainan akademik, yakni bentuk kegiatan perbaikan yang 
memanfaatkan cara bermain, tetapi sifatnya memecahkan 
persoalan-persoalan pembelajaran yang dihadapi. 

h.	 Latihan kelompok secara efektif. Bentuk ini dilaksanakan dengan 
jalan mengadakan latihan bagi peserta didik yang sama-sama 
mengalami kesulitan pembelajaran yang sama dengan memberikan 
penekanan pada kegiatan-kegiatan emosional. 

i.	 Permainan dengan menggunakan pias kertas, karton atau kartu. 
Bentuk ini dijalankan dengan membuat huruf, kata, kalimat, gambar 
atau simbol pada kartu pias-pias untuk lebih memudahkan peserta 
didik memahami materi pembelajaran yang dianggapnya sukar. 
Kegiatan perbaikan itu dilakukan secara individual, terutama dalam 
mengulangi terminologi, kata, konsep atau prinsip yang terdapat 
pada satuan pembelajaran yang sedang dipelajari. 

j.	 Pembelajaran perorangan. Perbaikan ini dilakukan dalam 
bentuk tertulis yang dapat dipelajari sendiri oleh peserta didik. 
Pembelajaran perorangan yang dapat digunakan antara lain adalah 
modul.49

49Mustaqim & Abdul Wahib, Psikologi Pendidikan, hlm. 113-122.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



77

Dasar belajar yang disusun al-Zarnuji merupakan antisipasi dan 
perkiraan tentang apa yang akan dilakukan dalam belajar, sehingga 
tercipta suatu situasi yang memungkinkan terjadinya proses belajar yang 
dapat mengantarkan peserta didik mencapai tujuan yang diharapkan, 
dasar ini meliputi:

A. Ilzâmiyat al-Ta’lîm (Kewajiban Belajar)   
Al-Zarnuji pada bab pertama memaparkan:

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم )طلب العلم فريضة على 

يفترض على كل مسلم ومسلمة  لا  أنه  اعلم  كل مسلم ومسلمة(1 

طلب كل علم بل يفترض عليه طلب علم الحال

1Hadits ini terdapat pada Kitab Kasyf al-Khafa, juz. 2. Bab ilmu, Nomor: 43, 
Hadits diriwayatkan oleh Ibnu Majah  dari Ibnu Abdul Barr.  

DASAR-DASAR BELAJAR

BAB 4

DU
MM

Y



78 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Rasulullah Saw. Bersabda: Mencari ilmu itu merupakan kewajiban bagi seorang 
Muslim baik laki-laki maupun perempuan. Perlu diketahui bahwa, kewajiban 
menuntut ilmu bagi Muslim laki-laki dan perempuan ini tidak untuk sembarang 
ilmu, tetapi kewajiban mencari ilmu terbatas pada ilmu hal.

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan ilmu apa yang diwajibkan 
kepada seorang Muslim untuk mencarinya? Sudah barang tentu tidaklah 
semua ilmu. Artinya bahwa seorang Muslim tidaklah diwajibkan untuk 
mencari semua ilmu yang ada. Akan tetapi, yang diwajibkan adalah ilmu 
yang berhubungan dengan apa yang harus dan yang sedang dikerjakan 
olehnya. 

Menurut al-Zarnuji, bahwa ilmu yang wajib diketahui dan dikuasai 
oleh seseorang itu adalah ilmu al-hal. Dimaksud dengan ilmu al-Hal 
adalah, ilmu yang terkait dengan hal-hal yang sedang dialami oleh 
orang, di antaranya ialah ilmu-ilmu yang berkaitan masalah kufur, iman, 
salat, zakat, puasa, dan lain sebagainya, dan bukan ilmu yang berkaitan 
dengan hal-hal yang akan datang, sebagaimana dikatakan:

كما يقال أفضل العلم علم الحال وأفضل العمل حفظ الحال
Ilmu yang paling utama adalah ilmu tentang pekerjaan yang dihadapi; dan amal 
yang paling baik adalah memelihara keadaan yang dihadapi jangan sampai 
menjadi sia-sia dan rusak.2

Al-Zarnuji menyatakan, bahwa belajar sebagai suatu kewajiban 
bagi setiap Muslim merujuk sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu 
Majah dan Ibnu Abdil-Barri seperti berikut:

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم )طلب العلم فريضة على 

كل مسلم ومسلمة(
Mencari ilmu adalah fardhu (wajib) bagi setiap Muslim laki-laki maupun 
perempuan.

Dalam hadis di atas digunakan kata fardhu. Fardhu merupakan 
istilah dalam syariat yang menunjukkan adanya keharusan untuk 

2Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum, terjemahan 
Muhammadun Thaifuri, Pedoman Belajar bagi Penuntun Ilmu secara Islami (Surabaya: 
Menara Suci, 2008), hlm. 3-4.

DU
MM

Y



79Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

melaksanakan sesuatu yang difardukan itu, seperti salat, puasa dan 
lain-lainnya. Di dalam Al-Qur’an dapat dijumpai kata-kata faradha dan 
berbagai perubahannya, di antaranya terdapat dalam firman Allah  Swt., 
sebagai berikut:

مُ مَنْ جَاءَۤ 
َ
عْل

َ
يْٓ ا ِ

بّ  رَّ
ْ

ل
ُ
ى مَعَادٍۗ ق

ٰ
كَ اِل رَاۤدُّ

َ
 ل

َ
ن

ٰ
رْا

ُ
ق

ْ
يْكَ ال

َ
رَضَ عَل

َ
ذِيْ ف

َّ
 ال

َّ
اِن

بِيْنٍ لٍ مُّ
ٰ
هُدٰى وَمَنْ هُوَ فِيْ ضَل

ْ
بِال

Sesungguhnya yang mewajibkan atasmu melaksanakan hukum-hukum Al-Qur’an 
benar-benar akan mengembalikan kamu ke tempat kembali. (QS Al-Qashas 
[28]: 85).

Kata faradha dalam ayat di atas, berarti aujaba (mewajibkan). 
Mewajibkan untuk mengamalkan, juga mewajibkan untuk mendalami.3 
Kalau kita ikuti alur pikir ayat di atas, maka menuntut dan 
mengamalkan ilmu yang telah kita pelajari adalah fardhu. Dengan 
demikian, akan diperoleh kebahagiaan sebagai orang-orang yang 
mengamalkan hukum-hukum Al-Qur’an. Kewajiban mencari ilmu, di 
samping diperintahkan oleh Rasulullah Saw., sebagaimana disebutkan 
dalam hadis di atas, juga diperintahkan oleh Allah sebagaimana 
disebutkan dalam firman-Nya. 

رَمُۙ 
ْ
ك

َ
ا

ْ
 وَرَبُّكَ ال

ْ
رَأ

ْ
قٍۚ اِق

َ
 مِنْ عَل

َ
سَان

ْ
اِن

ْ
قَ ال

َ
قَۚ خَل

َ
ذِيْ خَل

َّ
كَ ال  بِاسْمِ رَبِّ

ْ
رَأ

ْ
اِق

مْۗ
َ
مْ يَعْل

َ
 مَا ل

َ
سَان

ْ
اِن

ْ
مَ ال

َّ
مِۙ عَل

َ
ل

َ
ق

ْ
مَ بِال

َّ
ذِيْ عَل

َّ
ال

Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan! Dia menciptakan 
manusia dari segumpal darah. Bacalah! Tuhanmulah Yang Mahamulia, yang 
mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak 
diketahuinya. (QS Al-‘Alaq, [96]: 1-5).

Ayat di atas merupakan wahyu pertama yang diturunkan kepada 
Nabi Muhammad Saw., di dalamnya berisi perintah belajar karena 
adanya kata Iqra’ (fi’il amar), yang bisa diartikan bacalah. Membaca 
merupakan salah satu bentuk belajar. Hal tersebut merupakan perintah 
Allah Swt., yang harus dilaksanakan. Sebab, amar meskipun mempunyai 

3Ar-Raghib al-Asfahany, Mufradât Alfâdh al-Qur’an (Darul-Katib al-A’rabi, 
t.th.), hlm. 390.

DU
MM

Y



80 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

bermacam-macam makna, tetapi dalam penggunaan makna yang 
terpentingnya adalah wajib, termasuk dalam surah di atas.4

Perintah membaca pernah didesakkan kepada Rasulullah Saw., oleh 
malaikat Jibril, bahkan sampai tiga kali. Setelah disebutkan sebanyak 
tiga kali baru, kemudian Beliau melaksanakannya. Perintah itu datang 
pada saat Nabi Saw., menerima wahyu yang pertama di atas. Perintah 
membaca dalam arti yang luas adalah belajar. 

Membaca merupakan perintah paling awal dibandingkan dengan 
berbagai perintah yang lainnya yang disampaikan kepada beliau. Bahkan 
perintah membaca mendahului perintah berdakwah, perintah berjihad, 
mendahului perintah bersedekah dan lain sebagainya. Hal ini tentu 
bukan tanpa maksud, karena secara rasio kita tahu bahwa membaca 
mempunyai peran yang sangat besar dalam kehidupan manusia. Dengan 
membaca/belajar, dapat mengetahui mana yang haq dan mana yang 
bathil, mana yang layak dimintai pertolongan dan yang tidak, mana 
yang harus disembah dan yang tidak, mana yang halal dan mana yang 
haram. Dengan membaca pula, dapat memperoleh banyak pengetahuan, 
mampu beribadah dan bersyukur kepada-Nya, berjihad di jalan-Nya, 
dan mampu melestarikan alam semesta ini.

Selanjutnya secara bahasa, kata iqra’ berasal dari kata qara’a, berarti 
jama’a (menghimpun).5 Apabila kata tersebut dikaitkan dengan belajar, 
maka dapat berarti menghimpun masalah-masalah yang muncul, ide-
ide, berbagai penemuan baru, dan lain-lainnya, baik dalam bentuk 
tulisan maupun dalam hati, sebagai yang amat penting dan besar 
artinya. Dengan demikian dalam membaca (belajar), diperlukan adanya 
“sesuatu yang mengesankan” untuk dicatat dalam buku dan kalbu seraya 
diamalkannya. Belajar sebagai proses dalam pendidikan menurut al-
Zarnuji adalah mengembangkan semua potensi diri seefektif mungkin 
baik jasmaniah maupun rohaniah untuk mempelajari, menguasai secara 
baik, menghayati seraya mengamalkan ilmu-ilmu yang dituntut dan 
diperlukan oleh agama dan dunia.

4Muhammad Al-Khudari Bek, Ushûl al-Fiqh (Kairo: Maktabah al-Rahmaniyah, 
1933), hlm. 242.

5Al-Asfahany, Mufradatu al-Fazi, hlm. 413.  

DU
MM

Y



81Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Sementara itu, kajian mendalam dan penelitian serius mengenai 
perhatian Al-Qur’an terhadap ilmu telah dilakukan oleh sarjana Barat 
modern, Franz Rosenthal misalnya. Dia beranggapan bahwa “ilmu 
adalah salah satu dari hal-hal mendasar yang telah mendominasi Islam 
dan memberikan peradaban Islam dalam bentuk dan corak yang berbeda. 
Karena faktanya, tidak ada hal mendasar yang setingkat dengan ilmu 
yang dijadikan sebagai penentu peradaban Islam di semua aspeknya.”6 
Mendukung argumennya ini, dia meneliti sejumlah penggunaan kata 
‘ilm di dalam Al-Qur’an. Menurutnya, dalam pembentukan katanya, 
asal kata ‘ilm, yang tentu saja tidak berkaitan dengan kata ‘alam dunia 
muncul dengan frekuensi yang tidak biasa di dalam Al-Qur’an. Dari 
semuanya diberitahukan bahwa ada 750 kemunculan kata tersebut. 
Karena setidaknya dalam Al-Qur’an terdapat 78.000 kata, dapat 
dikatakan bahwa kata ‘ilm mencapai kira-kira satu persen dari kosakata 
yang ada di dalam Al-Qur’an.7

Kemudian dia menyatakan bahwa frekuensi kemunculan kata ‘ilm di 
dalam Al-Qur’an adalah bukan masalah kebetulan. Ini disebutkan terus-
menerus, sehingga tak seorang pun yang luput untuk memperhatikannya. 
Ini adalah hal yang penting yang Nabi inginkan untuk diperhatikan. Hal 
Ini merupakan salah satu ide dasar yang dijadikan sebagai tugasnya 
untuk disampaikan kepada para pengikutnya.8

Cendekiawan Muslim Malaysia, Wan Mohd Nor Wan Daud 
menyatakan bahwa keseringan munculnya satu kata (‘ilm), adalah satu 
indikasi akan pentingnya sebuah hubungan konsep, dia menyatakan  
bahwa pentingnya ilmu dapat dilihat dari tindakan mengagungkan 
yang dilakukan oleh orang yang mencari, memiliki, mengajarkannya, 
dan mengamalkannya (ulama).9

Al-Qur’an menolak dengan pasti persamaan pemikiran antara 
mereka yang mengetahui dan mereka yang tidak mengetahui, “Katakan 
(kepada mereka, wahai Muhammad), apakah sama orang-orang yang 
mengetahui dan orang-orang yang tidak mengetahui? Sesungguhnya orang yang 

6Franz Rosenthal, Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval 
Islam (Leiden: E. J. Brill, 1970), hlm. 2.  , 

7Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 19-20.
8Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 21. 
9Wan Mohd Noor Wan Daud, The Concept of Knowledge in Islam and Its Implication 

for Education in a Developing Country (London: Mansell, 1989), hlm. 34.  

DU
MM

Y



82 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

berakallah (ulul albab) yang dapat menerima pelajaran.” Rasa takut kepada 
Allah Swt., yang membentuk prinsip dasar kehidupan agama Islam 
hanya dapat dicapai oleh orang-orang yang memiliki ilmu (QS Fathir 
[35]: 28). Mereka bersama para malaikat dapat memberikan kesaksian 
atas keberadaan Tuhan dan keesaan-Nya (QS Ali Imran [3]: 18) melalui 
bukti penciptaannya. Tidak ada seorangpun, kecuali orang-orang yang 
berilmu yang akan memahami arti kebijaksanaan Tuhan melalui berbagai 
perumpamaan (amtsal) yang telah Allah ciptakan untuk umat manusia 
(QS Al-Ankabut [29]: 43).10

Al-Faruqi, seorang cendekiawan Muslim, bersama dengan istrinya 
Lois Lamya, telah menulis bahwa Islam mengidentikkan dirinya dengan 
ilmu. Ini menginformasikan kedudukannya dan juga tujuannya.11 Pada 
zamannya, Syed Muhammad Naquib al-Attas juga menyatakan bahwa 
dalam Al-Qur’an banyaknya penjelasan mengenai pentingnya ilmu di 
dalam Islam melebihi banyaknya penjelasan tentang agama, budaya, 
dan peradaban lainnya, dan tidak ada keraguan dalam hal ini karena 
kedudukannya yang tinggi dan peranannya yang penting.12

Pentingnya ilmu di dalam Islam, dapat dengan mudah dilihat dalam 
bidang dinamika Islam seperti teologi dan ilmu hukum. A. S. Tritton 
menunjukkan kedudukan akan pentingnya ilmu pada awal perkembangan 
sekolah-sekolah teologi Islam seperti Khawarij, Murji’ah dan Mu’tazilah. 
Walaupun ada kontroversi yang serius di antara mereka, Tritton menyatakan 
bahwa fakta yang mencuat adalah bahwa semua teori ini adalah teori orang-
orang Islam. Titik pangkalnya adalah agama; manusia berhadapan dengan 
Tuhan, kitab-Nya dan nabi-Nya. Ini terlihat bahwa doktrin pemikiran 
Mu’tazilah sebagai sumber ilmu Tuhan adalah bukan Islam, tetapi sama-
sama masuk akal untuk beralasan bahwa ini merupakan hasil penekanan 
yang Al-Qur’an sandarkan pada isyarat-isyarat Tuhan, karena isyarat-isyarat 
itu tidaklah berguna jika tidak ada seseorang yang menterjemahkannya. 

10Daud, The Concept of Knowledge, hlm. 34-35. 
11Isma‘îl R. al-Fârûqî dan Lois Lamyâ‘ al-Fârûqî, The Cultural Atlas of Islam 

(New York: MacMillan Publishing Company, 1986), hlm. 230. Lihat Affandi 
Mochtar, Ta’lim al-Muta’allim Tariq at-Ta’allum (Beberapa Catatan Studi) dalam Islam 
Berbagai Perspektif Didedikasikan Untuk 70 Tahun. Munawir Sjadzali,” (Yogyakarta:  
LPMI. 1995), hlm. 17-34. 

12Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: 
Muslim Youth Movement of Malaysia (ABIM), 1978), hlm. 136.

DU
MM

Y



83Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Sepertinya Mu’tazilah mengikuti saran dari luar, tetapi pada intinya tidak 
ada sesuatu yang asing dalam sejarah teori ini.13

Dalam bidang ilmu hukum Islam, masalah ilmu ini telah menjadi 
masalah pokok sejak dianjurkan untuk melakukan ijtihâd, yang dengan 
ijtihad itu masalah-masalah hukum Islam dapat diselesaikan dalam 
ketetapan praktis untuk memenuhi kondisi sosial yang terus berubah. 
Ini tentu saja benar bahwa bagi orang-orang Islam sumber utama hukum 
Islam adalah Al-Qur’an dan Hadis, tetapi sumber utama hukum Islam 
sendiri tidak cukup dalam menghadapi kebutuhan-kebutuhan teknis, 
terutama dalam bidang kemasyarakatan yang fleksibel.

Dua sumber utama hukum Islam tersebut, harus dikembangkan 
melalui proses berpikir (ijtihad). Untuk melakukan ijtihad, seperti 
yang Al-Qur’an dan Hadis anjurkan, tentu saja dibutuhkan beberapa 
ilmu sebagai aturan yang melatarbelakangi masalahnya. Setiap Muslim 
faktanya membenarkan dan bahkan mewajibkan melakukan ijtihad, 
tetapi ini tidak dapat dilakukan tanpa memenuhi syarat-syarat berikut 
ini:

1)	 Memilki pengetahuan tentang Al-Qur’an dan semua yang 
berhubungan dengan Al-Qur’an, baik membacanya, paham tentang 
bahasanya;

2)	 Memiliki pengetahuan yang mendalam tentang susunan Al-
Qur’an dan semua subbagiannya, hubungan satu sama lainnya dan 
hubungan dengan perintah sunah. 

3)	 Dapat menjelaskan arti dari ayat-ayat mutasyâbihât, membedakan 
makna harfiah dan kiasan, makna umum, dan makna khusus.

4)	 Hapal Al-Qur’an, hadis-hadis dan penjelasannya.

5)	 Memiliki pengetahuan yang baik tentang hadis, atau paling tidaknya 
tiga ribu hadis.

6)	 Shaleh dan cermat.

7)	 Memiliki pengetahuan yang luas tentang fikih (ilmu hukum Islam).

13A.S. Tritton, Theory of Knowledge in Early Muslim Theology, in Woolner 
Commemoration Volume, diterbitkan oleh Mohammad Shafi, edisi pertama (Lahore: 
Mehar Chand Lahman DAS, Harvard University Library Microproduction 
Department, 1940), hlm. 256.

DU
MM

Y



84 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

8)	 Memiliki pengetahuan yang luas mengenai aturan hukum dari 
empat mazhab.14

Begitu pula, terdapat sejumlah hadis yang menekankan akan 
pentingnya ilmu dalam Islam. Beberapa di antaranya disajikan secara 
kolektif sebagai berikut: 

“Carilah ilmu dari buaian sampai liang lahat. Ilmu seperti harta benda yang 
hilang dari pemiliknya, dia mencarinya walaupun sampai ke negeri Cina.” 
“Mencari ilmu merupakan kewajiban bagi setiap Muslim baik laki-laki 
ataupun perempuan.” “Carilah ilmu karena orang yang mendapatkannya 
akan berkelakuan sebagaimana orang soleh.” “Orang yang berjalan 
menuntut ilmu, kepadanya Allah akan menunjukkan jalan.” “Orang 
itu berjalan di jalan Allah. Siapa yang pergi mencari ilmu maka Allah 
tidak akan membiarkan usahanya tidak dibalas di dunia dan di akhirat.” 
“Orang-orang yang meninggal ketika berjuang dalam mencari ilmu serta 
mengamalkannya maka akan diberi rahmat pada kehidupan selanjutnya.”15

Sikap al-Zarnuji terhadap ilmu seperti yang akan ditunjukkan 
di bawah, pada dasarnya sejalan dengan pemikiran-pemikiran Islam. 
Walaupun dia jarang mengutip ayat Al-Qur’an atau hadis, tetapi lebih 
sering mengacu kepada tradisi dan kebijaksanaan leluhurnya, dalam 
kitab Ta’lîm al-Zarnuji dengan jelas mengakui bahwa kebaikan dan 
kemuliaan belajar banyak sekali.16 

Hal yang mengesankan dari pernyataannya muncul berkenaan 
dengan pentingnya ilmu kaitannya dengan kemuliaan manusia dengan 
ciptaan Tuhan lainnya. Tanpa adanya penjelasan yang mendasar, 
beliau berpendapat bahwa kemuliaan ilmu tidak disembunyikan dari 
seseorang karena ini khusus untuk manusia. Manusia dan semua 
binatang lainnya disamakan dalam setiap sifat keberanian, tindakannya, 
kekuatan, kemarahan dan juga perasaan haru kecuali ilmu.17 Untuk 

14TP. Hughes, Dictionary of Islam (Clift on, N. J.: Reference Book Publishers, 
1965),  hlm. 199. 

15Afzalur Rahmân, Muhammad Sallâ Allâh ‘alaihi Wassalam: Encyclopaedia 
of Seerah, vol. 3 (London: The Muslim Schools Trust, 1955) dan H.A. Jawad, 
“Muhammad The Educator: an Authentic Approach”, Islamic Quarterly 34: 2, 1990, 
hlm. 115-121.

16Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim Tarîq al-Ta‘allum, Instruction of the Student: 
The Method of Learning, terjemahan oleh G.E.von Grunebaum dan T.M. Abel  (New 
York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 24. 

17Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim, hlm. 22.  

DU
MM

Y



85Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

mendukung pernyataannya ini, dia merujuk pada pemikiran bahwa 
Tuhan menyatakan keunggulan Adam melebihi Malaikat-Malaikat yang 
dia perintahkan untuk bersujud di hadapannya (Adam).18

Selanjutnya, al-Zarnuji menyoroti pentingnya ilmu sebagai 
petunjuk yang dengan ilmu seseorang bisa mendapatkan derajat yang 
tinggi di mata Allah. Mengenai hal ini, dia menyertakan argumennya 
dengan konsep takwa, dengan menyatakan, ilmu itu mulia karena ilmu 
menuntun kepada rasa takut terhadap Tuhan yang dapat memberikan 
seorang hamba-Nya kebaikan dan kebahagiaan yang kekal.19 Hanya 
dengan ilmulah, seseorang dapat melaksanakan setiap perintah agama, 
dan menghindari larangan yang ditentukan oleh ajaran agama. Dua hal 
ini, melaksanakan dan menjauhi larangan, adalah komponen utama 
dalam konsep takwa.

Berdasarkan beberapa kutipan di atas, jelas bahwa pemikiran al-
Zarnuji yang berkenaan dengan manfaat ilmu berkisar tentang konsep 
kemanusiaan. Praktisnya, ada dua aspek dalam diri manusia, di mana 
dia mendasarkan argumennya terhadap aspek-aspek itu. 

Pertama, dibenarkan bahwa manusia sebagai makhluk yang 
berbeda makhluk Allah yang lainnya, mempunyai kemampuan untuk 
mendapatkan ilmu. Sementara makhluk yang lain, walaupun mereka 
mempunyai tingkah laku mental yang dianggap sama dengan manusia, 
seperti merasakan lingkungan mereka, tetapi mereka tidak bisa 
mendapatkan ilmu. Dari perspektif ini, adalah wajar berasumsi bahwa 
al-Zarnuji mengartikan ilmu melalui media simbol-simbol verbal yang 
dikonseptualisasikan dan dapat dipahami.20 

Kedua, menurut perspektif Islam bahwa manusia diwajibkan untuk 
bertindak sesuai dengan aturan-aturan agama. Apabila mereka bertindak 
sebaliknya, maka hidupnya tidak berarti. Begitu juga dalam melakukan 
sesuatu, manusia membutuhkan ilmu untuk memfasilitasi pelaksanaan 
tugasnya. Dalam pemikiran al-Zarnuji mengenai pentingnya konsep 

18Ibid., hlm. 22.  
19Muhammad ‘Abd al-Qâdir Ahmad, Al-Imâm Burhân al-Islâm az-Zarnûjî: 

Tilmîdzu Sâhib al-Hidâyah, dalam al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim li al-Ta‘allum Tarîq 
al-‘Ilm, yang diterbitkan oleh Muhammad ‘Abd al-Qâdir Ahmad (Beirut: Matba‘ah  
al-Sa‘âdah, 1986), hlm. 10.  

20Yâqût Ibn ‘Abd Allâh al-Rûmî, Mu‘jam al-Buldân, jilid. 3 (Beirut: Dâral-Sâdir, 
1386/1957), hlm. 138.

DU
MM

Y



86 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kemanusiaan, adalah sangat penting untuk memperhatikan aspek-
aspek kemanusiaan, sifat dasarnya, tujuannya dalam pandangan 
pembelajaran Islam. Hal ini menarik untuk mengetahui bagaimana Al-
Qur’an memperhatikan permasalahan-permasalahan manusia. Dalam 
Al-Qur’an, keterangan manusia sebagai makhluk dinyatakan dengan 
istilah al-Insan yang muncul 65 kali dan bentuk jamaknya al-Nas dan 
al-Ins muncul sebanyak dua ratus dan empat puluh dan delapan belas 
kali secara berturut-turut. Dari semuanya itu kecuali satu (QS Al-Isra 
[17]: 4) munculnya kata sandang “al” bersamaan dengan kata insan 
nampaknya mempunyai beberapa arti. Shamma menyatakan bahwa 
kata sandang ini berfungsi sama dengan kata sandang dalam lafal al-Ilah 
(Allah) yang terlihat meninggikan makna asli Tuhan sebagai Tuhan alam 
semesta dan satu-satunya Tuhan. Berkaitan dengan kata insan, ini terlihat 
menunjukkan akan pentingnya makna manusia yang luas dan unik.21 
Berkenaan dengan proses terjadinya manusia, Al-Qur’an menunjukkan 
hal ini dengan keterangan mengenai dua tahapan proses penciptaan. 
Tahapan pertama adalah permulaan, tahapan yang tidak terlihat, ghaib 
dan hanya dapat dipahami melalui ilmu keyakinan.

Pada tingkatan ini, sering sekali Al-Qur’an menjelaskan bahwa 
manusia diciptakan ex nihilo dari saripati (berasal) dari tin (tanah 
liat), turab (debu dan lumpur), min salsal min hama’in masnun (dan dari 
kegelapan yang berubah menjadi tanah liat) yang Tuhan bentuk dengan 
tangannya sendiri dan ketika ini sudah dibentuk dengan sempurna, 
dihembuskanlah roh Tuhan ke dalamnya.22 Sementara itu, pada 
tahapan kedua, penciptaan manusia secara saintifik dikenal sebagai 
proses biologi, sperma yang berada di tempat yang hangat dan berubah 
menjadi gumpalan darah yang kemudian dilengkapi dengan tulang dan 
daging.23 Walaupun perhatian Al-Qur’an terhadap penciptaan manusia 
lebih cenderung pada tahapan permulaan yang tidak terlihat (ghaib), 
penjelasan-penjelasan biologinya telah diterima secara saintifik.

Secara singkat, kejadian manusia dapat dijelaskan, manusia 
mempunyai dua wujud, yaitu jiwa dan raga, sekaligus roh dan jasad (QS 
Al-Hijr [15]: 29; QS Al-Mukminun [23]: 12-14). Tuhan mengajarinya 
nama-nama (al-Asma’) benda seluruhnya (QS Al-Baqarah [2]: 31), dari 

21Daud, The Concept of Knowledge, hlm. 15.
22Ibid., hlm. 15.
23Ibid., hlm. 16.

DU
MM

Y



87Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

‘nama-nama’ itu kita mengambil kesimpulan bahwa itu berarti ilmu (al-
‘Ilm) akan segala hal (al-Ashya’). Ilmu ini tidak merujuk pada inti sari 
ilmu (dzat) atau  ilmu yang tidak terlihat (sirr)  dari suatu benda (shay’) 
seperti contohnya roh (al-Ruh), kecuali hanya sedikit pengetahuan saja 
yang diberikan oleh Allah kepada manusia (QS Al-Isra [17]: 85); ini 
merujuk pada ilmu kejadian atau peristiwa (‘arad) dan sifat-sifat (sifah) 
yang berkenaan dengan benda-benda yang layak dan dapat dimengerti 
(mahsusat dan ma’qulat) supaya dapat mengetahui hubungan dan 
perbedaan di antara itu semua dan untuk menjelaskan sifat dasarnya 
supaya dapat mengetahui penyebab, kegunaan, dan tujuannya. Manusia 
juga diberikan ilmu tentang Tuhan (ma’rifah), keesaan-Nya yang mutlak; 
bahwa Allah adalah Tuhan sebenarnya (rabb) dan sejatinya yang harus 
disembah (ilah) (QS Al-A’raf [7]: 172; QS Ali Imran [3]: 18). Kedudukan 
ilmu ini di dalam diri manusia, baik al-‘Ilm dan ma’rifah adalah pada 
jiwanya (al-Nafs), hatinya (qalb) dan pikirannya (al-‘Aql). Fakta bahwa 
manusia bersaksi kepada Allah (‘arafa) dengan keesaan-Nya yang mutlak 
sebagai Tuhan sejatinya dan kenyataan yang penting terhadap situasi 
yang mengikutinya, telah mengikat manusia dalam sebuah perjanjian 
(mitsaq/al-’ahd) yang menentukan tujuannya, sikap dan tindakan yang 
berkenaan dengan dirinya dan Tuhan (QS Al-A’raf [7]: 172).24

Mengenai tujuan manusia dalam hidupnya, sejak dia diciptakan 
oleh Tuhan, dia harus melakukan ibadah (penyerahan diri) kepada-Nya, 
dan tugasnya adalah patuh (tha’ah) kepada Allah yang telah menciptakan 
manusia menurut fitrahnya itu (QS Ar-Rum [30]: 30).25 Di sisi lain, 
manusia adalah pemimpin (khalifah) di bumi (QS Al-Baqarah [2]: 30), 
dengan demikian dia mengemban kepercayaan yang berat (amanah) 
yaitu kepercayaan terhadap tanggung jawabnya untuk mengatur sesuai 
dengan kehendak, tujuan, dan kesenangan Tuhan (QS Al-Ahzab [33]: 
72).26 Untuk mengantarkan tujuan hidupnya, pada dasarnya manusia 
harus mengembangkan potensinya, termasuk kecerdasannya yang 
diberikan kepadanya secara alami (fitrah).

Demikian pula, al-Zarnuji menekankan semua teorinya tentang 
ilmu sebagai tindakan yang berarti (‘amal). Argumennya mengenai 
hal ini sangat praktis dan ini, mungkin dipengaruhi oleh perhatiannya 

24Al-Attas, Islam and Secularism, hlm. 132-133. 
25Ibid., hlm. 132-133. 
26Ibid., hlm. 134. 

DU
MM

Y



88 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

terhadap ilmu hukum Islam. Dia membedakan dua istilah yang saling 
berhubungan: ‘ilm dan fiqh. Al-Zarnuji memahami ilmu sebagai alat 
yang bisa membuat permasalahan menjadi jelas, sementara fikih adalah 
pengetahuan mengenai batasan baiknya  ilmu.27 Kemudian dia mengutip 
pandangan Abu Hanifah bahwa ilmu hukum adalah pengetahuan 
seseorang terhadap hak dan kewajibannya dan bahwa tujuan dari ilmu 
adalah untuk bertindak sesuai dengan ilmu itu sementara tujuan dari 
tindakan adalah meninggalkan hal-hal yang tidak perlu yang terus 
dilakukan. Penting bagi manusia untuk tidak mengabaikan jiwanya atau 
mengabaikan apa yang membantu dan merusaknya dalam kehidupan 
sekarang ataupun selanjutnya. Oleh karena itu, manusia harus berusaha 
memenuhi apa yang baik bagi jiwa dan harus menghindari apa yang 
membahayakannya, supaya kecerdasan dan ilmunya tidak menjadi 
senjata yang melawannya dan hukuman atasnya akan diberatkan. 
Semoga Tuhan menjaga kita dari kemarahan dan hukumannya.28

Pengaruh konsep amal menurut pemikiran al-Zarnuji lebih 
jelas daripada teorinya ‘ilm al-hal, yang pada gilirannya menentukan 
klasifikasinya terhadap ilmu. Al-Zarnuji menganggap Hadis Nabi 
Muhammad Saw., bahwa mencari ilmu adalah wajib bagi setiap Muslim 
laki-laki maupun perempuan.29 Kemudian dia menjelaskan hadis ini 
dengan menyatakan, ketahuilah bahwa tidak wajib bagi setiap Muslim, 
laki-laki ataupun perempuan untuk mencari semua aspek ilmu, kecuali 
hanya ilmu yang sesuai dengan lingkungan hidupnya (‘ilm al-hal).30 
Selanjutnya, dinyatakan bahwa ilmu yang paling bermanfaat adalah 
ilmu yang sesuai dengan lingkungan seseorang (‘ilm al-hal) dan tindakan 
yang paling bermanfaat adalah menjaga lingkungan seseorang (hifz 
al-hal).31 Sebagai seorang ahli hukum dia mendasarkan argumennya 
dalam sebuah anggapan bahwa penting bagi seorang Muslim untuk 
berjuang mendapatkan sebanyak-banyaknya ilmu yang dia butuhkan 
di lingkungannya apa pun ilmunya.32

27Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim, hlm. 24.  
28Ibid., hlm. 24.  
29Ibid., hlm. 21.  
30Ibid., hlm. 21.   
31Ibid., hlm. 21.   
32Ibid., hlm. 21.   

DU
MM

Y



89Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Ibrahim Ibn Isma’il dan Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad, dalam 
komentar mereka terhadap Ta’lim, menyatakan bahwa ‘ilm al-hal 
mencakup ilmu teologi Islam (ushul al-din) dan hukum Islam (fiqh). 
Mengenai arti al-Hal sendiri, Isma’il menyatakan bahwa “ini merupakan 
masalah langsung kehidupan manusia seperti masalah ketidakpercayaan 
(kufr), keyakinan (iman), ritual sembahyang (salat), sedekah (zakat), 
puasa tahunan selama bulan ramadan (siyam) dan masalah-masalah 
lainnya di luar itu semua untuk masa selanjutnya.33 Ahmad, dalam 
sebuah pernyataan yang lebih detail menyatakan bahwa makna al-Hal 
masalah-masalah langsung yang bersinggungan dengan kehidupan umat 
manusia seperti keyakinannya, ilmunya yang berkaitan dengan ibadah 
dan urusan pokok manusia juga yang berkenaan dengan pendekatan-
pendekatan untuk memenuhi kebutuhan ekonomi untuk menjalankan 
hidupnya.34

B.	 Aghrâd al-Ta’allum (Tujuan Belajar)  

 يفترض على المسلم طلب علم ما يقع له في حاله، في أي حال كان، 

فإنه لابد له من الصلاة فيفترض عليه علم ما وقع له في صلاته بقدر 

ما يؤدي به فرض الصلاة
Kewajiban bagi seorang Muslim untuk mencari ilmu tentang apa yang sedang ia 
lakukan. Jika ia sedang melakukan salat umpamanya, maka ia harus memahami 
syarat rukun salat.35 

Selain itu, seorang Muslim harus mengetahui syarat rukun salat dalam 
keadaan apa ia melakukannya, apakah dalam waktu sehat atau sakit, atau 
dalam waktu berpergian atau tidak. Syarat rukun salat  itu wajib diketahui, 
karena itulah yang manjadi sah dan tidaknya salat diwajibkan. Karena 
memang hal-hal menjadi sempurnanya suatu kewajiban juga menjadi soal 
wajib diketahui. Kalau demikian halnya dalam hal yang berhubungan dengan 

33Ibrâhîm Ibn Ismâ’îl, Syarh Ta‘lîm al-Muta‘allim  (Mesir: Mustafâ al-Bâbî al-
Halabî, t.th.), hlm. 4.

34Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim, diterbitkan oleh Muhammad ‘Abdul-Qâdir 
Ahmad (Kairo: al-Sa‘âdah, 1986), hlm. 83.

35Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 4.

DU
MM

Y



90 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

ibadah murni, yaitu salat, puasa, zakat, haji dan sebagainya, maka demikian 
juga seorang pedagang yang melakukan perdagangan itu. Selain masalah-
masalah perdagangan, juga umpamanya masalah riba, barang-barang yang 
boleh dan tidak boleh diperdagangkan dan sebagainya. 

Demikian pula yang berhubungan dengan pekerjaan-pekerjaan lain. 
Umpamanya pertukangan, maka orang yang melakukan pertukangan 
juga harus mengetahui tentang seluk-beluk pertukangan itu. Selain 
itu, merupakan kewajiban seorang Muslim untuk mengetahui tentang 
tingkah laku hati, umpamanya tawakal, menyerahkan diri kepada Allah 
Swt., mengembalikan segala sesuatu kepada-Nya, takut kepada-Nya, 
rela dengan hukum-Nya dan qadha’-Nya, karena tingkah laku hati itu 
pasti dialami oleh orang dalam segala keadaan.36

Mengenai ilmu, al-Zarnuji nampaknya menganggap ini sebagai 
standar kualitas ilmu yang peserta didik harus cari. Walaupun di 
dalam kitab Ta’lim-nya dia hanya menyebutkan ilmu dalam jumlah 
yang terbatas, dari penjelasannya jelas bahwa semakin berguna suatu 
ilmu maka semakin penting ilmu itu untuk dipelajari. Pemikiran ini 
sebanding dengan pemikiran yang dinyatakan oleh al-Hujwiri (w. 
567/117) bahwa ilmu adalah wajib sepanjang ini dibutuhkan untuk 
berbuat baik. Tuhan mengutuk orang-orang yang mempelajari ilmu yang 
tidak berguna.37 Pertanyaan yang alakadarnya mengenai hubungan ‘ilm 
dan ’amal sesungguhnya telah menjadi masalah yang membangkitkan 
semangat di dalam sejarah pembelajaran dalam Islam. 

Al-Khatib al-Baghdadi (W. 463/107) beranggapan, perilaku (‘amal) 
sebagai satu-satunya cara yang mungkin untuk memberikan ketetapan 
pada hari akhir dan mendapatkan keselamatan.38 Dalam pemikiran 
ini, ilmu membutuhkan perbuatan. Ibn Bajjah (W. 533/138) dalam 
memahami hubungan antara keduanya, mengutip Abd al-Rahman 
Muhammad al-Atibi (W. 228 H.) bahwa akhir dari berpikir adalah 
permulaan bertindak dan akhir dari bertindak adalah berpikir.39 Namun, 
pemikir-pemikir Islam umumnya menganggap ilmu lebih tinggi dari 

36Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim (2008), hlm. 4-6.
37G.E. von Grunebaum, Muslim World View and Muslim Science, Oriens 17, 

(1964),  hlm. 361. 
38Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 248.
39Ibn Bâjjah, Al-Wuqûf ‘alâ al-‘Aql, in Rasâ’il Ibn Bâjjah al-Ilâhîyah, diterbitkan 

oleh Majid Fakhri (Beirut: Dâr al-Nahr, 1968), hlm. 108.

DU
MM

Y



91Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

pada perilaku (‘amal). Ada lima alasan yang mendukung argumen 
keutamaan ilmu:

1.	 Ilmu tanpa tindakan adalah sebuah tindakan, sebaliknya tindakan 
tanpa ilmu bukanlah tindakan.

2.	 Ilmu tanpa tindakan mungkin berguna, tetapi tindakan tanpa ilmu 
tidaklah berguna.

3.	 Ilmu itu penting seperti lampu dan tindakan mengikutinya (yang 
mana yang penting, apakah ilmu yang keberadannya menjadi cahaya 
atau seperti bayangan yang mengikuti cahaya atau lampu?). 

4.	 Orang-orang yang berilmu mempunyai kedudukan yang sama 
dengan para nabi.  

5.	 Ilmu datang dari Allah sementara tindakan datang dari manusia.40

Ibnu al-Muqaffa’ (W. kira-kira 139/757) menyatakan bahwa ilmu 
adalah jiwa sementara tindakan adalah jasad; ilmu adalah fondasi 
sedangkan tindakan adalah cabangnya; ilmu adalah orang tua, sedangkan 
tindakan adalah anaknya; dan di dalam ilmu pasti ada tindakan di 
dalamnya sedangkan di dalam tindakan ilmu tidak secara otomatis 
ada.41 Selain itu, dia menyatakan bahwa tindakan seseorang terhadap 
sebuah masalah yang dia sendiri tidak tahu bahwa ini salah adalah 
indah sementara selanjutnya akan menjadi wabah bagi kebaikan; 
tindakan penghindaran seseorang terhadap masalah yang dia sendiri 
tidak mengerti bahwa ini benar adalah kecerobohan sementara nantinya 
akan menjadi wabah bagi agama; perlawanan seseorang secara berani 
terhadap masalah yang dia sendiri tidak tahu apakah ini benar atau 
salah adalah kegemaran orang pintar.42

Sementara itu, al-Ghazali, seperti yang dikutip oleh Roshental, 
menyatakan bahwa ilmu memang hal yang paling mendasar’, karena 
tindakan dapat dilakukan hanya melalui ilmu akan tata cara yang 
berkenaan dengan tindakan yang harus dilakukan, dan ada juga beberapa 
ilmu yang tidak ada kaitannya dengan tindakan, seperti ilmu tentang 

40Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 249. 
41‘Abd Amîr Syams al-Dîn, Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda Ibn al-Muqaff a’, al-Jâhiz, ‘Abd 

al-Hamîd al-Kâtib (Beirut: Dâr al-Iqra’, 1985), hlm. 165.  
42Syams al-Dîn, Al-Fikr al-Tarbawî, hlm. 165.

DU
MM

Y



92 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Tuhan, dan sifat-sifat-Nya, dan malaikat-malaikat-Nya.43 Meskipun 
begitu, dia konsisten dalam menentukan hubungan dua hal, ‘ilm dan 
‘amal, supaya bisa mendapatkan kebahagiaan yang sudah pasti dicari 
oleh orang-orang kuno dan modern. Menurutnya, ilmu memerlukan 
sebuah standar, yang membedakannya dari kegiatan-kegiatan lain 
sementara tindakan (‘amal) adalah sebuah ukuran atau norma yang 
akan menetapkan cara yang jelas dan ringkas, yang muncul atas tiruan 
pasif (taqlid) dan mengarah pada kepastian yang terbuka, yaitu jenis 
tindakan yang berdampak pada kebahagiaan dan membedakannya dari 
tindakan yang mendatangkan kemalangan.”44

Demikian pula ini menarik untuk diperhatikan, di samping 
menunjukkan bahwa Abu Hanifah seperti yang al-Zarnuji nyatakan 
bahwa tujuan ilmu adalah untuk berperilaku dengan ilmu itu, 
menunjukkan pendapat yang agak berbeda di dalam kitab al-‘Alim wa 
al-Muta’allim-nya, “bahwa ‘amal merupakan cerminan (thaba’) dari ‘ilm; 
‘ilm dengan sedikit ‘amal adalah lebih baik dari pada kebodohan dengan 
banyak ‘amal.45 Ini juga menarik untuk memperhatikan pendapat ahli 
sufi pada abad kedua belas, Abu al-Najib al-Suhrawardi (W. 1171/1168) 
yang menyatakan bahwa ada pepatah, Dia yang mendengar dengan 
telinganya akan menghubungkan (apa yang telah dia pelajari), dia 
yang mendengar dengan hatinya akan mengajarkannya, dan dia yang 
mengamalkan apa yang telah dia pelajari dituntun dan memberikan 
tuntunan. Ada pepatah lain, ilmu mengerahkan cara melakukan sesuatu, 
tetapi jika kemudian tidak merespons, ilmu akan pergi.46

لأن  بالإنسانية،  مختص  هو  إذ  أحد،  على  يخفى  لا  العلم  وشرف 

جميع الخصال سوى العلم يشترك فيها الإنسان وسائر الحيوانات، 

كالشجاعة والجراءة والقوة والجود والشفقة وغيرها سوى العلم

43Al-Ghazâlî, Mizân al-‘Amal, hlm. 328.
44Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam (Leiden: E. J. Brill, 1991), hlm. 194. 
45Joseph Schacht, “An Early Murci’ite Treatise: The Kitâb al-‘Alim wa al-

Muta‘allim,” Oriens 17 (1964), hlm. 104.
46Abû al-Najîb al-Suhrawardî, Kitâb Adâb al-Murîdîn, a Sufi Rule of Novices, 

terjemahan dan pengantar oleh Menahem Milson (Cambridge: Harvard University 
Press, 1975), hlm. 41.

DU
MM

Y



93Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Tidak seorang pun yang meragukan akan pentingnya ilmu pengetahuan, karena 
ilmu itu khusus dimiliki umat manusia. Adapun selain ilmu, itu bisa dimiliki 
manusia dan bisa dimiliki binatang.47

وإنما شرف العلم لكونه وسيلة إلى التقوى الذي يستحق به الكرامة 

عند الله تعالى والسعادة الأبدية
Ilmu itu sangat penting karena itu sebagai perantara (sarana) untuk bertaqwa. 
Dengan taqwa inilah manusia menerima kedudukan terhormat di sisi Allah, 
dan keuntungan yang abadi.48

Adapun tentang kemuliaan ilmu itu adalah cukup jelas, karena 
ilmu itu adalah khusus bagi manusia. Ilmu itulah yang membedakan 
antara manusia dengan hewan. Allah Swt., memberikan keutamaan 
kepada Nabi Adam as., di atas para malaikat, dengan memerintahkan 
mereka untuk sujud kepadanya, adalah karena Adam as., menguasai 
ilmu, sedang malaikat tidak.49

Sikap al-Zarnuji terkait dengan keutamaan ilmu bagi manusia, 
baik karena sifat dasar manusia ataupun karena kebutuhan manusia 
kenyataannya tidaklah unik. Walaupun begitu hal yang harus diingat 
adalah bahwa argumennya mengenai hal ini murni bersifat religius, 
bersama dengan tradisi leluhurnya sebagai rujukan. Sikap ini nampaknya 
menunjukkan kecenderungan Muslim tradisionalis (ahli hukum) pada 
zamannya yang mengabaikan pentingnya arti pendekatan rasional. 
Hal ini nampak jelas ketika pendekatannya, dibandingkan dengan 
cendekiawan Muslim lainnya seperti al-Ghazali dan Ibn Khaldun yang 
pemikirannya mengenai signifikansi ilmu bagi manusia.

Al-Ghazali merupakan salah seorang cendekiawan Muslim yang 
luar biasa, pendahulu al-Zarnuji yang memberikan penjelasan tentang 
kaitannya dengan masalah ilmu, bukti logika, dan agama. Sepanjang 
pendekatan filosofisnya diperhatikan, ilmu itu penting, bukan hanya 
ketika dibandingkan dengan atribut-atribut Tuhan lainnya, tetapi juga 
di dalam ilmu itu sendiri. Ilmu, kata al-Ghazali, adalah keutamaan yang 
mutlak yang ada pada ilmu itu sendiri, terlepas dari atribut Tuhan. Ini 

47Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 6.
48Ibid., hlm. 7.
49Ibid., hlm. 6-7

DU
MM

Y



94 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

merupakan deskripsi kesempurnaan Tuhan, dan melaluinya malaikat 
dan nabi dikaruniai kehormatan.50 Selanjutnya, dia menyatakan 
bahwa ilmu adalah sesuatu yang sangat menyenangkan di dalamnya 
dan oleh karena itu, ilmu dicari karena nilai hakikinya dan kamu juga 
akan menemukannya sebagai jalan yang menuntunmu ke akhirat dan 
kebahagiaan, di mana tujuannya adalah untuk mendekatkan diri kita 
kepada Allah Swt. Pencapaian terbesar menurut pemikiran manusia 
adalah kebahagiaan yang abadi dan hal yang paling baiknya adalah cara 
yang menuntun kita kepada kebahagiaan itu. Kebahagiaan ini tidak 
akan pernah dicapai, kecuali dengan ilmu dan usaha, dan usaha tidak 
mungkin berhasil tanpa ilmu. Dasar kebahagiaan di dunia adalah ilmu. 
Oleh karena itu, dari semua usaha ilmu adalah yang paling utama.51

Sementara itu, Ibn Khaldun yang tumbuh dan berkembang kira-
kira dua abad setelah al-Zarnuji mengakui kemampuan manusia 
untuk mencari ilmu. Perhatiannya terhadap masalah ini terlihat jelas 
dalam beberapa bagian dari muqaddimah-nya. Menurut Rab Nawaz 
Malik, pemikirannya bahwa apa yang membedakan manusia dari 
makhluk hidup lainnya adalah kapasitas berpikir dan rasa ingin 
tahunya. Kemampuan berpikir manusia dipadukan dengan rasa 
keinginantahuannya membuatnya melakukan penelitian, mengetahui 
dan menemukan.”52 Malik menambahkan bahwa “rasa keingintahuan 
manusialah yang membuat manusia ingin memahami sesuatu dan 
mendapatkan banyak pengetahuan. Ibnu Khaldun menyatakan bahwa 
yang dapat mengumpulkan kemampuan manusia dalam berpikir 
dan bertanya adalah pelanggaran terhadap sifat dasarnya, sehingga 
mencegahnya dari pencapaian apa yang dapat dia capai.”53

Menurut Ibn Khaldun, manusia adalah bagian dari kelompok 
yang dengan kemampuan berpikirnya terpisah dari ciptaan-ciptaan 
Allah Swt., yang lainnya yang berada pada tingkatan rendah. Melalui 
kemampuan ini dan keberadaan jiwa, dia mampu berpindah menuju 
dunia malaikat, yang isinya adalah penglihatan murni dan kepandaian 

50Al-Ghazâlî, Kitâb al-‘Ilm: The Book of Knowledge, terjemahan dan catatan oleh 
Nabih Amin Faris (Lahore: S.H. Muhammad Ashraf, t.th.), hlm. 25. 

51Az-Zarnûjî, Op. Cit., hlm. 26.
52Rab Nawaz Malik, The Development of Muslim Educational Thought (700-1900), 

(Dissertation) (Kansas: University of Kansas, 1968), hlm. 70-71. 
53Malik, The Development of Muslim, hlm. 71.

DU
MM

Y



95Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

yang mutlak. Ini adalah dunia malaikat yang memberikan kekuatan 
penglihatan jiwa dan isyarat.54

Selain itu, Schleifer berpendapat bahwa Ibn Khaldun memandang 
manusia sebagai bagian yang sangat penting dari alam semesta. Akan 
tetapi, sebelum mencapai tingkat kecerdasannya yang tinggi, manusia 
benar-benar mempunyai banyak masalah, bahwa dia tidak tau akan 
semua ilmu (lata’lamuna syaia). Akan tetapi, melalui ilmu, manusia 
dapat mencapai kesempurnaannya. Kecerdasan yang tinggi, kemampuan 
untuk berpikir telah menjadikan manusia mampu bertindak secara 
layak dan logis.55

C.	 Bahan Pelajaran

وأما تفسير العلم فهو صفة يتجلى بها لمن قامت هي به المذكور
Ilmu didefinisikan dengan: Sifat yang dimiliki seseorang, maka menjadi jelaslah 
apa yang terlintas di dalam pengertiannya.56

Diceritakan bahwa Imam Syafi’i menyatakan:

وراء  وما  للأبدان،  الطب  وعلم  للأديان،  الفقه  علم  علمان،  العلم 

ذلك بلغة مجلس.
Ilmu itu ada dua macam: Ilmu fiqih untuk mengetahui agama, dan ilmu 
kedokteran untuk mengetahui badan; sedang selainnya itu adalah bumbu 
pembicaraan.57

Pada bagian ini, akan dibahas pemikiran al-Zarnuji tentang 
pengelompokan ilmu. Sebelum dibahas lebih jauh mengenai ilmu-ilmu 
yang perlu dikaji, akan diuraikan lebih dahulu konsep ilmu menurut al-
Zarnuji. Untuk itu perlu penulis tampilkan konsep al-Zanurji mengenai 
ilmu dan fikih, sehingga diketemukan konsep utuhnya mengenai ilmu., 

Ilmu, menurutnya adalah suatu sifat yang ada atau dimiliki 

54Aliah Schleifer, Ibn Khaldûn’s Theories of Perception, Logic, and Knowledge, The 
Islamic Quarterly 34:2 (1990), hlm. 93.

55Schleifer, Ibn Khaldûn’s Theories, hlm. 98. 
56Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 13. 
57Ibid., hlm. 12. 

DU
MM

Y



96 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

seseorang yang menunjukkan kemengertiannya mengenai sesuatu 
secara sempurna. Sementara itu, fikih adalah mengetahui keindahan 
dan kehalusan (rahasia) macam-macam ilmu. Ditambahkan bahwa 
ilmu –mengutip pendapat Imam Abu Hanifah– harus diamalkan 
untuk kepentingan akhirat. Ilmu merupakan sifat kemengertian yang 
menempel pada diri manusia. Sifat itu bisa menjadi semakin kuat 
merekat pada dirinya bila ditumbuhkembangkan secara baik dan benar, 
misalnya diamalkan. Akan tetapi, ia juga bisa hilang karena sebab-sebab 
tertentu, misalnya pikun, hilang ingatan dan sebagainya. Pemikiran 
al-Zanuji tersebut nampaknya didasari oleh firman Allah Swt., yang 
berbunyi:

مُ 
ُ
ك

َ
ل  

َ
جَعَل وَّ اۙ  ٔـً شَيْ  

َ
مُوْن

َ
تَعْل ا 

َ
ل مْ 

ُ
هٰتِك مَّ

ُ
ا بُطُوْنِ  نْۢ  مِّ مْ 

ُ
خْرَجَك

َ
ا  ُ ّٰ

وَالل
َ

رُوْن
ُ
شْك

َ
مْ ت

ُ
ك

َّ
عَل

َ
دَةَۙ  ل ٕـِ

ْ
ف

َ
ا

ْ
بْصَارَ وَال

َ
ا

ْ
مْعَ وَال السَّ

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 
mengetahui sesuatupun. Dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan 
hati agar kamu bersyukur. (QS An-Nahl [16]: 78).

Ayat ini dapat juga dipergunakan untuk memaknai konsep kebenaran 
ilmu menurut al-Zarnuji yaitu kebenaran-sensual (pendengaran dan 
penglihatan), kebenaran logik (hati/fu’ad) dan kebenaran etik, serta 
transcendental (bersyukur). Akan lebih jelas lagi kesahihan dua macam 
kebenaran yang disebut terakhir (etik dan transendental) bila kita 
perhatian konsep fikihnya plus konsep fikih menurut gurunya seperti 
di atas yaitu ilmu perlu dihayati sedalam-dalamnya dan diamalkan demi 
memperoleh kebahagiaan duniawi dan ukhrawi.

Al-Zarnuji mengklasifikasikan ilmu, sebagai mata pelajaran dalam 
pembelajaran ke dalam dua kategori. Pertama adalah ilmu yang berkaitan 
dengan masalah mengenai seseorang dalam semua situasi, dan oleh 
karena itu ini penting bagi setiap individu (Muslim) untuk mencari jenis 
ilmu ini. Bagi al-Zarnuji kedudukan ilmu ini sama dengan kedudukan 
makanan58 yang setiap orang sudah pasti membutuhkannya. Dalam 
istilah hukum Islam mempelajari ilmu ini mungkin ditetapkan sebagai 
fardh ’ain, kewajiban yang harus ditunaikan oleh setiap Muslim. 

58Ibid., hlm. 21. 

DU
MM

Y



97Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Dalam Ta’lîm al-Zarnuji menjelaskan, semenjak seorang Muslim 
diharuskan untuk menjalankan salat, pastinya seorang Muslim perlu banyak 
mengetahui tentang tata cara salat supaya dapat membantunya dalam 
menjalankan sendiri tugasnya untuk salat. Selanjutnya, ilmu mengenai 
kewajiban-kewajiban agama lainnya adalah kewajiban atas dirinya. Karena 
apa pun yang membawa pada penentuan kewajiban adalah kewajiban itu 
sendiri. Hal ini berlaku juga terhadap puasa, dan juga membayar zakat kepada 
orang-orang miskin jika orang itu kaya, dan berangkat haji jika seseorang 
itu berada dalam kewajiban untuk melaksanakannya. Ini juga berlaku untuk 
perdagangan jika seseorang itu berdagang.59

Selanjutnya, al-Zarnuji memasukkan ilmu tata krama (aturan-aturan 
bertingkah laku) dalam kategori pertama. Ini dianjurkan bagi kita semua 
untuk mempelajari kualitas (sifat manusia) seperti kedermawanan 
dan kekikiran, rasa pengecut dan keberanian, kesombongan, dan 
kerendahan hati, kesederhanaan (dan berlebihan), boros, dan hemat, 
serta sebagainya. Sombong, kikir, pengecut, dan boros adalah haram. 
Hanya dengan ilmu mengenai itu semua dan lawan-lawannyalah kita 
mungkin bisa berlindung untuk melawannya.60 Demikian pula, di 
tempat lain al-Zarnuji mengangkat pentingnya ilmu tentang keesaan 
Tuhan. Masalah ini dianggap penting untuk dipelajari oleh semua orang 
Islam karena ini berkenaan dengan dasar keyakinan mereka. Al-Zarnuji 
menganggap ilmu ini sebagai ilmu yang harus dicari pada tahap awal 
perkembangan agama mereka. 

Tidak seperti kebanyakan cendekiawan Muslim lainnya, al-
Zarnuji terlihat mengabaikan pentingnya ilmu tentang Al-Qur’an dan 
al-Hadits. Pada dalam bab I kitab Ta’lîm secara eksklusif membahas 
tentang ilmu, al-Zarnuji tidak menyebutkan dua hal, Al-Qur’an dan 
al-Hadits untuk dipelajari oleh peserta didik. Namun, di dalam bab IV 
mengenai ilmu dan orang-orang yang memilikinya, sikap hormatnya 
terhadap dua ilmu itu jelas-jelas nyata di dalam pernyataannya bahwa 
wajib bagi peserta didik, untuk tidak meletakan kakinya di atas kitab 
itu, meletakkan kitab terjemahan Al-Qur’an di atas buku-buku lainnya 
dan tidak meletakkan apa pun di atas kitab itu.61 Mengenai hadis, dia 
merujuk kepada pendahulunya bahwa Muhammad ibn. Isma’il datang 

59Ibid., hlm.  21. 
60Ibid., hlm. 22. 
61Ibid., hlm. 35. 

DU
MM

Y



98 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kepada Muhammad ibn. al-Hasan dengan buku salat (mungkin kitab 
undang-undang) dan Muhammad al-Hasan berkata kepadanya: keluar 
dan pelajari ilmu hadis karena memang dia mengira bahwa jenis ilmu ini 
yang sesuai dengan sifatnya. Dengan demikian, siswa ini mempelajari 
ilmu hadis dan pada akhirnya menjadi lebih unggul dari teman-teman 
lainnya.62

Sikap seperti yang dipaparkan di atas terlihat mengindikasikan 
bahwa pada faktanya dia menganggap pelajaran Al-Qur’an dan al-Hadits 
sebagai ilmu wajib yang harus dipelajari oleh peserta didik. Sebenarnya, 
adalah tidak mungkin untuk menguasai ilmu agama seperti hukum 
Islam (fiqh) dan teologi Islam (tawhid) sembari mengabaikan Al-Qur’an 
dan al-Hadits yang dianggap sebagai sumber utama pengajaran Islam.

Kategori kedua dari ilmu, menurut al-Zarnuji adalah ilmu 
mengenai masalah-masalah yang memengaruhi seseorang atas alasan-
alasan tertentu63 dan mencari ilmu ini diklasifikasikan sebagai fardh 
al-Kifayah (kewajiban bersama). Untuk menjelaskan kewajiban ini, 
dia menyatakan, ini berarti bahwa ketika beberapa orang memenuhi 
kewajiban ini di tempat yang diberitahukan, yang lainnya dibebaskan 
dari kewajiban ini; di sisi lain, jika tidak ada seorang pun yang memenuhi 
kewajiban ini, dosa yang diakibatkan dari kelalaian ini diberikan kepada 
semua masyarakat itu. Dosa itu berlaku bagi imam yang memimpin 
dan masyarakat yang pasrah dengan kewajiban ini.64 Dia membuat 
sebuah analog bahwa ilmu fardu kifayah mempunyai posisi yang sama 
dengan ilmu kedokteran dan perbintangan karena ilmu-ilmu itu hanya 
dibutuhkan pada saat tertentu saja.

Meskipun begitu, harus diingat bahwa dia membedakan dua jenis 
ilmu ini, ilmu kedokteran dan ilmu astronomi, dan mengklasifikasikan 
itu semua ke dalam dua kategori yang berbeda. Pertama, ilmu seperti 
ilmu kedokteran mewakili ilmu yang pada dasarnya diperbolehkan 
untuk dipelajari karena ini berkaitan dengan perkara-perkara kebetulan 
(sekunder) saja. Oleh karena itu, studinya diperbolehkan hanya ketika 
untuk perkara-perkara kebetulan lainnya. Nabi mengobati dirinya 

62Ibid., hlm. 36. 
63Ibid., hlm. 23. 
64Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tarîq al-‘Ilm, Instruction of the 

Student: The Method of Learning (New York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 73.

DU
MM

Y



99Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

seecara medis.65 Mengenai kategori yang kedua yang diwakili oleh 
ilmu perbintangan, pada awalnya studinya dilarang karena menurut 
al-Zarnuji, ini berbahaya dan tidak berguna dan dia berkata, terlepas 
dari perintah Tuhan dan dispensasinya adalah tidak mungkin, sehingga 
studi terhadap ilmu bintang adalah sia-sia dan merupakan tindakan 
asusila.66 Namun, dia mengakui bahwa larangan ini sesuai dengan 
kualifikasi bahwa seseorang diperkenankan mempelajari ilmu astronomi 
hanya cukup untuk menentukan kiblat dan waktu salat.67 Dengan kata 
lain, ini dapat diasumsikan dari pernyataannya bahwa selama sesuai 
dengan perintah agama, meskipun begitu mencari ilmu yang bukan 
agama adalah penting. 

Secara singkat dapat dikatakan bahwa pembagian al-Zarnuji 
terhadap ilmu, rupanya dipengaruhi oleh disiplin ilmu fiqh-nya, yang 
terdiri atas dua kategori utama: ilmu yang hukumnya fardhu ‘ain dan 
fardhu kifayah. Ilmu yang fardhu ‘ain sebagian besar meliputi tauhid 
(teologi Islam), fiqh (ilmu hukum Islam), dan akhlak (tata susila Islam). 
Mengenai ilmu fardhu kifayah, ini diwakili oleh ilmu kedokteran dan 
perbintangan. Ini tidak bernilai apa-apa bahwa pembagiannya yang 
paralel dengan pendapat al-Syafi’i, yang dikutip olehnya, bahwa ilmu 
memiliki dua cabang: ilmu tentang doktrin legal yang berkenaan dengan 
persoalan-persoalan agama (adyan) dan ilmu kedokteran yang berkenaan 
dengan tubuh manusia (abdan); studi di luar ilmu-ilmu itu adalah harus 
melihat dulu kondisinya.68

Akhirnya dapat ditarik suatu pengertian bahwa ilmu menurut al-
Zarnuji adalah sifat (kualitas) yang dimiliki seseorang lagi mengandung 
nilai-nilai kebenaran sensual, logik, etik dan transcendental yang harus 
dihayati dan diamalkan demi kebahagiaan yang hakiki. Bagaimanakah 
konsep tersebut dibandingkan dengan konsep pengetahuan dan ilmu 
yang berkembang dewasa ini? Ia mencakup batasan pengetahuan yang 
diberikan oleh Angeles, menurutnya ilmu itu mengenal atau tahu akan 
sesuatu yang berupa fakta, kebenaran dan kewajiban.69 Tidak berlebihan 

65Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 24. 
66Ibid., hlm. 24.  
67Ibid., hlm. 23.   
68Djudi al-Falasani, Konsep Belajar Menurut al-Zarnûjî: Kajian Psikologik Etik Kitab 

Ta‘lîm al-Muta‘allim, Tesis Sarjana Pendidikan Islam (Yogyakarta: Institut Agama 
Islam Negeri  Sunan Kalijaga, 1990), hlm. 19-20. 

69Peter A. Angeles, Dictionary of Philoshophy (New York: Barnes & Noble 

DU
MM

Y



100 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

bila konsep ilmu menurut al-Zarnuji tersebut melebihi dari pendapat 
Montagu yang menyatakan bahwa ilmu adalah pengetahuan yang 
disusun dalam satu sistem yang diperoleh dari pengamatan, studi dan 
eksperiman untuk menentukan natur atau prinsip-prinsip mengenai 
sesuatu yang sedang dipelajari.70 Letak kelebihan konsep ilmu menurut 
al-Zarnuji atas Montagu yaitu pada nilai kebenarannya. Kebenaran 
ilmu menurut al-Zarnuji mencakup tiga hal, sementara Montagu hanya 
mencakup dua, yakni sensual dan logik. Al-Zarnuji mengklasifikasikan 
ilmu menjadi:

1.	 Fardhu ‘ain, yang termasuk dalam kategori ini adalah ilmu al-hal, 
ahwal al-qalb, yang diperlukan setiap waktu, yang berkenaan dengan 
muamalat, berbagai karier dan akhlak.

2.	 Fardhu kifayah, yang termasuk dalam kelompok ini adalah ilmu-ilmu 
keperluannya hanya dalam waktu-waktu tertentu.

3.	 Dilarang (haram) dipelajari, seperti ilmu nujum yang digunakan 
untuk meramalkan sakit seseorang. 

Memperhatikan klasifikasi (pengelompokkan) ilmu sebagaimana 
disebutkan di atas, tampak bahwa beliau memandang ilmu dari hirarki 
tata nilai Islami. Apakah hal itu sebagai yang tepat di zamannya dan 
bisa dikembangkan dewasa ini masih perlu dipelajari dan diselidiki lebih 
lanjut. Disebutkan bahwa ilmu yang fardu hukum mencarinya adalah 
ilmul-hal, yaitu ilmu ushul al-din dan ilmu fiqh.71 Usul al-din meliputi 
rukun iman dan Islam, sementara ilmu fiqh mencakup persoalan ibadah 
dan muamalat. Keduanya telah berkembang secara mapan di masa al-
Zarnuji.

Selain itu, orang Islam juga diwajibkan untuk menuntut ilmu yang 
diperlukan setiap waktu. Menurut istilah K. H. Hammam Nasiruddin 
yaitu ilmu mengenai sesuatu yang sedang atau akan dialami dalam 
keadaan sehat maupun sakit. Sebagai contoh, seorang Muslim yang 
berkewajiban menunaikan ibadah puasa, salat dan haji, maka wajiblah 
ia mengetahui ilmu yang berkaitan dengan masing-masing kewajiban 

Books, 1981), hlm. 142. 
70HM. Rasyidi dan Sarifuddin Cawidu, Islam untuk Disiplin Ilmu Filsafat (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1988), hlm. 42.  
71Ibrahim bin Ismail, Syarh Ta’limu al-Muta’allim (Surabaya: Dar Ihya al-Kutub 

al-A’rabiyyah, t.th.), hlm. 4.

DU
MM

Y



101Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

tersebut.72 Seorang Muslim yang menekuni karier atau profesi tertentu, 
menurutnya, berkewajiban belajar mengenai hal atau seluk-beluk 
yang berkaitan degan karir atau profesinya. Pedagang misalnya, 
di samping ia harus belajar ilmu-ilmu mengenai dagang dan juga 
hukum halal haramnya. Demikian halnya profesi dokter, kontraktor 
dan lain sebagainya. Kemudian timbul pertanyaan, “Bagaimanakah 
bila seseorang tidak menekuni suatu karier atau profesi tertentu lalu 
mempelajarinya, mubah (boleh), fardhu ‘ain, fardhu kifayah atau haram? 
Ulasan akan penulis berikan sesudah memperhatikan konsep-konsepnya 
menganai ilmu yang perlu dipelajari.

Ilmu akhlak dan ilmu ahwal al-qalb termasuk yang difardukan.  
Ilmu-ilmu selain yang diwajibkan termasuk dalam kelompok yang 
fardhu kifayah atau haram atau lainnya. Kalau disimak pemikiran al-
Zarnuji mengenai klasifikasi ilmu seperti yang telah disebutkan di atas 
nampak bahwa pengklasifikasian ilmu itu didasarkan atas nilai manfaat 
bagi kehidupan di masa sekarang maupun mendatang. Ini terlihat dari 
ungkapan yang beliau tulis, mengetahui ilmu yang diperlukan oleh 
setiap orang di setiap waktu ibarat makanan (pokok) yang diperlukan 
oleh setiap individu. Adapun ilmu yang diperlukan dalam waktu-waktu 
tertentu dimisalkan obat yang diperlukan ketika sakit.73 Ibarat itu dapat 
disimpulkan bahwa ada sebagian ilmu yang benar-benar diperlukan 
oleh setiap individu, di mana seseorang tidak akan dapat menunaikan 
kewajiban agama dan kewajiban duniawi tanpa ilmu-ilmu tertentu 
sebagaimana dia tidak akan dapat hidup tanpa makan. Oleh karena 
itu, mempelajari ilmu-ilmu sebagaimana yang telah difardukan adalah 
mutlak adanya.

Tepatkah ilmu-ilmu yang difardukan diperlukan pada setiap saat? 
Penulis memandang bahwa ilmul-hal, yang diperlukan pada setiap 
waktu seperti ilmu tentang puasa, salat dan sebagainya, ilmu ahwal 
al-Qalb, menganai karier, dan akhlak adalah diperlukan di setiap insan, 
sehingga wajib mempelajarinya. Perlu diingat bahwa belajar menurut 
al-Zarnuji, dengan memperhatikan konsepnya tentang ilmu, dapat 
diartikan sebagai berusaha menguasai secara baik ilmu-ilmu yang 
dipelajarinya, menghayati nilai-nilai dan rahasia yang dikandungnya, 

72Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 4.
73Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 8. 

DU
MM

Y



102 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

serta mengamalkannya demi memperoleh kebahagiaan ukhrawi dan 
duniawi. Proses penghayatan dan pengamalan terhadap ilmu-ilmu yang 
difardukan berlangsung terus-menerus dan di setiap waktu. Dari situ, 
nampak kelurusan pemikiran Burhanul-Islami al-Zarnuji.

Adapun seseorang yang menekuni suatu cabang ilmu tertentu 
atau yang bukan profesinya sekalipun al-Zarnuji tidak menyatakan 
secara eksplisit status hukumnya, tetapi dapat dimengerti bahwa 
mempelajari ilmu itu sebagai sesuatu yang fardhu kifayah. Sebab, 
dari segi kegunaannya mungkin hanya dalam waktu-waktu tertentu. 
Memperhatikan motode klasifikasi ilmu yang dikemukakan oleh al-
Zarnuji, penulis memandang hal itu sebagai hal yang tepat. Dalam hal 
ini al-Zarnuji menggunakan skala prioritas, dan cara berpikir seperti 
itu masih banyak diikuti orang sampai saat ini. Bahkan banyak juga 
yang diterapkan dalam menyusun rencana pelaksanaan suatu program 
belajar maupun lainnya. Model pengklasifikasian ilmu seperti yang 
disusun penulis kitab Ta’lîm al-Muta’alim itu bisa dikembangkan lebih 
jauh sesuai bidang dan kondisi, serta situasi yang ada.

Sesuai dengan pemikirannya tentang fardhu kifayah, maka al-Zarnuji 
berpandangan bahwa ada hal-hal yang perlu diketahui, tetapi tidak 
harus oleh setiap orang. Bila ada seseorang atau sebagaian orang yang 
telah melakukannya, maka gugurlah kewajiban yang lain. Akan tetapi, 
bila tidak ada seorangpun yang menunaikan kewajiban tersebut, maka 
semua anggota masyarakat akan terkena dosanya. Itulah ilmu fardhu 
kifayah yang diklasifikasikan oleh al-Zarnuji. Allah Swt., berfirman.

ةٌ 
َ
نْهُمْ طَاىِٕۤف ةٍ مِّ

َ
ِ فِرْق

ّ
ل

ُ
رَ مِنْ ك

َ
ا نَف

َ
وْل

َ
ل
َ
ةًۗ ف افَّۤ

َ
 لِيَنْفِرُوْا ك

َ
مُؤْمِنُوْن

ْ
 ال

َ
ان

َ
وَمَا ك

 
َ

رُوْن
َ

ذ حْ
َ

هُمْ ي
َّ
عَل

َ
يْهِمْ ل

َ
وْمَهُمْ اِذَا رَجَعُوْٓا اِل

َ
يْنِ وَلِيُنْذِرُوْا ق هُوْا فِى الدِّ

َّ
ق

َ
يَتَف ِ

ّ
ل

Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). 
Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang 
untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi 
peringatan kepada kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya 
mereka itu dapat menjaga dirinya. (QS At-Taubah [9]: 122).

Ayat di atas menunjukkan bahwa mencari ilmu yang membawa 
maslahat bersama (suatu kelompok masyarakat), baik di dalam urusan 
duniawi maupun ukhrawi, adalah termasuk fardhu kifayah dan yang 

DU
MM

Y



103Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

demikian itu termasuk tanggung jawab sosial. Dengan demikian, dari 
segi agama, sanksinya ditentukan oleh ada tidaknya anggota kelompok 
yang melaksanakan. Bila ada meskipun hanya seorang selamatlah dari 
dosa, kalau tidak terkenalah semuanya.

Walau demikian, al-Zarnuji tidak menunjuk secara tegas ilmu-
ilmu mana saja yang dikelompokkan dalam fardhu kifayah, tidak pula 
diketahui apa alasan ilmu-ilmu itu menjadi fardhu kifayah. Akan tetapi, 
dimungkinkan karena banyaknya cabang ilmu yang sewaktu waktu bisa 
dimanfaatkan dan membawa kemaslahatan bersama, pada kehidupan 
manusia. Berkenaan dengan hal itu, maka al-Zarnuji ada ilmu yang 
difardhukifayah-kan untuk mencarinya. Berkaitan dengan hal ini, Yusuf 
al-Qardawi menyebutkan, ilmu-ilmu seperti ilmu kedokteran, teknik, 
matematika, falak, kimia, ilmu alam, ilmu hayat, geologi, dan lain-
lainnya.74

Sekalipun al-Zarnuji tidak mengklasifikasikan macam-macam 
ilmu sebagaimana yang dituturkan oleh Yusuf al-Qardawi sebagai yang 
fardhu kifayah, tetapi dari kesamaan pandangan mengenai bahwa yang 
difardhukifayahkan itu membawa maslahat umat, maka tidaklah terlalu 
salah kalau ke semuanya itu diidentikkan dengan pandangan al-Zarnuji. 
Kecuali yang secara tegas dikatakan falak dan kedokteran itu jaiz (boleh) 
mencarinya.75 Akan tetapi perlu diingat, bahwa sesuatu yang jaiz karena 
alasan tertentu, bisa saja meningkat status hukumnya. Misalnya ilmu 
kedokteran, hukum mencarinya bisa meningkat ke fardhu kifayah, karena 
amat diperlukan untuk memelihara kesehatan masyarakat. Bahkan, di 
suatu waktu bisa menjadi fardhu ‘ain, karena sebab tertentu.

Menurut al-Zarnuji ada pula ilmu yang tidak dibolehkan 
mencarinya, bahkan masuk dalam kategori haram, seperti ilmu sihir 
dan yang sejenisnya. Alasannya, karena ilmu tersebut membahayakan 
dan kurang kemanfaatannya. Akan tetapi, masih terdapat perselisihan 
pendapat di kalangan ulama, ada di antara merwka yang membolehkan, 
sementara lainnya mengharamkan.76 Kalau mempelajari sihir untuk 

74Yusuf al-Qardawi, Metode dan Etika Pengembangan Ilmu Persepektif Sunah, 
terjemahan oleh Kamaludin A. Marzuki (Bandung: Rosda, 1989), hlm. 104.

75Muhammad Abdul Qadir Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum 
(Kairo: Maktab al-Nahdah al-Misriyah, 1986), hlm. 90. 

76Ali Abdul Azim, Epistimologi dan Aksiologi Ilmu Perspektif al-Qur’an, terjemahan 
oleh Ahmas Masykur Hakim (Bandung: Rosda, 1990), hlm. 60.

DU
MM

Y



104 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

maksud-maksud jahat atau malah membuat dirinya sesat, jelas hal itu 
tidak dibenarkan bahkan diharamkan. Akan tetapi, bila dimaksudkan 
untuk menyelamatkan diri dan umat manusia dari kaum pendusta dan 
menghancur luluhlantahkan tipu daya orang-orang takabur, musyrik 
dan lain-lainnya, maka itu menurut sebagian pendapat diperbolehkan 
(mubah). Akan tetapi, mengingat dampak negatifnya, menurut penulis 
lebih besar, meskipun bisa digunakan untuk maksud-maksud yang 
terlihat baik dan adanya kemungkinan membawa ke arah syirik. Maka 
menurut penulis, demi kehati-hatian, lebih baik ditinggalkan dan 
diusahakan untuk mencari jalan lain yang lebih menyelamatkan diri 
dari dosa.

Berdasarkan klasifikasi ilmu sebagaimana disebutkan di atas, yakni 
fardhu ’ain, fardhu kifayah, jaiz (boleh), serta haram, menjadi jelas bahwa 
al-Zarnuji memandangnya dari sisi aksiologinya (nilai) bagi seseorang 
maupun kelompok. Di samping ontologi ilmu juga tidak lepas dari 
perhatiannya, meskipun belum dinyatakan secara tegas dan tuntas. 
Penulis berkesimpulan bahwa ilmu yang bersifat fardhu ‘ain adalah ilmu 
yang diperlukan dan diperintahkan oleh agama dan dunianya. Mengenai 
cabang-cabang ilmu yang diklasifikasi pada fardhu pada dasarnya tidak 
menjadi soal, yang penting adalah esensinya. Adapun yang termasuk 
dalam fardhu kifayah yaitu ilmu yang secara kolektif diperlukan untuk 
mensejahterakan umat. Adapun yang diharamkan adalah ilmu yang 
kemungkinan akan membawa madharat yang lebih besar.

Klasifikasi ilmu seperti yang ditawarkan oleh al-Zarnuji menjadi 
fardhu kifayah dan seterusnya itu merupakan satu alternatif. Dengan 
demikian, tidak menutup kemungkinan adanya klasifiksi-klasifikasi 
lainnya. Namun, apa yang ditawarkan oleh beliau hingga kini masih 
banyak diikuti. Al-Zarnuji mengingatkan pada segenap pencari ilmu 
untuk sebaiknya memilih dan menekuni ilm al-`Atiq (ilmu-ilmu kuno), 
bukan muhdasat (ilmu Barat), serta menjauhkan perdebatan yang tidak 
argumentatif (bertele-tele). Ilm al-‘Atiq adalah ilmu dari Nabi Muhammad 
Saw., para sahabat, tabi’in dan atba’u tabi’in.77 Muhammad Abdul Qadir 
Ahmad menafsirkan ilm al-‘atiq sebagai ilmu yang telah diakui dan 
disepakati kesahihannya karena adanya bukti yang kokoh kuat,78 maka 

77Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 13. 
78Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 99. 

DU
MM

Y



105Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

dari itu, al-Zarnuji menganjurkan untuk mempelajarinya. Adapun yang 
termasuk dalam muhdasat yakni ilmu yang masih dan selalu menimbulkan 
perselisihan seperti ilmu mantiq (logika), hikmah (filsafat) dan ilmu 
ikhtilaf (ilmu-ilmu yang diperselisihkan kesahihannya), ilmu yang 
argumentasinya masih bertentangan antara satu dengan yang lainnya. 

Al-Zarnuji tidak menganjurkan mempelajari filsafat pada saat itu 
tertentu ada alasannya. Pandangan ini nampak ada kesamaan dengan 
pandangan al-Ghazali. Alasannya bahwa orang-orang pada waktu itu 
terdorong oleh berkecamuknya pikiran bebas yang banyak membuat 
orang meninggalkan ibadat.79 Al-Ghazali menyatakan bahwa tidak 
semua cabang ilmu harus dipelajari oleh semua orang Islam. Ada ilmu 
tertentu yang harus dipelajari oleh setiap individu Muslim ada pula yang 
tidak perlu. Walaupun begitu, dia mengakui bahwa untuk menentukan 
ilmu mana yang wajib, masih berada dalam wilayah kontroversi 
permasalahan terhadap urusan konsentrasi ilmu mereka sendiri. 

Sarjana teologi (mutakallimun) contohnya, menyatakan bahwa 
ilmu yang wajib dipelajari adalah theologi, karena ilmu ini menguraikan 
tentang masalah keyakinan terhadap Tuhan Yang Maha Esa. Sarjana ilmu 
hukum Islam juga mempunyai pandangan yang berbeda, bahwa ilmu 
yang wajib adalah ilmu hukum, karena ini mencakup masalah-masalah 
kehidupan sehari-hari. Para sarjana ahli tafsir Al-Qur’an (mufassirûn) dan 
sarjana-sarjana yang konsen dengan kebiasaan-kebiasaan Muhammad 
(muhadditsûn) juga menganjurkan demikian.

Terlepas dari kontroversi ini, al-Ghazali memunculkan idenya 
yang berasal dari pembagiannya akan keseluruhan ilmu. Di sisi lain, 
dia menekankan pembagian ilmu ke dalam dua kategori utama yaitu 
mukâshafah, yang membahas tentang masalah-masalah yang dapat 
dipahami oleh orang-orang tertentu saja (esoterik) dan mu’amalah, yang 
mencakup aturan-aturan kegiatan atau tingkah laku manusia. Di sisi 
lain, dia merasa bahwa ilmu terdiri dari dua bagian yaitu ilmu yang 
berkenaan dengan jalan pendekatan diri terhadap kehidupan akan datang 
(akhirat) dan ilmu yang berkaitan dengan masalah-masalah duniawi. 
Hanya dalam kategori inilah pernyataannya yang mengenai ilmu yang 
harus dipelajari oleh semua orang Islam dapat dimengerti.

79Noercholish Majid, Khazanah Intelektual Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1985), 
hlm. 34.  

DU
MM

Y



106 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Bagi al-Ghazali, ilmu fardhu ‘ain adalah ilmu yang penting bagi 
keberlangsungan hidup individu, yang berada dalam kerangka keyakinan 
seseorang, tindakan dan larangan.80 Sementara itu, ilmu fardhu kifayah 
adalah ilmu yang penting untuk keberlangsungan hidup masyarakat. 
Namun, kewajiban ini tidak lagi mengikat seorang individu jika anggota 
suatu kelompok tertentu melaksanakannya bagi kepentingan seluruh 
masyarakat.81

Lebih jauh dari itu, dimungkinkan orang-orang yang mengandalkan 
pada kemampuan akal dan terlalu mempercayai akan kebenaran yang 
didasarkan pada empirik logik akan menjadi sesat. Sebab, ada nilai-
nilai transendental yang sulit sekali dirasiokan. Segenap penuntut ilmu 
diingatkan agar tidak masuk dalam masalah-masalah khilafiah (‘ilm al-
khilaf) dan perdebatan (al-Jidal) yang tidak argumentatif dan tidak jelas 
arahnya. Hal ini itu akan argumentatif dan tidak jelas arahnya. Hal itu 
akan menghabiskan waktu tanpa guna, bersikap antipati, mendorongnya 
gemar bermusuhan dan menyebabkannya tidak menguasai fikih.82

Apa yang disampaikan oleh al-Zarnuji tersebut adalah sesuatu 
yang sangat tepat dan relevan sampai dengan sekarang ini. Penuntut 
ilmu apabila dalam menuntut ilmu menceburkan diri dalam ilmulkhilaf 
akan merugi, dan itu tidak sesuai dengan kepribadian seorang penuntut 
ilmu yang selalu mendambakan keberhasilan, filsafat, dan logika 
boleh, bahkan perlu dipelajari bila membawa manfaat dan diperlukan. 
Lebih jauh lagi, al-Zarnuji mengarahkan kepada penuntut ilmu untuk 
mempelajari dan menekuni ilmu-ilmu yang terbaik bagi dirinya, bagi  
urusan agamanya dan bagi kehidupannya di masa mendatang.

Seorang penuntut ilmu harus memilih materi-materi yang sesuai 
dengan kemampuan dirinya, kemudian mempelajarinya secara tekun 
tidak kecil kemungkinan akan memperoleh keberhasilan yang memadai. 
Secara intelektual, materi itu dapat diwujudkan dalam tindakan nyata 
yang disertai dengan ketulus-ikhlaskan. Berbeda dengan materi-materi 
yang tidak sesuai dengan kemampuannya. Ia merasa terbebani sangat 
berat, risau, tersiksa pada gilirannya ia malas belajar, sehingga gagal 
dalam studinya. Dalam pada itu, penuntut ilmu diharapkan mampu 

80Munawar Ahmad Anees and Alia Nasreen Athar, Educational Thought in Islam, 
(Hamdard Islamicus 3:2, 1981), hlm. 71. 

81Ibid., hlm. 71. 
82Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 99. 

DU
MM

Y



107Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

mengetahui dirinya secara baik, bakatnya, kelebihan dan kekurangan, 
serta lain-lainnya. Kemudian, ia selalu berusaha untuk menjadi lebih 
baik dan lebih baik lagi dalam ukuran diri sendiri, orang lain dan 
Tuhan. Kalau demikian halnya, maka sesuai pandangan al-Zarnuji 
mengenai perlunya pencari ilmu menekuni apa-apa yang paling baik 
dan sesuai bagi dirinya. Di samping itu, beliau juga menganjurkan agar 
pencari ilmu, sebagaimana dikatakan, menekuni nilai-nilai agama yang 
dianutnya (dalam hal ini Islam). Mengapa demikian? Perlu diketahui 
bahwa “menekuni” di sini bukanlah hanya untuk dipahami semata, 
tetapi lebih dari itu, diamalkan dengan penuh kejujuran, kesucian niat 
hanya karena dan untuk Allah semata.

Agama sebagai pendorong dan pembangkit semangat kala kita 
sedang lemah semangat. Ia sebagai pelipur lara di kala kita sedang 
sedih dan duka, serta sebagai yang memberi peringatan di kala kita 
lupa bersyukur dan menghambakan diri kepada-Nya. Tegasnya, nilai-nili 
agama yang telah dipahami secara baik, dihayati dan diamalkan akan 
mampu menciptakan suatu sistem kehidupan yang harmonis antara 
nada akal, qalb, nafsu dan lain-lainnya. Dengan demikian, munculah 
hamba Tuhan yang beriman teguh, berilmu, berakhlak mulia dan 
beramal saleh. Allah Swt., berfirman:

لِحٰتِ  الصّٰ وا 
ُ
وَعَمِل مَنُوْا 

ٰ
ا ذِيْنَ 

َّ
ال ا 

َّ
اِل خُسْرٍۙ  فِيْ 

َ
ل  

َ
سَان

ْ
اِن

ْ
ال  

َّ
اِن عَصْرِۙ 

ْ
وَال

بْرِ ࣖ حَقِّ ەۙ وَتَوَاصَوْا بِالصَّ
ْ
وَتَوَاصَوْا بِال

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali 
orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh dan nasehat menasehati 
supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati supaya menetapi kesabaran. 
(QS Al-Ashr [103]: 1-3)

Maksudnya, manusia akan merugi disebabkan mereka tidak mampu 
memanfaatkan waktu untuk beramal saleh yang didasari iman. Mereka 
mengisi waktu-waktunya untuk berbuat dosa dan berlaku maksiat. 
Mereka akan memperoleh keberuntungan dan kebahagiaan bila syarat-
syarat berikut terpenuhi:

1.	 Iman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, rasul-rasul-Nya, kitab-
kitab suci-Nya, hari kemudian dan qada serta qadar-Nya. Iman di 

DU
MM

Y



108 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

sini bukanlah hanya di bibir, tetapi memerlukan bukti nyata dengan 
perbuatan. Iman ini pulalah yang menjadikan diterimanya amal 
seorang di sisi Allah.

2.	 Amal saleh, yaitu melakukan segala amal perbuatan yang 
berguna bagi diri sendiri, keluarga, kelompok dan manusia secara 
keseluruhan, serta sesuai dengan dalil akal, Al-Qur’an dan/atau 
as-Sunnah. Dengan kata lain, melakukan segala perbuatan yang 
diridai Allah.

3.	 Saling menasehati untuk menaati yang haq. Yaitu taat kepada ajaran 
Allah dan Rasul-Nya. Di antaranya berlaku jujur, tidak sombong, 
tidak menyakiti hati orang lain, menepati janji, menunaikan ibadah 
puasa, salat, dan lain-lainnya.

4.	 Nasihat menasihati untuk bersabar

	 Dalam kehidupan, penuntut ilmu dan seluruh umat manusia 
tidak pernah lepas dari tugas dan kewajibannya, ujian dan cobaan 
dari Allah. Untuk menanggung itu semua, tidak semuanya 
mampu. Malah kadang malas, bosan, putus asa, berkeluh kesah 
dan seterusnya. Situasi semacam itu tidak jarang dialami oleh 
penuntut ilmu. Oleh sebab itu, perlu sekali adanya usaha saling 
menasihati untuk tetap tabah, sehingga menjadi tabah dan tekun 
dalam melaksanakan tugas dan kewajibannya. Selain itu, juga 
bersabar dalam berusaha mencapai cita-cita yang diharapkan. 
Apabila keempat syarat tersebut dapat dipenuhi secara baik oleh 
penuntut ilmu, maka mereka akan mampu meraih apa yang idam-
idamkan. Terlebih lagi bila anjuran pertama dan ketiganya dapat 
pula dipenuhi.

Arahan al-Zarnuji yang ketiga itu agar penuntut ilmu memilih dan 
menekuni ilmu-ilmu yang berguna bagi hidup dan kehidupannya di 
masa mendatang. Dengan ungkapan itu, beliau berharap kepada segenap 
penuntut ilmu di zamannya dan juga di masa sekarang, serta di waktu-
waktu mendatang untuk mampu mengantisipasi perkembangan zaman 
sekarang dan masa mendatang. Selanjutnya, bisa mengembangkan diri 
secara optimal tanpa mengabaikan hal-hal yang merugikan diri sendiri 
maupun orang lain. Untuk itu, peran agama menjadi semakin penting. 
Masa mendatang di sini berarti dalam kehidupan duniawi maupun 
kehidupan ukhrawi.

DU
MM

Y



109Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Pemikiran tersebut masih bisa dikembangkan terus. Bahkan, kita 
harus merasa bertanggung jawab untuk mengembangkannya. Bukankah 
kita telah mendapat banyak dan mampu mengembangkan diri kita 
berkat kitab tersebut? Ibnu Taimiyah mengakui bahwa pemikiran-
pemikiran al-Zarnuji cukup moderat. Beliau menantang dan mendobrak 
kejumudan berpikir yang terjadi waktu itu. Beliau menganjurkan untuk 
berpikir argumentatif dan perlunya mempelajari ilm al-‘Atiq, bukan 
muhdasat.83 Pengakuan Ibnu Taimiyah tersebut tidaklah berlebihan 
karena konsep-konsepnya masih bisa dijadikan pedoman dan layak 
untuk dikembangkan.

Untuk menyimpulkan dari pembahasan di atas yang berkaitan 
dengan aspek-aspek ilmu, jelas bahwa kontribusi al-Zarnuji sangat 
berbeda dari kontribusi cendekiawan-cendekiawan lainnya. Memang 
sejalan dengan pemikiran tradisional terhadap masalah ilmu yang 
berkaitan dengan agama yang sering diperoleh dari kebebasan dan 
pengalaman pendahulunya, yang memainkan peranan yang dominan. 
Tetapi al-Zarnuji menunjukkan kemajuannya dan bahkan mengikuti 
langkah kehidupan yang muncul berikutnya dengan konsep yang 
sangat sederhana, yakni konsep ilmu hal. Al-Ghazali yang pengaruhnya 
dapat dikenal pada masa jayanya, al-Zarnuji mungkin cendekiawan 
yang darinya dia dapat mengambil manfaat yang luar biasa, walaupun 
faktanya bahwa nama intelektual besar Muslim itu hampir tidak 
ditemukan di dalam Kitabnya, Ta’lîm.

Untuk itu, alangkah indah syair yang ditujukan kepada Muhammad 
Ibn al-Hasan Ibn Abdillah: 

تعلم فإن العلم زين لأهله # وفضل وعنوان لكل المحامد،

إلى سنن الهدى # هو الحصن ينجي من جميع  الهادي  العلم   هو 

الشدائ،

 وكن مستفيدا كل يوم زيادة # من العلم واسبح في بحور الفوائد،

83Majid Arsan al-Kailani, Al-Fikru al-Tarbawi Inda Ibnu Taimiyah (Madinah: 
Maktabah Dar al-Turas, 1986), hlm. 47.

DU
MM

Y



110 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

 تفقه فإن الفقه أفضل قائد # إلى البر والتقوى وأعدل قاصد،

 فإن فقيها واحدا متورعا # أشد على الشيطان من ألف عابد
Belajarlah, karena ilmu adalah hiasan bagi penyandangnya, keutamaan dan 
tanda semua akhlak yang terpuji. Usahakanlah setiap hari menambah ilmu 
dan berenanglah di lautan ilmu yang bermanfaat. Belajar ilmu fiqih, karena 
ia pandu yang paling-paling adil. Ia adalah tanda yang membawa pada jalan 
petunjuk, ia adalah benteng yang menyelamatkan dari segala kesulitan. Karena 
seorang ahli fiqih yang menjauhi perbuatan haram adalah lebih membahayakan 
kepada syetan daripada seribu orang yang beribadah.84

Demikianlah juga hal-hal yang berhubungan dengan akhlak, seperti 
murah hati, kikir, penakut, berani, sombong, merendahkan diri, boros 
dan sebagainya, amalan yang jelek harus dijauhi dan yang baik sedapat 
mungkin dilakukan. Tentang hal-hal yang seperti itu seorang Muslim 
juga harus mengetahui.85

والفقه معرفة دقائق العلم مع نوع علاج قال أبو حنيفة رحمة الله 

عليه الفقه معرفة النفس ما لها وما عليها وقال ما العلم إلا للعمل 

به، والعمل به ترك العاجل الآجل.
Fiqih merupakan pengetahuan tentang kelembutan-kelembutan ilmu. Ujar Abu 
Hanifah fiqih merupakan pengetahuan tentang hal-hal yang berguna, yang 
berbahaya bagi diri seseorang. Ujarnya lagi Ilmu itu hanya untuk diamalkannya, 
sedang mengamalkan di sini berarti meninggalkan orientasi demi akhirat.86

Dimaksud dengan ilmu ialah sifat yang dengan itu orang menjadi 
jelas apa yang diterangkan. Abu Hanifah memberi pengertian bahwa 
yang diterangkan dengan fikih adalah pengetahuan tentang apa yang 
baik dilakukan orang dan apa yang tidak baik dilakukan. Dan ilmu adalah 
amal, dan amal adalah meninggalkan hal-hal yang duniawi dengan 
menyibukkan diri dengan hal-hal ukhrawi.87

84Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 7-8. 
85Ibid., hlm. 7-9. 
86Ibid., hlm. 13. 
87Ibid., hlm. 12-14.

DU
MM

Y



111Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

Aspek lain dari pemikiran al-Zarnuji terhadap ilmu adalah bahwa 
dia secara jelas mempromosikan ilmu hukum Islam (fiqh) sebagai ilmu 
yang paling urgen dalam pembelajaran. Untuk mengingat, ini penting 
dalam memperhatikan penekanan Muhammad ibn. Al-Hasan Abu ‘Abd 
Allah yang al-Zarnuji kutip:

1.	 Belajarlah, karena ilmu adalah perhiasan bagi dia yang memilikinya, 
kebajikan dan pengantar untuk setiap tindakan yang patut dipuji.

2.	 Dapatkan pelajaran setiap harinya dengan peningkatan belajar dan 
berenang di lautan ilmu yang bermanfaat. 

3.	 Korbankan dirimu untuk mempelajari ilmu hukum, karena ilmu 
hukum merupakan petunjuk terbaik untuk kesalihan dan rasa takut 
pada tuhan, dan ini merupakan jalan terbaik untuk mencapai tujuan 
itu.

4.	 Ini adalah petunjuk yang mengarahkan kepada jalan petunjuk yang 
tepat, ini adalah benteng yang menyelamatkan seseorang dari 
semua kesulitan.

5.	 Sesungguhnya seseorang yang saleh yang benar-benar mengetahui 
ilmu hukum itu lebih kuat melawan setan dari pada seribu orang 
yang suka beribadah.88

Al-Zarnuji menjelaskan istilah fiqh dengan mengutip pendapat 
Abu Hanifah bahwa fiqh adalah pengetahuan seseorang akan hak-hak 
dan kewajibannya.89 Dalam penjelasannya yang lebih luas, isi dari fiqh 
adalah beberapa hal seperti salat, puasa, membayar zakat, dan berangkat 
haji ke Mekah jika mampu. Fiqh adalah ilmu yang menyangkut tentang 
kewajiban-kewajiban hukum. 

Dalam periode klasik sejarah Islam, diketahui bahwa fiqh sebagai 
jasad ilmu tidak berkembang sampai munculnya sekolah-sekolah 
hukum Islam. Fakta bahwa al-Zarnuji merujuk pada Abu Hanifah 
adalah bukti bahwa dia tahu akan perkembangan pelajaran ini (fiqh), 
karena Abu Hanifah adalah cendekiawan yang hebat dari periode awal 
yang kepada dialah sekolah Hanafi digagas. Oleh karena itu, pendapat 
Abu Hanifah merepresentasikan sifat dasar pelajaran ini pada awal 

88Ibid., hlm. 22. 
89Ibid., hlm. 22.  

DU
MM

Y



112 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

perkembangannya. Selanjutnya, al-Zarnuji juga merujuk kepada al-
Syafi’i, cendekiawan hebat lainnya pada periode klasik yang kepada 
dialah sekolah Syafi’i digagas. Ketika al-Zarnuji menerima pembagian 
ilmu oleh Syafi’i, ini nampak yakin bahwa dia tahu akan pendapat as-
Syafi’i tentang pelajaran fiqh.

Tidak dapat dipungkiri bahwa penjelasan al-Syafi’i tentang ilmu fiqh 
lebih penting dari pada risalahnya, di mana ilmu ini diterima bahwa ilmu 
hukum terdiri dari dua jenis: pertama adalah untuk masyarakat umum, 
dan tidak ada orang yang akil balig tidak mengetahui akan ilmu ini.90 
Menurut al-Syafi’i, jenis ilmu ini disebutkan di dalam Al-Qur’an dan 
mungkin populer di kalangan orang-orang Islam. Ilmu ini bersifat qat’i; 
ini tidak diperbolehkan untuk mempertanyakannya.91 Dia memberikan 
beberapa contoh  salat lima waktu dalam sehari semalam, berpuasa 
di bulan Ramadan, menunaikan ibadah haji ke tanah suci kapan pun 
mereka mampu, dan membayar zakat atas harta mereka, Tuhan telah 
melarang riba, berzina, membunuh, mabuk-mabukan dan segala sesuatu 
yang semacamnya yang telah Allah Swt., wajibkan bagi manusia untuk 
memahaminya, menjalankannya, menunaikan kewajiban atas harta 
mereka, dan menjauhkan diri dari hal-hal yang dilarang karena Allah 
telah melarangnya.92

Kedua dari fiqh al-Syafi’i menyatakan bahwa ilmu ini terdiri atas 
detail tugas-tugas dan aturan-aturan wajib bagi manusia yang berkaitan 
dengan keberadaannya, itu semua baik yang ada maupun tidak ada 
di dalam teks Al-Qur’an atau pun sunah. Jenis ketetapan fiqh yang 
merupakan produk beberapa pendapat ahli agama, hal ini merupakan 
pokok interpretasi yang diambil melalui qiyas.93

Meskipun begitu, di samping dua jenis fiqh ini, al-Syafi’i menerima 
jenis yang lainnya yang berasal dari khabar atau qiyas.94 Untuk 
memperkuat argumennya, dia merujuk pada seruan untuk jihad yang 
dituangkan oleh Allah di dalam Al-Qur’an dan juga disampaikan oleh 
nabi-Nya. Seruan untuk berjihad, perang di jalan Allah adalah tugas 

90Muhammad Ibn Idrîs al-Syâfi‘î, Al-Risâlah, terjemahan dan catatan oleh 
Madjid Khadduri (Cambridge: The Islamic Texts Society, 1987), hlm. 81. 

91Ibid., hlm. 82.
92Ibid., hlm. 81.
93Ibid., hlm. 82.
94Ibid., hlm. 82.

DU
MM

Y



113Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

yang berbeda dengan salat, orang-orang yang melaksanakannya dengan 
peperangan melawan orang kafir akan memenuhi kewajiban dan 
mendapatkan kebaikan yang luar biasa, karena dengan cara demikian, 
ini dapat mencegah orang-orang yang ada di belakang jatuh ke dalam 
kesalahan.95 

Sementara itu, al-Khawarizmi (W. kira-kira 356-387/975-987) 
memasukkan delapan hal di dalam ilmu fiqh antara lain, bersuci 
(al-Thaharah), salat (al-Shalah), puasa (al-Shaum) zakat (al-Zakah), 
ibadah haji (al-Hajj) dan syarat-syaratnya, transaksi jual beli (al-Bay’), 
pernikahan (al-Nikah), kompensasi (al-Diyah), pembagian waris menurut 
hukum Islam (al-Faridah), persoalan-persoalan yang aneh atau jarang 
ditemui (al-Nawadir).96 Cendekiawan Muslim lainnya, ‘Abd al-Basit 
al-Almawi menjelaskan bahwa fiqh adalah ilmu yang berkaitan dengan 
detail hukum asli yang diformulasikan berdasarkan detail bukti-
bukti yang berasal dari Al-Qur’an dan Hadis dan dikembangkan oleh 
ahli-ahli hukum yang menggunakan metode-metode tertentu untuk 
menginterpretasikan teks. Ilmu ini berisi semua aspek hukum Islam 
yang berasal dari Al-Qur’an, Hadits, ijma’ (kesepakatan), qiyas (analogi) 
atau pendekatan-pendekatan hukum Islam lainnya. Fiqh bertujuan untuk 
menuntun orang Islam untuk menjalankan perintah Allah dan menjauhi 
larangan-Nya, supaya dia mendapatkan manfaat, baik di kehidupan 
dunia ataupun di kehidupan selanjutnya.97

Berdasarkan beberapa definisi tersebut di atas, dapat dipahami 
bahwa ilmu fiqh berkaitan dengan semua aspek kegiatan keagamaan 
yang orang Islam diwajibkan untuk melaksanakannya. Karena itu, fiqh 
memberikan orang Muslim seperangkat aturan yang lengkap di mana 
tindakan manusia harus berdasarkan atas aturan tersebut. Bagi Muslim, 
tidak ada aktivitas dalam kehidupannya yang keluar dari fiqh. Berkenaan 
dengan kepercayaan ini, tidak heran kalau al-Zarnuji mempopulerkan 
fiqh sebagai ilmu yang sangat urgen dalam pembelajaran Islam.

95Ibid., hlm. 84. 
96Al-Khwârizmî Muhammad Ibn Ahmad Ibn Yûsuf, Mafâtîh al-‘Ulûm, 

diterbitkan oleh Ibrâhîm al-Abyârî (Beirut: Dâr al-Kitâb al-‘Arabî, 1989), hlm. 
19-40.

97Abd Basît al-‘Almawî, Al-Mu‘id fî Adab al-Mufîd wa al-Mustafîd  (Beirut: Dâr 
Iqra’, 1986), hlm. 78.  

DU
MM

Y



114 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Menurut Schacht, hukum Islam adalah lambang dari pemikiran-
pemikiran Islam, merupakan suatu perwujudan yang paling khas dari 
cara hidup Islam, sebagai inti dari Islam itu sendiri.98 Dikatakan oleh 
Anderson bahwa selama berabad-abad hukum Islam telah mendapatkan 
tempat tertinggi dalam peradaban dan struktur dunia Islam, paling tidak 
di dalam keteladanan Islam. Lanjut Anderson, hukum Islam mencakup 
setiap aspek kehidupan dan setiap bidang hukum internasional, 
konstitusional, administratif, kriminal, perdata, keluarga, perorangan, 
dan agama. Selanjutnya, ini juga mencakup bidang yang sangat luas yang 
tidak akan dipandang sebagai hukum sama sekali di dalam klasifikasi 
zaman modern.99 Dengan demikian, Bousquet dan Joseph Schacht 
menyatakan bahwa Islam sering disebut agama hukum.100

Melihat beberapa pernyataan di atas, tidak heran jika al-Zarnuji 
kemudian mempromosikan pelajaran fiqh sebagai ilmu agama yang 
harus dipelajari oleh para santri dengan prioritas tinggi. Hal ini dapat 
dipahami bahwa karena dia hidup pada masa di mana institusi sekolah 
Islam yang dikenal sebagai madrasah, menempatkan  fiqh sebagai ilmu 
tertinggi, dan telah berkembang secara ekstensif di seluruh daerah 
Islam. Sesuai dengan keadaan trersebut, tidak ada keraguan bahwa al-
Zarnuji, dalam mempromosikan hukum Islam sebagai mata pelajaran 
yang sangat urgent, menggambarkan kecenderungan umum pada 
masanya.

وأما تعلم علم الطب فيجوز، لأنه سبب من الأسباب فيجوز تعلمه 

كسائر الأسباب وقد تداوى النبي عليه السلام.
Mempelajari ilmu kedokteran diperbolehkan, karena ia merupakan usaha 
penyembuhan yang tidak ada hubungannya dengan sihir, jimat, tenung dan lain-
lainnya. Nabi juga pernah berobat.101

98Joseph Schacht, Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), 
hlm. 1.

99Anderson, Law as a Social Force in Islamic Culture and History, Bulletin of the 
School of Oriental and African Studies 20 (1957), hlm. 13-14.

100G.H. Bousquet dan Joseph Schacht, eds., Selected Works of C. Snouck Hurgronje 
(Leiden: E.J. Brill, 1957), hlm. 48.

101Al-Zarnuji. Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 12.   

DU
MM

Y



115Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

وعلم النجوم بمنزلة المرض، فتعلمه حرام، لأنه يضر ولا ينفع، 

تعلم من  إذا  غير ممكن. اللهم  تعالى وقدره  والهرب عن قضاء الله 

النجوم قدر ما يعرف به القبلة، وأوقات الصلاة فيجوز ذلك.
Sedangkan mempelajari ilmu nujum itu hukumnya haram, karena ia diibaratkan 
penyakit yang sangat membahayakan. Dan mempelajari ilmu nujum itu hanyalah 
sia-sia belaka, karena ia tidak bisa menyelamatkan seseorang dari taqdir 
Tuhan. Baru diperbolehkan mempelajari ilmu nujum (ilmu falaq), kalau untuk 
mengetahui arah kiblat, dan waktu-waktu salat.102

Adapun mengetahui ilmu yang terkait dengan hal-hal yang hanya 
sekali-kali saja terjadi, al-Zarnuji menyatakan bahwa itu adalah fardhu 
kifayah. Ia menyatakan bahwa ilmu yang terkait dengan hal-hal yang 
dialami oleh setiap orang Islam itu adalah seperti makanan, yang 
setiap orang memerlukannya, dan ilmu yang terkait dengan hal-hal 
yang terjadi dalam waktu-waktu tertentu adalah seperti obat yang 
diperlukan sewaktu orang sakit. Astrologi menurut al-Zarnuji adalah 
haram dipelajari, karena itu membawa bahaya dan tidak ada manfaat 
sama sekali dan menyebabkan orang lari dari qadha dan qadar Allah Swt. 
Adapun astronomi untuk mengetahui kiblat, waktu salat dan sebagainya 
itu boleh, demikian halnya dengan ilmu kedokteran.103

Pembahasan al-Zarnuji mengenai masalah ilmu kedokteran 
dan astronomi, nampaknya meyakinkan betul bahwa pemikirannya 
menggambarkan sikap orang Islam pada masanya terhadap 
perkembangan kedua ilmu tersebut. Perlu diingat bahwa orang-
orang Islam pada waktu itu, memandang ilmu asing, di mana ilmu 
medis dan astronomi termasuk di dalamnya, sangatlah kontras, jika 
dibanding dengan ilmu agama, yang menurut mereka ilmu agama 
yang mereka klaim sebagai ilmu yang berasal dari Al-Qur’an dan al-
Hadits.104 Mereka menganggap bahwa ilmu kedokteran dan astronomi 
bukan berasal dari Islam. Namun, terlepas dari kontroversi yang 
berlangsung, mereka sedikitnya menikmati sejumlah manfaat dari 

102Ibid., hlm. 11.  
103J.L. Breggren, Islamic Acquisition of the Foreign Sciences: A Cultural Perspective, 

The American Journal of Islamic Social Sciences 9 (1992), hlm. 318-319.
104Ibid., hlm. 310-325.

DU
MM

Y



116 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kedua ilmu tersebut. Sejumlah klinik dan rumah sakit didirikan 
untuk memberikan layanan medis.

Kalau diperhatikan tradisi-tradisi Islam, mengindikasikan 
bahwa banyak hadis Nabi yang terkait dengan medis, tetapi 
pengaruhnya terhadap ilmu kedokteran dalam Islam nampaknya 
belum mempunyai pengaruh yang signifikan. Bahkan Ibn Khaldun 
(W. 1406) menyatakan bahwa tidak penting melaksanakan ketentuan 
ilmu medis, karena misi Nabi adalah mengajari kita mengetahui 
akan ketentuan-ketentuan hukum Islam dan tidak memerintahkan 
kita paham akan ilmu kedokteran dan praktik-praktik umum lainnya 
dalam kehidupan yang biasa. Beliau memaparkan, seseorang tidak 
berkewajiban untuk percaya bahwa ketentuan-ketentuan medis yang 
terus berlangsung dan berkembang, bahkan di dalam hadis-hadis 
yang autentik telah mengajarkan kepada kita bahwa ilmu medis 
sebagai ketentuan-ketentuan yang kita terbatas untuk menelitinya; 
dalam hadis-hadis Rasul juga tidak ada hal yang mengindikasikan 
bahwa ilmu medis merupakan sebuah kasus. Namun ini benar 
bahwa jika seseorang senang menggunakan obat-obatan dengan 
tujuan mendapatkan rahmat Tuhan, dan jika seseorang menerima 
obat-obatan dengan keyakinan yang ikhlas, seseorang mungkin 
mendapatkan manfaat yang luar biasa, walaupun obat-obatan itu 
bukan merupakan bagian dari ilmu kedokteran.105 Akan tetapi, 
pada praktiknya sejarah Islam mencatat bahwa perkembangan ilmu 
ini dan manfaatnya bisa dirasakan secara luas dan tidak ada alasan 
untuk menolak sama sekali akan kebutuhan ilmu itu. Aidin Mehmed 
Sayili menyatakan: Nabi dan khalifah pertama diobati oleh Harat Ibn 
Kalada al-Tsaqafi (W. 650), yang menurut beberapa sumber beliau 
telah belajar ketabiban di Jundisapur. Namun pengaruh yang kuat 
dan terus-menerus terhadap kaum Muslim tabib dari Jundisapur ini, 
berlangsung hanya selama pemerintahan Khalifah Abbasiyah Harun 
al-Rasyid (788-809). Kemudian Khalifah Umayyah berlangganan 
tabib terbaik dari Alexandria dan pusat budaya terkenal lainnya di 
Iraq dan Syria. Seperti orang-orang Sasan dan kerajaan Abbasiyah 
dulu, Khalifah Umayyah juga nampaknya mencari jasa dokter-dokter 
yang memiliki ilmu kedokteran Hindu; Barmak seorang pemeluk 

105Aidin Mehmed Sayili, The Institutions of Science and Learning in the Moslem 
World, Disertasi (Harvard: Harvard University, 1941), hlm. 79. t.d.

DU
MM

Y



117Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

agama Buddha yang dipanggil ke Damaskus ke tempatnya Abdul 
Malik.106

Kamaluddin menyatakan bahwa orang-orang Islam dalam sejarah 
abad pertengahan memulai melirik kepada ilmu medis dan semua 
cabang-cabangnya. Orang-orang non-Muslim masih pergi ke tempat 
sucinya orang suci atau yang lainnya, untuk berobat agar disembuhkan 
dari penyakit mereka, sementara orang-orang Islam sudah bergeser, 
mereka pergi berobat ke rumah sakit untuk diobati di rumah sakit dan 
rumah sakit jiwa dengan perawat-perawat yang cakap dan dokter-dokter 
yang terampil yang tersebar di kerajaan Islam saat itu. Di Baghdad 
sendiri saat itu, sudah ada 864 dokter berlisensi.107

Demikian pula, Charles Michael Stanton menyatakan bahwa 
“kontribusi Islam terhadap ilmu kedokteran sangatlah besar, 
banyak buku-buku medis yang ditulis oleh dokter-dokter terkenal 
pada masa klasik itu, termasuk Ibnu Sina, al-Razi dan Ibnu Rusyd. 
Stanton selanjutnya menyatakan bahwa konsep mereka terhadap 
peranan dokter melebihi pengobatan mekanik terhadap penyakit 
mental dan fisik, tetapi menggunakan pendekatan holistik yang 
menggabungkan obat-obat pencegahan dan juga konsep-konsep 
ilmu kesehatan.108

Sementara itu, Ibnu Jumay’ (w. 594/1198) memberikan beberapa 
alasan untuk keunggulan ilmu medis hubungannya dengan ilmu 
agama. Dia menyatakan: Tujuan ilmu kedokteran adalah untuk menjaga 
kesehatan tubuh; dan ini nyata bahwa kesehatan merupakan sesuatu 
yang paling berharga yang tubuh butuhkan. Karena kenikmatan 
berbagai hal yang bisa didapatkan dengan mudah dari hidup ini, atau 
dapat dicapai dengan sempurna hanya dengan kesehatan. Oleh karena 
itu, orang-orang bijak menyatakan: kesehatan merupakan kekayaan 
tersembunyi yang tanpanya kekayaan yang tampak tidak akan berarti. 
Jadi, hanya dengan kesehatanlah aktivitas ketaatan secara jasmani dan 
ibadah dapat dilaksanakan. Oleh karena itu, hukum tuntunan yang benar 

106Ibid., hlm. 76.
107Khwaja Kamaludin, Islam and Civilization (Lahore: The Working Moslem 

Mission, 1931), hlm. 53-54.
108Charles Michael Stanton, Higher Learning in Islam: The Classical Period, A.D. 

700-1300 (Savage: Maryland, Rowman & Littlefi eld Publishers, 1990), hlm. 
114-115.  

DU
MM

Y



118 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

harus mampu menggabungkan seni ilmu kedokteran dan pembelajaran 
agama.109

Sebagaimana respons terhadap ilmu kedokteran, respons yang 
samapun muncul terhadap ilmu perbintangan (astronomi), terhadap 
ilmu ini Al-Zarnuji menuntun kita untuk mempertimbangkan respons 
orang-orang Islam selama sejarah Islam abad pertengahan. Seperti 
halnya ilmu kedokteran, ilmu astronomi tidak berasal dari Islam. Bahkan 
persepsi hadis terlihat negatif terhadap ilmu ini. Dikatakan dalam 
sebuah hadits yang dikutip oleh Ibnu Sina, bahwa ada dua hal yang 
yang saya takutkan di atas semuanya, yang berkaitan dengan umatku: 
percaya kepada bintang dan ketidaksetiaan mereka, yakni penolakan 
doktrin takdir.110 Ibnu Khaldun mengungkapkan hadis lainnya: orang-
orang yang menyatakan bahwa ‘hujan yang kita terima datang dari 
kebaikan Tuhan dan dari rakhmat-Nya’ percaya kepada saya dan tidak 
percaya terhadap bintang-bintang; orang-orang yang mengatakan bahwa 
hujan yang kita terima datang dari bintang tidak percaya kepada saya, 
tetapi kepada bintang.111 Selanjutnya, respons yang ekstrem terhadap 
kegunaan ilmu ini muncul dari al-Asbahi, sarjana hukum Yamani abad 
ke tiga belas yang menyatakan bahwa waktu salat  harus dihasilkan oleh 
penelitian dengan mata seseorang. Waktu-waktu itu tidak ditentukan 
oleh tanda-tanda berdasarkan astrolabe atau dengan penghitungan yang 
menggunakan ilmu para astronom-astronom ini. Astronom-astronom 
mendapatkan ilmu mereka dari Euclid, tradisi astronomi indian yang 
dicatat oleh pengarang Sindhin dan juga Aristoteles dan filosof-filosof 
lainnya dan semua dari mereka adalah orang-orang kafir.112

Ini jelas bahwa alasan penolakan terhadap ilmu perbintangan 
memang berkenaan dengan agama, baik karena ilmu itu menuntut 
orang-orang Islam untuk percaya kepada sesuatu selain dari pada 
Allah atau karena ilmu itu ditemukan oleh intelektual-intelektual non-
Muslim. Namun, beberapa ahli teologi seperti Ibnu Hajar al-Haytami 
dan Abu Khayar mau percaya bahwa Tuhan telah menganugerahkan 

109Ibn Jumay’, Treatise to Salâh ad-Dîn on the Revival of the Art of Medicine, ed. 
and trans. by Hartmut Fahndrich (Wiesbaden: Kommissionsverlag Franz Steiner 
GMBH, 1983), hlm. 9.

110Sayili, The Institutions of Science, hlm. 178. 
111Ibid., hlm. 178-179. 
112Breggren, Islamic Acquisition, hlm. 318-319.

DU
MM

Y



119Bab 4 | Dasar-dasar Belajar

alam sifat seperti persesuaian yang muncul antara kejadian-kejadian 
di alam dan kedudukan bintang-bintang di langit. Apa yang mereka 
beratkan adalah para astrolog yang percaya pada pengaruh langsung 
bintang-bintang sebagai prinsip dasar astrologi.113

Ibn Hazm (W. 456/1064), seorang cendekiawan Muslim Andalusia 
di abad pertengahan, bahkan lebih jauh menulis bahwa astronomi 
telah diperbincangkan oleh Ptolemy, Lunakhas sebelum dia pengikut-
pengikut mereka, dan orang-orang India, Nabataeans, dan Copts. Ini 
adalah ilmu pengetahuan yang bermanfaat berkaitan dengan panca 
indra, dan terbuka. Ilmu ini terdiri dari ilmu tentang bintang di angkasa, 
dan satelit-satelitnya. Kegunaan ilmu ini adalah untuk mencapai 
prinsip-prinsip penciptaan dan keagungan kebijaksanaan sang pencipta, 
kekuasaannya, desainnya, dan kehendaknya. Kemanfaatan ini adalah 
yang paling tinggi atau mulia, khususnya untuk masalah-masalah yang 
berkaitan dengan akhirat.114

Berkenaan dengan prinsip kegunaan, Islam memandang bahwa 
astronomi adalah murni sebagai ilmu yang penting dan berguna baik 
dalam urusan-urusan yang lumrah yang berkaitan dengan penanggalan 
ataupun dalam hal kebutuhan akan penentuan hari-hari penting 
keagamaan, dan juga untuk penentuan waktu salat, permulaan, dan 
akhir ibadah puasa di bulan Ramadan.

113Ibid., hlm. 182. 
114A.G. Chejne, Ibn Hazm (Chicago: Kazi Publications Inc., 1982), hlm. 155.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



121

Konsep etika ini merupakan konsep yang belum ditemukan pada 
konsep tokoh-tokoh pendidikan kontemporer, sehingga konsep etika 
belajar merupakan istimewa yang digagas oleh al-Zarnuji. Penempatan 
etika dalam pembelajaran Islam telah dikenal dengan baik, ada dua 
faktor yang menegaskan akan hal ini. Etika merupakan pelajaran yang 
harus dipelajari oleh santri manapun yang sedang belajar, karena hal 
tersebut mengatur tingkah laku dalam kehidupan sehari-hari mereka. 
Dengan mempelajari ilmu etika, melalui pelatihan dan pembiasaan, 
secara umum para santri diharapkan mempunyai tingkah laku yang baik 
(akhlak karimah). Etika juga penting dalam kaitannya hubungan antara 
santri dengan gurunya dan juga interaksi santri dengan lingkungan 
sekitarnya. 

Terdapat empat konsep utama masalah etika yang dikembangkan 
oleh al-Zarnuji. Keempat hal tersebut adalah (a) niat; (b) ketekunan; (c) 
kepasrahan kepada Tuhan; dan (d) rasa hormat. Keempat hal tersebut, 
nampak jelas tiga hal yang pertama konsen terhadap sikap kesadaran 
pada dirinya sendiri, sedangkan yang keempat berkenaan dengan sikap 
hormat terhadap orang lain. Konsep ini akan dibahas secara lebih rinci 

ETIKA DALAM BELAJAR 

BAB 5

DU
MM

Y



122 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

di bawah ini, dengan menyajikan arti secara umum dan memberikan 
kemajuan santri dalam belajar.

A.	 Al-Niyyah (Niat)

الحق  وتنفيذ  المنكر  عن  والنهي  بالمعروق  للأمر  الجاه  طلب 

وإعزاز الدين، لا لنفسه وهواه، فيجوز ذلك بقدر ما يقيم به الأمر 

بالمعروق والنهي عن المنكر.
Apabila seseorang mencari kedudukan untuk dapat menyerukan kebaikan dan 
mencegah kemungkaran (amar ma’ruf nahi munkar), menegakkan kebenaran 
dan mengagungkan agama bukan untuk kepentingan hawa nafsunya, maka 
hal tersebut diperbolehkan sebatas kedudukan di mana ia sudah dapat amar 
ma’ruf nahi munkar.1

Orang yang mencari ilmu hendaknya berniat untuk meraih 
kemuliaan. Akan tetapi bahwa keinginan mencapai kemuliaan itu bukan 
untuk kepentingan dirinya sendiri, maka itu diperbolehkan.2

ثم لابد له من النية في زمان تعلم العلم، إذ النية هي الأصل في جميع 

الأحوال
Wajib bagi pelajar menata niatnya ketika akan belajar, sebab niat merupakan 
pokok dalam segala hal.3

Hal utama terkait dengan etika santri dalam belajar adalah, harus 
berniat, mengingat niat adalah sangat penting. Karena niat itu adalah 
jiwa dari segala tingkah laku seseorang. 

والآخرة،  تعالى  الله  رضا  العلم  بطلب  المتعلم  ينوي  أن  وينبغي 

الدين، وإبقاء  وإزالة الجهل عن نفسه وعن سائر الجهال، وإحياء 

1Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 18. 
2Ibid., hlm. 15-19.
3Ibid., hlm. 15. 

DU
MM

Y



123Bab 5 | Etika dalam Belajar

مع  والتقوى  الزهد  يصح  ولا  بالعلم.  الإسلام  بقاء  فإن  الإسلام، 

الجهل
Penting bagi seorang pelajar hendaknya berniat mencari ridha Allah Swt, 
mengharap kebahagiaan di akhirat, menghilangkan kebodohan dari dirinya 
sendiri dan dari segenap dari orang-orang bodoh, menghidupkan agama dan 
melestarikan Islam, karena sesungguhnya kelestarian islam hanya dipertahankan 
dalam ilmu dan perilaku zuhud serta takwa tidaklah sah dengan kebodohan.4

Lalu, niat semacam apa yang harus dimiliki santri yang mencari 
ilmu? Niat orang yang mencari ilmu adalah mencari keridaan Allah 
Swt., dan masuk surga di hari kemudian, menghilangkan kebodohan 
orang lain dengan jalan mengajar orang lain itu, menghidupkan agama, 
mengekalkan Islam, karena kekalnya Islam itu harus dengan ilmu, serta 
tidak sah bersikap zuhud dan takwa yang disertai dengan kebodohan 
(tanpa disertai dengan ilmu).

فساد كبير عالم متهتك # وأكبر منه جاهل متنسك،

هما فتنتان في العالمين عظيمة # لمن بهما في دينه يتمسك
Adalah merupakan kerusakan besar bagi seorang alim yang suka melanggar 
syara’. Tetapi lebih rusak lagi adalah orang-orang yang bodoh ta’at beribadah.
Kedua orang itu adalah fitnah besar bagi alam semesta, bagi orang yang 
mengikuti keduanya itu dalam kehidupan agama.5

وينوي به الشكر على نعمة العقل وصحة البدن، ولا ينوي به إقبال 

الناس، ولا استجلاب حطام الدنيا، والكرامة عند السلطان وغيره
Dalam menuntut ilmu juga harus didasari niat untuk bersyukur kepada Allah 
atas kenikmatan akal dan kesehatan badan. Jangan sampai ada niat supaya 
dihormati masyarakat, untuk mendapatkan harta dunia, atau agar mendapatkan 
kehormatan di hadapan penguasa atau lainnya.6

4Ibid., hlm. 16. 
5Ibid., hlm. 16. 
6Ibid., hlm. 17. 

DU
MM

Y



124 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Selain itu, orang yang mencari ilmu juga harus berniat melahirkan 
kesyukuran terhadap nikmat akal dan kesahatan badan yang diberikan 
oleh Allah Swt., kepadanya. Sebaliknya, orang yang mencari ilmu tidak 
boleh berniat untuk menarik perhatian orang lain, dan untuk mencari 
kekayaan dunia, dan mencari kemuliaan di hadapan penguasa dan lain 
sebagainya.

بجهد  العلم  يتعلم  فإنه  ذلك  في  يتفكر  أن  العلم  لطالب  وينبغي 

كثير، فلا يصرفه إلى الدنيا الحقيرة القليلة الفانية
Seyogyanya bagi para pencari ilmu berpikir dengan serius, supaya ilmu yang 
mereka cari dengan perjuangan yang berat (susah payah) tidak sia-sia. Jangan 
sampai ia memalingkannya pada tujuan duniawi yang hina, sedikit dan fana 
(binasa).7

Sehubungan dengan prinsip ini, al-Zarnuji mengungkapkan adalah 
wajib berniat waktu belajar. Sebab, niat merupakan pokok dari segala 
hal, sebagaimana Rasulullah bersabda dalam hadis sahihnya yang 
diriwayatkan oleh Al-Bukhari yang berbunyi:

يَات8ِ ِ
ّ
 بِالن

ُ
لآَعْمَال

ْ
انّمَاا

Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya. (HR Bukhari).

Bahwa banyak perbuatan yang merupakan amalan duniawi menjadi 
amalan ukhrawi dikarenakan niat yang baik. Tidak sedikit amalan 
ukhrawi yang akhirnya bernilai duniawi lantaran niat yang buruk. Maka 
dalam mencari ilmu hendaklah diniati untuk hal yang positif, tidak 
diniati untuk hal negatif seperti untuk mencari pengaruh, kenikmatan 
duniawi, untuk dihormati dan lain-lainnya.9 

Penulis belum pernah menjumpai satu karya pun terkait psikologi 
pendidikan, baik yang ditulis oleh tokoh-tokoh Barat maupun Eropa 
yang menempatkan niat sebagai salah satu prinsip belajar. Terlebih 
lagi yang sama atau hampir sama dengan niat yang disodorkan oleh 
al-Zarnuji. Niat merupakan proses internal mulai dari adanya perasaan, 

7Ibid., hlm. 19. 
8Hadis ini terdapat pada Shahih Buhari, Bab Kitab al-Iman, Juz 1, hlm. 2.
9Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 92.

DU
MM

Y



125Bab 5 | Etika dalam Belajar

keinginan, pertimbangan dan kehendak yang mendorong seseorang 
untuk melakukan sesuatu. Ia merupakan tendency of act. Niat kadang-
kadang diterjemahkan sebagai ‘azm, qasad atau intention.10

Niat yang dalam kata lain orang menyebut azm sebagai suatu 
kekuatan seperti listrik. Ia menggerakkan seseorang untuk melakukan 
apa saja yang telah diniatkan. Menurut Abdullah al-Hadad,11 niat 
mempunyai dua pengertian. Pertama, menunjukkan tujuan sebenarnya 
yang telah mendorong seseorang untuk membersihkan niat di hati, 
bekerja ataupun berbicara. Kedua, gerak hati seseorang untuk melakukan 
sesuatu pada saat seseorang hendak melakukan suatu pekerjaan. 
Berdasarkan kedua makna niat tersebut di atas, niat mempunyai 
nilai yang sangat tinggi, bahkan ia sebagai penentu bernilai baik atau 
tidaknya suatu perbuatan. Dengan demikian bisa tarik kesimpulan, 
bahwa niat mempunyai nilai lebih tinggi dari perbuatan itu sendiri. 
Bahkan walau hanya baru berniat, Allah telah mencatat sebagai suatu 
kebaikan bagi seseorang. Misalnya seseorang berniat salat Tahajud, 
walau belum melakukan sudah dinilai baik. Maka dari itu, tepatlah apa 
yang dikemukakan al-Zarnuji bahwa niat merupakan pokok dari segala 
hal yang dilakukan manusia.

Niat sebagai prinsip belajar akan menjadi pangkal bertolak, 
sekaligus mengarahkan dan membimbing segala aktivitas seseorang 
untuk mencapai tujuan. Ia juga akan menentukan pendekatan, teknik 
dan strategi mana yang tepat dimanfaatkan dalam usaha mencapai 
cita-cita. Niat merupakan persiapan mental dan keteguhan hati untuk 
melakukan sesuatu yang dalam hal ini belajar, mencapai tujuan yang 
diinginkan. Seorang pencari ilmu yang berniat ikhlas sebagaimana 
dikemukakan oleh al-Zarnuji akan berusaha keras menyingkirkan hal-hal 
yang mengotori hatinya, berkonsentrasi kepada ilmu, berusaha keras 
demi ilmu, demi agama dan karena Allah Swt., semata. Ia menempatkan 
ilmu di atas harta maupun kedudukan, dan mencari ilmu bukanlah 
untuk mencari popularitas. Al-Zarnuji mengutip kata-kata Ibnu Hasan 
“Siapa yang telah merasakan lezatnya ilmu dan amal, maka akan semakin 

10Muhammad Ali al-Khuli, Dictionery of Education English-Arabic (Beirut: Dar 
al-Ilm li al-Malayin, 1981), hlm. 240.

11Abdullah al-Hadad, Thariqah Menuju Kebahagiaan, Terjemahan oleh Muh. 
Al-Baqir (Bandung: Mizan, 1986), hlm. 87.

DU
MM

Y



126 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kecil cita-citanya akan harta.”12 Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa 
seseorang yang telah gandrung dengan ilmu dan amal, ia akan selalu 
asyik dengan kedua hal itu. Harta benda yang dimilikinya hanya akan 
dimanfaatkan untuk ilmu dan amal. Dengan demikin, niat sebagai 
prinsip yang sangat penting yang perlu mendasari dan mengawali 
segala aktivitas belajar. Dengan demikian, kegiatan tersebut menjadi 
punya nilai mulia di sisi Allah yang pada gilirannya memberikan 
keberuntungan peserta didik yang berniat mulia.

Bagi orang yang mencari ilmu hal-hal yang sedemikian itu perlu 
benar-benar dipikirkan, karena ia mencari ilmu itu dengan susah payah, 
maka hendaknya jangan ia terpalingkan kepada masalah-masalah 
dunia yang bersifat remeh, kecil lagi merusak. Selain itu, orang yang 
mencari ilmu jangan sampai merendahkan diri dengan mengharapkan 
memperoleh sesuatu yang tidak semestinya, dan mencegah dirinya dari 
terlibat dalam hal-hal yang merendahkan ilmu. Harga diri hendaknya 
selalu dijaga. Selain itu, Juga hendaknya ia bersikap tawadhu. Tawadu 
merupakan sifat yang ada di tengah-tengah antara sombong dan 
merendahkan diri. Terkait dengan hal ini, Abu Hanifah memberi nasihat 
kepada sahabat-sahabatnya, “Hendaknya tidak merendahkan kepada 
ilmu dan orang yang berilmu. Hal ini disebabkan karena sering kali 
orang itu melihat kepada pakaian orang.”

Niat merupakan pekerjaan yang dilakukan di dalam hati, yang serta 
merta mendahului tindakan fisik. Islam menganggap niat sebagai faktor 
yang menentukan keabsahahan dari suatu tindakan secara keseluruhan. 
Menurut al-Syafi’i dan Ahmad Ibn Hambal, lalai dalam berniat membuat 
nilai pekerjaan tidak bermakna dan bahkan tidak sah. Maka sekali saja 
niat untuk belajar yang ikhlas, ini berarti sepertiga dari ilmu yang 
dikehendaki telah didapatkan.13 Al-Baihaqi (W. 565/1161) menyatakan 
bahwa tindakan terdiri dari tiga tahapan: (a) hati (qalb) yang dari sinilah 
niat berasal; (b) lidah (lisan) yang dengan inilah niat diucapkan; dan 
(c) tindakan (‘amal) yang merupakan dilaksanakannya suatu kegiatan. 
Berbeda dengan yang  lainnya, niat bernilai sebagai ibadah.14

12Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 94.
13Syafîq Muhammad Zay‘ûr, Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda al-‘Almawî (Beirut: Dâr 

Iqra’, 1986), hlm. 55.
14Ibid., hlm. 55., 

DU
MM

Y



127Bab 5 | Etika dalam Belajar

Berkaitan dengan masalah niat, sebuah hadis menyatakan, 
bahwa perbuatan itu diukur (tergantung) pada niatnya.15 Hadis lain 
menyatakan bahwa Tuhan (Allah) tidak menganggap pekerjaan pisikmu 
tetapi dia lebih menganggap niat dan pekerjaanmu.16 Demikian juga di 
dalam Al-Qur’an dinyatakan bahwa tidaklah berdosa bagi kalian semua 
jika melakukan kesalahan tanpa disengaja, kecuali apa yang diniatkan 
oleh hatimu (itu akan menjadi sebuah dosa bagimu).17 

Kutipan-kutipan di atas menunjukkan kedudukan niat sebagai 
faktor yang menentukan yang mengukur kualitas suatu tindakan 
atau pekerjaan. Jadi, niat merupakan suatu hal yang penting, tidak 
hanya untuk mendapatkan kesahan suatu pekerjaan, tetapi juga untuk 
mengukur nilainya. Jadi, merupakan sesuatu yang tidak mungkin 
apabila pekerjaan yang sebenarnya baik dianggap jelek walaupun ini 
datang dari hati yang jahat. Ini juga mungkin terjadi apabila tindakan 
atau pekerjaan buruk dinilai baik karena ini dihasilkan dari hati yang 
ikhlas. Hadis di bawah ini secara jelas mengonfirmasikan masalah ini: 
“Betapa banyak amalan yang terkesan amalan-amalan dunia, tetapi karena 
niatnya baiknya, maka menjadi amalan bagi kehidupan akhirat, dan berapa 
banyak amalan yang berkesan bagi kehidupan akhirat, tetapi karena niatnya 
buruk, maka menjadi amalan di dunia saja.”18

Berpedoman pada pendapat di atas, bahwa niat merupakan dasar 
dari setiap pekerjaan. Al-Zarnuji menganggap hal ini sebagai dasar 
etika santri dalam mencari ilmu. Santri seharusnya dalam keadaan apa 
pun mampu menjaga niatan baik di dalam hatinya, karena kalau tidak, 
proses pencarian ilmunya akan mengalami kecacatan yang serius. Niat 
harus benar-benar ditanamkan di hati santri. Karena semakin kuat 
niatnya, maka belajarnya semakin giat dan karenanya kesuksesan yang 
akan didapat akan maksimal.

Selanjutnya, al-Zarnuji membahas jenis niat yang terkait dengan 
nilai belajar. Sebagaimana dikemukakan bahwa sesungguhnya belajar 

15Al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim Tarîq al-‘Ilm, Instruction of the Student: The 
Method of Learning, terjemahan dan catatan oleh G. E. von Grunebaum and T. M. 
Abel (New York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 25.

16Muhyiddin Abî Zakarîya Yahyâ Ibn Sharaf al-Nawâwî, Riyâd al-Sâlihîn min 
Kalâm Sayyid al-Mursalîn (Beirut: Dâr al-Hikmah, 1987), hlm. 15. 

17Mohammed Marmaduke Pickthall, The Meaning of the Glorious Koran: An 
Explanatory Translation (New York: New American Library, t.th.), hlm. 301.

18Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim (2008), hlm. 25. 

DU
MM

Y



128 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

adalah sesuatu yang mulia seperti yang telah dijelaskan oleh banyak 
ayat Al-Qur’an dan hadis. Akan tetapi hal ini bisa menjadi sebaliknya 
apabila dalam belajar berdasarkan niatan yang tidak baik. Ibn Jama’ah 
berpendapat bahwa kemanfaatan ilmu dapat diterima hanya pada 
keadaan jika ilmu dicari berdasarkan niat yang baik.19 Pendapat yang 
sama dikemukakan oleh Al-Ghazali dan al-Biruni.

Al-Zarnuji, memberikan empat pertimbangan yang dapat 
memperbaiki niat yang benar dalam mencari ilmu. Pertama, niat 
mencari rida Allah Swt. Menurutnya, faktor ini dianggap sebagai faktor 
penting dan menentukan dari tiga faktor lainnya. Niat yang pertama 
ini menunjukkan hubungan manusia sebagai seorang yang taat kepada 
Tuhan (‘abid). Manifestasi dari niat tersebut adalah, bahwa semua 
kegiatan yang dilakukan, bernilai ibadah, dan harus dianggap berasal 
hanya dari Tuhan. Belajar bagi al-Zarnuji dianggap sebagai tugas agama, 
yang niatnya harus hanya untuk mendapatkan rida Allah Swt. Hal ini 
menunjukkan bahwa belajar yang dilakukan tanpa adanya niat untuk 
mendapatkan rida Allah kurang bermakna.

Kedua, bahwa belajar harus diniatkan sebagai usaha sungguh-
sungguh untuk mendapatkan kebahagiaan dunia dan akhirat. Kehidupan 
yang abadi adalah di akhirat, sedangkan kehidupan di dunia hari ini 
adalah sementara. Secara konsekuen, kebahagiaan yang sejati yang harus 
dicari adalah kebahagiaan yang didapatkan di akhirat yang mungkin 
membutuhkan pengorbanan kesenangan dunia. Orang-orang Muslim 
percaya bahwa dunia ini adalah cobaan. Mereka Islam percaya bahwa 
dengan melalui cobaan inilah kesenangan sejati pada kehidupan akhirat 
akan diraih. Oleh karena itu, belajar mungkin untuk beberapa tingkatan 
dianggap sebagai manifestasi pengorbanan yang menjembatani bagi para 
siswa dalam kehidupan di dunia untuk menghadapi tempat terakhir di 
akhirat.

Ketiga, niat belajar adalah untuk menyebarkan agama Islam atau 
dakwah Islamiyah. Al-Zarnuji sadar akan pentingnya ilmu sebagai suatu 
prasyarat yang sangat diperlukan untuk menegakkan gagasan-gagasan 
agama. Dengan cara yang sama dia mengakui bahwa kegiatan agama 

19Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘ wa al-Mutakallim fî Adâb al-‘Alim wa al-
Muta‘allim (Hydarabad: Dâ’irat al-Ma‘ârif, 1353), hlm. 13.

DU
MM

Y



129Bab 5 | Etika dalam Belajar

termasuk kehidupan pertama dan kesalihan tidak sempurna disebabkan 
karena kebodohan.20 

Keempat, belajar harus diniatkan untuk beramal, berterima kasih 
kepada Allah Swt., atas pikiran yang sehat dan tubuh yang kuat.21 Ini 
sesuai dengan fakta bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang paling 
sempurna, karena manusia dilengkapi dengan kemampuan intelektual 
yang luar biasa (‘aql). Belajar harus diarahkan untuk mencapai kemajuan 
intelektual dan juga potensi-potensi manusia lainnya seperti intuisi dan 
aspek fisik keberadaan manusia. 

Nilai niat pastinya terletak pada keikhlasannya. Ikhlas adalah sifat 
baik untuk memegang teguh niat di lubuk hati yang paling dalam, 
semata-mata hanya untuk Allah Swt. Ikhlas adalah sikap yang sama 
sekali dalam melakukan sesuatu tidak membicarakannya kepada orang 
lain, seolah-olah hanya hati kita yang tahu. Sifat baik ini benar-benar 
sulit untuk dicapai, sehingga menurut hadis Nabi, niat seseorang lebih 
penting daripada kegiatan fisiknya.22 

Al-Ghazali yang menaruh perhatian dalam persoalan ini 
memunculkan di dalam beberapa karyanya, melihat persoalan niat dalam 
pencarian ilmu dalam dua keadaan. Pertama, adalah idealistik, dan Kedua, 
adalah pragmatis. Persepsi idealistisnya terhadap belajar adalah bahwa 
belajar harus diniatkan hanya untuk atau demi menggapai rida Tuhan. 
Belajar dan juga mengajar adalah ibadah kepada Allah Swt., yang akan 
sah hanya ketika orang itu mempunyai motivasi yang ikhlas.23 Karena 
ibadah merupakan ketaatan seorang Muslim kepada Tuhannya supaya 
mendapatkan rida Tuhan. 

Belajar yang tidak diniatkan karena Allah Swt., hanya akan 
mengantarkan para santri jatuh kepada ma’siyah, pekerjaan yang pantas 
mendapatkan celaan. Mengajar atau menuntut ilmu yang menjauhkan 
diri dari Allah Sawt., dianggap dosa (ma’siyah), sama halnya dengan 
menegakkan salat atau ikut serta dalam peperangan suci (jihad) tanpa 

20Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 25. 
21Ibid., hlm. 26. 
22‘Abd al-Bâsit al-‘Almawî, Al-Mu‘îd fî Adab al-Mufîd wa al-Mustafîd, dalam  

Zay‘ûr,  Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda al-‘Almawî, hlm. 55.
23Al-Ghazâlî, Fâtihat al-‘Ulûm (Kairo: Matba‘at al-Husaynîyah al-Misrîyah, 

1322/1904), hlm. 9. 

DU
MM

Y



130 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

niatan karena Allah Swt.24 Oleh karena itu, menurut al-Ghazali, orang 
belajar dengan niatan untuk menghasilakan uang, mendapatkan 
kedudukan di dalam masyarakat, atau untuk mengurangi pajaknya dan 
menghindar dari kewajibannya terhadap atau kepada raja (pemimpin), 
atau untuk tujuan lain bukan untuk mengabdi kepada Allah Swt., akan 
mengantarkan dirinya kepada akibat yang mengerikan.25

Dalam situasi lainnya, al-Ghazali melihat niat belajar dengan 
mempertimbangkan jenis ilmunya. Selama yang dicari itu adalah ilmu 
agama, dia terikat untuk memberikan kesan bahwa dalam keadaan apa 
pun, harus bertujuan mendapatkan ridha Allah. Namun, jika ilmunya itu 
adalah ilmu ‘duniawi’, seseorang boleh meniatkannya untuk menunjang 
keinginannya dalam hal urusan dunia. 

Sementara itu, Ibnu Jama’ah mengemukakan beberapa pernyataan. 
Menurutnya, belajar harus dilakukan karena Allah Swt. Ini juga harus 
diniatkan untuk mengimplementasikan aturan suci sebagai kewajiban 
bagi semua orang Muslim supaya mereka mendapatkan pahala dari 
Allah Swt., dalam bentuk kehidupan yang nyaman. Belajar juga harus 
ditujukan untuk bisa membawa santri lebih dekat kepada Allah Swt., 
sehingga melalui belajar dia selalu mengingat kekuasaan Tuhan.26 

Selanjutnya, Abu Bakr Jabir al-Jaza’iri menyatakan bahwa niat 
yang ikhlas dalam belajar harus mencakup pada tiga tujuan, yakni (1) 
memahami Tuhan; (2) menjaga ilmu dengan tujuan memperkenalkan 
Islam; dan (3) mengajarkan ilmu kepada seseorang.27 Hajji Khalifah 
(1067/1657) berpandangan bahwa orang yang mencari ilmu untuk 
mata pencaharian tidak berkembang menjadi orang yang terpelajar, dia 
hanya akan menjadi orang semi terpelajar.28

Walaupun tujuan dasar belajar dalam Islam adalah yang pertama 
dan paling utama berdasarkan pada dasar agama, ini tidak berarti 
bahwa tujuan belajar sama sekali mengabaikan tujuan dunia dan 
masyarakat. Nabi Saw., bersabda, yang terbaik di antara kamu adalah bukan 

24Ibid., hlm. 9. 
25Ibid., hlm. 9.  
26Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘ , hlm. 13.
27Abû Bakr Jâbir al-Jazâ’irî, Al-‘Ilm wa al-‘Ulamâ’ (Beirut: Dâr al- Kutub li al-

Malâyîn, 1983), hlm. 31. 
28Hâjjî Khalîfah, Kashf al-Zunûn ‘an-Asâmî al-Kutub wa al-Funûn, Volume I, 

Istanbul:  Maarif Matbaasi (1941), hlm. 22.

DU
MM

Y



131Bab 5 | Etika dalam Belajar

orang yang mengabaikan kehidupan di dunia ini untuk kehidupan akhiratnya, 
atau mengabaikan kehidupan akhirat untuk kehidupan dunia. Dia adalah 
seseorang yang bekerja untuk kedua hal tersebut secara bersamaan.29 Ibn al-
Muqaffa’, seorang cendikiawan muslim pada abad ke-8 berkata, “Carilah 
pengetahuan karena jika kamu seorang raja pengetahuan akan memberikanmu 
kehormatan dan jika kamu menjadi orang yang terhina dan miskin maka 
pengetahuan akan memberimu makanan.”30 Sementara itu, Ikhwan al-Safa’ 
mengatakan bahwa tujuan belajar adalah untuk mendapatkan manfaat 
yang bernilai seperti kehormatan, martabat, kekuasaan, kemudahan 
untuk mendapatkan sesuatu, kecakapan, kedermawanan, kenikmatan 
dan martabat dan kemuliaan.31 Selanjutnya, Shihabuddin Yahya al-
Suhrawardi (587/1191) menyatakan bahwa belajar harus dicurahkan 
“untuk mendapatkan pencerahan yang pada gilirannya membutuhkan 
kesempurnaan dari semua kemampuan manusia, baik mental atau pun 
psikologi yang melibatkan elemen-elemen rasional dan jiwa dengan 
semua aspek dan dimensinya.32

Al-Biruni bersepakat bahwa belajar sebagai kegiatan keilmuan, 
harus benar-benar untuk tujuan Allah Swt. Menurutnya, semua 
ilmu itu bermanfaat sepanjang niatnya yang benar. Dia juga sepakat 
dengan gagasan bahwa untuk beberapa tingkatan bisa diniatkan untuk 
memenuhi masalah duniawi. Al-Biruni juga menyatakan bahwa belajar 
harus membuat santri percaya diri dan terjamin. Karena tidak ada 
sumber yang lebih buruk dari ketidakterjaminan dan degradasi dari 
pada kebodohan.33

29Djemal D. Sabba and George J. Tomeh, Education as Philosophy, The Year Book 
of Education (World Bank Company, 1957), hlm. 69. Mehdi Nakosteen, History of 
Islamic Origins of Western Education A.D. 800-1350 (Boulder, University of Colorado 
Press, 1964), hlm. 41.

30Khalil A. Totah, The Contribution of the Arabs to Education (New York: AMS 
Press, 1972), hlm. 89.

31Ali Akbar Farhani, An Investigation of the Ideological Foundation and 
Administrative Structure of Higher Education in Iran from Islamic Madressahs to Western 
University, Dissertation, (Ohio: Ohio University, 1980), hlm. 130.

32Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Philosophers’ Views on Education, Muslim 
Education Quarterly 2:4 (1985), hlm. 10.

33Hisyam Nasyabi, The Attitude of al-Bîrûnî towards Science and Education, in Al-
Bîrûnî: Commemorative Volume, ed. by Hakim Mohammad (Pakistan, The Time Press, 
1979),  hlm. 395.

DU
MM

Y



132 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

B.	 Al-Jiddu (Ketekunan)
Etika berikutnya seperti yang dibicarakan oleh Al-Zurjani adalah sebagai 
berikut. 

ثم لابد من الجد والمواظبة والملازمة لطالب العلم
Kemudian bagi para pelajar seharusnya bersungguh-sungguh dan tekun dalam 
belajar.”34 

Yang harus dimiliki oleh seorang pelajar adalah ketekunan dan cita-
cita yang tinggi. Pada bab ini, bagi orang yang mencari ilmu menurut 
al-Zarnuji harus mencarinya dengan sungguh-sungguh dan tekun. 
Dalam hal itu terdapat isyarat dalam Al-Qur’an:

نَا
َ
هُمْ سُبُل نَهْدِيَنَّ

َ
ذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَا ل

َّ
 قوله تعالى وَال

Dan mereka yang berjuang di jalan Kami pasti akan kita tunjukkan jalan-jalan 
Kami. (QS Al-Ankabut [29]: 69).

وقيل من طلب شيئا وجد وجد، ومن قرع الباب ولج ولج وقيل 

بقدر ما تعتني تنال ما تتمنى قيل يحتاج في التعلم والتفقه إلى جد 

الثلاثة المتعلم، والأستاذ، والأب إن في الأحياء
Dikatakan: Barang siapa bersungguh-sungguh mencari sesuatu (dengan 
keseriusan) niscaya akan mendapatkannya. Dan barang siapa yang mengetuk 
pintu, pasti dapat masuk sampai dalam. Dikatakan lagi: Tercapainya sesuatu 
(cita-cita) yang diharapkan, itu sesuai dengan kemampuannya dalam berusaha.” 
Dikatakan: ”Dalam belajar untuk mencapai kesuksesan mempelajari ilmu agama 
(fikih) itu dibutuhkan adanya kesungguhan dari tiga orang, yaitu: pelajar, guru, 
dan ayah bila masih hidup.35

Memang sejauh pengorbanan orang itu dalam mencari ilmu maka 
sejauh itu pula ia akan memperoleh apa yang ia inginkan. Diceritakan 
bahwa mencari ilmu itu memerlukan kesungguhan tiga orang: 

34Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 50. 
35Ibid., hlm. 50.  

DU
MM

Y



133Bab 5 | Etika dalam Belajar

kesungguhan peserta didik, kesungguhan guru yang mengajar dan 
kesungguhan orang tua apabila ia masih hidup. 

Aliman Sadiduddin al-Syirazi mensyairkan syair yang digubah oleh 
Imam Syafi’i:

أنشدني الشيخ الإمام الأجل الأستاذ سديد الدين الشيرازي للشافعي

الجد يدني كل أمر شاسع # والجد يفتح كل باب مغلق

وأحق خلق الله بالهم امرؤ # ذو همة يبلى بعيش ضيق

عيش  وطيب  اللبيب  بؤس   # وحكمه  القضاء  على  الدليل  ومن 

الأحمق

لكن من رزق الحجا حرم الغنى # ضدان يفترقان أي تفرق
Kesunggguhan akan mendekatkan sesuatu yang jauh dan membukakan pintu 
yang terkunci. Hak Allah yang paling utama bagi muridnya adalah orang-
orang yang bercita-cita tinggi justru diuji dengan hidup yang sempit. Sudah 
menjadi suratan takdir dan menjadi ketentuan Allah, bahwa orang yang pandai 
susah hidupnya dan orang yang bodoh sejahtera hidupnya. Tetapi orang yang 
dikaruniai akal yang cerdas dijauhkan dari kekayaan karena keduanya saling 
berlawanan dan sangatlah berbeda.36

Selanjutnya imam al-Syirazi menyairkan syair lain:

تمنيت أن تمسي فقيها مناظرا # بغير عناء والجنون فنون

وليس اكتساب المال دون مشقة # تحملها فالعلم كيف يكون
Kau idam-idamkan menjadi seorang ahli fikih yang ahli menganalisa tanpa 
mau bersusah payah. Memang kegilaan itu beraneka ragam bentuknya. Harta 
benda saja tak akan kau dapatkan tanpa susah payah apalagi dengan ilmu.37

ولا بد لطالب العلم من سهر الليالي، كما قال الشاعر
36Ibid., hlm. 51.  
37Ibid., hlm. 52.  

DU
MM

Y



134 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Seorang pelajar harus berjaga (tidak banyak tidur) pada malam hari, 
sebagaimana dikatakan seorang penyair.38

بقدر الكد تكتسب المعالي # فمن طلب العلى سهر الليالي
Keluhuran derajat akan tecapai sebatas usaha yang dilakukan, barangsiapa 
mengharapkan kemuliaan maka ia harus berjaga pada malam hari.39

تبلغ  يا صاحبي أن  به سهرا # إن شئت  أقلل طعامك كي تخطي 

الكملا
Kurangilah makan agar kamu dapat terjaga di waktu malam. Kalau itu semua 
dapat kau lakukan, niscaya kamu dapat mencapai kesempurnaan.40

وقيل من أسهر نفسه بالليل، فقد فرح قلبه بالنهار
Diungkapkan pula, barangsiapa membiarkan dirinya terjaga di malam hari, 
hatinya akan ceria di siang hari.41

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa orang yang mencari ilmu 
itu harus kuat jaga malam juga supaya menyedikitkan makan, supaya 
bisa tahan jaga malam. Dikatakan bahwa barang siapa yang dapat jaga 
malam, maka ia akan gembira pada waktu siangnya. Diterangkan pula 
bahwa yang menyebabkan kemalasan adalah karena orang tidak mau 
merenungkan tentang kebaikan ilmu dan keutamaannya. Ali bin Abi 
Thalib menyatakan:

قال أمير المؤمنين علي ابن أبي طالب كرم الله وجهه رضينا قسمة 

الجبار فينا، لنا علم وللأعداء مال، فإن المال يفني عن قريب وإن 

العلم يبقى لا يزال

38Ibid., hlm. 53. 
39Ibid., hlm. 53.  
40Ibid., hlm. 55.  
41Ibid., hlm. 55. 

DU
MM

Y



135Bab 5 | Etika dalam Belajar

Aku rela pembagian Zat yang Maha Kuasa kepadaku; Aku diberi ilmu dan 
musuhku diberi harta benda. Karena harta kekayaan akan cepat hilang; 
Sedangkan ilmu akan kekal abadi.42

Ilmu yang bermanfaat itu selalu disebutkan orang, sekalipun 
orangnya sudah meninggal dunia. Hal tersebut merupakan hidup yang 
abadi. Syeikh al-Hasan bin Ali yang terkenal dengan al-Marghibani 
menukil syair:

الجاهلون فموتى قبل موتهم # والعالمون وإن ماتوا فأحياء
Orang bodoh itu mati sebelum mati; Orang alim sekalipun mati akan tetap 
hidup.43

Demikian juga Syekh Burhanuddin menukil syair:

وفي الجهل قبل الموت موت لأهله # فأجسامهم قبل القبور قبور

وإن امرؤلم يحي بالعلم ميت # وليس له حين النشور نشور
Pada kebodohan terdapatlah kematian pada penyandangnya; Badan mereka 
menjadi kubur sebelum dikubur. Orang yang tidak hidup dengan ilmu adalah 
mati; Baginya pada waktu kebangkitan tidak ada kebangkitan kembali.44

Selain itu terdapat lagi syair:

أخو العلم حي خالد بعد موته # وأوصاله تحت التراب رميم

وذو الجهل ميت وهو يمشي على الثرى # يظن من الأحياء وهو عديم
Orang berilmu hidup kekal sekalipun telah mati; dan tulang belulangnya hancur 
di bawah tanah. Orang bodoh mati sekalipun masih berjalan di atas bumi; 
Disangka hidup padahal sebelumnya ia tiada.45                           

Oleh karena itu, sebagai syarat pertama dalam mencari ilmu ialah 
menghadapinya sejak permulaan hingga akhirnya dengan penuh gairah. 

42Ibid., hlm. 63. 
43Ibid., hlm. 63.   
44Ibid., hlm. 64. 
45Ibid., hlm. 64.   

DU
MM

Y



136 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Orang yang memahami betapa nikmatnya ilmu dan ilmu fikih, maka 
orang itu akan tergolong untuk mencapai ilmu itu.46

Bagaimanapun juga, niat hanya untuk mencari ilmu masih jauh 
dari cukup. Dalam prosesnya, pasti belajar membutuhkan ketekunan 
yang menunjukkan karakter santri yang konsisten dalam menggapai 
keinginannya melalui kerja keras. Al-Zarnuji percaya bahwa sifat ini 
akan menghasilkan pencapaian yang luar biasa. Oleh karena itu, apabila 
kamu mengejar sesuatu dengan tekun maka kamu akan mendapatkan 
apa yang kamu inginkan. Dengan kata lain, semakin serius kamu 
berusaha, maka semakin besar hasilnya.

Adalah hal yang menarik untuk menyatakan bahwa sifat di atas 
tentunya harus dimiliki bukan hanya oleh peserta didik, tetapi juga guru 
dan ayahnya. Menurut al-Zarnuji, ketekunan dari tiga orang tadi sangat 
penting dalam pencarian ilmu dan pengetahuan. Orang-orang ini adalah 
peserta didik, guru, dan ayah.47 Pernyataan ini nampaknya merefleksikan 
pentingnya atau perlunya kerja sama di antara mereka. Guru dengan 
profesinya adalah orang yang bertanggung jawab untuk memberikan 
ilmu dan bimbingan kepada peserta didik. Sementara itu, ayah pada 
dasarnya adalah orang yang mengurusi hidupnya, khususnya dalam 
hal memberikan dukungan finansial peserta didik untuk memenuhi 
kebutuhan-kebutuhannya. Selanjutnya, ayah juga mewakili seseorang 
yang bertanggung jawab untuk mendidik peserta didik sepanjang 
menyangkut keluarga inti. Al-Zarnuji terlihat yakin bahwa belajar 
berhasil jika tiga elemen dapat bekerja sama satu sama lainnya.

Bagaimanapun di dalam kitab Ta’lîmnya, al-Zarnuji sendiri 
memperhatikan sifat rajin dari pihak peserta didik. Dalam hal ini, 
menurut dia, aspek ketekunan juga yang menyandarkan pemakaian 
waktu seefektif mungkin. Dianjurkan bahwa belajar harus dilakukan 
kapanpun sepanjang hidup peserta didik. Dia nampak sepakat dengan 
pemikiran bahwa belajar adalah proses sepanjang hidup.

Kemudian al-Zarnuji masuk pada aspek praktis ketika dia 
menyatakan bahwa ini penting dalam mencari ilmu untuk tetap terjaga 
sepanjang malam.28 Selanjutnya, dia menyatakan bahwa dalam mencari 
ilmu perlu bagi seseorang untuk tetap belajar dan mengulang pelajaran 

46Ibid., hlm. 50-55.
47Ibid., hlm. 38. 

DU
MM

Y



137Bab 5 | Etika dalam Belajar

pada permulaan malam dan akhir malam. Karena bahwasanya waktu 
antara petang dan Subuh adalah waktu yang diberkahi.48

Ini nampak populer dalam tradisi belajar dalam Islam bahwa malam 
hari adalah waktu yang spesial. Hal ini dianggap sebagai waktu yang 
tepat, bukan hanya dalam hal keadaannya, tetapi juga dalam kepercayaan 
orang-orang Islam tradisional. Keadaan ini merupakan waktu ketika 
Tuhan menganjurkan kepada hambanya untuk beribadah, di mana 
mereka berkomunikasi dengan-Nya. Kepercayaan ini memengaruhi 
mereka dalam hal belajar karena seperti yang telah disebutkan di awal, 
belajar juga merupakan tugas agama. Namun, ini tidak berarti bahwa 
waktu-waktu yang lain tidak baik untuk belajar.

Ibnu Jama’ah contohnya, menyatakan bahwa santri harus mengatur 
waktunya, baik di malam ataupun di siang hari berdasarkan berbagai 
jenis kegiatan belajarnya. Untuk menghapal contohnya, dianjurkan 
bahwa waktu yang paling tepat ialah di penghujung malam, mendekati 
subuh. Untuk berpikir di awal pagi. Untuk menulis lebih baik di tengah 
hari sementara untuk refleksi dan diskusi lebih efektif di malam hari.49 
Sementara itu, al-Khatib al-Baghdadi menyatakan bahwa waktu malam 
lebih bermanfaat dari pada waktu siang. Menurutnya, waktu yang 
cocok untuk menghafal adalah di penghujung malam. Selanjutnya, dia 
memberitahu bahwa waktu puasa adalah waktu yang lebih berharga 
atau bermanfaat daripada waktu ketika tidak perpuasa.50

Di samping faktor penggunaan waktu dengan baik, al-Zarnuji 
menyatakan bahwa santri harus selalu ingat akan cita-citanya dari 
waktu ke waktu adalah sebuah kewajiban dalam mencari ilmu untuk 
memiliki cita-cita yang tinggi dalam belajar. Karena sesungguhnya 
manusia terbang dengan cita-citanya seperti burung terbang dengan 
sayapnya.51 Kebiasaan tekun tumbuh bersamaan dengan kemajuan 
cita-cita. Semakin tinggi cita-cita, maka semakin kuat ketekunannya 
dalam belajar. Sebaliknya, ini akan menyiutkan kerja keras santri ketika 
peserta didik memiliki cita-cita yang kecil. Oleh karena itu, al-Zarnuji 
berpendapat bahwa yang dapat membantu untuk mendapatkan segala 

48Ibid., hlm. 39-40  
49Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘, hlm. 114. 
50Ibid., hlm. 114. 
51Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 40.   

DU
MM

Y



138 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

sesuatu adalah ketekunan dan ambisi yang besar.52 Dengan pasti al-
Zarnuji juga menyatakan bahwa apabila seseorang memiliki cita-cita 
besar tetapi tidak memiliki ketekunan atau memiliki ketekunan, tetapi 
tidak bercita-cita tinggi, maka ilmu yang didapatkan oleh seseorang itu 
hanya sedikit saja.53

Dalam hal itu, al-Zarnuji juga mengingatkan santri untuk 
berusaha secara layak dalam belajarnya. Santri tidak perlu 
melelahkan atau memperlemahkan diri karena dengan begitu 
akan mengganggu belajar. Santri harus mampu mengamalkan 
kesederhanaan karena dalam hal ini kesederhanaan merupakan 
sumber dari semua kesuksesan. Selanjutnya, dia menyerukan, 
jangan membenci diri kamu untuk mengabdi kepada Tuhan. 
Sesungguhnya Dialah yang membiarkan tumbuhan tumbuh tidak 
memotong tangkalnya atau tidak sepenuhnya menyia-nyiakannya.54 
Pemikiran ini bersumber dari hadits Nabi Saw., bersabda bahwa 
sungguh agamaku ini tertanam dengan kuat, maka masuklah ke 
dalamnya dengan kesederhanaan. Juga dinyatakan, pikiranmu 
adalah binatang tungganganmu. Oleh karena itu, gunakanlah 
dengan sederhana.55 Kemudian al-Zarnuji meneruskan untuk 
membahas masalah kemalasan. Kemalasan merupakan masalah 
serius yang dihadapi para santri, karena ini merupakan penyebab 
utama kegagalan. Santri yang terjangkit sifat ini tidak akan 
mendapatkan ilmu dari proses belajarnya. Walaupun ini bukan 
tugas mudah untuk mengatasinya, al-Zarnuji menyatakan bahwa 
santri harus sadar akan masalah ini dan oleh karena itu, ia harus 
menaruh perhatian yang penuh untuk menghindarinya.

Al-Zarnuji mengungkapkan dua faktor yang menyebabkan santri 
jatuh ke dalam kubangan kemalasan. Pertama, berkenaan dengan 
motivasi yang berasal dari kesadaran akan manfaat belajar. Menurut 
al-Zarnuji, hal ini akan menyebabkan kemalasan, sekali saja mereka 
kehilangan motivasi akan manfaat belajar maka akan timbul rasa malas. 
Oleh karena itu, ketika akan memulai belajar hendaknya ia bertindak 

52Ibid., hlm. 40. 
53Ibid., hlm. 41.
54Ibid., hlm. 40.  
55Ibid., hlm. 40.   

DU
MM

Y



139Bab 5 | Etika dalam Belajar

sendiri demi memperoleh (ilmu) dan memotivasi diri sendiri untuk 
tekun dan bersungguh-sungguh dalam meraih manfaat belajar.56

Kedua, memperhatikan diri dengan masalah makan dan minum. 
Dia beranggapan bahwa kontrol dalam masalah ini sangat diperlukan 
dan dilakukan dengan memilih makanan yang baik dan mengukur 
jumlahnya. Dalam hal ini, dia mengangkat pernyataan Galen bahwa 
sebuah delima berguna sementara ikan berbahaya.57 Akan tetapi, al-
Zarnuji berpendapat bahwa seekor ikan kecil lebih baik daripada buah 
delima yang banyak. Karena dengan makan berlebihan dapat mengurangi 
kekayaan dan makan di luar kendali benar-benar berbahaya.58 Oleh 
karena itu, dia terlihat lebih perhatian terhadap masalah jumlah. 
Kemudian dia menyatakan bahwa cara yang benar untuk mengurangi 
makanan adalah makan makanan yang berminyak juga makanan yang 
lembut, makan seperlunya saja, tidak makan dengan mengumbar 
nafsu. Namun jika seseorang memiliki tujuan yang baik untuk makan 
dalam jumlah besar seperti supaya menjadi kuat dalam berpuasa, salat, 
melakukan pekerjaan yang berat, maka hal tersebut diperbolehkan.59

C.	 Al-Tawakkal (Pasrah pada Tuhan)
Etika berikutnya bagi para pencari ilmu adalah tawakal kepada Allah, 
al-Zarnuji menyatakan:

لأمر  يهتم  ولا  العلم،  طلب  في  التوكل  من  العلم  لطالب  لابد  ثم 

الرزق، ولا يشغل قلبه بذلك
Kemudian bagi pelajar, selama mencari ilmu harus bertawakkal (berserah 
diri), dan jangan risau dengan masalah rezeki, jangan sampai hati dikotori 
oleh masalah tersebut.60

Jangan menyibukan diri dalam mencari rezeki, dan hatinya 
jangan sampai terpaut dengan mencari rezeki itu saja. Abu Hanifah 
menceritakan bahwa Rasulullah Saw. bersabda:

56Ibid., hlm. 42.  
57Ibid., hlm. 45.  
58Ibid., hlm. 45. 
59Ibid., hlm. 45.  
60Ibid., hlm. 98. 

DU
MM

Y



140 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

 روى أبو حنيفة رحمة الله عليه عن عبد الله ابن الحسن الزبيدي 

صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم من تفقه في دين الله كفاه 
الله همه ورزقه من حيث لا يحتسب.6

Barang siapa yang mendalami ilmu Allah maka Allah akan mencukupi maksud 
dan rizkinya dari sumber yang tidak diperkirakan.

Karena orang yang hatinya disibukan dengan urusan rezeki, dari  
makanan dan pakaian, maka ia tidak bisa menumpahkan perhatiannya 
untuk mencapai akhlak yang mulia dari hal-hal yang tinggi. Ada salah 
satu syair yang menyatakan:

دع المكارم لا ترحل لبغيتها # واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي
Tinggalkanlah akhlak yang mulia dan janganlah Anda pergi untuk mencarinya. 
Tak usahlah mencari akhlak yang mulia karena Anda sibuk mencari makanan 
dan pakaian.62

Ada seorang minta nasihat kepada Mansur al-Hallaj, seseorang 
yang diminta nasehat itu berkata,  perhatikanlah dirimu. Apabila Anda 
tidak mempergunakannya untuk mencari kemuliaan, maka dirimu itu 
akan mempekerjakan Anda untuk mengikuti keinginan-keinginannya. 
Oleh karena itu, setiap orang hendaknya menyibukan dirinya dengan 
perbuatan-perbuatan yang baik, hingga dengan demikian dia tidak 
disibukkan oleh dirinya untuk mengerjakan keinginan-keinginannya.

Orang yang berpikir hendaknya tidak menyusahkan tentang 
masalah dunia, karena susah itu tidak bisa menolak malapetaka dan 
tidak bermanfaat, bahkan membahayakan hati, akal dan badan, dan 
mengurangi perbuatan baik, karena hatinya selalu susah. Sebaliknya, 
orang harus selalu memperhatikan masalah-masalah akhirat, karena 
itulah yang bermanfaat di akhirat kelak untuknya.

Orang yang mencari ilmu hendaknya sedapat mungkin mengurangi 
hubungan-hubungan duniawi. Inilah sebabnya mengapa para ulama 

61Hadits ini terdapat pada Kitab al-Kabîr li al-Suyûthî, juz 2. Bab al-Ilmu, Nomor 
235, Hadits ini atas sanad Abu Hanifah. 

62Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 99.

DU
MM

Y



141Bab 5 | Etika dalam Belajar

memilih “uzlah” yaitu mengasingkan diri dari pergaulan masyarakat. 
Selanjutnya orang yang mencari ilmu harus sanggup menderita kesulitan 
perjalanan untuk mencari ilmu itu. Inilah sebabnya mengapa Nabi Musa 
As., waktu dalam perjalanan mencari ilmu, berkata kita telah payah 
dalam perjalanan kita ini. Banyak ulama menyatakan bahwa menderita 
capai untuk pergi mencari ilmu adalah lebih utama daripada melakukan 
peperangan. Memang pembalasan dan pahala itu, besar kecilnya, adalah 
seukuran dengan kecapaian dan penderitaan yang diberikan orang. 
Maka barang siapa yang sabar menanggung penderitaan mencari ilmu, 
ia akan memperoleh kelezatan ilmu yang melebihi kelezatan-kelezatan 
dunia yang lain.63

Konsep tentang tawakal secara esensi dibagi menjadi dua. Di satu 
sisi, seseorang harus bekerja sekuat tenaga dan dibarengi dengan atau 
disertai dengan rencana, organisasi dalam pencapaian tujuannya. Di 
sisi lainnya, sambil bekerja keras, seseorang harus percaya kepada 
Tuhan yang menentukan keberhasilan pekerjaannya. Targetan yang 
dimaksudkan seseorang dalam perencanaan dan organisasinya hanya 
ada melalui harapan, tetapi ini tidak selalu didapatkan. Ketika ini 
dapat diraih, rasa syukur kepada Tuhan harus diekspresikan dalam 
bentuk tindakan; sementara ketika sebaliknya evaluasi harus dilakukan 
dan harus menyokong usaha selanjutnya. Oleh karena itu, baik 
bersyukur kepada Tuhan dan evaluasi harus dimanifestasikan dalam 
bentuk tindakan. Dengan tawakal diharapkan tidak membuat orang 
frustasi karena kegagalannya dan tidak membuatnya bangga akan 
keberhasilannya. Agaknya sikap ini terus mendorong orang untuk 
bekerja keras dalam mencapai keberhasilan yang sesungguhnya di masa 
akan datang.

Menyadari akan pentingnya tawakkal, al-Zarnuji menyatakan bahwa 
peserta didik harus percaya kepada Tuhan dalam pencarian ilmunya. Ini 
penting bagi seseorang dalam pencarian ilmu untuk percaya kepada Tuhan 
sambil terus belajar.64 Bersamaan dengan niatan yang baik dan bekerja 
dengan giat, dua sifat yang telah dijelaskan di atas, sifat tawakal harus 
dijaga selama dalam keadaan mencari ilmu. Dalam pandangan Islam adanya 
kekuatan mutlak dibelakang kemampuan manusia yang menentukan 

63Ibid., hlm. 98-104.
64Ibid., hlm. 55.

DU
MM

Y



142 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

pencapaian terakhir dari usaha manusia. Islam menyatakan bahwa 
seseorang harus konsen dan berusaha sementara hasilnya diserahkan 
kepada Tuhan. Disebutkan di dalam Al-Qur’an ketika ribuan ilmu 
dipisahkan, maka kemudian tanamkanlah kepercayaanmu kepada Allah.

وْا مِنْ  ضُّ
َ
انْف

َ
بِ ل

ْ
ل

َ
ق

ْ
لِيْظَ ال

َ
ا غ ظًّ

َ
تَ ف

ْ
ن
ُ
وْ ك

َ
هُمْۚ  وَل

َ
تَ ل

ْ
ِ لِن

ّٰ
نَ الل بِمَا رَحْمَةٍ مِّ

َ
ف

اِذَا عَزَمْتَ 
َ
مْرِۚ ف

َ
ا

ْ
هُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى ال

َ
 عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ ل

ُ
اعْف

َ
حَوْلِكَۖ  ف

لِيْنَ ِ
ّ
مُتَوَك

ْ
بُّ ال حِ

ُ
َ ي ّٰ

 الل
َّ

ۗ  اِن ِ
ّٰ

ى الل
َ
 عَل

ْ
ل

َّ
تَوَك

َ
ف

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah lembut terhadap 
mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka 
menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena itu ma’afkanlah mereka, mohonkanlah 
ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. 
kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-
Nya. Maksudnya: urusan peperangan dan hal-hal duniawiyah lainnya, seperti 
urusan politik, ekonomi, kemasyarakatan dan lain-lainnya. (QS Ali Imran 
[3]: 159).

Bagaimanapun juga sifat ini tidak menandakan bahwa peserta 
didik melemahkan usahanya untuk mendapatkan ilmu. Dipercaya 
bahwa sampai dia sendiri yang mengubah keadaannya, Tuhan tidak 
akan mengubahnya.

سِهِمْۗ 
ُ
نْف

َ
رُوْا مَا بِا ى يُغَيِّ وْمٍ حَتّٰ

َ
رُ مَا بِق ا يُغَيِّ

َ
َ ل ّٰ

 الل
َّ

اِن
Sesungguhnya Allah tidak merobah Keadaan sesuatu kaum sehingga mereka 
merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. (QS Al-Ra’du [13]: 11).

Apa yang tawakkal kaitkan atau perhatikan adalah bahwa dengan 
urusan-urusan lain selain belajar peserta didik akan mengalami 
kemunduran atau kemerosotan, seperti urusan yang dicurahkan untuk 
masalah keduniawian. Ini sama saja dengan gagasan pemikiran bahwa 
selama hatinya tidak masuk ke dalam usaha tawakkal belajar tidak akan 
menghasilkan apa yang diharapkan.65 Dengan tawakkal, diharapkan 

65John Jarolimek dan Clifford D. Foster, Teaching and Learning in the Elementary 
School (New York: Macmillan Publishing Co., Inc., 1977), hlm. 307.

DU
MM

Y



143Bab 5 | Etika dalam Belajar

peserta didik dapat terus konsisten dengan tujuannya mencari ilmu, 
bersih dari interfensi apa pun.

Sebagai konsekuensinya, al-Zarnuji menyerukan kepada para 
peserta didik “untuk tidak terpengaruh dengan masalah-masalah yang 
berkaitan dengan makanan atau bersamaan dengan itu tidak terpengaruh 
dengan pikiran seseorang.66 Dia sepertinya selalu perhatian dengan 
konflik belajar sebagai tugas agama dengan masalah pragmatis yang 
berkaitan dengan orientasi dunia. Peserta didik secara terang-terangan 
didorong untuk konsisten dengan tujuan belajarnya. Menurutnya, orang 
yang pintar seharusnya tidak berhasrat dengan urusan-urusan dunia 
karena jenis kekhawatiran dan perhatian yang menyedihkan ini tidak 
menghindarkan malapetaka atau tidak berguna tetapi membahayakan 
bagi jiwa, pikiran, dan raga. Perhatian-perhatian terhadap masalah 
dunia ini menyebabkan terhentinya etos kerja yang bagus. Seseorang 
seharusnya lebih cenderung terhadap masalah-masalah yang berkaitan 
dengan kehidupan masa yang akan datang karena ini terbukti berguna.67

Dengan kata lain, dia menyatakan bahwa penting dalam mencari 
ilmu untuk sebisa mungkin mengurangi rasa cinta seseorang terhadap 
masalah-masalah keduniawian. Lanjut al-Zarnuji, ini wajib bagi peserta 
didik untuk tidak disibukkan dengan hal-hal lain, kecuali ilmu dan tidak 
pernah berpaling dari belajar.68 Menurut Muhammad ibn al-Hasan, 
sesungguhnya mencari ilmu itu dimulai dari buaian sampai liang lahat. 
Jadi, peserta didik yang ingin berhenti dari pencarian ilmu untuk satu 
jam saja, mungkin saja meninggalkan sepenuhnya pada jam itu juga.69 
Peserta didik dalam keadaan apa pun harus mementingkan belajar. Al-
Zarnuji percaya bahwa dengan konsentrasi yang penuh peserta didik 
bisa mendapatkan kesenangan dalam kerja kerasnya.

Berkenaan dengan masalah ini, al-Ghazali berpendapat bahwa 
pilihan belajar di atas melebihi urusan-urusan dunia itu penting bukan 
karena akhirnya tak bermanfaat, tetapi lebih dikarenakan perlunya 
perhatian yang penuh dalam masalah ilmu. Masalah-masalah dunia, 
dengan sendirinya selalu membuat manusia tertarik dan bahkan 
mengganggu usaha manusia dalam mencari ilmu. Oleh karena itu, usaha 

66Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 55.  
67Ibid., hlm. 55.
68Ibid., hlm. 56.
69Ibid., hlm. 56.

DU
MM

Y



144 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

perlindungan diperlukan untuk melindungi peserta didik dari gangguan, 
dan menjaga jarak dari urusan-urusan dunia lainnya dinilai efektif. Al-
Ghazali berpikir bahwa karena seseorang tidak dapat fokus terhadap dua 
hal dalam satu waktu dan keterbatasan diri yang mengganggu, peserta 
didik harus mengurangi ketertarikan terhadap urusan keduniawiannya.70

D.	 Al-Hurmah (Rasa Hormat)
Al-Zarnuji dalam kitab Ta’lîm al-Muta’allim lain menyatakan: 

اعلم بأن طالب العلم لا ينال العلم ولا ينتفع به إلا بتعظيم العلم 

وأهله وتعظيم الأستاذ وتوقير وقيل الحرمة خير من الطاعة، ألا 

ترى أن الإنسان لا يكفر بالمعصية، وإنما يكفر بترك الحرمة
Ketahuilah, sesungguhnya pelajar tidak dapat meraih ilmu dan memanfaatkan 
ilmunya kecuali dengan mengagungkan ilmu dan ahli ilmu serta menghormati 
dan mengagungkan gurunya. ”Dan dikatakan: ”rasa hormat lebih baik daripada 
kepatuhan (ketaatan). Ingat, bahwa manusia tidak menjadi kafir (kepada Allah) 
karena berbuat maksiat, tetapi ia menjadi kafir, karena ia tidak menghormati 
(mengagungkan) Allah.71

Perlu diketahui bahwa orang yang mencari ilmu tidak akan bisa 
memperoleh ilmu dan tidak bisa memanfaatkan ilmu yang diperolehnya, 
kecuali dengan memuliakan ilmu dan orang yang berilmu atau ulama, 
dan membesarkan dan menghargai gurunya. Diceritakan bahwa orang 
tidak menjaga kafir karena membuat maksiat, tetapi orang menjadi kafir 
karena meninggalkan kehormatan. Umpamanya sudah tahu tentang apa 
yang diperintahkan oleh Allah Swt., dan apa yang dilarangnya, tetapi 
dengan tidak ada rasa hormat sedikit pun ia tidak melakukan apa yang 
diperintahkan dan tidak meninggalkan apa yang dicegah. Dalam hal ini 
Ali Bin Abi Thalib berkata:

70K. El. S.M. al-Bagir, Al-Ghazâlî’s Philosophy of Education with Special Reference 
to al-Ihyâ’, Book I, Dissertasi, (Edinburgh: The University of Edinburgh, 1953), 
hlm. 206.

71Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 34. 

DU
MM

Y



145Bab 5 | Etika dalam Belajar

ومن تعظيم العلم تعظيم المعلم قال علي كرم الله وجهه أنا عبد 

باع، وإن شاء أعتق، وإن شاء  من علمني حرفا واحدا، إن شاء 

استرق.
Sayyidina Ali karramallahu wajhah berkata, aku adalah hamba sahaya 
(budak) bagi orang mengajariku, walaupun hanya satu huruf saja, kalau ia 
ingin menjualku, terserah. Jika mau ia memerdekakanku, jika mau ia bisa 
memperbudakku.72

Orang yang mengajar Anda sekalipun hanya satu huruf dari apa 
yang Anda perlukan dalam agama, ia menjadi bapak Anda dalam agama, 
Syekh Sadiduddin Al-Syairazi berkata:

قال  يقول  الشيرازي  الدين  سديد  الإمام  الشيخ  أستاذنا  وكان 

مشايخنا من أراد أن يكون ابنه عالما، فينبغي أن يراعي الغرباء من 

الفقهاء ويكرمهم ويعظمهم ويعطيهم شيئا، فإن لم يكن ابنه عالما 

يكون حافده عالما
Guru-guru kita berkata bahwa barang siapa yang ingin anaknya menjadi orang 
alim, maka ia harus menerima dengan senang hati orang-orang ahli fiqih yang 
datang dari jauh, memuliakan mereka, dan memberikan sesuatu kepada mereka 
sekalipun sedikit sebagai sedikit. Apabila anaknya tidak menjadi orang alim, 
maka cucunyalah yang akan menjadi orang alim.73

Selanjutnya al-Zarnuji menegaskan bahwa santri harus hormat, 
terutama kepada guru. Guru diakui sebagai seseorang yang memiliki 
ilmu dan mentransferkannya kepada santri. Dengan menghormati guru, 
diharapkan santri mendapatkan perlakuan terbaik sekaligus manfaat 
yang luar biasa dari gurunya. Bagi al-Zarnuji, dalam mempelajari 
ilmu, seseorang tidak memperoleh ilmu ataupun manfaat dari ilmu 
jika seseorang itu tidak menghargai ilmu dan orang yang berilmu itu. 
Selanjutnya, sikap menghargai penting karena orang tidak akan menjadi 

72Ibid., hlm. 35.
73Ibid., hlm. 36. 

DU
MM

Y



146 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kafir dengan berdurhaka, tetapi menjadi kafir dengan memandang 
enteng akan kedurhakaannya dan berlaku tidak hormat.74

Pernyataan ini dasarnya ditemukan dalam hadis di mana hanya 
ketika ilmu mendapatkan penghormatan yang baiklah, guru sebagai 
orang yang terpelajar, mendapatkan penghargaan yang sama. Dinyatakan 
bahwa dia (guru) menempati urutan ketiga setelah Tuhan dan malaikat-
malaikatnya.75 Demikian juga seseorang yang menghargai orang yang 
berilmu, berarti dia dianggap telah melakukan hal yang sama terhadap 
70 nabi.76 Hadis lain menyatakan, siapa saja yang menghormati orang 
yang berilmu dianggap seperti melakukan hal yang sama kepada Tuhan. 
Demikian pula siapa saja yang tidak menghormati orang yang berilmu 
berarti dia tidak menghormati Tuhan dan utusan-Nya.77 Seseorang 
yang salat bersama-sama dengan orang yang berilmu dianggap seperti 
salat  dengan Nabi, dan karena hal itu dia mendapatkan ampunan dari 
Tuhan.78 Oleh karena itu, dalam konteks belajar, peribahasa ini terkait 
dengan kemuliaan seorang guru yang dalam keadaan apa pun santri 
harus menghormatinya.

Ada beberapa ungkapan yang terkait dengan pemberian 
penghormatan kepada guru. Al-Zarnuji menganjurkan supaya santri 
mengingat ungkapan-ungkapan ini. Pertama, dia harus memuliakan 
gurunya dengan menganggapnya seperti ayahnya. Menurut al-
Zarnuji, orang yang mengajarkanmu satu huruf dari semua yang 
kamu butuhkan untuk pelajaran agamamu adalah ayahmu. Hal ini 
harus dipahami dengan artian, bahwa guru menyuapi santri dengan 
ilmu seperti orang tua menyuapinya makanan. Oleh karena itu, 
santri harus menghormati guru dengan cara yang sama seperti yang 
dia lakukan kepada bapaknya, dalam ranah kognitif dan efektif juga 
kemampuannya. Pemikiran seperti ini juga dapat dijumpai di dalam 
pemikiran al-Ghazali, bahwa orang tua adalah penyebab keberadaan 
seorang anak saat hadir di dalam kehidupan ini, sementara guru 
adalah penyebab kehidupan yang abadi. Apabila anak dibawa ke 
dalam kehidupan dalam keadaan tidak siap, maka orang tua akan 

74Ibid., hlm. 32.
75QS. Ali Imran [3]: 17.
76Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘, hlm. 9.
77Ibid., hlm. 10.
78Ibid., hlm. 9-10.

DU
MM

Y



147Bab 5 | Etika dalam Belajar

mengalami kehancuran yang abadi. Hanya gurulah yang berjasa bagi 
kehidupan yang abadi dalam kehidupan yang selanjutnya.79

Kemudian al-Ghazali menyatakan, sepertinya ini merupakan 
tugas bagi anak dan ayahnya untuk saling mencintai dan bekerja 
sama dalam mencapai tujuan bersama ini juga merupakan tugas 
dari peserta didik dan gurunya untuk mencintai dan menghargai 
satu sama lainnya.80

Selanjutnya, menurut al-Ghazali, santri harus memposisikan diri 
untuk menghargai gurunya, seperti halnya pasien kepada seorang 
dokternya. Dia harus percaya kepada gurunya untuk memajukan proses 
belajar. Karena dalam hal pendidikan, guru lebih tahu karena dia lebih 
berpengalaman daripada santri, situasi ini sama halnya dengan pasien 
yang harus percaya kepada dokternya karena dokter merupakan ahlinya 
dalam mendiagnosa dan juga mengobati penyakitnya. Jika santri tidak 
menghargai gurunya, dia akan sulit menggapai kesuksesan dalam 
belajarnya.81

Ibn Jama’ah membagikan pandangan ini ketika dia menyatakan 
bahwa salah satu sikap terbaik santri kepada gurunya adalah percaya 
kepada gurunya untuk mengatasi masalahnya. Mengenai status 
perbandingan antara dokter dan guru, dia menyatakan bahwa santri 
secara terbuka berkonsultasi dengan gurunya dan membiarkannya 
menawarkan solusi terhadap masalah-masalahnya, seperti pasien yang 
mengungkapkan tentang apa yang dia rasakan supaya dokternya dapat 
membuat diagnosa yang akurat, juga menentukan penanganan yang pas. 
Menurut Ibn Jama’ah, santri harus berbicara dengan gurunya tentang 
apa yang harus dicapai, mencari kesenangan gurunya, mendekatkan 
diri kepada Tuhan sambil melayani gurunya. Karena anggapan Ibn 
Jama’ah bersifat rendah hati dalam menghadapi guru adalah berpahala. 
Juga membiarkan guru mengontrol perkembangannya adalah suatu 
penghormatan dan bersifat sopan kepadanya adalah perbuatan yang 
baik.82 Seperti di dalam pemikiran al-Ghazali, dinyatakan bahwa santri 
tidak boleh sombong ataupun angkuh, tetapi harus benar-benar patuh 

79Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 32.
80Al-Ghazâlî, Kitâb a l-‘Ilm: The Book of Knowledge, terjemahan dan catatan oleh 

Nabih Amin Faris (Lahore: S.H. Muhammad Ashraf, 1962), hlm. 145.
81Al-Ghazâlî, Kitâb a l-‘Ilm, hlm. 145. 
82Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘, hlm. 87. 

DU
MM

Y



148 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

kepada gurunya dan mendengarkan arahannya, sebagaimana pasien 
yang tidak tahu mendengarkan arahan dokter ahli.61

Menurut pemikiran al-Zarnuji, selain menghormati guru, santri 
juga harus menghormati anak-anak gurunya. Karena anak-anak gurunya 
merupakan titipan, di mana gurunyalah yang bertanggung jawab 
untuk mengurusi tumbuh kembangnya. Menghargai anak gurunya 
berarti bahwa santri membantu gurunya melakukan tugasnya sebagai 
orang tua, selain tugasnya dalam usaha mendapatkan ilmu yang dari 
ilmu itulah santri dapat memperoleh manfaatnya. Bantuan seperti ini 
sangat penting dalam menunjukkan bahwa dia sadar akan konsekuensi 
kurang perhatian gurunya terhadap anak-anaknya karena kebanyakan 
waktunya digunakan untuk mengajar. Walaupun kegiatan membantu 
seperti ini tidak diberikan dalam bentuk tindakan fisik atau materi, 
penghormatan kepada anak-anak gurunya dengan cara menjaganya 
barangkali cukup untuk mengurangi beban gurunya. Menghormati 
anak guru telah dianjurkan oleh gurunya al-Zarnuji, Burhanuddin al-
Marghinani yang menyatakan bahwa seorang imam besar Bukhari (pada 
satu waktu) sedang duduk memberikan ceramah dan kadang-kadang 
berdiri di tengah-tengah ceramahnya. Ketika dimintai alasan (akan hal 
ini) dia menjelaskan bahwasanya, anak guru saya bermain dengan anak 
lain di jalan dan kadang-kadang menghampiri gerbang masjid. Sesering 
mungkin saya melihatnya, saya berdiri melihatnya supaya saya dapat 
menghormati guru saya.83

Demikian halnya, santri juga harus menjadikan dirinya sendiri 
sebagai ‘pembantu’ gurunya, dalam memenuhi kebutuhan sehari-
harinya. Al-Zarnuji percaya bahwa dengan berbuat seperti itu santri 
akan mendapatkan kemajuan dalam pencarian ilmunya. Sebuah 
pengalaman Fakhruddin al-Arsabandi (512/1118) mengungkapkan 
bahwasanya saya telah mendapatkan jabatan ini (kepala imam Marw) 
hanya dengan melayani guru saya, karena saya telah melayani guru saya, 
hakim imam Abu Yazid al-Dabusi. Saya menunggu dan menyiapkan 
makanannya selama 30 tahun, tetapi saya tidak pernah makan apa 
pun dari makanan itu.63 Begitu pula, Harun al-Rasyid, (berkuasa pada 
170-194/786-809), khalifah dinasti Abbasiyah, merasakan pentingnya 
pandangan ini ketika dia mengirimkan anaknya kepada al-Asma’i (216/ 

83Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 33.  

DU
MM

Y



149Bab 5 | Etika dalam Belajar

831) untuk belajar Gramar dan Adab. Suatu hari (khalifah) melihat al-
Asma’i membersihkan dirinya dan membasuh kakinya sementara anak 
khalifah itu menuangkan air di atas kaki-kakinya. Dengan demikian, 
(khalifah) menegur al-Asma’i dalam hal ini sambil berkata, memang, 
saya mengirim dia (anak saya) kepadamu untuk belajar gramar dan 
diajari adab, sehingga mengapa kamu tidak memintanya menuangkan 
air dengan satu tangan dan membasuh kakimu dengan tangannya yang 
lain?84

Rasa hormat harus diberikan kepada guru ketika dia mengunjungi 
kota tempat santri tinggal. Pernyataan ini, di sisi lain, menggambarkan 
tradisi Islam yang dikenalkan dengan perjalanan akademik, rihlah 
ilmiah, yang dengan inilah santri terbiasa melaksanakan perjalanan 
jauh dari satu kota ke kota lainnya untuk belajar supaya mendapatkan 
ilmu. Di sisi lain, ini memberitahukan bahwa hubungan antara santri 
dan guru adalah kekal, bahkan bila mereka hidup atau tinggal di 
tempat yang terpisah. Oleh karena itu, keberadaan guru di suatu kota, 
di mana tempat santri tinggal harus disambut dengan penghormatan 
yang luar biasa. 

Terdapat kisah di dalam kitab Ta’lim yang memperkuat pernyataan 
ini, ada seorang imam yang patut dimuliakan, yang paling agung di 
antara imam-imam lainnya, al-Hulwani, meninggalkan Buhara dan satu 
waktu mendiami sebuah kota yang dikarenakan sebuah insiden yang 
menimpanya. Para santrinya mengunjunginya dengan pengecualian 
imam yang patut dimuliakan, hakim Abu Bakr al-Zarnuji. Ketika dia 
menemuinya, al-Hulwani mengunjunginya, mengapa kamu tidak 
mengunjungiku? Abu Bakr menjawab, saya sibuk melayani ibu saya. 
Al-Hulwani menjawab, kamu akan mendapatkan nafkah tetapi kamu 
tidak akan mendapatkan daya tarik mengajar. Dan ini, apa yang baru 
saja terjadi karena (Abu Bakr) dalam hidupnya lebih banyak tinggal 
di desa dan tidak dapat melanjutkan belajar, sehingga dicabutlah hasil 
dari belajar bagi orang yang telah mengabaikan gurunya dan dia hanya 
sedikit manfaat saja yang dia dapatkan dari ilmunya.85

Menarik ketika Ali ibn Abi Thalib memperkuat pernyataan ini, 
saya adalah budak dia, orang yang mengajarkan saya satu huruf. Jika 

84Ibid., hlm. 34.
85Ibid., hlm. 33-34.

DU
MM

Y



150 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

dia berkehendak mungkin dia menjual saya, jika dia berkehendak 
mungkin juga dia membebaskan ini, dan jika dia peduli mungkin dia 
memberdayakanku sebagai seorang budak.86

Ini jelas bahwa al-Zarnuji melihat guru sebagai faktor penentu 
dalam proses belajar. Kesuksesan belajar nampak sangat bergantung 
pada sikap bagaimana santri menghargai gurunya. Secara lebih singkat 
atau praktis, al-Zarnuji menyatakan bahwa kemungkinan besar santri 
membiarkan gurunya memilih atau memikirkan ilmunya. Al-Zarnuji 
menyatakan, dalam mencari ilmu, perlu untuk tidak memilih sendiri 
jenis ilmu yang akan digapai, tetapi percayakan masalah ini kepada guru. 
Karena dalam hal ini ada pengalaman yang terjadi kepada seorang guru, 
sehingga dia memiliki ilmu yang banyak dari apa yang dibutuhkan oleh 
setiap orang dan apa yang cocok dengan (sifat dasar setiap siswa).87

Penting bagi santri untuk tidak duduk dekat dengan guru selama 
belajar, kecuali memang dibutuhkan. Agaknya penting bahwa santrii 
duduk dengan pola semi lingkaran dengan jarak tertentu dari posisi 
gurunya, karena memang ini lebih cocok untuk menghormati guru.88 
Salah satu dari sopan santun untuk menghormati guru adalah supaya 
jangan berjalan di depannya, tidak boleh duduk di tempat duduknya, 
tidak mulai berbicara di depan guru kecuali dengan izinnya, tidak banyak 
bicara di depannya, tidak menanyakan sesuatu masalah pada waktu guru 
cape, supaya memelihara waktu yang sudah ditentukan untuk bicara, 
dan tidak mengetuk pintu rumahnya, tetapi sabar menunggu hingga 
guru itu keluar dari rumahnya.

غير  في  أمره  ويمتثل  أنه يطلب رضاه ويجتنب سخطه  فالحاصل   

معصية الله تعالى، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق
Walhasil seorang murid harus mendapatkan keridhaan dari guru, menjauhi 
amarahnya, menjalankan perintahnya yang mana tidak bertentangan dengan 
agama, sebab kita tidak boleh patuh kepada mahkluk untuk melakukan 
perbuatan maksiat kepada sang Pencipta (Allah).89

86Ibid., hlm. 32.
87Ibid., hlm. 36.
88Ibid., hlm. 36-37.
89Ibid., hlm. 37.

DU
MM

Y



151Bab 5 | Etika dalam Belajar

Pada intinya, santri supaya selalu berusaha untuk memperoleh rida dan 
perkenan guru, dan menjauhi perbuatan-perbuatan yang menyebabkan guru 
itu kurang senang. Selain itu, santri juga harus tunduk dan patuh melakukan 
perintah-perintah guru yang tidak berupa maksiat kepada Allah Swt. Salah 
satu cara untuk menghormati guru adalah mengormati anak-anaknya dan 
orang yang ada hubungannya dengan dia. Selanjutnya, barang siapa yang 
menyakiti hati gurunya maka ia tidak akan memperoleh berkahnya ilmu, dan 
tidak mendapatkan manfaat daripadanya. Dalam salah satu syair dinyatakan:

إن المعلم والطبيب كلاهما # لا ينصحان إذا هما لم يكرما

فاصبر لداءك إن جفوت طبيبها # واقنع لجهلك إن جفوت معلما
Sebenarnya guru dan tabib, kedua-duanya: tidak akan memberi nasehat yang 
baik jika kedua-duanya itu tidak dihormati. Hendaknya kau sabar menderita 
penyakitmu jika kau kaku terhadap tabibmu, dan terimalah kebodohanmu, jika 
kau kaku terhadap gurumu.90

Diceritakan bahwa pada suatu ketika Harun ar-Rasyid, khalifah di 
Baghdad, mengirimkan anaknya supaya belajar kepada Syekh al-Asma’i 
untuk mempelajari berbagai macam ilmu dan sastra Arab. Pada suatu 
hari ia melihat Syekh al-Asma’i sedang wudu dan membasuh kakinya. 
Sedang anak khalifah menuangkan air pada kaki gurunya. Maka khalifah 
Harun Al-Rasyid melahirkan penyesalan kepada Syekh al-Asma’i tentang 
tingkah laku anaknya itu dan ia berkata, saya mengirimkan anak saya 
kepada tuan supaya tuan mengajarnya dan mendidiknya. Mengapa 
tuan tidak menyuruh anak saya supaya menuangkan air dengan salah 
satu tangannya, dan membasuh kaki tuan dengan tangannya yang lain?

ومن تعظيم العلم تعظيم الكتاب، فينبغي لطالب العلم أن لا يأخذ 

الكتاب إلا بطهارة
Di antara cara menghormati ilmu adalah memuliakan kitab. Seorang pelajar 
(santri) sebaiknya tidak memegang kitab kecuali dalam keadaan suci dari 
hadas.91

90Ibid., hlm. 40.
91Ibid., hlm. 41.

DU
MM

Y



152 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Salah satu cara yang harus dilakukan orang yang sedang belajar 
adalah menghargai ilmu dan menghargai kitab yang berisi ilmu yang 
sedang ia kaji dan ia baca. Maka seyogianya seorang pelajar tidak 
memegang kitabnya kecuali dalam keadaan suci. Diceritakan oleh as-
Syekh Syamsul A’immah al-Khulwani bahwa ia memperoleh ilmu yang 
sedemikian itu karena ia menghormati ilmu. Ia tidak pernah memegang 
kitabnya, kecuali dalam keadaan suci.

Sebagian dari sopan santun untuk menghormati ilmu dengan 
menghargai kitab adalah supaya orang tidak membujurkan kakinya 
kearah kitab, karena hal itu merupakan penghianatan. Juga supaya 
meletakan kitab tafsir di atas semua kitab untuk memulihkan kitab tafsir 
itu, dan jangan sampai meletakkan sesuatu apa pun di atas kitab karena 
hal itu juga merupakan penghinaan terhadap kitab itu. Syekhul Islam 
Burhanuddin menceritakan dari salah seorang ulama bahwa ada salah 
seorang ahli fikih meletakan tempat tinta di atas kitabnya. Maka ulama 
itu berkata kepada ahli fiqih tersebut, Anda tidak akan memperoleh 
manfaat dari ilmu Anda.

Salah satu cara lain untuk menghormati ilmu dengan menghargai 
kitab juga supaya menulis dengan baik dan supaya tulisannya jelas. 
Jangan menulis dengan huruf-huruf yang kecil di pinggir-pinggir kitab 
kecuali terpaksa. Pada suatu hari, Imam Abu Hanifah melihat salah 
seorang penulis yang yang menulis kecil-kecil lagi tidak jelas. Maka ia 
berkata, jangan Anda mengecilkan tulisan Anda dengan nulis yang tidak 
jelas, karena apabila Anda hidup, Anda akan kecewa, dan apabila Anda 
mati Anda akan dimaki orang. Diceritakan bahwa Syekh Majduddin 
al-Sarhaki menyatakan bahwa, apa yang saya tulis dengan tulisan yang 
kecil-kecil tidak jelas saya merasa menyesal.

Selain itu, lipatan kitab supaya berujung empat dan tidak bundar, 
karena kitab yang potongannya, berujung empat itu mudah diangkat, 
mudah diletakan, dan mudah dikaji. Potongan kitab yang sedemikian 
itu dilakukan oleh Abu Hanifah.

Selanjutnya, orang jangan menulis dengan kitab yang sedang ia 
pelajari dengan tinta atau sesuatu yang merah, karena itu perbuatan 
ahli filsafat, bukan perbuatan ulama-ulama salaf. Menulis tulisan 
dengan bentuk yang menarik dan jelas juga merupakan ungkapan 
penghormatan kepada kitab-kitab menurut al-Zarnuji. Di samping 
itu, dianjurkan untuk memilih kitab-kitab dalam bentuk kotak. Karena 

DU
MM

Y



153Bab 5 | Etika dalam Belajar

inilah yang paling mudah untuk diangkat, dibaca, dan disimpan.92 Masih 
berkenaan dengan menghormati kitab, al-Zarnuji menyatakan, penting 
untuk tidak menuliskan buku dengan tinta warna merah, karena ini 
merupakan kata-kata filsuf, tetapi dan bukan kata-kata leluhur kita, 
bagi syekh Muhammad Ibn Isma’il al-Bukhari, seorang tradisionalis 
ternama Islam, penggunaan tinta warna merah dalam tulisan itu, adalah 
hal yang dibenci.93

Jadi, di samping menghormati guru, penghargaan santri juga harus 
diberikan kepada kitab dan juga buku-buku lainnya. Mengenai masalah 
ini, al-Zarnuji mengacu pada tradisi tentang bagaimana cara menghargai 
buku/kitab. Hal yang paling penting adalah bahwa santri harus dalam 
keadaan suci ketika membawa atau mengambil kitab. Dengan cara 
ini, artinya dipercaya bahwa pencapaian ilmu akan sukses didapat. Al-
Khulwani menyatakan bahwasanya, saya memberlakukan pelajaran ini 
dengan tujuan penghormatan karena saya tidak akan pernah mengambil 
kitab jika dalam keadaan tidak suci.94 Dinyatakan di dalam kitab lain 
bahwa imam yang mulia, pemimpinnya para imam, al-Sarahsi menderita 
sakit perut. Ini adalah kebiasaannya ketika membaca Al-Qur’an di 
malam hari sehingga dia mensucikan dirinya tujuh belas kali (tiap 
kali setelah dia dipaksakan untuk menghilangkan kebiasaan ini) dan 
tidak meneruskan hapalan tanpa dalam keadaan suci. Dia melakukan 
ini karena ilmu adalah cahaya dan kesucian adalah cahaya, jadi cahaya 
ilmu dikuatkan oleh (kesucian).95

Selanjutnya, dalam kerangkan menghormati buku/kitab, maka 
santri harus hati-hati dalam menyusun buku. Kitab dan artikel 
keagamaan harus diletakkan di atas yang lainnya. Kitab yang berkenaan 
dengan ilmu agama harus berada pada posisi yang lebih tinggi dari 
pada yang lainnya. Begitu pula menurut al-Zarnuji, dilarang untuk 
menginjakkan kaki pada Al-Qur’an dan kitab-kitab lainnya. Etika 
berikutnya dalam belajar dikemukakan oleh al-Zarnuji sebagai berikut:

92Ibid., hlm. 36.
93Ibid., hlm. 36.
94Ibid., hlm. 34-35.
95Ibid., hlm. 35.

DU
MM

Y



154 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

وينبغي أن يكون صاحب العلم مشفقا ناصحا غير حاسد، فالحسد 

يضر ولا ينفع
Seyogyanya orang yang berilmu hendaknya memiliki rasa kasih sayang, bersedia 
memberi nasehat tanpa disertai rasa hasud (dengki), karena hasud adalah sifat 
yang membahayakan diri sendiri dan tidak bermanfaat.96  

Salah satu cara dalam menghormati ilmu adalah menghormati 
kawan-kawan yang bersama-sama mencari ilmu itu. Selain itu, santri 
harus mendengarkan pelajaran tentang sesuatu dan hikmah dengan 
segala penghargaan dan penghormatan. Menurut Mujtahid, yang 
dimaksud dengan hikmah adalah Al-Qur’an, ilmu tentang Al-Qur’an 
dan fikih. Penghormatan dan penghargaan itu harus diberikan, sekalipun 
orang itu sudah mendengarkan masalah dan kalimah yang disampaikan 
oleh guru itu seribu kali. Diceritakan bahwa barang siapa yang tidak 
menghargai ilmu yang disampaikan oleh gurunya setelah seribu kali 
seperti penghargaannya kepada ilmu itu pada pertama kali disampaikan, 
maka orang itu bukanlah orang yang patut memperoleh ilmu.

Seorang pelajar harus mempunyai rasa hormat. Ulama ahli ilmu 
hendaknya berhati lembut, asih dan selalu menginginkan kebaikan. Juga 
tidak hasad dan dengki, karena hasad dan dengki itu berbahaya dan tidak 
ada manfaatnya sama sekali. Syekhul Islam Burhanuddin  berkata bahwa 
para ulama menyatakan, mengapa anak ulama itu menjadi alim, karena 
ulama itu menginginkan supaya santri-santrinya yang belajar Al-Qur’an 
kepadanya menjadi ulama. Karena kepercayaan dan asihnya kepada santri-
santrinya, maka anaknya sendiri menjadi orang alim. Diceritakan bahwa al-
Shadrul-Ajal Burhanul-A’immah mengajar dua anaknya, yaitu al-Shadrus-
Syahid Hasanuddin dan al-Shadrus-Sa’id Tajudin, pada waktu siang setelah 
ia mengajar murid-murid yang lain. Kedua anaknya itu bilang, bahwa 
mereka merasa bosan untuk mengaji pada waktu siang itu. Maka ayahnya 
menjawab, santri-santri yang datang belajar itu anak orang-orang besar, 
datang dari tempat yang jauh, maka saya harus mendahulukan mereka 
itu dari pada engkau berdua. Dengan berkah asih bapaknya kepada santri-
santrinya, kedua anaknya itu menjadi orang alim yang melebihi keilmuan  
ulama-ulama yang ada di negeri itu pada waktu itu dalam bidang fikih.

96Ibid., hlm. 107. 

DU
MM

Y



155Bab 5 | Etika dalam Belajar

Selain itu, orang yang belajar hendaknya tidak suka bertengkar 
atau adu mulut dengan orang lain, karena hal tersebut hanya akan 
menghabiskan waktu. Syair di bawah  ini patut direnungkan:

إذا شئت أن تلقي عدوك راغما # وتقتله غما وتحرقه هما

فرم للعلي وازدد من العلم أنه # من ازداد علما زاد حاسده غما
Jika ingin menjatuhkan lawannya dengan hina; dan membunuhnya karena 
kesusahaan dan membakarnya karena kepedihan. Maka carilah ketinggian 
ilmu dan selalu tambahlah ilmunya, karena barang  yang tambah ilmunya akan 
menambah susah orang yang mendekinya.97

Di samping itu, santri hendaknya menyibukkan diri dengan 
memperbaiki diri sendiri dan tidak berusaha untuk mengalahkan 
lawan-lawannya. Apabila Anda tekun berusaha untuk memperbaiki 
diri, maka itu berarti mengalahkan lawanmu. Karena lawanmu itu lalu 
susah melihat kemajuan itu.

Seorang santri harus menjaga jangan sampai bermusuhan 
dengan orang lain, karena itu akan menyusahkan diri sendiri dan 
menghilangkan waktu. Juga seorang yang mencari ilmu harus bisa 
menahan diri dari perbuatan-perbuatan yang tidak baik kepada orang 
lain, terutama dari orang-orang yang bodoh. Selain itu, seorang santri 
harus selalu mempunyai prasangka baik, dan jangan sampai mempunyai 
prasangka buruk terhadap sesama mukmin. Prasangka itu menyebabkan 
permusuhan, dan menimbulkan jeleknya niat dan jeleknya akhlak.98

Akhirnya, sebagai ungkapan penghormatan kepada ilmu, menurut 
al-Zarnuji, santri harus benar-benar menghargai kawan-kawannya 
dalam belajar dan juga orang berilmu yang ada di sekelilingnya. Dari 
merekalah diharapkan para santri bisa mendapatkan manfaat sebanyak 
mungkin. Dengarkan nasihatnya dan ambilah ilmu mereka walaupun 
berulang kali telah disampaikannya. Dikatakan oleh al-Zarnuji bahwa 
pengulangan dalam pengajaran sampai ribuan kali tidak sama dengan 
pengajaran yang pertama.99

97Ibid., hlm. 110. 
98Ibid., hlm. 107-113.
99Ibid., hlm. 107-113.

DU
MM

Y



156 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, bahwa sepanjang 
memperhatikan aspek agama, ilmu itu sangat baik. Pemikiran ini bagi al-
Zarnuji sangat penting. Dia menyatakan bahwa santri harus memuliakan 
ilmu. Al-Zarnuji berpendapat, seseorang yang mencari ilmu tidak akan 
berhasil kecuali memuliakannya, sementara itu seseorang akan gagal 
dalam mencari ilmu karena tidak memuliakan ilmu dan orang yang 
mengajarkannya.100

100Ibid., hlm. 32.

DU
MM

Y



157

Al-Zarnuji telah menjelaskan berbagai hal dalam kitabnya, termasuk 
di antaranya adalah strategi belajar. Seorang santri agar sukses dalam 
belajar, maka ia harus memperhatikan strategi belajar yang dimaksud, 
penjelasannya adalah sebagai berikut.

A.	 Al-Ikhtiyar Al-Ilm (Memilih Ilmu)
Terkait dengan memilih ilmu, al-Zarnuji telah menjelaskan sebagai 

berikut:

ينبغي لطالب العلم أن يختار من كل علم أحسنه وما يحتاج إليه في 

أمر دينه في الحال، ثم ما يحتاج إليه في المآل
Bagi pelajar, dalam masalah ilmu hendaklah memilih ilmu mana yang terbagus 
dan dibutuhkan dalam kehidupan agamanya pada waktu itu, atau untuk waktu 
yang akan datang.1

1Ibid., hlm. 23.

STRATEGI BELAJAR

BAB 6

DU
MM

Y



158 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Bahwa santri yang sedang mencari ilmu hendaknya memilih ilmu, 
memilih guru dan memilih kawan. Untuk memilih ilmu hendaknya 
mempelajari ilmu yang paling baik, dan ilmu yang berhubungan dengan 
agama yang sedang ia kerjakan. Misalnya ilmu tentang hal-hal yang 
berhubungan dengan salat, karena salat ini merupakan kewajiban yang 
setiap kali kita lakukan. Lalu mempelajari ilmu-ilmu yang diperlukan 
kemudian. Misalnya ilmu-ilmu yang berhubungan dengan haji dan 
zakat yang tidak setiap kali dilakukan, tetapi manakala orang sudah 
bekewajiban untuk melakukan salah satu atau keduanya, maka ia wajib 
mempelajari seluk-beluk kedua hal. 

Dalam hal ilmu yang paling baik, dan yang setiap kali diperlukan, 
seseorang harus mendahulukan ilmu tauhid dan iman kepada Allah 
Swt., dengan dalil-dalilnya, serta tidak taklid. Karena seseorang yang 
bertaklid, sekalipun betul kalau tidak menemukan dalil-dalilnya tetap 
saja ia berdosa.

Selanjutnya orang yang mencari ilmu itu harus memilih ilmu asli, 
yaitu ilmu dari Nabi Muhamad Saw., sahabat, tabiin dan tabi’it-tabi’in. 
Bukan memilih ilmu baru, yaitu ilmu yang tidak terdapat pada generasi 
tersebut umpamanya ilmu mantiq, filsafat dan ilmu jadal. Ilmu jadal 
timbul setelah wafatnya ulama-ulama besar. Ilmu ini menjauhkan santri 
dari ilmu fikih, menyia-nyiakan umur, menyebabkan permusuhan, dan 
ilmu jadal ini merupakan tanda dekatnya kiamat.2

Pemikiran al-Zarnuji tentang mata pelajaran tidak secara eksplisit 
penjabarannya seperti para tokoh pendidikan kontemporer. Akan 
tetapi, al-Zarnuji dalam menjabarkan mata pelajaran dengan jalan 
menyebutkan pemilihan subjek ilmu yang harus dipelajari.

Langkah yang paling utama bagi seorang santri dalam belajar 
adalah memilih mata pelajaran yang sesuai dengan minat dan bakat 
yang dimiliknya. Al-Zarnuji nampaknya paham betul akan peranan 
santri dalam hal memilih mata pelajaran sangat penting, sebelum 
mereka terlibat dalam proses belajar dengan seorang guru, di mana guru 
mempunyai peranan yang dominan. Di samping itu, dalam menawarkan 
pendapatnya pada mata pelajaran ini, al-Zarnuji menawarkan pelajaran-
pelajaran tertentu, mengingat santri memiliki tanggung jawab penuh 
untuk menentukan pelajaran-pelajaran yang mereka sendiri minati.

2Ibid., hlm. 23-24.

DU
MM

Y



159Bab 6 | Strategi Belajar

Al-Zarnuji mengisyaratkan bahwa peserta didik harus memilih 
pelajaran yang mendorong banyak kemajuan terhadap minat dan 
bakatnya. Peserta didik ketika mempelajari suatu ilmu, adalah penting 
untuk memilih di antara semua cabang ilmu yang paling bermanfaat 
baginya.3 Maksudnya bahwa sebelum aktif dalam proses belajar, 
peserta didik harus sadar akan kebutuhannya. Dengan kesadaran ini, 
peserta didik dapat menentukan apa yang harus dipelajari dengan 
seluas mungkin, sehingga dapat membantu dalam hal pencapaian 
kebutuhannya.

Langkah kedua setelah memilih mata pelajaran yang menunjang 
pencapaian minat dan bakatnya, santri harus memilih pelajaran 
yang memenuhi kebutuhannya dalam hal agama. Dalam langkah 
ini, al-Zarnuji menyatakan, bahwa setiap orang pasti mengalami 
perkembangan dalam hal agama. Untuk menyikapi perkembangan 
kehidupan agama santri harus memilih pelajaran-pelajaran agama. Al-
Zarnuji memberikan perhatian serius terhadap pelajaran yang berkaitan 
dengan ke-Esaan Tuhan (tauhîd). Al-Zarnuji menyatakan bahwa setiap 
santri harus belajar tentang kepercayaan terhadap satu Tuhan (tauhîd).4 

Langkah ketiga, al-Zarnuji menyatakan bahwa pelajaran yang harus 
dipilih adalah pelajaran yang dapat menunjang untuk masa depan 
santri. Al-Zarnuji mengungkapkan pendapatnya bahwa mereka harus 
mengantisipasi apa yang diperlukan untuk menghadapi hidup di masa 
depannya. Di satu sisi, kebutuhan yang utama yakni agama, al-Zarnuji 
menyatakan bahwa santri menjadi pragmatis dengan mengambil 
pelajaran yang paling bermanfaat, dalam hal ini adalah pelajaran untuk 
tujuan yang berguna bagi kehidupan beragamanya. Di sisi lain, dia 
beranggapan bahwa mereka harus melengkapi dirinya dengan ilmu 
yang penting bagi kehidupannya ke depan. Akhirnya, dalam memilih 
pelajaran disarankan bahwa santri tidak harus ditarik ke dalam masalah 
baru. Namun, mereka harus memilih pelajaran-pelajaran yang sesuai 
dengan kebutuhan, baik untuk kebutuhan jasmani maupun kebutuhan 
rohaninya.

Sebelum menelaah lebih lanjut pemikiran cendekiawan yang lain 
berkenaan dengan pemilihan mata pelajaran, al-Zarnuji nampaknya 

3Ibid., hlm. 28. 
4Ibid., hlm. 28. 

DU
MM

Y



160 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

lebih cenderung pada pelajaran-pelajaran tradisional dari pada 
pelajaran-pelajaran kontemporer. Telah dinyatakan bahwa sikap 
seorang muslim terhadap kebudayaannya cenderung terbelakang. Di 
dalam keterbelakangannya itu seorang Muslim menganggap bahwa 
tradisi tradisional lebih penting daripada menatap ke depan mengenai 
kehidupan masa mendatang. Mengikuti langkah tradisi leluhur mereka 
merupakan tindakan yang sah di dalam kehidupan mereka. Seperti yang 
dipaparkan di atas, sangat jelas dalam pemikiran al-Zarnuji bahwa ilmu 
pengetahuan tradisional lebih penting untuk dicari santri dari pada ilmu 
pengetahuan yang kontemporer. 

Hal ini mungkin sejalan dengan pemikiran Ibn al-Muqaffa’ yang 
menyatakan bahwa kita telah mengetahui manusia sebelum kita untuk 
tumbuh lebih besar, lebih rasional, kuat dan lebih cakap, berumur 
panjang, lebih berpengalaman, yang paling baiknya bahwa seorang ‘alim 
dari generasi kita memiliki cita-cita tinggi supaya dapat menerima ‘ilmu 
dari manusia-manusia sebelum kita. Setelah itu, tidak ada lagi yang 
dapat dikatakan, jadikan ini hal yang penting atau sepele.5

Begitu pula Abu Hayya al-Tauhîdî (W. 414/ 1023) menulis bahwa 
jika kamu mengamati masalah dengan hati-hati kamu akan tahu 
bahwa tak satu pun dari ilmu-ilmu ini diamalkan secara benar oleh 
pelajaran-pelajaran sekarang ini karena dunia telah jauh berlalu dan 
hari akhir semakin dekat. Pengurangan sudah tidak dapat dielakkan 
lagi di dalam kehidupan manusia di segala tempat dan semua waktu 
sehingga keinginan manusia tidak akan semakin kuat. Ketika mereka 
tahu bahwa dia yang mengujinya dengan pengurangan semacam ini 
adalah satu-satunya sumber peningkatan.6

Sementara al-Zarnuji, seperti yang telah dipaparkan di atas, tidak 
membutuhkan pelajaran tertentu untuk dipelajari oleh santri. Sejarah 
Islam membuktikan Al-Qur’an dan al-Hadits telah menjadi pelajaran 
yang penting. Kalau sampai tidak lulus pelajaran-pelajaran ini, peserta 
didik harus mengikuti pelajaran-pelajaran selanjutnya seperti hukum 
Islam (fiqh) dan teologi Islam (kalam).7 Ibn Sahnun berpandangan 

5Ibn al-Muqaffa’, Al-Adâb al-Kabîr wa al-Adâb al-Saghîr (Beirut: Dâr Sâdir, 
t.th.), hlm. 12-14.

6Abû Hayyân ‘Alî Ibn Muhammad al-Tawhîdî, Risâla fî al-‘Ulûm, diterbitkan 
oleh Marc Berge in Bulletin d’Etudes Orientales 18 (1963), hlm. 31-32.

7Tritton, Materials on Muslim Education, hlm. 40-47.

DU
MM

Y



161Bab 6 | Strategi Belajar

bahwa ilmu pengetahuan Al-Qur’an dan al-Hadits perlu dipelajari sejak 
dini karena keduanya merupakan sumber pedoman agama dan dasar 
ilmu agama. Ibnu Jama’ah menambahkan bahwa Bahasa Arab harus 
dipelajari sama dengan mempelajari dua pelajaran itu. Hanya setelah 
melalui pelajaran ini, peserta didik dapat berkonsentrasi secara intensif 
pada ilmu-ilmu lainnya.8

Berbeda dengan pendapat di atas, Ibn Miskawayh berpandangan, 
berkaitan dengan pelajaran-pelajaran penting yang harus dipelajari, 
bahwa seseorang harus menaruh perhatian terhadap ilmu yang 
berhubungan dengan eksistensinya dan sifat dasarnya. Dia tidak 
menjelaskan pelajaran-pelajaran yang tidak asing lagi di dalam 
belajar, tetapi pandangannya mewakili kecenderungan filosofi dunia 
terhadap manusia maju. Dia menyatakan, barang siapa yang ingin 
menyempurnakan dirinya sebagai manusia (insaniya) dan mencapai 
kedudukan yang dimaksudkan oleh sifat dasar manusia untuk 
mengintegrasikan dirinya dan memiliki pilihan dan niatan yang sama 
seperti filosofi-filosofi, biarkanlah dia mendapatkan dua ilmu ini. 
Maksudnya bagian teori dan pengamalan filosofi, sebagai hasilnya, akan 
menambah sifat penting suatu benda dengan menggunakan bagian 
teori, dan kelakuan baik dengan menggunakan bagian pengamalan.9

Al-Ghazali menyatakan bahwa santri harus sadar akan beberapa 
hal dalam memilih pelajarannya. Pertama, pada saat yang bersamaan, 
dia tidak harus memilih banyak pelajaran dalam bidang yang berbeda. 
Terlebih dia harus memprioritaskan pelajaran yang paling penting 
untuk hidupnya. Bagi al-Ghazali, ini jelas bahwa pelajaran ini adalah 
pelajaran yang berkenaan dengan akhirat, termasuk ilmu pengamalan 
agama, juga ilmu pengungkapan rahasia (wahyu). Tujuan dari ilmu 
pengamalan agama adalah pengungkapan rahasia (wahyu) dan tujuan 
dari pengungkapan rahasia (wahyu) adalah untuk mengetahui Tuhan.10

Kedua, dalam memilih masalah pelajaran, menurut al-Ghazali, 
santri harus mengingat hubungan satu pelajaran dengan pelajaran 
yang lainnya. Dia menyatakan bahwa tidak ada orang yang harus 
mengarahkan dirinya pada satu cabang ilmu sebelum dia menguasai 

8Al-Tawhîdî, Risâla fî al-‘Ulûm, hlm. 31-32, Ibn  Mâj‘ah, Op. Cit., hlm. 133. 
9Nasr, The Islamic Philosophers’,  hlm. 5.
10Al-Ghazâlî, Kitâb al-‘Ilm, hlm. 134.

DU
MM

Y



162 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

cabang ilmu yang mendahuluinya karena ilmu adalah kebutuhan jadi 
tetapkan bahwa satu cabang ilmu menyediakan ilmu-ilmu yang lain dan 
satu ilmu membawa pada ilmu yang lain.11 Konsekuensinya, sampai dia 
menguasai satu pelajaran, peserta didik tidak boleh mempelajari yang 
lainnya tanpa alasan yang penting.

Akhirnya, al-Ghazali menyatakan bahwa santri harus yakin dengan 
jenis ilmu yang dipilih, dalam hal keilmuannya dan tujuannya. Al-
Ghazali percaya bahwa setiap cabang ilmu mempunyai nilainya sendiri 
yang merupakan pokok dari jenisnya. Baginya, semakin erat ilmu dengan 
agama, maka ilmu itu akan memberikan nilai yang lebih mulia. Begitu 
pula setiap ilmu memiliki tujuannya sendiri dan tujuan-tujuannya itu 
dibagi ke dalam tiga jenis: (1) tujuan mencapai maslah-masalah duniawi; 
(2) tujuan mensucikan jiwa; (3) tujuan mengenal Tuhan.12

Selanjutnya sebagai konsekuensi dari pandangannya itu, al-Zarnuji 
merujuk pada pendapat Muhammad bin Hasan tentang kewajiban 
Zuhud dengan maksud agar dapat mencegah dari perkara shubhat dan 
makruh dalam setiap lapangan kehidupan.  Mempelajari  Ilmu Ahwal al-
Qalb merupakan keharusan bagi setiap pribadi Muslim. Dalam konteks 
ini, al-Zarnuji menempatkan zuhud sebagai sikap yang mutlak inheren 
dalam bidang profesi apa pun. Karena itu seperti halnya sikap ridla, 
khasyyah, inâbah, dan tawakkal. Sikap zuhud termasuk dalam kategori 
kebutuhan primer yang menyangkut hati nurani. 

Selain zuhûd, perhatiannya terhadap eksistensi diri manusia lebih 
nampak ketika ia menghubungkan ilmu dengan etika kehidupan. 
Menurutnya, ilmu akhlak sangat penting untuk bisa menumbuhkan 
akhlaq yang terpuji, sekaligus bisa menghindar dari akhlak tercela, 
sebagaimana dituturkannya dalam kalimat, Fa inna al-kibra, wa al-jubna, 
wa al-Israfa haramun, wa la yumkinu al-Taharruzu ’anha illa bi ’Ilmihâ wa 
’ilmi yudadihâ. Sejalan dengan kewajiban memelihara tingkah laku 
hidup, al-Zarnuji menekankan bahwa mempelajari ilmu akhlak mutlak 
diperlukan, sehingga bisa membedakan antara perilaku yang baik dan 
perilaku yang buruk. 

Dengan demikian, mata pelajaran sebagai kurikulum menurut al-
Zarnuji yang dapat memberdayakan santri di antaranya adalah kurikulum 

11Al-Ghazâlî, Kitâb al-‘Ilm, hlm. 134.
12Ibid., hlm. 139-140.

DU
MM

Y



163Bab 6 | Strategi Belajar

yang senantiasa mengacu pada dimensi keagamaan. Jika diperhatikan 
berdasarkan muatan materi dari kurikulum yang dikembangkan oleh 
al-Zarnuji agaknya dapat diklasifikasikan ke dalam dua hal. Pertama, 
kurikulum dasar yang menjadi acuan dan paradigma pengembangan 
disiplin lainnya. Kurikulum pertama ini secara konkret dijelaskan dengan 
kurikulum (dars) agama. Kedua, kurikulum pengembangan yang muncul 
di luar agama (sekuler), tetapi tinjauan yang dipakai adalah tinjauan 
kurikulum dasar, sehingga kurikulum sekuler tersebut tetap beraviliasi 
dengan kurikulum dasar sebagai dasar pengembangannya. Hal ini 
memang menjadi sebuah kemestian. Suwendi13 yang mengutip pendapat 
Muhammad Iqbal menyatakan, ilmu pengetahuan harus dipengaruhi oleh 
al-Dien, karena jika tidak dipengaruhi al-Dien, maka ilmu pengetahuan 
itu akan menjadi jahat, murni dan sederhana, tetapi jika ia dipengaruhi 
oleh al-Dien, maka ia menjadi rahmat bagi umat manusia. 

B.	 Al-Ikhtiyar Al-Ustaz (Memilih Guru) 

والأسن،  والأورع  الأعلم  يختار  أن  فينبغي  الأستاذ،  اختيار  وأما 

التأمل  بعد  سليمان  أبي  بن  حماد  حينئذ  حنيفة  أبو  اختار  كما 

وقورا  شيخا  وجدته   : تعالى  الله  رحمه  حنيفة  أبو  وقال  والتفكر 

حليما صبورا. وقال ثبت عند حماد بن أبي سليمان فنبت.
Dalam memilih guru, hendaklah mengambil yang lebih alim, waro’ dan juga 
lebih tua usianya. Sebagaimana Abu Hanifah setelah lebih dahulu memikir dan 
mempertimbangkan lebih lanjut, maka menentukan pilihannya kepada tuan 
Hammad Bin Abu Sulaiman. Dalam hal ini dia berkata, beliau saya kenal 
sebagai orang tua yang budi luhur, berdada lebar serta penyabar. Katanya lagi, 
saya mengabdi di pangkuan tuan Hammad Bin Abu Sulaiman, dan ternyata 
saya pun makin berkembang.14

Adapun tentang memilih guru hendaknya santri itu memilih yang 
paling alim, paling menjauhi barang-barang haram dan paling tua. Hal 

13Suwendi, Konsep Kependidikan KH. M. Hasyim Asy’ari (Jakarta: LeKDiS, 2005), 
hlm. 100-101. 

14Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 35.

DU
MM

Y



164 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

demikian dilakukan Imam Abu Hanifah waktu memilih Hammad Bin 
Abi Sulaiman sebagai gurunya, karena Syekh Hammad itu orang yang 
sangat takut kepada Allah, sabar, dan tekun. Dengan demikian, tumbuh 
sedikit demi sedikit sampai kepada tingkatan Mujtahid. Selanjutnya, 
Abu Hanifah menyatakan bahwa ulama dari Samarkand menyatakan ada 
orang yang mencari ilmu bermusyawarah soal belajar itu pada waktu 
ia bermaksud untuk pergi ke Bukhara. Karena memang di Bukhara 
banyak ulama, tetapi hendaknya anda menunggu kurang lebih dua 
bulan untuk memikirkan dan memilih guru dam bermusyawarahlah 
dengan kawan-kawan hingga dengan demikian anda tidak pindah dari 
satu ulama ke ulama lain. Bukhara pada waktu itu satu kota pusat 
ilmu yang banyak ulama, selanjutnya orang yang belajar harus tekun 
pada satu kitab, sehingga tidak meninggalkan satu kitab yang dikaji 
itu tidak tamat. Supaya juga menekuni satu cabang ilmu pengetahuan. 
Juga supaya tekun di satu negeri. 

ألا لا تنال العلم إلا بستة # سأنبيك عن مجموعها ببيان

ذكاء وحرص واصطبار وبلغة # وإرشاد أستاذ وطول زمان
Ketahulah bahwa anda tidak akan dapat memperoleh ilmu, Kecuali dengan 6 
syarat, Yang aku berikan di bawah ini, cerdas, ingin mengerti, sabar dan biaya, 
Petunjuk guru dan waktu yang lama.15

Dalam mengungkapkan beberapa pertimbangan dalam memilih 
guru, al-Zarnuji menekankan pada dua masalah. Pertama, dia 
memberikan tiga hal tentang guru pilihan. Kemudian dia menyatakan 
bahwa santri meminta nasihat (konsultasi) dan bersabar ketika sedang 
memilih guru. Menurut al-Zarnuji, guru pilihan harus orang yang 
berilmu. Mereka harus sadar akan aspek ini, karena belajar adalah 
proses penyampaian ilmu dari guru kepada santri. Guru yang berilmu 
akan memberikan siswa banyak ilmu.

Selanjutnya, guru yang mereka pilih haruslah orang yang shaleh. 
Al-Zarnuji kelihatannya mempertimbanhkan aspek kasih sayang dalam 
proses belajar, sehingga peranan orang yang shaleh dibutuhkan. Dari 
guru ini, diharapkan santri dapat diperkenalkan dengan sikap mental 

15Ibid., hlm. 24-28.

DU
MM

Y



165Bab 6 | Strategi Belajar

yang baik. Karena guru yang shaleh akan menjaga mereka tidak hanya 
dari masalah yang berkaitan dengan aspek teknis kehidupan akademik, 
tetapi juga kehidupan agamanya.

Akhirnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa santri harus memilih guru 
yang lebih tua. Ini berarti bahwa belajar bagi al-Zarnuji melibatkan 
proses berbagi pengalaman. Umumnya pembicaraan guru yang lebih 
tua yang lebih disukai, karena dia sudah hidup lama, dia mempunyai 
banyak aspek pengalaman dalam hidupnya. Ini penting bagi santri 
untuk dikenalkan dengan pengalamannya. Begitu pula, guru yang 
berpengalaman mengerti akan masalah-masalah belajar seperti 
bagaimana cara memotivasi mereka dan mengaturnya.

Apa yang dia katakan mengenai karakteristik guru pilihan diambil 
dari pengalaman pendahulunya. Abu Hanifah dalam hal ini adalah 
seorang figur yang sarat pengalamannya dalam memilih gurunya, 
Hammad Ibn Abi Sulaiman (W. 738) sangat disukai oleh al-Zarnuji. 
Abu Hanifah berkata, saya melihatnya sebagai orang yang patut untuk 
dimuliakan dengan wajah yang serius, ramah, dan sabar. Dia juga 
berkata, saya merasa aman hidup dengan Hammad ibn. Abi Sulaiman 
dan saya bisa tumbuh menjadi dewasa dengan arahannya.16

Mengenai pendekatan dalam memilih guru, al-Zarnuji 
menggambarkan arti konsultasi dan kesabaran. Mengenai konsultasi, 
dia mengacu pada tradisi bahwa Nabi selalu berkonsultasi dengan 
teman-temannya dalam menyelesaikan masalah, sesungguhnya, Tuhan 
yang Maha Besar memerintahkan utusan-Nya untuk mencari nasihat 
tentang semua persoalan-persolannya. Walaupun pada kenyataannya 
tidak ada manusia yang lebih pintar dari Nabi Muhammad, namun dia 
diperintahkan untuk berkonsultasi dengan yang lain. Jadi, dia mencari 
nasihat dari teman-temannya dalam semua persoalan termasuk masalah 
negara.17

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa santri harus sabar 
dalam menentukan siapa yang akan menjadi gurunya dan harus  tidak 
buru-buru. Lagi-lagi dia mengakui pada tradisi bahwa, jika kamu datang 
kepada Bukhara tidak segera kesana kemari dari satu guru ke guru yang 
lain. Hendaknya, bersabarlah beberapa bulan sampai kamu memikirkan 

16Ibid., hlm. 28-29. 
17Ibid., hlm. 29. 

DU
MM

Y



166 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

pilihan guru. Karena jika kamu datang kepada orang yang berilmu dan 
segera belajar dengannya, pengajarannya mungkin tidak seperti yang 
kamu harapkan. Jika seperti ini masalahnya kamu tinggalkan dia dan 
datang ke guru lain. Akan tetapi, berkah tidak akan datang kepadamu 
dengan cara belajar seperti ini. Oleh karena itu, pikirkan selama dua 
bulan tentang pilihan guru yang benar dan carilah nasehat supaya 
tidak perlu meninggalkannya dan menarik diri darinya. Ini lebih baik 
kalau kamu tetap bersamanya sampai belajarmu berhasil dan kamu 
mendapatkan manfaat dari ilmu yang kamu kejar.18

Al-Zarnuji menyatakan bahwa kesabaran adalah sifat pokok dalam 
mendapatkan kesuksesan di dalam belajar. Bahkan ini lebih penting 
daripada rasa keteguhan hati. Kesabaran dan keyakinan membentuk 
inti yang luas dalam semua permasalahan walaupun pada faktanya 
kesabaran dan keyakinan sangat sulit untuk dipraktikkan. Dinyatakan 
bahwa pencari ilmu harus sabar dalam memilih guru juga dalam belajar 
dengannya dan tidak berniat meninggalkannya sebelum menyelesaikan 
belajarnya.19

Sementara itu, menurut pemikiran Ibnu Jama’ah, guru yang ideal 
yang perlu santri pilih adalah dia yang komitmen terhadap tiga hal 
yaitu, dirinya sendiri, santrinya dan profesinya. Pandangannya mengenai 
pernyataan ini mungkin diringkas sebab:

1.	 Komitmen terhadap dirinya sendiri sebagai seorang Muslim. 
Sambil menyampaikan pelajaran dia selalu ingat dengan Tuhan, 
mengikuti kebiasaan Nabi, dan menghindari ketertarikan 
terhadap urusan keduniawian. Dia juga melaksanakan tugasnya 
dengan menggunakan ilmunya dan peduli pada masyarakat juga 
mensucikan hatinya dari persoalan-persoalan yang kotor. Terlebih 
lagi, dia harus giat mempersiapkan buku pelajaran.

2.	 Komitmen terhadap profesinya (mengajar). Di samping konsisten 
dengan niatan belajar yang ikhlas, dia harus menaruh perhatian 
terhadap masalah-masalah pengetahuan, terutama yang berkaitan 
dengan hukum Islam yang berasal dari Al-Qur’an.

3.	 Komitmen dengan santrinya. Dia selalu mendorong mereka untuk 
intens dengan rida Tuhan. Demikian juga, dia memberikan porsi 

18Ibid., hlm. 29-30. 
19Ibid., hlm. 30.

DU
MM

Y



167Bab 6 | Strategi Belajar

yang besar dari waktunya untuk membimbing mereka peduli 
dengan masalah-masalah mereka baik dalam hal kehidupan 
akademik ataupun permasalahan agama.

Abu Bakr Jabir al-Jaza’iri menyatakan bahwa santri dalam hal ini, 
memilih seorang guru yang tidak sombong dengan ilmunya dan yang 
mencurahkan dirinya secara intensif dan tulus dalam belajar. Di samping 
itu, mereka harus memilih guru yang mampu memberikan stimulasi 
dalam bentuk semangat di dalam belajar. Ini juga penting bahwa guru 
pilihan haruslah orang yang mengamalkan ilmunya secara konsisten.20

C.	 Al-Ikhtiyar Al-Syarîk (Memilih Teman) 

والورع وصاحب  المجد  أن يختار  فينبغي  الشريك،  اختيار  وأما 

الطبع المستقيم والمتفهم، ويفر من الكسلان والمعطل والمكثار 

والمفسد والفتان., 
Tentang memilih teman, hendaklah memilih orang yang tekun, waro’ bertabiat 
jujur serta mudah memahami masalah. Menjauhkan orang-orang yang malas, 
penganggur, banyak bicara, suka mengacau dan gemar memfitnah.21

Adapun untuk memilih kawan hendaknya harus yang sungguh-
sungguh belajar, menjauhi yang haram, watak lurus, cerdas, tidak malas, 
tidak banyak omong kosong, bukan yang suka memfitnah. Dalam satu 
syair dinyatakan:

عن المرء لا تسأل وأبصر قرينه # فإن القرين بالمقارن يقتدي

فإن كان ذا شر فجنبه سرعة # وإن كان ذا خير فقارنه تهتدي
Tidaklah perlu menanyakan siapa orang itu, Tetapi lihatlah siapa kawannya, 
karena orang itu hanya mengikuti orang yang dikawani, apabila kawannya 
jelek segeralah menjauh, Dan apabila kawannya baik bersahabatlah dengannya, 
niscaya Anda akan memperoleh petunjuk.22

20Al-Jazâ’irî, Al-‘Ilm wa al-‘Ulamâ’, hlm. 38. 
21Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 31.
22Ibid., hlm. 31-33.

DU
MM

Y



168 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Al-Zarnuji menyadari bahwa belajar itu berjalan karena adanya 
komunikasi antara santri dengan teman-temannya juga karena 
keadaannya. Dikatakan santri harus tanggap terhadap masalah ini 
dengan cara memilih teman pesantrennya yang pantas, sehingga mereka 
berkontribusi terhadap pencapaian kesuksesan dalam mencari ilmu. 
Menurut al-Zarnuji, ini bukan tugas yang mudah karena beberapa aspek 
harus diperhitungkan.

Pertama, santri harus memilih seseorang yang rajin sebagai 
temannya. Diharapkan teman yang rajin akan memotivasi peserta didik 
pada banyak aspek dalam belajar, khususnya dalam menyelesaikan 
tugas-tugas seperti menghapal, memahami dan berdiskusi. Kebutuhan 
akan teman yang seperti itu sangatlah penting dalam menciptakan 
situasi yang dinamis untuk menghindari kemalasan. Sebaliknya, 
al-Zarnuji mengingatkan santri dalam kondisi apa pun, untuk tidak 
memilih teman yang malas dan lalai. Mereka yang malas dan tidak rajin 
hanya akan mengganggu proses belajar seorang peserta didik.

Kedua, al-Zarnuji mendorong santri untuk selalu berhubungan 
dengan seorang teman yang mempunyai karakter keagamaan yang 
baik, karena dari awal, al-Zarnuji selalu menekankan akan pentingnya 
persoalan agama dalam semua aspek di dalam belajar. Hal ini juga 
benar-benar harus diperhatikan dalam memilih teman sekolah pun. 
Teman sekolah yang secara konsisten berkomitmen dengan kewajiban 
agama mereka akan menciptakan kondisi yang baik untuk meningkatkan 
kegiatan belajar. Kondisi ini mengarahkan peserta didik untuk tetap 
ingat akan tujuan yang ikhlas berdasarkan petunjuk Tuhan, sehingga 
dapat mendukungnya berkonsentrasi dalam belajarnya. Al-Zarnuji 
percaya bahwa ini adalah faktor utama dalam mendapatkan ilmu.

Akhirnya, disarankan bahwa santri harus memilih teman sekolah 
yang mempunyai kemampuan dan pemahaman yang baik. Hal ini 
diharapkan dapat berkonsultasi mengenai kesulitan apa pun di dalam 
memahami pelajaran. Tidak dapat disangkal lagi bahwa pencapaian 
pemahaman yang baik dalam masalah tertentu tidak selalu mudah. 
Di situlah peranan teman untuk membantunya dalam memecahkan 
masalahnya.

Dengan memberikan pendapat ini, al-Zarnuji mengakui bahwa 
peserta didik dalam mencari ilmu dipengaruhi oleh karakter teman-
temannya. Karena setiap orang itu bergantung dengan siapa dia 

DU
MM

Y



169Bab 6 | Strategi Belajar

berteman. Teman sekolah seperti halnya orang tuanya, sosok teman 
adalah faktor eksternal yang menentukan tingkat kesuksesannya dalam 
mencari ilmu. Dalam hal ini, al-Zarnuji mengacu pada sebuah tradisi 
yang menyatakan bahwa setiap orang yang terlahir atau dilahirkan 
sebagai seorang Muslim, jika orang tuanya tidak membuatnya menjadi 
seorang Yahudi, Kristian dan Nasrani.

Begitu pula Ibnu Jama’ah mengakui pentingnya persahabatan 
dalam proses belajar. Namun, dia mengingatkan peserta didik untuk 
berhati-hati dalam memilih teman, dan tidak jatuh ke dalam hubungan 
yang terlalu akrab, terutama dengan teman-teman yang berbeda jenis 
kelamin. Dia menyarankan bahwa peserta didik harus menjaga jarak 
dengan seseorang yang mempunyai karakter yang jelek, seperti terlalu 
banyak humor juga dari orang yang malas, orang yang lemah dalam hal 
belajar dan berpikir. Malahan, peserta didik harus tetap intens dengan 
teman yang tidak hanya sebagai teman, tetapi juga komitmen dengan 
ketaatan dalam beragama.23

Berkaitan dengan hal memilih teman sekolah/pesantren. Hal ini 
relevan untuk mengangkat pendapat Ibn Miskawayh yang menghadirkan 
beberapa karakteristik persahabatan. Menurut dia, ada empat jenis 
persahabatan yang masing-masingnya berhubungan dengan tiga dasar 
tujuan hidup manusia; (1) persahabatan yang cepat berkembang, 
tetapi cepat juga hilangnya; (2) persahabatan yang cepat berkembang, 
tetapi lambat hilangnya; (3) persahabatan yang lambat berkembang, 
tetapi cepat hilang; dan (4) persahabatan yang lambat berkembang 
dan lambat hilang. Empat jenis persahabatan ini berhubungan dengan 
tiga pembagian tujuan manusia, yakni bertujuan untuk kesenangan, 
kebaikan dan kemanfaatan yang mana gabungan dari tiga hal ini 
diperlukan. Persahabatan dalam pencarian kesenangan menurut 
Miskawaih berhubungan dengan pencarian kebaikan, kemanfaatan dan 
gabungan dari tiga hal tersebut, adanya gabungan itu semua merupakan 
sebuah unsur kebaikan.24

23Ibn Jamâ‘ah, Tadhkirat al-Sâmi‘, hlm. 11-18.
24Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam (Leiden: E.J. Brill, 1991), hlm. 116.

DU
MM

Y



170 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

D.	 Tasyjî’ Al-Nafsi (Motivasi Diri)

وأقوى أسباب الحفظ الجد والمواظبة وتقليل الغذاء وصلاة الليل 

وقراءة القرآن من أسباب الحفظ
Hal-hal yang berperan kuat menunjang hapalan adalah kesungguhan, terus 
menerus, sedikit makan dan salat di malam hari. Membaca Al-Qur’an adalah 
termasuk sebab-sebab mudah hapal.25

Cara yang paling baik agar mudah hapal ialah belajar dengan sungguh-
sungguh dan ajeg (istikamah), sedikit makan dan memperbanyak salat  
malam. Membaca Al-Qur’an adalah salah satu cara untuk memudahkan 
hapal. Diceritakan bahwa tidak ada sesuatu yang membuat orang mudah 
menghapal melebihi membaca Al-Qur’an dengan melihat. Membaca Al-
Qur’an dengan melihat ialah lebih utama daripada membaca Al-Qur’an 
dengan hapalan. Nabi Muhammad menyatakan bahwa amal umatnya 
yang paling baik adalah membaca Al-Qur’an dengan melihat. 

 ويقول عند رفع الكتاب بسم الله وسبحان الله والحمد لله ولا إله 

إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم العزيز 

العليم عدد كل حرف كتب ويكتب أبد الآبدين ودهر الداهرين
Selanjutnya pada waktu si murid itu akan mulai belajar dan mengangkat 
kitabnya hendaknya ia berdo’a: Dengan nama Allah, Maha Suci Allah dan 
segala puji bagi Allah, tidak ada Tuhan yang patut disembah kecuali Allah, 
Allah Maha Agung, tidak ada usaha dan kekuasaan kecuali dengan bantuan 
Allah, Maha Tinggi dan Maha Agung, Yang Maha Mulia dan Yang Maha 
Mengetahui aku berdo’a ini sebanyak huruf yang telah dan akan ditulis dan 
juga selama-lamanya.26

لا  الحق وحده  الأحد  الواحد  بالله  آمنت  بعد كل مكتوبة  ويقول 

شريك له وكفرت بما سواه ويكثر الصلاة على النبي عليه الصلاة 
25Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 129.
26Ibid., hlm. 130.

DU
MM

Y



171Bab 6 | Strategi Belajar

والسلام فإنه ذكر للعالمين
Selama belajar, setelah melakukan salat fardhu, hendaknya seorang murid 
berdo’a: Aku beriman kepada Allah, Yang Tunggal, lagi Esa, Yang Haq. Keesaan 
Tuhan, tiada sekutu bagi-Nya, dan aku ingkar kepada selain Allah.27 

Selain  itu, santri hendaknya memperbanyak membaca selawat 
kepada Nabi Muhammad Saw, karena Nabi Saw., adalah rahmat 
bagi alam semesta. Dengan berkahnya selawat itu kita mengharap 
memperoleh rahmat, mudah menghapal dan tidak terlupa.

شكوت إلى وكيق سوء حفظي # فأرشدني إلى ترك المعاصي

فإن الحفظ فضل من إله # وفضل الله لا يعطى لعاصي
Aku mengadu kepada waqi’ tentang jeleknya hapalanku, maka ia memberi 
petunjuk kepadaku supaya meninggalkan maksiat. Karena hapalan  adalah 
kemurahan dari Tuhan, dan kemurahan Allah tidak diberikan  kepada orang 
yang berbuat maksiat.28

Selain itu, al-Zarnuji memberi nasihat kepada orang yang sedang 
belajar supaya selalu membersihkan mulut, dan selalu makan makanan 
yang tidak menimbulkan kemalasan. Selanjutnya, hal-hal yang 
menyebabkan lupa adalah perbuatan maksiat, banyak dosa, susah dan 
sibuk dengan masalah-masalah duniawi, dan banyak berhubungan 
dengan soal-soal yang tidak ada hubungannya dengan ilmu.

Dalam  bagian akhir dari kitabnya, al-Zarnuji  memberikan nasihat 
sebagai berikut:

ثم لابد لطالب العلم من القوت ومعرفة ما يزيد فيه وما يزيد في 

صنفوا كتابا  ذلك  كل  وفي  العلم  لطالب  ليتفرغ  والصحة  العمر 

فأوردت بعضها هنا على سبيل الاختصار
Sebagai seorang pelajar semestinya membutuhkan makanan, dengan begitu 
perlulah kiranya mengetahui sesuatu yang dapat mendatangkan rezeki yang 

27Ibid., hlm. 131.
28Ibid., hlm. 131. 

DU
MM

Y



172 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

banyakserta mengetahui sesuatu yang dapat memperpanjang usia dan badan 
sehat, agar dapat menyelesaikan dengan baik masa belajarnya.29

Murid yang mencari ilmu hendaknya mempunyai sumber kehidupan 
dan mengetahui apa yang memudahkan ia mencari rezeki, dan apa yang 
bisa menambah umurnya dan kesehatannya, supaya dengan itu dapat 
meluangkan seluruh waktunya untuk mencari ilmu.

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لا يرد القدر إلا الدعاء 

ولا يزيد في العمر إلا البر فإن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه3 

ثبت بهذا الحديث أن ارتكاب الذنب سبب حرمان الرزق خصوصا 

الكذب يورث الفقر وقد ورد فيه حديث خاص وكذا نوم الصبحة 

يمنع الرزق وكثرة النوم تورث الفقر وفقر العلم أيضا

Diceritakan bahwa Rasulullah Saw., bersabda bahwa: Qadar (pasti Allah) 
tidak bisa ditolak kecuali dengan do’a, dan umur tidak bisa ditambah kecuali 
dengan perbuatan baik, karena sesungguhnya orang terhalang rizkinya karena 
perbuatan dosa. Dengan ini jelas bahwa perbuatan dosa itu sebab terhalangnya 
rizki, terutama bohong itu menyebabkan fakir. Demikian juga tidur waktu pagi 
menghalangi memperoleh rizki dan banyak tidur menyebabkan fakir dan fakir 
ilmu.31

Selanjutnya, bahwa penyebab terhalangnya rezeki adalah tidur 
dengan telanjang, juga kencing dengan telanjang, makan pada waktu 
junub, tiduran miring, membiarkan makan jatuh dari meja, membersihkan 
kulit bawang dan brambang dengan tangan, menyapu rumah dengan 
sapu tangan, menyapu pada waktu malam, dan meninggalkan kotoran  
sapuan dalam rumah, dan berjalan di depan orang yang sudah tua 
usianya, dan memanggil kedua orang tuanya dengan namanya, karena 
hal itu menghilangkan penghormatan, mencukil gigi dengan cukil 
gigi, mencuci tangan dengan tanah dan bersandar kepada salah satu 

29Ibid., hlm. 136.
30Hadits ini terdapat pada Kitab al-Jami’ al-Kabir li al-Suyuthi, juz 3, Bab al-‘Ilmu, 

Nomor 26, Hadits diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan Ibn Majah.
31Ahmad dan Ibn Majah, Kitab al-Jami’, No. 26.  

DU
MM

Y



173Bab 6 | Strategi Belajar

daun pintu, mengambil wudu di tempat istirahat, menjarum kain 
yang sedang dipakai, mengeringkan muka dengan kain, membiarkan 
sarang laba-laba di rumah, menganggap mudah pada salat, cepat keluar 
dari masjid setelah salat subuh cepat-cepat pergi ke pasar dan malas 
pulang dari pasar, membeli lebih-lebihan makanan yang dikumpulkan 
oleh orang-orang fakir yang meminta-minta, mendoakan jelek kepada 
orang tua, membiarkan tempat minum dan sebagainya tidak tertutup, 
dan mematikan lampu dengan tiupan napas. Semua itu menyebabkan 
kefakiran, dan hal itu semua diketahui dari Atsar, yaitu keterangan para 
sahabat.

Demikian juga di antara hal-hal yang menyebabkan kefakiran 
adalah menulis dengan pena yang patah, menyisir rambut dengan sisir 
yang patah, tidak mendoakan kedua orangtua, memakai surban dengan 
duduk, dan memakai celana dengan berdiri, kikir dan boros, lemah 
menganggap remeh berbagai macam soal. Semua itu menyebabkan 
kefakiran.

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم استنزلوا الرزق بالصدقة3
“Rasulullah Saw., bersabda, Carilah rezeki dengan sedekah.”

وحسن  الرزق  في  خصوصا  النعم  جميع  في  يزيد  مبارك  والبكور 

الخط من مفاتيح الرزق وبسط الوجه وطيب الكلام يزيد في الرزق

Bangun pagi adalah berkah, menambah banyak nikmat terutama menambah 
rezeki. Tulisan bagus merupakan salah satu kunci dalam memperoleh rezeki. 
Muka yang cerah dan perkataan yang baik membuka rizki.33

Hasan bin Ali menyatakan bahwa membersihkan pelataran rumah, 
dan mencuci tempat makan itu menarik kekayaan. Sebab, yang paling 
kuat menarik rezeki adalah menegakkan salat dengan hormat dan 
khusyuk melaksanakan semua kewajiban, sunah dan tata tertib salat. 
Adapun salat duha cukup terkenal untuk menarik kekayaan. Juga 

32Hadits ini terdapat pada Kitab al-Jâmi’ al-Shaghîr, li al-Bani (Penerbit al-
Maktab al-Islami. Nomor 931, Hadits ini merupakan hadits dha’if.

33Kitab al-Jâmi’ al-Shaghîr, hlm. 140.

DU
MM

Y



174 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

membaca surat al-Waqi’ah, khususnya dalam waktu malam membaca 
surat al-Mulk, al-Muzammil, Wa-al-Laili idza Yaghsya, dan Alam 
Nasyrah. Datang ke masjid sebelum adzan, selalu suci, artinya selalu 
dalam keadaan wudlu, melakukan salat sunah fajar di rumahnya, maka 
Allah akan meluaskan rezekinya dan menyedikitkan pertentangan antara 
dia dan keluarganya, dan mengakhiri umumnya dengan iman.

وأن لا يتكلم بكلام الدنيا بعد الوتر ولا يكثر مجالسة النساء إلا عند 

الحاجة وأن لا يتكلم بكلام لغو غير مفيد لدينه ودنياه
Demikian juga orang supaya tidak berbicara tentang masalah-masalah duniawi 
setelah salat witir, dan jangan memperbanyak berbicara dengan wanita kecuali 
jika perlu. Dan supaya tidak berbicara dengan pembicaraan yang omong kosong, 
baik untuk agamanya maupun untuk dunianya.34

Bazar Jamhar, yang dikatakan  merupakan salah seorang menteri 
dari Anusyirwan berkata, jika Anda melihat orang banyak berbicara, 
percayalah bahwa ia orang gila. Sahabat Ali r.a. bersyair:

إذا تم عقل المرء قل كلامه # وأيقن بحمق المرء إن كان مكثر
Jika akal orang itu sempurna maka sedikitlah perkataannya, percayalah bahwa 
orang itu bodoh bilamana ia banyak bicara.35 Orang lain bersyair:

النطق زين والسكوت سلامة # فإذا نطقت فلا تكن مكثارا

ما إن ندمت على سكوت مرة # ولقد ندمت على الكلام مرارا
Bicara adalah hiasan orang, namun diam adalah kesempatan; maka apabila 
anda bicara janganlah terlalu banyak. Anda tidak akan kecewa karena diam, 
melainkan hanya sekali, dan anda akan kecewa, karena bicara berulangkali.36

Di antara hal yang menambah banyak rezeki adalah agar setiap hari 
setelah matahari terbit hingga waktu salat Dhuha berdoa:

34Ibid., hlm. 141. 
35Ibid., hlm. 142. 
36Ibid., hlm. 143. 

DU
MM

Y



175Bab 6 | Strategi Belajar

سبحان الله العظيم سبحان الله وبحمده استغفر الله وأتوب إليه 

مئة مرة
Mahasuci Allah yang Maha Agung, Maha Suci Allah dan dengan memuji 
kepadaNya, aku mohon ampun kepada Allah dan aku taubat kepada-Nya 
sebanyak seratus kali.37

Juga supaya berdoa:

لا إله إلا الله الملك الحق المبين كل يوم صباحا ومساء مائة مرة
Tidak ada Tuhan yang patut disembah melainkan Allah Yang Maha menguasai 
yang Haq dan Jelas. Setiap pagi dan sore seratus kali.38

Setiap hari setelah fajar menyingsing, membaca:

سبحان الله و لا إله إلا الله
Sebanyak tiga puluh tiga kali, juga dibaca setelah salat Magrib. 

Mohon ampun kepada Allah tujuh puluh kali setelah salat Subuh dan 
memperbanyak membaca membaca selawat kepada Nabi Muhammad 
Saw.

Juga supaya pada setiap hari Jumat berdoa tujuh puluh  kali sebagai 
berikut:

اللهم أغنني بحلالك عن حرامك واكفني بفضلك عمن سواك
Ya Allah cukupkanlah aku dengan barang-barang yang halal daripada-Mu, 
bukan dengan barang-barang yang kau haramkan; Dan cukupkanlah aku dengan 
kemurahan-Mu, bukan dengan orang selain Kamu.39

Selain itu, setiap hari orang supaya selalu berdoa dan memuji 
kepada Allah dengan Asmâ’ al-Husnâ.

ومما يزيد في العمر البر وترك الأذى وتوقيل الشيوخ وصلة الرحم

37Ibid., hlm. 143. 
38Ibid., hlm. 143.  
39Ibid., hlm. 144. 

DU
MM

Y



176 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

“Salah satu hal yang menambah umur adalah berbuat baik dan meninggalkan 
perbuatan yang menyakitkan orang lain, menghormati yang tua usianya, dan 
menghubungkan persaudaraan.”40

Demikian juga setiap hari selalu memperbanyak doa kepada Allah 
Swt.

وإسباغ  الضرورة  عند  إلا  الرطبة  الأشجار  قطع  عن  ويحترز 

الوضوء والصلاة بالتعظيم
Salah satu hal lagi yang menambah umur adalah memelihara diri jangan sampai 
memotong pohon yang masih hidup kecuali terpaksa, menyempurnakan wudlu 
dan salat dengan penuh hormat, dan melakukan haji qiran, yaitu melaksanakan 
bersamaan haji dan umrah, dan memelihara kesehatan.41

ولابد أن يتعلم شيئا من الطب
Juga orang mempelajari sedikit dari ilmu ketabiban.42

Sebagaimana telah diungkapkan di awal, belajar merupakan 
pemanfaatan potensi jasmaniah dan rohaniah untuk mencapai tujuan 
belajar secara efesien. Namun, untuk mencapai tujuan yang diinginkan 
tidaklah segampang yang dibayangkan. Kesehatan jasmani dan rohani 
mutlak diperlukan.

Al-Zarnuji memperhatikan sekali pada kesehatan dalam 
hubungannya dengan belajar. Secara singkat beliau menyatakan, peserta 
didik perlu mengetahui hal-hal yang bisa menambah rezeki, umur dan 
kesehatan, sehingga peserta didik dalam usahanya mencapai tujuan 
dapat berhasil. 

Anjuran tersebut ditunjukkan kepada segenap santri tanpa 
terkecuali. Dengan demikian demi kesehatan, demi belajar perlu masing-
masing santri menguasai ilmu medis, sekalipun sederhana. Menguasai 
dalam artian teoretik maupun praktis, minimal praktisnya. Misalnya 
sakit pusing kepala, ia bisa mengobati sendiri tanpa harus pergi ke 
dokter. Kalau anjuran al-Zarnuji dapat dilakukan, maka hal itu akan 

40Ibid., hlm. 146.
41Ibid., hlm. 147. 
42Ibid., hlm. 148.

DU
MM

Y



177Bab 6 | Strategi Belajar

memberikan kepuasan batin kepada penuntut ilmu, menghemat waktu 
dan pada gilirannya akan meningkatkan prestasi belajarnya.

Ada sejumlah konsep berkaitan dengan kesehatan yang dikemukakan 
oleh penulis kitab Ta’lîm al-Muta’allim, baik berkenaan dengan makan, 
olaharaga, istirahat/tidur, usaha preventif, kuratif dan sebagainya. Di 
samping itu, beliau berikan suatu podoman kesehatan yang diangkat 
dari hadits Rasulullah Saw., yang berbunyi sebagai berikut:

وقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم نفسك مطيتك، فارفق بها 43
Nabi Saw., bersabda, Dirimu kendaraanmu, maka santunilah.

43Hadits ini terdapat pada Kitab Kasyfu al-Khufa, juz 1, 25 diriwayatkan oleh 
al-Bazzaz dari Jabir. 

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



179

Al-Zarnuji termasuk yang memiliki perhatian besar terhadap 
kesehatan orang yang sedang mencari ilmu. Oleh karena itu, dalam 
kitabnya ia banyak menjelaskan tentang hal-hal yang berkaitan dengan 
kesehatan dalam belajar, mulai dari makan makanan yang halal dan 
bergizi, berolahraga dan lain sebagainya. Penjelasannya adalah sebagai 
berikut.

A.	 Menjaga Makanan dan Minuman
Al-Zarnuji menganjurkan kepada santri agar menjaga diri dari makan 
jajanan pasar, karena dimungkinkan terkena kotoran, najis, dan jauh 
dari zikrullah. Anjuran tersebut sebagai kehati-kehatian agar tidak 
terkena penyakit yang timbul karena kotoran yang dibawa oleh binatang 
penyebar penyakit seperti lalat. 

Di samping itu juga, untuk tidak keliru memakan makanan yang 
diharamkan Allah Swt. Di dalam Al-Qur’an disebutkan bahwa kita 
diperintahkan makan-makanan yang baik-baik dan dilarang makan 
bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang disembelih bukan 

MENJAGA KESEHATAN DALAM 
BELAJAR

BAB 7

DU
MM

Y



180 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

karena Allah, khamar, hasil berjudi dan adu nasib, serta berkorban 
untuk berhala (QS Al-Baqarah [2]: 172 – 173, QS Al-Maidah [5]: 90).

Makanan yang baik-baik di sini adalah yang halal bendanya dan 
halal  pula cara memperolehnya. Bukan hanya halal, tetapi makanan 
juga harus berkadar gizi tinggi. Makanan bergizi baik merupakan kunci 
bagi upaya memperoleh kondisi tubuh dan mental yang baik. Oleh 
karena itu, hal tersebut harus diusahakan sejak dalam kandungan dan 
diusahakan terus sepanjang hidup seseorang.1

Maka dari itu, santri hendaklah mengikuti anjuran di atas, memakan 
makanan yang bergizi dan diperoleh dengan cara yang halal. Adapun 
makanan yang baik (bergizi), tetapi cara mendapatkannya tidak halal, 
maka makanan tersebut mengakibatkan tidak akan berkah. Terlebih 
lagi kalau benda dan cara memperolehnya tidak halal.

Minum madu, makan kundur dan zabîb dianjurkan oleh al-Zarnuji. 
Itu semua, dapat menyembuhkan berbagai jenis penyakit seperti lendir 
dahak, serta memperkuat daya hapalan (ingatan) yang kuat. Madu telah 
mendapatkan perhatian sejak zaman Rasulullah Saw., hingga generasi 
berikutnya dan sampai sekarang ini. Imam Jalaludin al-Suyuti dalam 
kitabnya al-Rahmân fî al-Tin wa al-Hikmah yang dikutip oleh Idrus H. 
al-Kaff, banyak mengungkap manfaat madu. Dalam uraiannya yang 
panjang dapat disarikan bahwa madu dapat membersihkan kotoran 
yang ada dalam usus dan lainnya, melancarkan air seni, dan batuk 
karena kelebihan lendir. Madu juga dapat meningkatkan daya ingatan, 
menyembuhkan diare, membersihkan pencernaan.2

Tokoh lain, Ahmad Syauqi Ibrahim menyatakan pula, bahwa madu 
digunakan untuk mengobati berbagai macam penyakit di banyak negara. 
Di antaranya untuk mengobati gangguan urat nadi, berbagai penyakit 
yang ada alat pencernaan, liver, luka dalam perut dan sebagainya.3

Dari berbagai kajian di atas membuktikan bahwa pandangan al-
Zarnuji sangat tepat. Kemungkinan juga madu dapat untuk memperkuat 
daya ingat, karena banyak vitamin yang dikandung, sehingga dapat 
memperkuat jaringan otak. Tentu saja bukan hanya dengan minum 

1Al-Husaini Abdul Majid Hasyim dkk., Mengasuh Anak Menurut Ajaran Islam, 
Terjemahan Zamakhsyari Dhofier (Jakarta: UNICEF Indonesia, 1986), hlm. 44. 

2Idrus H. Al- Kaff, Resep-resep Spesialis Ketabiban (Solo: Aneka, 1988), hlm. 188.  
3Ahmad Syauqi Ibrahim, Sanurîhim Âyâtinâ (Kuwait: Muassah al-Sab’ah, 

t.th.), hlm. 20.

DU
MM

Y



181Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar

madu secara rutin, tetapi juga harus dilatih secara berkeseimbangan 
dan sungguh-sungguh dalam belajar, sebab tidak orang yang pandai, 
kuat ingatan dan daya hafalannya tanpa bersusah-susah belajar secara 
tekun  terlebih dahulu. Firman Allah: Sesungguhnya sesudah kesulitan 
itu ada kemudahan (QS Al-Insyirah [94]:4). Jadi, usaha, dan latihan 
sungguh-sungguh dalam belajar mutlak diperlukan.

Selain madu, al-Zarnuji juga menyebutkan makanan lain yang 
bisa untuk memperkuat daya ingat dan menyembuhkan penyakit di 
antaranya penyakit lendir dahak  yaitu zabib (kismis). Berkenaan dengan 
makanan tersebut, Imam Jalaluddin al-Suyuti menyebutkan bahwa 
makanan tersebut berkhasiat untuk menyembuhkan sakit batuk, ginjal, 
saluran pernafasan, tenggorakan, paru-paru, dan saluran air seni. Di 
samping itu juga berkhasiat pula untuk menguatkan daya ingatan.4 
Selain yang dapat menunjang hafalan, al-Zarnuji juga mengisyaratkan 
akan adanya jenis makanan yang bisa mengurangi daya hapalannya yaitu 
ketumbar basah dan buah apel yang masam. Ibrahim bin Abdurrahman 
bin Abu Bakr al-Arzaq5 menyatakan bahwa makan ketumbar, menurut 
Abu Qurat al-Hakim dapat membersihkan darah, tetapi bila banyak 
bisa merusak darah, melemahkan daya ingatan dan merusak pikiran, 
sementara makanan apel masam, menurut Abu Abdullah Muhammad 
bin Ahmad Usman, bisa mengurangi daya ingatan.6

Makan ikan secukupnya dan buah delima juga dianjurkan oleh 
Burhanul Islam al-Zarnuji. Hal ini wajar, karena ikan mengandung 
gizi tinggi. Adapun buah delima mempunyai banyak manfaatnya, di 
antaranya bisa menyehatkan perut, tenggorokan, paru-paru dan batuk. 
Di samping itu juga bermanfaat bagi penderita penyakit liver.7

Berdasarkan beberapa jenis makanan yang disebutkan di atas, 
menunjukkan bahwa al-Zarnuji mempunyai perhatian besar terhadap 
kesehatan yang ditimbulkan dari makanan, dan minuman. Makanan 
yang aman bermanfaat bagi kesehatan yang memang berpengaruh 
pada prestasi seseorang. Konsep-konsepnya senantiasa aktual hingga 

4Imam Jalaluddin al-Suyuti, hlm. 172. 
5Ibrahim bin Abdurrahman bin Abu Bakr Al-Arzaq,  Tashîl al-Manafi’fi al-Tibb 

wa al-Hikmah (t.Kota: Mathba’ah al-‘Amirah al-Syarifah, 1891), hlm. 29. 
6Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad Usman, Al-Tibb al-Nabawî (Mesir: Isa 

al-Babi al-Halabi wa Syurakauh, 1891), hlm. 41.
7Husein Bahreisj, Islam dan Kesehatan (Surabaya al-Ikhlas, t.th.), hlm. 37.

DU
MM

Y



182 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

saat ini. Di dalam banyak kesempatan, al-Zarnuji menulis agar santri 
tidak diperkenankan makan dan minum terlalu banyak. Sebab, hal itu 
banyak madaratnya, membuat seseorang malas belajar dan mudah 
terkena penyakit balgham dan lain sebagainya.

Banyak orang membahas dampak negatif dari banyak makan dan 
minum. Husain Bahraisj menyebutkan bahwa makan yang baik yaitu 
bila tidak berlebihan agar pencernaan dalam perut bisa lancar.8 Jika 
makanan dalam perut berlebihan, maka hal itu dapat mempersempit 
jalannya makanan/minuman, yang akibatnya akan terjadi sesak nafas. 
Akhirnya, perut jadi sakit, badan terasa berat, merusak fungsi jantung, 
malas beribadah, nafsu syahwat semakin bergelora, tetapi akibatnya 
berbahaya pada jantung itu sendiri dan organ-organ tubuh yang lainnya.

Otto Buchiner pernah menguraikan manfaat makan dan minum 
secara teratur yang diperoleh melalui puasa, yaitu antara lain: (a) 
memengaruhi darah dan menormalisir zat lemak, (b) mengatur denyut 
jantung, (c) memengaruhi hati dan mengatur empedu, (d) mengurangi 
kegiatan kelenjar kelamin, dan (e) memengaruhi sel baru. Selain itu, 
dapat penulis tambahkan bahwa makan dan minum secara teratur, 
baik porsi maupun frekuensinya bisa menjadikan alat-alat pencernaan 
makanan dapat berfungsi dengan baik dan lancar. Akhirnya, dapat 
dimengerti pandangan al-Zarnuji di atas tidak bertentangan dengan 
pandangan-pandangan modern, di mana makanan dan minuman 
berpengaruh pada diri seseorang, sekaligus berpengaruh pada prestasi 
studi seseorang.  Oleh sebab itu, kita dianjurkan untuk tidak berlebih-
lebihan dalam makan maupun minum. Sepertiga bagian dari perutnya 
untuk makanan, sepertiga lagi untuk minuman dan sepertiga yang lain 
untuk pernapasan.

B.	 Berolahraga
Al-Zarnuji tidak menyebut secara khusus olahraga apa yang perlu 
dilakukan oleh peserta didik. Akan tetapi, dari ungkapannya yang 
menyebutkan agar peserta didik tidak membuat dirinya sendiri bersusah 
payah, hingga lemah dan tidak bisa berbuat apa-apa, serta perlu 
menyantuni diri. Maka dari itu, dapatlah dimengerti bahwa peserta 
didik perlu olahraga demi kesehatannya. Peserta didik dengan berbagai 

8Bahreisj, Islam dan Kesehatan, hlm. 91.

DU
MM

Y



183Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar

kegiatannya dalam rangka mencapai cita-cita, di samping memerlukan 
kekuatan rohani juga kekuatan jasmani. Mereka yang lemah jasmani 
menyebabkan jiwanya tidak kuat menahan segala penderitaan hidup, 
akhirnya dia tidak mampu mengejar cita-citanya. Begitu pula mereka 
yang lemah jasmaninya, menjadi lemah fisiknya untuk meneruskan 
(mempertahankan) daya tahannya dalam menghadapi segala peristiwa.

Oleh karena itu, olahraga menjadi semakin penting bagi peserta 
didik, bahkan bagi kita semua. Kegiatan olahraga dapat merangsang 
pertumbuhan badan, dan otot-otot, melemaskan persendian, 
melancarkan peredaran darah dan memperkuat jantung, memperbaiki 
pernapasan dan merangsang kegiatan kelenjar keringat, serta pori-pori. 
Bahkan menurut Muhammad ‘Atiyah al-Abrasyi, latihan-latihan jasmani 
membuat seseorang bersemangat mengerjakan tugas/kewajibannya. 
Apabila badan sehat, niscaya akal dapat mengerjakan tugas-tugas 
secara baik.9

Diketahui bahwa pada dasarnya jasmani dan rohani manusia itu 
satu, tidak berpisah satu dengan yang lainnya. Dengan demikian, 
bila sebahagian dari kondisi fisiknya terganggu, maka terganggu pula 
mental-rohaninya. Karena itu, olahraga demi kesehatan menjadi semakin 
perlu dilakukan oleh peserta didik dan kita semua. Pernyataan yang 
disampaikan oleh al-Abrasyi dan al-Zarnuji layak untuk dibenarkan.

Imam al-Ghazali pernah menyatakan sebagai berikut: Seyogianya 
peserta didik dibiasakan berjalan, bergerak dan berolahraga di sebagian 
waktunya agar ia tidak malas. Sepulangnya dari sekolah hendaknya 
diizinkan bermain-main seperlunya sebagai refreshing untuk istirahat 
belajar. Sesungguhnya, melarang anak bermain-main dan memaksanya 
belajar terus-menerus bisa mematikan semangat, mengurangi 
kecerdasan dan menyusahkan hidupnya. Dengan demikian, ia lari 
meninggalkan sekolah, tidak mau belajar.10 Terbukti bahwa olahraga 
mempunyai nilai yang sangat tinggi bagi peserta didik, khususnya 
dan kita semua pada umumnya. Hal itu telah diakui semenjak zaman 
Rasulullah Saw., hingga kini dan masa mendatang.

9Muhammad Atiyah Al-Abrasyi, Rûh al-Tarbiyah wa al-Ta’lîm (t.k.: Isa al-Babi 
al-Halabi wa syurakauh, t.th.), hlm. 35.

10Al-Ghazali, Ihyâ` Ulûm al-Din Juz III (Mesir Dar al-Ikhya, t.th.), hlm. 71.

DU
MM

Y



184 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Ada yang perlu diperhatikan dalam olahraga di antaranya adalah 
keteraturan, keajegan, dan kedisiplinan dalam berlatih sesuai dengan 
situasi dan kondisi pribadi masing-masing. Yang tidak kalah pentingnya 
adalah perlu bagi peserta didik menyertakan nilai etik dalam olahraga.  
Berlatih bela diri untuk kesehatan, untuk menjaga diri dari bahaya dari 
musuh dan bukan untuk sombong, ugal-ugalan dan lain sebagainya. 

C.	 Istirahat/Tidur
Berulang kali al-Zarnuji menuliskan pada pokoknya agar santri 
mengurangi tidur. Hal itu bila dikaitkan dengan prinsip kesehatan 
di atas dapat dimaknai bahwa mereka hendaknya tidur secukupnya 
demi memelihara kesehatan fisik maupun mental. Akan tetapi, perlu 
diketahui bahwa istirahat menurut al-Zarnuji tidaklah harus dengan 
tidur. Berpindah dari suatu perbuatan ke perbuatan yang lain itu juga 
istirahat. Hal itu dapat dilihat dari pernyataan beliau, bahwa santri 
hendaklah menggunakan seluruh waktunya untuk belajar. Apabila ia 
merasa bosan akan suatu cabang ilmu yang dipelajari, hendaklah ia 
berpindah ke ilmu yang lain.11

Istirahat merupakan pengendoran ketegangan-ketegangan 
psikologis maupun fisiologis secara baik. Perpindahan dari satu 
perbuatan ke perbuatan yang lain bisa disebut sebagai istirahat apabila 
memberikan kenyamanan pada diri pelakunya, sehingga benar-benar 
terjadi pengendoran psikologis dan fisiologisnya. Dari membaca ke 
menyanyi, dari membaca ke jalan-jalan dan seterusnya akan membuat 
seseorang beristirahat. Tidur dinilai sebagai cara istirahat yang sangat 
efektif. Tentunya bukan tidur dalam suasana yang tegang, kalut dan 
tidak tenang. Akan tetapi, tidur yang dapat mengendorkan sisa-sisa 
ketegangan yang ada ketika belum tidur dan dapat memulihkan kembali 
tenaga yang dimilikinya. Dengan demikian ketika bangun dari tidur, 
badan terasa segar dan ada semangat untuk melakukan hal-hal yang 
bermanfaat.

11Ahmad Muhammad Abdul Qadir Ahmad, Al-Imâm Burhân al-Islâm al-
Zarnûjî, Tilmîdzu Sâhib al-Hidâyah, dalam al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim li-Ta‘allum 
Tarîq al-‘Ilm. Diterbitkan oleh Muhammad ‘Abd al-Qâdir Ahmad (Beirut: Matba‘ah  
al-Sa‘âdah, 1986), hlm. 154.

DU
MM

Y



185Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar

Kurang gerak badan dan olahraga yang teratur, perut yang terlalu 
kenyang atau sangat lapar dan kondisi fisik yang kurang sehat menyebabkan 
sulit tidur. Demikian juga keletihan syaraf, ia bisa menghalangi seseorang 
untuk melepas lelah dengan tidur. Seorang ahli dari Colgate University, 
Laird dari penelitiannya mengenai gejala tidur menyatakan bahwa 
kegelisahan dan gangguan-gangguan saraf mengakibatkan ketegangan otot 
selama tidur. Oleh sebab itu, melepas lelah sebelum tidur sangat penting 
artinya, sehingga tidurnya punya arti istirahat”.12

Membaca Al-Qur’an, salat sunah sebelum tidur (di antaranya 
salat witir), berdoa sebelum tidur akan sangat membantu seseorang 
untuk tidur nyenyak. Sementara itu, sikap tidurnya adalah sikap tidur 
Rasulullah Saw. Thomas Huslop dari Sanatorium West Riding dalam 
pidatonya di depan persatuan dokter-dokter di Inggris menyatakan, 
sesuatu yang menyebabkan saya tidur nyenyak, dan hal ini telah saya 
praktekkan bertahun-tahun, ialah berdoa sebelum tidur. Berdoa itu 
pada hakikatnya adalah pasrah dengan ikhlas kepada kekuatan yang 
lebih tinggi yang tidak ada pada diri kita. Doa melahirkan rasa tenteram 
pada jiwa dan pribadi kita, serta mengendurkan pada saraf kita.13 Dari 
ungkapan Huslop di atas dapat dimengerti bahwa kepasrahan kepada 
Zat yang Maha Tinggi adalah perlu. Tentu saja bukan hanya menjelang 
tidur, tetapi di segala kesempatan.

D.	 Menjaga Kebersihan
Masalah kebersihan demi kesehatan tidak luput dari perhatian al-
Zarnuji. Hal itu terlihat dari disebutnya antara lain siwak, wudu, dan 
lain-lainnya. Dari segi kesehatan, siwak dan wudu akan bisa menjauhkan 
seseorang dari penyakit gigi, penyakit pilek dan macam-macam penyakit 
kulit. Terlebih lagi jika anjuran al-Zarnuji agar peserta didik senantiasa 
daimul wudlu (mendawamkan wudu) dapat dilaksanakan secara baik.

Kebersihan merupakan sesuatu yang dicintai oleh Allah. Ia sebagai 
bagian dari iman, inti keindahan, dan kebagusan. Ia membuat manusia 

12Judi Al-Falasany, Kunci Sukses Bagi Pelajar dan Mahasiswa (Semarang: Aneka 
Ilmu, 1995), hlm. 76. 

13Dale Carnegie, Bagaimana Melenyapkan Cemas dan Menikmati Hidup, 
Terjemahan oleh Pusponegoro (Bandung: Sumur Bandung, 1970), hlm. 255-266.

DU
MM

Y



186 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

hidup sehat, sehingga bagi peserta didik dapat melaksanakan tugas/ 
kewajiban secara baik.

E.	 Menjaga Kesehatan Mental
Meskipun al-Zarnuji tidak menulis pasal tentang kesehatan mental dan 
pengaruhnya terhadap prestasi belajar seseorang, tetapi dari pandangan-
pandangannya yang tertuang dalam karyanya, penulis berkesimpulan 
bahwa beliau juga memperhatikan Kesehatan Mental. Cabang ilmu 
kesehatan mental sendiri pada zaman itu belum muncul.

Al-Zarnuji menulis agar santri senantiasa menghiasi diri dengan 
akhlak mulia, besifat wara’, tawakal, syukur, senantiasa berdoa kepada 
Allah, senang bermusyawarah, menghargai, dan menghormati guru 
dan sesama kawan. Di samping itu, agar tidak membebani diri sendiri, 
tidak berburuk sangka pada orang lain, tidak memusuhi, tidak takabur 
dan tidak berkawan dengan orang-orang nakal, banyak bicara dan lain 
sebagainya. Selain itu, santri hendaklah selalu memanfaatkan waktu 
untuk belajar dan tidak terlalu banyak bergaul dengan lain jenis, kecuali 
benar-benar ada keperluan.

Dengan tewujudnya  sifat-sifat di atas pada diri seorang santri, maka 
ia akan dapat mengembangkan dan memanfaatkan potensi-potensinya 
secara harmonis, mampu menyesuaikan diri dengan dirinya sendiri, 
dengan manusia lain dan lingkungan masyarakatnya, yang didasari pada 
nilai-nilai Iman, Islam dan Ihsan, serta mencapai kebahagiaan lahir dan 
batin, dunia dan akhirat. Ia juga akan terhindar dari gangguan kejiwaan, 
frustrasi, pertentangan batin, tekanan perasaan dan lain-lainnya. Kalau 
kesehatan mental ini dimiliki oleh peserta didik, maka ia akan mampu 
mencapai tujuan yang didambakan.DU
MM

Y



187

A.	 Pembiayaan
Biaya merupakan program tersendiri bagi sebagian santri. Hal ini 
berkaitan dengan pembiayaan sekolah/pesantren, pembelian buku-buku 
dan alat-alat sekolah/pesantren lainnya, uang pemondokan, biaya hidup 
sehari-hari atau biaya kegiatan ekstrakurikuler dan lain-lainnya. Masalah 
itu tidak selamanya berdampak negatif. Hal itu bagi sebagian peserta 
didik justru mendorongnya bekerja dan belajar sungguh-sungguh, 
tekun, memanfaatkan waktu sebaik-baiknya dan seefesien mungkin, 
kreatif dan inovatif. Dengan demikian di antara makna, ada yang cukup 
sukses dalam belajar dengan membiayai diri.

Akan tetapi ada di antara mereka yang kurang mampu menghadapi 
masalah kesulitan biaya tersebut. Mereka merasa rendah diri, putus 
asa dan kecewa, sehingga pada akhirnya gagal dalam studi. Atau paling 
tidak, kalaulah berhasil, hasilnya kurang memuaskan. Al-Zarnuji, salah 
seorang tokoh yang lahir di abad ke enam Hijriyah, telah mempunyai 
perhatian yang besar terhadap persoalan biaya sekolah ini. Bukan hanya 
usaha lahiriyah yang dinasihatkan, tetapi juga usaha-usaha batiniyah.

PEMBIAYAAN DAN TEMPAT 
BELAJAR

BAB 8

DU
MM

Y



188 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Dianjurkan agar santri belajar (berlatih) bekerja sebelum belajar, 
sehingga tidak tama’ kepada orang lain. Sebab, mencukupi diri sendiri 
dengan harta orang lain itu berarti melarat. Dicontohkan menulis halus 
(khat) pun bisa mendatangkan rezeki yang mungkin dapat dimanfaatkan 
untuk biaya studi.

Berlatih bekerja untuk membiayai diri sendiri ketika menuntut ilmu 
tidaklah hanya ditujukan kepada yang kekurangan biaya, tetapi pada 
seluruhnya. Dalam pada itu, al-Zarnuji menganjurkan untuk berlatih 
bekerja yang sekiranya mendatangkan hasil dan dapat digunakan untuk 
membiayai dirinya dalam studi, sehingga bisa memperlancar studinya. Hal 
itu baik dan secara psikologis biaya yang diperoleh dari latihan bekerja itu 
akan memberikan ketenangan, dan kepuasan tersendiri pada pribadi santri. 
Kondisi demikian, ikut memengaruhi prestasi belajarnya. Diharapkan waktu 
untuk berlatih bekerja tidak terlalu lama, sehingga tidak mengganggu 
studinya atau mengurangi motivasi belajar. Untuk latihan menulis halus 
(khat) kiranya 1-2 tahun telah cukup, terlebih lagi bila ditekuni benar-benar.

Ada riwayat bahwa Nabi Dawud sudah biasa menyamar, 
menanyakan kelakuan umatnya. Pada suatu hari, ia bertemu dengan 
Jibril (Menyerupai Manusia), seraya menyapa, wahai pemuda, 
bagaimana pendapatmu mengenai Dawud? Jawabnya, ia hamba terbaik, 
tetapi ada pula kelemahannya. Lalu, apa kelemahannya? Jawabnya, ia 
makan dari Baitul-Mal milik kaum muslimin, padahal Allah sangat 
menyenangi orang yang makan dari hasil usahanya sendiri. Kemudian 
Nabi Dawud pulang seraya menangis, ya Allah, tunjukkanlah aku agar 
dapat menciptakan usaha sendiri, sehingga aku tidak makan belanja dari 
Baitul-Mal. Kemudian Allah menunjukkan cara berusaha, yakni dengan 
memproduksi pakaian perang yang terbuat dari besi dan menjualnya 
untuk membiayai keluarganya.1 Firman-Nya:

نِ 
َ
حَدِيْدَۙ ا

ْ
هُ ال

َ
ا ل نَّ

َ
ل
َ
يْرَۚ وَا بِيْ مَعَهٗ وَالطَّ وِّ

َ
 ا

ُ
بَال جِ

ٰ
اۗ ي

ً
ضْل

َ
تَيْنَا دَاوٗدَ مِنَّا ف

ٰ
دْ ا

َ
ق

َ
وَل

 بَصِيْرٌ
َ

وْن
ُ
يْ بِمَا تَعْمَل ِ

وْا صَالِحًاۗ اِنّ
ُ
رْدِ وَاعْمَل رْ فِى السَّ دِّ

َ
ق  سٰبِغٰتٍ وَّ

ْ
اعْمَل

Dan kami telah melunakkan besi utuk Dawud. Buatlah baju besi yang besar-besar dan 
ukurlah anyamannya, dan  kerjakanlah amalan yang saleh (QS Saba’ [34]: 10-11).

1Abu Lais al-Samarqandi, Tanîih al-Ghâfilîn Pembangun Jiwa dan Moral Umat, 
Terjemahan Abu Imas Taqiyuddin (Surabaya: Dar al-Ikhya, 1986), hlm. 446.  

DU
MM

Y



189Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar

Riwayat di atas menunjukkan betapa besar arti usaha sendiri dalam 
rangka memenuhi kebutuhannya sendiri maupun keluarganya, serta 
untuk berbuat kebajikan. Nabi Dawud as., telah berbuat kebajikan. 
Nabi Dawud as., telah memberikan teladan kepada kita. Demikian 
pula Nabi Muhammad Saw., beliau mendidik kita beternak, menjahit, 
berdagang, dan sebagainya.

Sayang sekali, apa yang telah diteladankan oleh kedua Nabi di atas 
dan konsep al-Zarnuji kurang diperhatikan oleh sebagian besar peserta 
didik, khususnya di Indonesia. Hal itu bisa disebabkan oleh berbagai 
hal, mungkin konsep tersebut belum sampai pada mereka, mungkin 
juga sudah, tetapi tidak diperhatikan secara serius atau bisa jadi adanya 
rasa kekurangmampuan untuk melakukan hal tersebut.

Lepas dari apa pun alasannya, yang jelas konsep al-Zarnuji yang 
selaras dengan ajaran Rasulullah Saw., perlu diteruskan, karena 
relevansinya dengan situasi dan kondisi sekarang ini. Apapun jenis 
usaha yang dilakukan oleh peserta didik untuk membiayai studinya 
yang Lillâhi Ta`âlâ selagi masih dalam batas-batas halal insyaAllah 
memberkahi, asalkan tidak dengan meminta-minta. Sesungguhnya 
orang yang berusaha untuk mendapatkan sesuatu dengan cara meminta-
minta, Allah akan membukakan pintu kemiskinan untuknya. Orang yang 
menjaga diri dari perbuatan itu Allah akan menolongnya. Ketahuilah, 
orang yang memberi lebih baik daripada yang meminta-minta.

Untuk menunjukkan ide tersebut, santri perlu membiasakan diri 
untuk senantiasa menekuni suatu keterampilan tertentu. Misalnya 
keterampilan menulis, membuat karya ilmiah, sehingga benar-benar 
mencintainya dan menjadi profesinya. Banyak bukti menunjukkan 
bahwa mereka yang memiliki suatu keterampilan tertentu, misalnya 
khat dimanfaatkan untuk memperoleh rezeki, telah mampu membiayai 
dirinya dalam menuntut ilmu. Jadi, menguasai suatu profesi tertentu 
mutlak perlu bagi penuntut ilmu dewasa ini. Berbuat dosa, tidur pagi, 
membiarkan sarang lebah di rumahnya, berdoa buruk untuk anak 
dan berbagai kebiasaan yang kurang baik menurut al-Zarnuji bisa 
menyebabkan kefakiran.

Al-Zarnuji tidak menyebutkan perbuatan dosa yang mana yang bisa 
menyebabkan kefakiran. Hal ini berarti umum sifatnya. Dusta, menipu, 
takabur termasuk perbuatan dosa. Apabila sifat tersebut melekat pada 

DU
MM

Y



190 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

diri seseorang, maka tidak kecil kemungkinannya orang-orang akan 
menjauhinya. Pada gilirannya, rezeki pun akan menjauhinya. Hukum 
itu berlaku untuk siapapun pelakunya.

Tidur pagi tanpa suatu alasan yang wajar, hanya karena kemalasan, 
tidak diragukan lagi akan berdampak negatif, salah satunya kefakiran 
harta maupun ilmu. Betapa tidak, karena orang yang semacam itu berarti 
kurang mampu menggunakan secara efektif kesempatan yang sangat 
baik untuk berusaha, untuk belajar maupun lainnya yang bersifat positif.

Di samping itu, pemalas adalah orang yang tidak gigih mengejar 
keberhasilan dan berakhlak buruk akan dijauhkan oleh kawan-kawan 
dan lingkungannya. Kemungkinan untuk bekerja sama ataupun 
berinteraksi sosial semakin terbatas. Oleh sebab itu, jalan mencari rezeki 
secara halal menjadi semakin sempit. Akhirnya adu nasib, gambling, 
berjudi dan cara-cara lain yang tidak terpujilah yang dimanfaatkan 
untuk memperoleh rezeki. Usaha semacam itu tidak akan memberikan 
ketenangan pada dirinya sekalipun berhasil.

Selain usaha lahiriyah, al-Zarnuji menasihatkan adanya usaha-
usaha lain guna mendapatkan rezeki yang halal lagi memberkahi, 
sehingga bisa dimanfaatkan untuk membiayai studi. Usaha-usaha itu 
penulis istilahkan dengan usaha batiniyah, sebagaimana disebutkan di 
dalam kitab Ta’lîm al-Muta’alim, salat secara khusyuk membaca surah 
al-Waqi’ah, al-Insyirah dan lainnya, salat duha, dan memperbanyak doa. 

Al-Zarnuji menyadari, usaha lahiriyah untuk mendapatkan biaya 
tidaklah cukup. Maka adalah perlu usaha batiniyah, yaitu secara 
keseluruhan dapat disebut sebagai doa dengan penuh kekhusyukan, 
ta’zim dan sempurna.

Seseorang yang melakukan salat dengan khusyuk merasakan bahwa 
dirinya dekat dengan Tuhan, dan berhadapan dengannya. Kendatipun 
ia tidak melihat Allah, tetapi hatinya tahu bahwa Allah melihatnya dan 
mengetahui apa saja yang diminta, serta mengabulkannya. Zakiyah 
Daradjat menyatakan, dengan salat  yang khusyuk segala persoalan yang 
dihadapinya yang menghimpit dan menekannya akan teratasi, jiwanya 
akan menjadi tenang dan cerah kembali, sehingga otaknya dapat kembali 
melaksanakan tugasnya.2

2Zakiyah Darajat, Salat Menjadikan Hidup Lebih Bermakna (Jakarta: Ruhama, 
1988), hlm. 12.

DU
MM

Y



191Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar

Berdasarkan pernyataan tersebut, dapat dimengerti bahwa 
kemungkinan salat khusyuk bisa menyebabkan dimudahkan usaha 
seorang santri dalam mencari biaya studi yang tentu tidaklah kecil. 
Terlebih lagi dalam salat itu sendiri terkandung doa untuk dicukupkan 
segala kebutuhannya. Bahkan, Abdullah Bin Jarillah secara tegas 
menyatakan bahwa sesungguhnya salat merupakan sebab diperolehnya 
rezeki.3 Alasannya, Allah sendiri berfirman:

كَۗ 
ُ
نَرْزُق نُ  حْ

َ
ن اۗ 

ً
رِزْق كَ 

ُ
ل ٔـَ سْ

َ
ن ا 

َ
ل يْهَاۗ 

َ
عَل وَاصْطَبِرْ  وةِ 

ٰ
ل بِالصَّ كَ 

َ
هْل

َ
ا مُرْ 

ْ
وَأ

وٰى
ْ
ق

َّ
عَاقِبَةُ لِلت

ْ
وَال

Dan perintahkanlah kepada keluargamu mendirikan salat dan bersabarlah kamu 
dalam mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu, kamilah yang 
memberi rezki kepadamu. dan akibat (yang baik) itu adalah bagi orang yang 
bertakwa. (QS Thaha [20]: 132).

Berdasarkan beberapa pendapat mengenai salat di atas, membuat 
semakin kokoh dan meyakinkan pandangan al-Zarnuji dalam hal yang 
sama, yaitu salat. Salat duha merupakan salah satu jenis salat sunnah 
yang disebut al-Zarnuji dalam hubungannya dengan mencari rezeki. 
Salat ini termasuk yang dipesankan oleh Rasulullah Saw., untuk 
dilaksanakan. Dalam suatu riwayat disebutkan: “Ada riwayat yang 
berasal dari Aisyah bahwasannya beliau pernah berkata, Rasulullah Saw., 
biasa mendirikan salat Duha sebanyak empat rakaat, dan menambah menurut 
(kehendak) nya.” (HR Muslim).

Dianjurkannya mengerjakan salat duha ini tentu ada hikmahnya. 
Ia dilaksanakan pagi hari, kira-kira di antara pukul 6.30 hingga pukul 
11.00. Salat duha yang dilaksanakan dengan hati yang bening, khusyuk 
dan ikhlas akan membuat orang melakukan salat itu punya rasa 
optimisme yang tinggi, ada kepasrahan diri kepada Allah, dan sabar 
menghadapi kenyataan yang ada, serta bersyukur kepada-Nya. Ke 
semuanya itu membuat hatinya lega dan damai. Sehubungan dengan 
masalah ini, Zakiah Daradjat menyatakan sebagai berikut: “Dengan 
salat Dhuha anda dapat mendekatkan diri kepada Allah, mengadu 
dan memohon kepada-Nya. Maka hati yang tadinya resah gelisah akan 

3Abdullah Bin Jarillah, Kalimat Mukhtaarah (t.k.: Dar al-Qalam, t.th.), hlm. 48.

DU
MM

Y



192 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

menjadi lega dan dunia yang tadinya tampak kelabu kini menjadi cerah, 
karena pikiran kembali terbuka dan dapat berfungsi dengan baik.”4 

Hikmah yang agung itu tentu tidak dengan mudah bisa dicapai. 
Oleh sebab itu, perlu latihan secara terus-menerus yang dibarengi 
dengan penghayatan makna dan nilai salat Duha dan rangkaiannya, 
sehingga menjadi kebiasaan yang selalu didirikan setiap hari. Santri 
dapat mendisiplin diri dalam menunaikan ibadah itu setiap hari sebelum 
berangkat ke sekolah atau di waktu istirahat.

Ada serangkaian doa yang dianjurkan untuk dipanjatkan kepada 
Allah di waktu fajar, pagi hari, petang, dan malam hari. Memperbanyak 
membaca Al-Qur’an dan beberapa surat tertentu, seperti al-Waqi’ah 
juga dianjurkan, apabila anjuran-anjuran tersebut dapat dilaksanakan 
secara baik, maka hatinya menjadi dan semakin tenang, dan dengan 
terkabulnya permohonan kepada Allah, ia akan selalu merasa cukup 
dan dicukupi kebutuhannya dalam menuntut ilmu. Dikatakan doa 
merupakan sarana untuk menghilangkan apa yang tidak disukai dan 
mencapai apa yang dikehendaki. Dari pandangan tersebut, dapat 
dimengerti betapa besar peran doa dalam usaha menggapai cita-cita, 
termasuk usaha mendapatkan biaya studi. Namun, sangat disayangkan 
kebanyakan peserta didik kurang memperhatikan hal itu, kecuali dalam 
kondisi yang kurang lapang. Padahal kita diperintahkan berdoa dalam 
keadaan lapang atau pun tidak, di kala senang maupun susah.

B.	 Tempat Belajar
Syarat lain yang perlu dipenuhi dalam belajar adalah terwujudnya 
tempat belajar yang kondusif. Dalam hal ini, al-Zarnuji tidak banyak 
menyinggung, khususnya yang menyangkut kondisi sekolah. Beliau 
lebih banyak menyoroti persoalan guru, termasuk di antaranya 
mengenai kriteria guru yang dipilih. Sifat-sifat guru yang dipilih antara 
lain yang lebih alim, lebih wara dan lebih tua usianya. Di samping 
itu juga berakhlak mulia, penyabar, dan lapang dada. Untuk itu, 
dipertimbangkan yang masak dan dengan musyawarah.

Guru mempunyai pengaruh yang cukup besar pada peserta didik. 
K.H. Imam Zarkasji pernah membuat aksioma bahwa metode lebih 

4Zakiah Daradjat, Salat Menjadikan Hidup, hlm. 57.  

DU
MM

Y



193Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar

penting daripada materi, dan guru lebih penting daripada metode. 
Aksioma ini bisa dipahami bahwa guru merupakan faktor terpenting 
dalam proses pembelajaran. Dengan kecakapannya dalam mendidik 
dan pengetahuannya yang luas, maka peserta didik akan asyik belajar 
bersamanya, membuat anak rindu belajar dengan beliau, bilamana 
sang guru agak lama tidak muncul dalam pandangannya. Oleh sebab 
itu, adalah tepat kalau al-Zarnuji menganjurkan memilih guru yang 
kriterianya antara lain disebutkan di atas.

Sekalipun al-Zarnuji tidak menyebutkan secara eksplisit kriteria 
sekolah tempat peserta didik belajar, tetapi dari pandangannya itu bisa 
dimengerti bahwa beliau menghendaki agar peserta didik memilih 
sekolah yang berkualitas tinggi, baik dan cocok baginya. Hal ini 
dimaksudkan agar tujuan belajar sebagaimana telah disebutkan di 
bagian awal karya tulis ini dapat tercapai. Guru-guru yang memiliki 
kepribadian seperti diinginkan al-Zarnuji merupakan salah satu 
kriterianya.

Dalam pada itu, al-Zarnuji dengan mengangkat pendapat al-
Hakim menyatakan, tenanglah terlebih dahulu selama dua bulan untuk 
mempertimbangkan dan memilih sekolah. Sebab bisa terjadi santri pergi 
ke pesantren dan mulai belajar di sana tiba-tiba suasananya kurang 
sesuai dan tidak menarik. Dengan demikian, mereka keluar dari situ 
untuk pindah ke lembaga lainnya. Akhirnya, belajarnya pun kurang 
berkah. Oleh karena itu, pertimbangkanlah selama dua bulan untuk 
memilih guru dan lembaga pendidikan dan bermusyawarahlah. Dengan 
demikian, mereka menjadi mantap belajar di situ. Mendapat berkah dan 
banyak manfaat ilmu yang peserta didik peroleh.5

Waktu dua bulan untuk mempertimbangkan dan bermusyawarah 
mengenai lembaga pendidikan yang akan dipilih bukanlah sebagai 
batasan mutlak, bisa lebih lama atau kurang dari itu. Intinya, diperlukan 
waktu yang longgar untuk itu, sehingga tidak tergesa-gesa menentukan 
pilihan, sehingga kemungkinan untuk salah pilih menjadi kecil, 
terlebih lagi dengan musyawarah. Musyawarah untuk menentukan 
pilihan sekolah adalah perlu baik dengan kawan, orang tua dan atau 
guru. Tidak disanksikan hasil pikiran dua orang atau lebih, akan lebih 

5Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 102.

DU
MM

Y



194 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

baik daripada sendirian. Kemungkinan keliru menjadi semakin kecil. 
Sebab, dalam musyawarah terjadi saling mengisi, membetulkan, dan 
menyempurnakan. Akhirnya, dengan hasil musyawarah tersebut akan 
dapat mengantarkan peserta didik bisa menuntut ilmu di lembaga 
pendidikan atau tempat pendidikan yang diinginkan, sesuai dengan 
minat dan kecenderungannya. Dengan demikian, hasil studinya akan 
menjadi lebih baik dibanding kalau ia belajar di lembaga yang kurang 
diminati.

Lain halnya jika orangtua memaksakan kehendaknya pada anak agar 
menuntut ilmu di lembaga pendidikan yang diinginkannya, sementara 
si anak tidak menginginkannya. Kalaulah anak belajar di suatu lembaga 
pendidikan karena tuntutan dan paksaan dari pihak lain, orangtua 
misalnya, maka secara psikologis, ia akan selalu merasa terbebani oleh 
tugas-tugas yang berat meskipun tugasnya ringan, tidak menyukai 
pelajaran, gampang sekali bosan, dan tidak ada semangat belajar. Dengan 
demikian, pada gilirannya ia akan gagal dalam studi. 

Al-Zarnuji tidak membahas ruang belajar secara spesifik. Akan 
tetapi dalam bahasannya mengenai rezeki beliau menyebutkan bahwa 
ada banyak hal yang menyebabkan kefakiran di antaranya membiarkan 
sarang laba-laba berada di rumah. Pernyataannya itu merupakan lambang 
tempat tinggal yang kurang terawat kebersihannya, penghuninya kurang 
memperhatikan kebersihan, karena malas dan sebagainya. Tentunya 
bukan hanya fakir rezeki, tetapi juga ilmu. Oleh sebab itu, ruang belajar 
itu perlu mendapatkan perhatian yang serius.

Ruang belajar hendaklah memenuhi syarat-syarat kesehatan. 
Ia senantiasa terjaga kebersihannya, bersih dari udara yang kotor, 
bersih dari coret-coretan dan gambar-gambar yang suka mengganggu 
ketenangan hati dan pikiran dan bersih dari kotoran dan kebisingan 
suara. Akan tetapi, terkadang ada hal-hal yang sulit dihindarkan 
misalnya kebisingan suara kendaraan, pabrik atau lainnya yang ada 
di sekitar ruang belajarnya. Menurut hasil penelitian suara ribut yang 
mengganggu orang bekerja di pabrik mula-mula mengurangi produksi, 
tetapi pada umumnya pekerja dengan mudah menyesuaikan diri dan 
tidak lama kemudian jumlah produksi semula dapat dicapai kembali.6

6E.P. Hutabarat, Cara Belajar (Jakarta: Gunung Mulia, 1988), hlm. 210.

DU
MM

Y



195Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar

Meskipun penelitian tersebut bukan pada masalah belajar, tetapi 
kemungkinan untuk diberlakukan pada situasi belajar tidaklah salah. 
Sebab pada dasarnya, belajar dan bekerja sama-sama memerlukan 
konsentrasi. Suara bising yang tidak mendukung lebih mengganggu bila 
dibandingkan dengan suara yang bermakna. Bisa dipahami oleh santri 
yang sedang belajar, menyikapinya secara positif adalah cara terbaik 
untuk mengurangi daya ganggunya.

Penerangan dalam ruangan tempat peserta didik belajar perlu 
cukup, tidak terlalu redup dan tidak terlalu terang, sehingga 
mengganggu dirinya ketika menelaah pelajarannya atau bahan-bahan 
lainnya. Penerangan yang menyilaukan juga mengganggu. Oleh karena 
itu, perlu penerangan lampu sedemikian rupa, sehingga membuatnya 
tahan lama dalam studi.

Perabot belajar yang memadai besar artinya bagi belajar, yakni 
akan memperlancar proses belajar, menambah keasyikan studi dan 
meningkatkan hasilnya. Bukan hanya kelengkapan peralatan belajar, 
tetapi juga kerapihannya juga, sehingga tidak menghambat atau 
mengganggu santri di saat sedang belajar. Dalam kaitannya dengan hal 
itu, al-Zarnuji menganjurkan agar mereka dapat memanfaatkan hartanya 
untuk membeli buku dan peralatan belajar lainnya yang baik. Dengan 
itu akan mempermudah belajar dan bertafaqquh.7

Akhirnya, kita mengerti bahwa konsep-konsep al-Zarnuji mengenai 
tempat belajar, baik yang berkaitan dengan sekolah maupun ruangan 
tempat belajar, tetap relevan dengan konsep-konsep modern. Bahkan 
dalam beberapa hal lebih baik, misalnya cara pemilihan sekolah/guru. 
Konsep modern tidak mempunyai konsep “Guru bersifat wara.”

7Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 145.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



197

Dalam melaksanakan proses pembelajaran, al-Zarnuji mengantarkan 
bagaimana peserta didik dapat mencapai tujuan yang direncanakan, 
ada beberapa langkah yang perlu dimiliki oleh santri, sehingga dapat 
melaksanakan proses pembelajaran itu berhasil. Muhammad Abdul Kodir 
Ahmad menulis al-Zarnuji menggariskan dalam proses pembelajaran ke 
dalam beberapa hal, antara lain: Bidâyah al-Sabqi wa Qadrih (permulaan dan 
ukuran belajar), al-Tadarruj fi al-Tadrîs (tahapan belajar), Tikrâr al-Durûs 
(pengulangan belajar), Daur al-Taammul fi al-Ta’lîm (olah pikir), al-Ta’lîm 
al-Mutanâwib (magang), dan Nashâih al-Muta’allim (penyesuaian diri).  

A.	 Bidâyat al-Sabqi wa Qadrih (Permulaan dan Ukuran 
Belajar)  

كان أستاذنا شيخ الإسلام برهان الدين يوقف في بداية السبق على 

يوم الأربعاء،1 وكان يروي في ذلك حديثا فيستدل به ويقول قال 

1Al-Zarnuji, Ta’lîm Muta’allim, hlm. 72-73. 

PROSES PEMBELAJARAN

BAB 9

DU
MM

Y



198 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

يوم  في  بدئ  شيء  من  )ما  وسلم  عليه  تعالى  الله  صلى  الله  رسول 
الأربعاء إلا وقد تم(2

Guru kami, Syekh Burhanuddin menetapkan bahwa permulaan belajar adalah 
hari Rabu. Dalam hal ini terdapat sebuah hadits, Rasullulah bersabda: tidak ada 
sesuatu yang dimulai pada hari Rabu kecuali akan berakhir sempurna. 

Hal itu pula yang dilakukan oleh Abu Hanifah, Syekh Abu Yusuf 
al-Hamidin, memulai semua pekerjaan baik pada hari Rabu. Hal itu 
disebabkan hari Rabu adalah hari saat cahaya diciptakan, hari celaka 
bagi orang kafir, dan oleh karena itu merupakan hari berkah bagi orang 
mukmin.3 Demikian sedikit dari seluk-beluk belajar ditegaskan oleh 
al-Zarnuji.

قيل وقت التعلم من المهد إلى اللحد دخل حسن بن زياد في التفقه 

وهو ابن ثمانين سنة، ولم يبت على الفراش أربعين سنة، فأفتى بعد 

ذلك أربعين سنة.
Dikatakan: “masa atau waktu belajar manusia adalah sejak masih dalam ayunan 
(bayi) sampai masuk liang lahad (kubur).” Imam Hasan bin Ziyad mendalami 
ilmu fikih selama 80 tahun, ia tidak pernah menetap (tidur nyenyak) dalam 
ranjangnya selama 40 tahun, kemudian setelah itu ia menjadi mufti selama 
40 tahun.4

Diceritakan bahwa Hasan Ibn Ziyad, yaitu murid Abu Hanifah, 
mulai belajar pada umur 80 tahun, ia belajar selama 40 tahun, dan 
setelah itu menjadi mufti selama 40 tahun, hingga dengan demikian 
umurnya 160 tahun.

2Hadits ini terdapat pada Kitab Ta’lîm sendiri, Bab Bidayah al-Sabqi wa Qadarihi 
wa Tarbiyatihi. Dalam bab ini Imam Abu Hanifah selalu melakukan amalan 
permulaan belajar pada hari Rabu. Hal ini didasarkan perilaku-perilaku gurunya 
yang mendasarkan pada hadits yang beliau dengar dari  gurunya Ahmad Ibn Abd. 
Rasyid Qiwamiddin yang didapat dari gurunya Syekh Aba Yusuf al-Hamidin. 

3Al-Zarnuji, Ta’lîm Muta’allim, hlm. 72-73. 
4Ibid., hlm. 105.  

DU
MM

Y



199Bab 9 | Proses Pembelajaran

العشاءين.  وبين  السحر  ووقت  الشباب  شرح  الأوقات  وأفضل 

بعلم  يشتغل  علم  عن  مل  فإذا  أوقاته،  جميع  يستغرق  أن  وينبغي 

آخر.
Waktu yang terbaik untuk belajar adalah waktu muda. Waktu yang paling baik 
utnuk belajar adalah saat-saat menjelang Subuh dan waktu antara Maghrib dan 
Isya. Yang terbaik adalah menghabiskan seluruh waktu untuk belajar. Apabila 
merasa jenuh menghadapi satu ilmu untuk dipelajari, maka bergantilah kepada 
ilmu yang lain.5

Perlu diperhatikan bahwa mencari ilmu itu supaya dilakukan pada 
waktu muda. Harus diingat bahwa umur muda itu tidak akan abadi. 
Sungguhpun demikian orang supaya jangan menyiksa badannya pada 
waktu muda itu hingga ia tidak bisa meneruskan belajar. Akan tetapi, 
ia harus mempergunakan umur muda itu dengan sebaik-baiknya untuk 
mencari ilmu tanpa menyiksa diri. Rasulullah Saw., menyatakan: 

“Waktu yang paling baik untuk belajar adalah pada waktu masih muda. 
Belajar dilakukan pada waktu Sahur dan waktu antara Magrib dan ‘Isya. 
Apabila murid selesai dalam satu ilmu, maka hendaknya pindah kepada ilmu 
lain. Jelasnya ia harus menghabiskan seluruh waktunya untuk mencari ilmu itu. 
Diceritakan bahwa Ibn Abbas ra, apabila bosan mempelajari ilmu kalam maka 
ia membaca syair. Adapun Muhammad bin Hasan jika belajar itu meletakan 
banyak buku di sisinya, apabila bosan mempelajari satu buku, maka ia pindah 
membaca buku lain.”6

Al-Zarnuji mempunyai perhatian besar terhadap prinsip ini. Tentu 
saja ada pemikiran yang melatarbelakangi pemikiran tersebut, sekalipun 
tidak dikemukakan secara  eksplisit. Manusia sekalipun diciptakan dalam 
bentuk yang terbaik bukanlah tanpa kekurangan. Mereka mempunyai 
kemampuan terbatas; dalam menjangkau ilmu Allah, terbatas dalam 
memikirkan ciptaan-Nya, terbatas dalam mengingat-ingat apa yang telah 
dipelajari dan memikirkan kembali. Namun, di dalam keterbatasan itu 
manusia dituntut untuk berbuat yang terbaik dan sebanyak-banyaknya 
sesuai dengan potensi yang dimilikinya, termasuk dalam urusan belajar.

5Ibid., hlm. 105.   
6Ibid., hlm. 105-106.

DU
MM

Y



200 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Dalam hal waktu al-Zarnuji pada banyak kesempatan beliau 
menulis agar para peserta didik benar-benar sanggup memanfaatkan 
secara efektif untuk belajar dalam arti yang luas. Pada suatu saat 
beliau menulis agar mereka menggunakan seluruh waktunya untuk 
belajar. Akan tetapi, di dalam kesempatan yang lain beliau menyatakan 
agar memulai pelajaran pada hari Rabu, memanfaatkan masa muda, 
menelaah dan mengulangi pada waktu Maghrib dan saat Sahur.

Waktu merupakan milik manusia, setiap manusia menjadikan waktu 
sebagai sesuatu yang teramat berharga. Akan tetapi, keberhargaannya 
tidaklah mudah dimengerti, kecuali setelah dihayati benar-benar, baik 
sebelum atau sesudah mengalami kerugian dalam memanfaatkan waktu. 
Orang-orang kafir akan merasa merugi karena tidak memanfaatkan 
waktunya secara baik untuk beribadah kepada Allah. Peserta didik 
akan menyesal karena tidak lulus ujian, karena tidak memanfaatkan 
waktunya sebaik mungkin.

Waktu akan selalu ada bersama keberadaannya. Sebagai sesuatu  
yang berharga maka manusia, –termasuk santri– hendaklah menjaga 
dan memanfaatkannya sebaik mungkin. Allah yang di dalam firman-Nya 
banyak bersumpah dengan waktu mengingatkan pada manusia untuk 
tidak lengah dan berusaha sebaik mungkin memanfaatkannya. Oleh 
sebab itu, adalah logis kalau al-Zarnuji menganjurkan kepada segenap 
santri untuk memanfaatkan waktu-waktunya sebaik mungkin. Dengan 
demikian, tidak merugi, tidak menyesal kelak di kemudian hari.

Secara khusus, al-Zarnuji menyebutkan agar santri memanfaatkan 
masa muda secara baik. Masa muda merupakan masa yang penuh 
dengan perkembangan, kemajuan dan keaktifan. Di masa itu, seseorang 
secara pisik otot dan organ-organ tubuh lainnya sedang berkembang, 
tegap dan kuat. Sementara perkembangan mentalnya dari waktu ke 
waktu mulai dapat berfungsi secara baik; berpikir logis argumentatif. 
Daya cipta, rasa dan karsanya akan semakin baik bila dididik dan 
dikembangkan secara terarah. Dengan demikian, kalau potensi pisik 
dan psikisnya, nafsu, akal, dan hatinya dapat ia kembangkan secara 
imbang bukanlah tidak mungkin ia akan mampu meraih kesuksesan 
yang besar baik di bidang ilmu pengetahuan, teknologi, iman maupun 
lainnya. Jadi, tepatlah kalau al-Zarnuji mendorong peserta didik untuk 
memanfaatkan masa muda sebaik-baiknya.

DU
MM

Y



201Bab 9 | Proses Pembelajaran

Mengenai konsep pendistribusian waktu yang dikemukakan oleh 
al-Zarnuji sebenarnya telah bisa kita ketahui dari cara mengulangi 
pelajaran, sebagaimana diuraikan dia atas, di mana peserta didik perlu 
membagi-bagi waktunya untuk mengkaji pelajaran. Akan tetapi, di 
bagian lain dari tulisannya beliau menyebutkan agar mereka menelaah 
dan mengulangi di waktu Sahur dan baina al-Isyaain.

Berdasarkan pandangan al-Zarnuji mengenai pemanfaatan waktu 
untuk belajar terlihat bahwa beliau tidak ingin mendistribusi waktu 
studi secara kaku. Akan tetapi justru sebaliknya, diharapkan peserta 
didik bisa membagi-bagi waktu studinya sesuai dengan situasi dan 
kondisinya masing-masing. Dengan demikian, kebosanan di dalam 
belajar dapat dihindari. Baina al-Isyaain menurut Ibrahim bin Ismail7  
berarti waktu setelah Isya. Sementara yang lain mengartikan waktu 
antara Magrib dan Isya. Keduanya menurut penulis bisa dipakai.

Menghidupkan waktu antara Magrib dan Isya dan setelahnya 
merupakan sunah. Banyak riwayat yang menunjukkan keutamaan 
waktu-waktu tersebut. Di antaranya disebutkan bahwa barang siapa 
yang dapat menunaikan salat sunah enam rakaat dan menghindari 
ucapan buruk, maka amal tersebut sama nilainya dengan ibadah dua 
belas tahun. Di dalam riwayat yang lain disebutkan bahwa siapa yang 
menunaikan salat  dua rakaat, maka Allah akan membuatkan sebuah 
rumah di dalam Surga. Adapun mengenai keutamaan waktu setelah Isya 
bisa dimengerti dari riwayat Aisyah yang menyatakan bahwa Rasulullah 
pernah bersabda; empat rakaat setelah Isya sama seperti Lailatul Qadar.8 
Dari riwayat-riwayat di atas bisa dimengerti betapa tinggi nilai waktu 
baina al-Isyaain. Maka tidaklah salah kalau al-Zarnuji menyatakan bahwa 
waktu tersebut sebagai yang diberkahi. Oleh karena itu, para peserta 
didik bisa mengisinya dengan berbagai aktivitas belajar dengan penuh 
khidmat.

Sesudah Isya di mana santri mulai usai dari urusan-urusan selain 
belajar –masih ada perlu secepatnya diselesaikan– hati dan pikirannya 
akan tenang. Dengan demikian, memungkinkan untuk belajar lebih efektif. 
Heningnya suasana malam hari hingga menjelang Subuh akan menjadi 
sangat indah bila si peserta didik yang baru saja bangun dari tidur seraya 

7Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 36.  
8Al-Haddad, Thariqah Menuju, hlm. 102.

DU
MM

Y



202 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

menengadahkan kedua belah tangannya, berdoa memohon kepada Allah 
melalui salat Tahajud dan lainnya dan diteruskan dengan belajar. Hati dan 
pikirannya yang bening akan mampu menangkap dengan baik apa yang 
sedang ditekuninya. Dengan demikian, berkahnya akan diperoleh.

Perlu ditegaskan di sini bahwa waktu Sahur, antara Maghrib dan 
Isya, serta setelahnya sebagaimana telah diuraikan di atas merupakan 
sebagian kesempatan yang baik untuk belajar. Namun, pada dasarnya 
al-Zarnuji berpandangan bahwa seluruh waktu yang ada perlu diatur 
sedemikian rupa untuk dapat diisi dengan aktivitas-aktivitas belajar 
secara baik dan efektif.

Di samping mengungkap waktu-waktu yang baik untuk belajar, 
al-Zarnuji juga mengatakan bahwa masa yang paling baik untuk belajar 
adalah pada masa muda. Apabila murid selesai dalam satu ilmu, maka 
hendaknya pindah kepada ilmu lain. Dari pernyataan ini, jelasnya 
seseorang itu harus menghabiskan seluruh waktunya untuk mencari 
ilmu. Ungkapan ini mengingatkan kepada kita tentang “belajar seumur 
hidup.” Sudah tidak asing lagi bagi kita umat Islam, di awal pembahasan 
telah disinggung bahwa sebagai Muslim kewajiban belajar itu sejak dari 
buaian sampai ke liang lahat. 

Belajar tidak terikat oleh ruang dan waktu. Ia bisa berlangsung 
kapan dan di mana saja, dalam keadaan lapang maupun sempit, dalam 
situasi genting maupun aman, dilakukan secara sendirian maupun 
kelompok. Dalam pada itu, Al-Zarnuji menyatakan, adalah wajib bagi 
setiap muslim menuntut ilmu di segala waktu baik dalam keadaan sehat 
maupun sakit, dalam bepergian maupun tidak.9 Maka dari itu, adalah 
tidak benar bila seseorang tidak melanjutkan belajarnya, sehingga 
terlepas dari kewajiban belajar. Demikian juga santri yang oleh karena 
suatu hal, misalnya nilainya kurang baik, dikenai sanksi, kemudian 
tidak mau belajar. Seseorang yang telah menyelesaikan studinya hingga 
meraih gelar tertinggi sekalipun, tidaklah berarti terlepas dari kewajiban 
belajar, pendeknya, selama akal pikir manusia masih sehat, maka selama 
itu pula, kewajiban belajar harus dipenuhi.

Belajar yang merupakan kewajiban setiap insan diharapkan dapat 
mengembangkan potensi manusia sesuai dengan petunjuk Allah. 
Dengan demukian, dapat melaksanakan semua perintah dan amanah 

9Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 4.

DU
MM

Y



203Bab 9 | Proses Pembelajaran

Allah dan rasul-Nya. Oleh sebab itu, masing-masing individu wajib 
mengembangkan fitrah Islam sepanjang usianya. Dengan demikian, ia 
dapat tumbuh baik dan berbuah yang sangat manis. Kita tahu bahwa 
tidak ada benih yang tumbuh subur dan membuahkan hasil yang 
berkualitas tinggi tanpa pemeliharaan. Demikian pula fitrah Islam, 
maka setiap individu santri mesti belajar, sehingga bagaimana potensi 
fitrah tersebut dapat berkembang dan tumbuh kokoh, kuat, menghujam 
dalam-dalam pada dirinya. Bukan hanya potensi fitrah Islam yang harus 
dikembangkan oleh peserta didik. Indera pendengaran, penglihatan, dan 
lain-lainnya harus juga dikembangkan, sesuai dengan potensi manusia.

B.	 Tadarruj fi al-Tadrîs (Tahapan Belajar)

وأما قدر السبق في الابتداء كان أبو حنيفة يحكي عن الشيخ القاضي 

ينبغي أن  أنه قال قال مشايخنا،  الزرنجي  بكر  أبي  بن  الإمام عمر 

يكون قدر السبق للمبتدئ قدر ما يمكن ضبطه بالإعادة مرتين، 

ويزيد كل يوم كلمة حتى أنه وإن طال وكثر يمكن ضبطه بالإعادة 

مرتين، ويزيد بالرفق والتدريج.
Mengenai ukuran seberapa panjang panjang yang baru dikaji, menurut 
keterangan Abu Hanifah adalah bahwa Syaikh Qadli Imam Umar bin Abu 
Bakar al-Zarnuji berkata: guru-guru kami berkata: “Sebaiknya bagi oarang 
yang mulai belajar, mengambil pelajaran baru sepanjang yang kira-kira mampu 
dihapalkan dengan faham, setelah diajarkannya dua kali berulang. Kemudian 
untuk setiap hari, ditambah sedikit demi sedikit sehingga setelah banyak dan 
panjang pun masih bisa menghapal dengan paham pula setelah diulangi dua 
kali. Demikianlah lambat laun setahap demi setahap.10

إعادة عشر  إلى  المتعلم  الابتداء واحتاج  في  السبق  إذا طال  فأما 

ولا  ذلك  يعتاد  لا  لأنه  يكون كذلك،  أيضا  الانتهاء  في  فهو  مرات 

10Al-Zarnuji, Ta’lîm Muta’allim, hlm. 74.

DU
MM

Y



204 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

والتكرار  حرف  السبق  وقيل  بجهد كثير.  إلا  العادة  تلك  يترك 

ألف. ينبغي أن يبتدئ بشيء يكون أقرب إلى فهمه
Seandainya tahap awal langsung diberikan pelajaran yang panjang di mana 
ia harus mengulanginya sepuluh kali untuk bisa menguasai, maka sampai 
pelajaran berakhir akan tetap begitu, sehingga menjadi kebiasaan yang sulit  dan 
dapat ditinggalkan kecuali dengan usaha  yang susah payah. Telah dikatakan: 
“Pelajaran satu huruf dan mengulanginya seribu kali.”dalam memulai pelajaran, 
sebaiknya diawali dengan sesuatu yang mudah dipahami.11

وكان الشيخ الإمام الأستاذ شرف الدين العقيلي يقول الصواب عندي 

للمبتدئ صغارات  في هذا ما فعله مشايخنا، فإنهم كانوا يختارون 

المبسوطة، لأنه أقرب إلى الفهم والضبط وأبعد من الملالة وأكثر وقوعا. 

وينبغي أن يعلق السبق بعد الضبط والإعادة كثيرا، فإنه نافع جدا،
Syekh Imam Syarifudin al-Uqaili berkata: “Menurutmu dalam masalah ini 
ada cara yang benar dalam memulai pelajaran seperti yang digunakan oleh 
para guru kita, mereka memilihkan para pemula kitab-kitab yang ringkas dan 
praktis, karena akan mudah difahami dan dihafalkan, tidak membosankan 
dan banyak diperlukan.” Sebaiknya murid membuat catatan sendiri mengenai 
pelajaran yang telah dipahaminya dan mengulanginya berkali-kali, hal ini 
sangat berguna sekali.12

وينبغي أن يجتهد في الفهم من الأستاذ أو بالتأمل والتفكر وكثرة التكرار، 

فإنه إذا قل السبق وكثر التكرار والتأمل يدرك ويفهم قيل حفظ حرفين 

خير من سماع وقرين، وفهم حرفين خير من حفظ وقرين
Sebaiknya para pelajar tekun atau rajin memahami pelajaran yang diberikan para 
guru, memikirkan dan sering mengulanginya. Bila pelajaran itu sedikit, banyak 
mengulanginya dan menganalisa, maka ia akan mengerti dan memahaminya. 

11Ibid., hlm. 74-75. 
12Ibid., hlm. 75-76.  

DU
MM

Y



205Bab 9 | Proses Pembelajaran

Dikatakan: “menghapal dua huruf lebih baik dari menghapal dua kalimat dan 
memahami dua huruf lebih baik daripada menghafal dua kalimat.”13

Al-Zarnuji sesuai dengan pandangannya bahwa manusia dapat 
menerima ilmu pengetahuan dengan baik dan mendalam jika prosesnya 
sesuai dengan tingkat perkembangan intelektualnya, dan ilmu itu 
dalam berbagai macamnya saling terkait, saling membantu, dan saling 
mendukung antara yang satu dengan yang lain.14 Al-Zarnuji menegaskan 
bahwa peserta didik dapat menguasai ilmu dengan baik, serta mendalam 
jika proses belajar dan pembelajaran dilaksanakan secara bertahap. 
Prinsip bertahap dalam pembelajaran maksudnya adalah proses 
pembelajaran dilaksanakan dengan cara pemberian materi dengan 
bertahap, sedikit-demi sedikit dan berangsur-angsur, sesuai dengan 
proses perkembangan peserta didik.15

Atas dasar ini, prinsip bertahap dalam belajar menjadi landasan 
bagi kesuksesan pembelajaran. Konsep bertahap ini diimplementasikan 
dengan mendahulukan ilmu-ilmu yang berhak didahulukan 
dan mengemudiankan ilmu-ilmu yang tepat di kemudiankan 
pembelajarannya. Ilmu utama dipelajari peserta didik setelah yang 
bersangkutan terlebih dahulu menguasai ilmu pendahulunya. Ini 
didasarkan kepada pemikiran al-Zarnuji bahwa ilmu itu bertingkat-
tingkat dengan tingkatan yang pasti dan kenyataan psikologis bahwa 
perkembangan pemikiran peserta didik memiliki tiga tahapan, 
yaitu tahap berpikir konkrit, simbolis, dan abstrak.16 Pentahapan 
serta pengkhususan kurikulum perlu memperhatikan periodisasi 
perkembangan santri maupun unisitas (ke-khasan)-nya seperti 
karakteristik keanakan (dalam berbagai tahapan perkembangannya), 
kewanitaan dan kepriaan. Demikian pula perlu memperhatikan fungsi, 
serta peranan dan tugas masing-masing dalam kehidupan sosial.17

Secara implementatif, prinsip bertahap dalam belajar memiliki implikasi 
kepada dua hal, yaitu kepada materi pembelajaran dan kepada proses belajar. 

13Ibid., hlm. 76. 
14Al-Ghazâlî, Ihyâ’ Ulûm al-Dîn, Jilid I, hlm. 551-53.
15Abdul Majid, Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan Standar Kompetensi 

Guru (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 158.
16Abidin Ibnu Rusn, Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan (Yogyakarta: 

Pustaka Offset, 1998), hlm. 87-88.
17Abdurrahman an-Nahlawi, Prinsip-prinsip dan Metoda Pendidikan Islam: Dalam 

Keluarga, di Sekolah dan di Masyarakat (Bandung: Diponegoro, 1992), hlm. 274.

DU
MM

Y



206 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Materi pembelajaran dibagi menjadi beberapa bagian dan dijabarkan menjadi 
beberapa perincian dan proses pembelajaran diurut secara sistematis dan 
logis dari hari ke hari sampai materi pembelajaran hapal dan tertanam 
kuat di dalam ingatan peserta didik. Oleh karena itu, peserta didik tidak 
diperkenankan mempelajari ilmu dalam ukuran banyak yang ia tidak siap 
menerimanya. Jika peserta didik mempelajari ilmu yang diduga tidak 
mungkin dipahaminya, maka dapat memusingkan pikiran dan menurunkan 
semangat belajar peserta didik, sehingga akibatnya ia tidak mau belajar. 
Peserta didik diarahkan untuk mempelajari materi pembelajaran yang mudah 
dipahami dan dikuasainya dan tidak mempelajari materi pembelajaran 
yang belum sesuai dengan kemampuannya. Di samping itu, peserta didik 
melakukan pembelajaran tidak sekaligus, tetapi berangsur-angsur dari hari 
ke hari.18 Penyampaian materi pembelajaran secara bertahap, satu per satu 
dan sedikit demi sedikit dapat memperkuat dan membuat siap akal pikiran 
peserta didik untuk menerima materi pembelajaran dari awal sampai akhir, 
sehingga ia dapat memperoleh ilmu dan menguasainya.19

Atas dasar kesadaran bahwa usia seseorang tidak dapat menjangkau 
ilmu Allah yang tak terhingga, ia menetapkan urutan belajar dimulai 
dari materi pembelajaran yang lebih penting, lebih baik untuk 
melangsungkan kehidupan dan mudah dipahami. Artinya, dalam 
proses belajar, secara berurut peserta didik menempuh urutan belajar 
sebagai berikut: (1) Bertahap dari hal yang mudah hingga hal yang sulit; 
(2) Bertahap dari hal yang sederhana hingga hal yang kompleks; (3) 
Bertahap dari hal yang jelas hingga hal yang samar; dan (4) Bertahap 
dari hal yang bersifat fisik hingga hal yang bersifat metafisik.20

C.	 Tikrâr al-Durûs (Pengulangan Materi Pelajaran)

وينبغي لطالب العلم أن يعد ويقدر لنفسه تقديرا في التكرار، فإنه 

لا يستقر قلبه حتى يبلغ ذلك المبلغ، وينبغي أن يكرر سبق الأمس 

18Sâlik Ahmad Ma’lûm, Al-Fikr al-Tarbâwi ‘inda al-Khathîb al-Bagdâdi, (t.tp.: 
tpn, 1992), 208; Al-Zarnûjî, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 28-29. Abu Ahmadi & Joko 
Tri Prasetya, Strategi Belajar Mengajar (Bandung: Pustaka Setia, 1997), hlm. 41.

19‘Abd al-Rahmân bin Khaldûn, Muqaddimah Ibn Khaldûn (Beirût: Dâr al-Fikr, 
t.th.), hlm. 533.

20Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 55.

DU
MM

Y



207Bab 9 | Proses Pembelajaran

خمس مرات، وسبق اليوم الذي قبل الأمس أربع مرات، والسبق 

فهذا  واحدا،  قبله  والذي  اثنين  قبله،  والذي  ثلاثا  قبله،  الذي 

أدعى إلى الحفظ.
Hendaknya seorang pelajar mengukur dan memperkirakan kemampuan dirinya 
dalam mengulang pelajaran, karena hati seseorang tidak akan bisa bertahan 
hingga mencapai batas tersebut. Sebaiknya bagi para pelajar yang lebih efisien 
dan efektif untuk menghafalkan pelajaran itu, pelajaran hari kemarin diulang 
5 kali, hari lusa 4 kali hari kemarin lusa 3 kali, hari sebelum itu 2 kali dan 
hari sebelumnya lagi 1 kali.21

وينبغي أن لا يعتاد المخافة في التكرار لأن الدرس والتكرار ينبغي 

أن يكون بقوة ونشاط، ولا يجهر جهرا يجهد نفسه كيلا ينقطع 

عن التكرار، فخير الأمور أوسطها. وحكى أن أبا يوسف رحمه الله 

كان يذاكر الفقه مع الفقهاء بقوة ونشاط، وكان صهره أنا أعلم أنه 

جائع منذ خمسة أيام، ومع ذلك يناظر بقوة ونشاط.
Hendaknya dalam mengulangi pelajarannya itu jangan pelan-pelan. Belajar 
lebih bagus bersuara kuat dengan penuh semangat. Namun jangan terlalu keras, 
dan jangan pula hingga menyusahkan dirinya yang menyebabkan tidak bisa 
belajar lagi. Segala sesuatu yang terbaik adalah yang cukupan. Suatu hikayat 
menceritakan, bahwa suatu saat Abu Yusuf sedang mengikuti mudzakarah 
fiqh dengan suara kuat dan penuh semangat. Lalu dengan rasa heran, iparnya 
berkata: “Saya tahu Abu Yusuf telah lima hari kelaparan, tapi ia tetap 
munadharah dengan suara keras dan penuh semangat.22

Setelah peserta didik melakukan upaya untuk mencari ilmu dengan 
memperhatikan tingkatannya, maka peserta didik selanjutnya memasuki 
tahap memperoleh ilmu, yaitu dengan menguasai dan mengetahui 
tentang materi pembelajaran yang dipelajari. Dalam pandangan al-

21Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 94. 
22Ibid., hlm. 95.  

DU
MM

Y



208 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Zarnuji, mendapatkan ilmu menjadi target pendidikan, karena nilai 
yang terkandung dalam ilmu itu sendiri dan manusia dapat memperoleh 
kelezatan dan kepuasan yang ada padanya. Al-Ghazali menyatakan:

“Apabila saudara memperhatikan ilmu pengetahuan, niscaya 
saudara akan melihatnya suatu kelezatan padanya, hingga merasa perlu 
mempelajarinya, dan niscaya saudara bakal mendapatkan bahwa ilmu itu 
sebagai sarana menuju ke kampung akhirat beserta kebahagiaannya dan 
sebagai media untuk ber-taqarrub kepada Allah Swt., yang mana taqarrub 
itu tidak dapat diraihnya jika tidak dengan ilmu tersebut. Martabat yang 
paling tinggi yang menjadi hak bagi manusia adalah kebahagiaan abadi. 
Dan sesuatu yang paling utama ialah sesuatu yang mengantar kepada 
kebahagiaan itu. Kebahagiaan tidak dapat dicapai kalau tidak melalui 
ilmu dan amal, dan amal itu tidak dapat diraih sekiranya tidak melalui 
ilmu dan cara pelaksanaan mengamalkannya. Pangkal kebahagiaan di 
dunia dan akhirat adalah ilmu pengetahuan. Oleh karena mencari ilmu 
itu sendiri termasuk amal yang utama.”23

Pencapaian ilmu merupakan tujuan pembelajaran. Ilmu mempunyai 
nilai-nilai, dan dengan ilmu seseorang akan mendapatkan kenikmatan 
dan kesenangan, dunia dan akhirat.24 Setiap orang yang mencari ilmu, 
ada kalanya ilmu itu diperoleh dengan mudah, adakalanya juga ilmu 
itu diperoleh melalui upaya yang panjang. Salah satu di antara letak 
kelezatan ilmu adalah ketika tiba-tiba seseorang memperoleh ilmu 
yang dicarinya, setelah ia berupaya dengan lelah dan panjang. Lebih 
dari itu, kelezatan ilmu juga dapat dirasakan oleh seseorang ketika 
ia dihadapkan pada beberapa pilihan atau pada saat dituntut untuk 
mengambil keputusan. Ilmu itulah yang membantu, memudahkan 
dan membimbing orang yang bersangkutan untuk memilih pilihan 
dan keputusan yang benar, baik, tepat dan maslahat dunia-akhirat. 
Bagaimana tidak lezat, dengan ilmu, seseorang dapat terhindar dari 
penyesalan di kemudian hari.

Tujuan utama pembelajaran adalah penguasaan pengetahuan. 
Pengetahuan sangat penting bagi manusia. Barang siapa menguasai 

23Al-Ghazâlî, Ihyâ ‘Ulûm al-Dîn, Jilid I, hlm. 12.
24Fathiyyah Hasan Sulaiman, Madzâhib fî al-Tarbawiyah Bahtsu fî al-Madzâhib 

al-Tabawiyy ‘inda Al-Ghazâlî, terjemahan oleh Herry Noer Ali, Alam Pikiran al-Ghazali 
mengenai Pendidikan dan Ilmu (Bandung: Dipenogoro, 1986), hlm. 32. Abuddin Nata, 
Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam: Seri Kajian Filsafat Pendidikan Islam, hlm. 87.

DU
MM

Y



209Bab 9 | Proses Pembelajaran

pengetahuan, maka dia dapat berkuasa: “Knowledge is power”.25 Secara 
paedagogis, pada prinsipnya, belajar itu untuk mencapai penguasaan 
terhadap materi pembelajaran. Prinsip ini didasarkan kepada asumsi 
bahwa peserta didik mampu menguasai apa yang dipelajarinya. 
Penguasaan atas tujuan itu menjadi standar bagi semua peserta didik, 
dengan ketentuan bahwa tiap peserta didik mendapat tugas yang sesuai 
dengan kemampuannya dan disediakan bahan, waktu, dan bimbingan 
yang diperlukan untuk keberhasilannya.26 Tahap awal dari penguasaan 
ilmu adalah perolehan ilmu. Ilmu yang sudah diperoleh melalui belajar 
itu dijaga dengan cara dihapalkan. Penguasaan materi pelajaran secara 
baik yang menjadi bagian dari kemampuan peserta didik merupakan 
tuntutan pertama dalam belajar. Dengan penguasaan dari apa yang 
dipelajari akan dapat memberi pengaruh terhadap pengalaman belajar 
peserta didik. Al-Zarnuji menaruh perhatian yang besar terhadap 
kegiatan mengulang pelajaran, baik yang baru dibaca maupun yang 
telah dipelajari sebelumnya. Beliau memberikan contoh cara mengulangi 
pelajaran sebagai berikut:

1.	 Mengulang pelajaran yang kemarin sebanyak 5 kali;

2.	 Mengulang pelajaran sebelum hari kemarin sebanyak 4 kali;

3.	 Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 3 kali;

4.	 Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 2 kali;

5.	 Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 1 kali;

6.	 Mengulang pelajaran pada awal malam dan penghujung malam, di 
antara waktu makan malam, serta waktu sahur merupakan waktu 
yang diberkahi.27

Metode mengulang pelajaran (tikrar) yang digagas oleh al-Zarnuji 
kalau kita simak sejalan dengan teori belajar menurut psikologi daya 
(faculty theory). Menurut para ahli psikologi daya, mental itu terdiri dari 
sejumlah daya yang satu sama lainnya terpisah, seperti daya mengamati, 
mengingat, menanggapi, menghayal, dan berpikir. Setiap daya dapat 

25Oemar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), 
Cet. Ke-3, hlm. 58.

26Yusuf Hadi Miarso, Menyemai Benih Teknologi Pendidikan (Jakarta: Kencana, 
2004), hlm. 130, 268 & 596.

27Ahmad, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 54. 

DU
MM

Y



210 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

dilatih. Mengingat misalnya, dapat dilatih dengan melalui hafalan, 
demikian pula daya yang lain.28

 Proses belajar yang baik adalah proses yang berkesinambungan 
dengan memadukan dan menyelaraskan aktivitas dan kreativitas secara 
harmonis. Kreativitas dan aktivitas peserta didik merupakan investasi 
untuk keberhasilan dalam belajarnya. Pelaksanaan belajar selayaknya 
berpegang pada apa yang tertuang dalam tahapan-tahapan belajar. 
Situasi yang dihadapi peserta didik dalam belajar mempunyai pengaruh 
besar terhadap proses belajar itu sendiri. Oleh karena itu, peserta didik 
harus peka terhadap berbagai situasi yang dihadapi, sehingga dapat 
menyesuaikan pola tingkah lakunya dalam belajar.

Penggunaan metode belajar yang bervariasi, pemanfaatan metode 
belajar yang lebih lengkap, merupakan upaya untuk menarik minat dan 
sekaligus mengembangkan potensi yang ada dalam diri peserta didik, 
karena pada materi yang semakin berkembang penekanan aktivitas dan 
peran peserta didik dalam proses belajar diupayakan lebih dominan. 
Dalam proses belajar, penyajian metode belajar yang bervariatif dan 
inovatif dapat merangsang motivasi peserta didik untuk belajar dan 
mencegah peserta didik agar tidak jenuh dalam belajar, sehingga peserta 
didik siap untuk mengikuti proses belajar yang menyenangkan bagi 
peserta didik.

Al-Zarnuji dalam pandangannya tentang tahapan dan tingkatan 
dalam belajar harus bertahap dan meningkat. Setelah tahapan itu 
dilalui al-Zarnuji menawarkan dalam pandangannya bahwa belajar 
harus dihafal. Dalam proses menghafal untuk menghasilkan daya ingat 
yang baik al-Zarnuji mengharuskan untuk adanya pengulangan, istilah 
beliau pada pengulangan ini dikenal dengan istilah tikrar. Pandangan ini 
sesuai dengan pandangan para tokoh pendidikan modern yang dikenal 
dengan metode resitasi, di mana salah satu metode yang diterapkan 
dalam melibatkan peserta didik secara aktif, guna menunjang kelancaran 
belajar. Metode resitasi diharapkan mampu memancing keaktifan peserta 
didik dalam proses belajarnnya. Hal ini disebabkan karena peserta didik 
dituntut untuk menyelesaikan tugas yang diberikan pendidik dan harus 
dipertanggungjawabkan. Dalam keberhasilan proses belajar mengajar, 

28Muh.  Ali, Guru dalam Proses Belajar Mengajar (Edisi Revisi) (Bandung: Sinar 
Baru. 1987), hlm. 15-16. 

DU
MM

Y



211Bab 9 | Proses Pembelajaran

di samping tugas pendidik, maka peserta didik turut memegang 
peranan yang menentukan dalam pencapaian tujuan pendidikan. Sebab 
bagaimanapun baiknya penyajian pendidik terhadap materi pelajaran, 
akan tetapi peserta didik tidak mempunyai perhatian dalam hal belajar, 
maka apa yang diharapkan sukar tercapai.

Imansjah Alipandie mengemukakan bahwa metode resitasi 
adalah cara untuk mengajar yang dilakukan dengan jalan memberi 
tugas khusus kepada peserta didik untuk mengerjakan sesuatu di 
luar jam pelajaran. Pelaksanaannya bisa di rumah, di perpustakaan, 
di laboratorium, dan hasilnya dipertanggungjawabkan.29 Sementara 
itu, Slameto mengemukakan, metode resitasi adalah cara penyampaian 
bahan pelajaran dengan memberikan tugas kepada peserta didik untuk 
dikerjakan di luar jadwal sekolah dalam rentangan waktu tertentu dan 
hasilnya harus dipertanggungjawabkan kepada pendidik.30 

Pemberian tugas ini merupakan salah satu alternatif untuk lebih 
menyempurnakan penyampaian tujuan pembelajaran khusus. Hal ini 
disebabkan oleh padatnya materi pelajaran yang harus disampaikan 
sementara waktu belajar sangat terbatas di dalam kelas. Dengan 
banyaknya kegiatan pendidikan di sekolah dalam usaha meningkatkan 
mutu dan frekuensi isi pelajaran, maka sangat menyita waktu peserta 
didik untuk melaksanakan kegiatan belajar tersebut. Untuk mengatasi 
keadaan seperti di atas, perlu adanya tugas-tugas di luar jam pelajaran. 
Seperti pemberian tugas-tugas berupa menghafal, PR, atau latihan-
latihan lain yang mempunyai pengaruh positif terhadap peningkatan 
hasil belajar.

Salah satu strategi belajar yang baik adalah memperbesar frekuensi 
pengulangan materi, baik dengan menghafal atau memperbanyak 
latihan soal-soal, sehingga menjadi suatu keterampilan yang dapat 
melatih diri mendayagunakan pikiran. Tampaknya pemberian tugas 
kepada peserta didik untuk diselesaikan di rumah, di laboratorium 
maupun di perpustakaan cocok dalam hal ini, karena dengan tugas ini 
akan merangsang peserta didik untuk melakukan latihan-latihan atau 

29Alipandie, Didaktik Metodik Pendidikan (Surabaya: Usaha Nasional, 2004), 
hlm. 91.

30Slameto, Proses Belajar Mengajar dalam Sistem Kredit (SKS) (Jakarta: Bumi 
Aksara, 2000), hlm. 115.

DU
MM

Y



212 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

mengulangi materi pelajaran yang baru didapat di sekolah atau sekaligus 
mencoba ilmu pengetahuan yang telah dimilikinya, serta membiasakan 
diri peserta didik mengisi waktu luangnya di luar jam pelajaran. Dengan 
sendirinya telah berusaha memperdalam pemahaman, serta pengertian 
tentang materi pelajaran. 

Di dalam suatu kelas, tingkat kemampuan peserta didik cukup 
heterogen, sebagian dapat langsung mengerti pelajaran hanya satu kali 
penjelasan oleh pendidik, sebagian dapat mengerti bila diulangi dua 
atau tiga kali materinya dan sebagian lagi baru dapat mengerti setelah 
diulangi di rumah atau bahkan tidak dapat mengerti sama sekali. 
Umumnya seorang pendidik mengatur kecepatan mengajarnya sesuai 
dengan keadaan rata-rata peserta didik dengan beberapa penyesuaian 
terhadap yang kurang mampu ataupun yang dianggap pandai. Walaupun 
demikian, kemungkinan sebagian besar peserta didik cara belajarnya 
belum sesuai benar, bagi mereka masa belajar di kelas merupakan ajang 
untuk memulai materi. Pemberian tugas-tugas untuk diselesaikan di 
rumah, di perpustakaan maupun di laboratorium akan memberikan 
kesempatan untuk belajar aktif yang sesuai dengan irama kecepatan 
belajarnya. Hal ini merupakan pengalaman belajar yang sejati bagi 
individu yang bersangkutan.

Memberikan tugas-tugas kepada peserta didik berarti memberi 
kesempatan untuk mempraktikkan keterampilan yang baru saja mereka 
dapatkan dari pendidik, serta menghafal dan lebih memperdalam materi 
pelajaran. Peranan penugasan kepada peserta didik sangat penting dalam 
pengajaran. Hal ini dijelaskan oleh I. L. Pasaribu (2001), metode tugas 
merupakan suatu aspek dari metode-metode mengajar. Karena tugas-
tugas meninjau pelajaran baru, untuk menghafal pelajaran yang sudah 
diajarkan, untuk latihan-latihan, dengan tugas untuk mengumpulkkan 
bahan, untuk memecahkan suatu masalah dan seterusnya.

D.	 Dauru al-Taamul fi al-Ta’lîm (Peranan Olah Pikir)

 قال علي ما هلك امرؤ عن مشورة قيل رجل، ونصف رجل، ولا 

شيء فالرجل من له رأي صائب ويشاور، ونصف رجل من له رأي 

DU
MM

Y



213Bab 9 | Proses Pembelajaran

صائب ولكن لا يشاور، أو يشاور ولكن لا رأي له، ولا شيء من لا 

رأي له ولا يشاور.
Sahabat Ali berkata ‘‘Tiada seorang pun yang binasa (rugi atau rusak) apabila 
masih mau bermusyawarah.” Dikatakan bahwa ada orang yang sempurna, 
orang setengah sempurna dan orang yang berarti(tidak ada apa-apanya). 
Adapun orang yang sempurna adalah orang yang mempunyai pendapat yang 
benar dan mau bermusyawarah. Orang setengah sempurna adalah orang yang 
mempunyai pendapat yang benar, tapi tidak mau bermusyawarah. Sedangkan 
orang yang tidak berarti adalah orang yang tidak mempunyai pendapat dan 
tidak mau bermusyawarah.

فينبغي  المطارحة،  والمناظرة  المذاكرة  العلم من  لطالب  بد  ولا 

فإن  الشغب،  عن  ويتحرز  والتأمل،  والتأني  بالإنصاف  يكون  أن 

لاستخراج  تكون  إنما  والمشاورة  مشاورة،  والمذاكرة  المناظرة 

الصواب، وذلك إنما يحصل بالتأمل والتأني والإنصاف، ولا يحصل 

ذلك بالغضب والشغب 
Seorang pelajar seharusnya melakukan mudzakarah (forum saling mengingatkan), 
munadharah (forum saling mengadu pandangan) dan mutharahah (diskusi). 
Hal ini dilakukan atas dasar keinsyafan, tenang dan penuh penghayatan serta 
menghindari hal-hal yang berakibat negatif. Munadharah dan mudzakarah 
adalah cara dalam melakukan musyawarah, sedang permusyawaratan itu sendiri 
dimaksudkan guna mencari kebenaran. Karena itu, harus dilakukan dengan 
penghayatan, tenang dan penuh keinsyafan. Dan tidak akan berhasil, bila 
dilaksanakan dengan cara kekerasan dan berlatar belakang yang tidak baik.31

لأن  التكرار،  فائدة مجرد  أقوى من  والمناظرة  المطارحة  وفائدة 

فيه تكرارا وزيادة وقيل مطارحة ساعة خير من تكرار شهر، لكن 

31Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 79. 

DU
MM

Y



214 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

إذا كان مع منصف سليم الطبع وإياك والمذاكرة مع متعنت غير 

مستقيم الطبع، فإن الطبيعة مشرقة والأخلاق متعدية والمجاورة 

مؤثرة
Faedah tukar pikiran dan diskusi lebih besar daripada mengulang pelajaran 
sendiri, karena dalam diskusi ada unsur mengulang pelajaran terdahulu dan 
menambah ilmu yang baru. Dikatakan bahwa diskusi satu jam lebih baik 
daripada mengulang pelajaran satu bulan. Akan tetapi bila hal ini dilakukan 
dengan orang yang penuh kesadaran dan bertabi’at baik. Oleh sebab itu, 
janganlah berdiskusi dengan orang hanya mencari kemenangan dan bertabi’at 
tidak baik, karena tabi’at itu mudah mempengaruhi dan mudah menular, dan 
dalam pegaulan akan sangat mudah berpengaruh.32

ولهذا قال ابو يوسف حين قيل: بم أدركت العلم؟ قال: ما استنكفت 

من الإستفادة من كل أحد وما بخلت من الإفادة. وقيل لابن عباس 

رحمه الله: بم أدركت العلم؟    قال: بلسان سؤول، وقلب عقول.
Di kala kepada Abu Yusuf ditanyakan: “Dengan apakah tuan memperoleh ilmu? 
beliau menjawab: “Saya tidak merasa malu belajar dan tidak kikir mengajar.” 
Ada ditanyakan kepada Ibnu Abbas ra: “dengan apakah tuan mendapat ilmu?” 
beliau menjawab: “Dengan lisan banyak bertanya dan hati selalu berpikir.”33

Setelah hafalan, tahap selanjutnya dari penguasaan ilmu adalah 
mengembangkan penguasaan hafalan tersebut dengan melakukan 
pendalaman dan pengkajian terhadap ilmu tersebut untuk kemudian 
diamalkan dan dimanfaatkan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil dari 
upaya pendalaman dan pengkajian adalah pemahaman, yang dalam teori 
belajar kognitif, istilah ini disebut insight.

Insight berarti kemampuan memahami sesuatu dengan melihat 
hubungan yang terdapat pada masalah tertentu dengan luarnya. 
Insight yaitu pengamatan atau pemahaman mendadak terhadap 
hubungan-hubungan antarbagian di dalam suatu situasi permasalahan. 

32Ibid., hlm. 79-80.   
33Ibid., hlm. 84. 

DU
MM

Y



215Bab 9 | Proses Pembelajaran

Pemahaman secara tiba-tiba ini melibatkan beberapa tanggapan yang 
telah ada dengan masalah yang baru. Biasanya, bila seseorang dapat 
memahami sesuatu persoalan yang hendak dipecahkannya, maka secara 
tiba-tiba ia akan berteriak atau berucap: “saya bisa” atau “sekarang saya 
mendapatkannya”. Dalam bahasan psikologi, ucapan demikian disebut 
“Aha Erlebnis” atau “Aha Experience”.34

Manusia adalah makhluk yang secara psikologis mempunyai 
kesadaran atas pengertian atau insight yang ada dalam jiwanya. Manusia 
yang dihadapkan kepada problema akan berusaha untuk mencoba 
memahami masalah itu dengan melakukan upaya dengan jalan 
menghubungkan unsur-unsur yang terdapat dalam problema tersebut 
dengan menemukan makna yang terkandung di dalamnya. Dengan 
demikian, unsur berpikir atau inteligen ikut berperan, sehingga timbul 
dalam jiwa yang bersangkutan “pengertian” atau insight. Setelah ia 
menemukan insight, maka ia akan menyatakan insight-nya itu dengan 
suatu ekspresi: “aku mengerti sekarang”, “aku dapat”. Oleh Kohler, 
ekspresi demikian disebut Aha Erlebnis.

Menurut teori Gestalt35 bahwa dalam belajar, pemahaman atau 
pengertian memegang peranan amat penting bagi tuntasnya kegiatan 
belajar. Belajar bukanlah reaktif mekanistis belaka, tetapi juga adanya 

34Aminuddin Rasyad, Teori Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: UHAMKA Press 
& Yayasan PEP-EX 8, 2006), cet. Ke-5, hlm. 80. M. Dalyono, Psikologi Pendidikan 
(Jakarta: Rineka Cipta, 2005), cet. Ke-3, hlm. 35. M. Ngalim Purwanto, Psikologi 
Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), cet. Ke-19, hlm. 101. Wasty 
Soemanto, Psikologi Pendidikan, Landasan Kerja Pemimpin Pendidikan (Jakarta: Rineka 
Cipta, 2003), cet. Ke-4, hlm. 128.

35Teori Gestalt lahir di Jerman pada tahun 1912 yang dipelopori dan 
dikembangkan oleh Max Wertheirmer (1880-1943) sebagai reaksi terhadap aliran 
strukturalisme dalam psikologi, yaitu sistem psikologi yang dikaitkan dengan 
Wilhelm Wundt, Bapak Psikologi Eksperimen, dan Edward Bradferd Titchner 
yang memandang pengalaman manusia dari sudut pengalaman pribadi. Psikologi 
Gestalt memandang kejiwaan manusia terikat kepada pengamatan yang berwujud 
kepada bentuk menyeluruh. Dua orang tokoh Gestalt lainnya adalah Wolfgang 
Kohler (1887-1959) dan Kurt Koffka (1886-1941). Lihat Aminuddin Rasyad, Teori 
Belajar dan Pembelajaran, hlm. 68; Ada enam ciri dari belajar pemahaman menurut 
Ernest Hilgard, yaitu: (1) pemahaman dipengaruhi oleh kemampuan dasar, (2) 
pemahaman dipengaruhi oleh pengalaman belajar yang lalu, (3) pemahaman 
tergantung kepada pengaturan situasi, (4) pemahaman didahului oleh usaha coba-
coba, (5) belajar dengan pemahaman dapat diulangi, dan (6) suatu pemahaman 
dapat diaplikasikan bagi pemahaman situasi lain. Nana Syaodih Sukmadinata, 
Landasan Psikologis Proses Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), hlm. 171.

DU
MM

Y



216 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

pemahaman terhadap perangsang yang datang yang tengah dihadapi 
di waktu seseorang melakukan aktivitas belajar. Dalam diri peserta 
didik, bila ia mampu menyelesaikan problem yang dihadapinya akan 
timbul rasa kepuasan dengan sesuatu ucapan “aku mengerti sekarang,” 
“sekarang aku dapat menyelesaikannya,” “aku tahu sekarang” dan 
sebagainya.36

Psikologi gestalt dengan teori belajarnya mengatakan, bahwa 
pengamatan bermula dari yang global, kemudian menuju kepada 
bagian-bagian. Makin lama suatu pengamatan berlangsung, maka 
dalam diri orang yang belajar akan timbul suatu pemahaman dan 
pengertian terhadap yang dipelajari. Sebab itu, menurut teori ini, bahwa 
perbuatan belajar itu tidak berlangsung seketika, tapi berlangsung 
secara berproses kepada hal-hal yang esensial, sehingga aktivitas belajar 
itu akan menimbulkan makna yang  penuh arti (meaningful). Dalam 
proses belajar, semakin lama belajar akan timbul pemahaman yang 
mendalam terhadap materi pembelajaran yang dipelajari, manakala 
perhatian ditujukan kepada objek yang dipelajari itu telah mengerti 
dan dapat apa yang dicari.37 Dalam proses pembelajaran, peserta didik 
memerlukan kemampuan tilikan (insight), yaitu kemampuan mengenal 
keterkaitan unsur-unsur dalam suatu objek atau peristiwa.38 Belajar 
dengan insight ini termasuk kepada salah satu teori belajar modern 
kelompok kognitivisme.39

Memperoleh pengertian adalah sebuah target pembelajaran. Hal 
ini didasarkan kepada firman Allah yang melarang mengikuti atau 
mengerjakan dan meminta kepada-Nya sesuatu yang tidak dimengerti, 
sebagaimana difirmankan-Nya:

36Rasyad, Teori Belajar, hlm. 70-71.
37Rasyad, Teori Belajar, hlm. 73-74.
38Mohamad Surya, Psikologi Pembelajaran dan Pengajaran (Bandung: Pustaka 

Bani Quraisy, 2004), hlm. 35.
39Yang termasuk teori belajar klasik adalah (1) disiplin mental theistic; (2) 

disiplin mental humanistic; (3) naturalis atau aktualisasi diri; dan (4) apersepsi. 
Sedangkan yang termasuk teori belajar modern dibagi dua kelompok, yaitu: 
pertama, kelompok behaviorisme, yang terdiri dari (1) R-S Bond atau asosiasi; (2) 
pengkondisian instrumental; (3) pengkondisian operan; dan (4) penguatan; kedua, 
kelompok kognitivisme, yang terdiri dari (1) kognisi; (2) belajar bermakna; (3) 
insight atau gestalt; (4) lapangan; (5) tanda; dan (6) fenomenologi. Lihat Made 
Pidarta, Landasan Kependidikan: Stimulus Ilmu Pendidikan Bercorak Indonesia (Jakarta: 
Rineka Cipta, 2000), hlm. 198.

DU
MM

Y



217Bab 9 | Proses Pembelajaran

 أوُلئِكَ 
ٌّ

ل
ُ
ؤَادَ ك

ُ
ف

ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال  السَّ

َّ
مٌ اِن

ْ
بِهِ عِل كَ 

َ
ل يْسَ 

َ
ل  مَا 

ُ
ف

ْ
 تَق

َ
وَلا

 
ً
 عَنْهُ مَسْئُولا

َ
ان

َ
ك

Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan 
tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu 
akan diminta pertanggungan jawabnya. (QS Al- Isra [17]: 9).40

Al-Zamakhsyary dalam tafsirnya “al-Kasysyâf” menjelaskan bahwa 
seseorang tidak diperkenankan mengikuti perkataan atau perbuatan 
orang lain dengan tanpa didasari oleh pengetahuan dan pengertian. 
Barang siapa yang mengikuti petunjuk dari orang lain tanpa ia sendiri 
mengetahui dan mengerti apa tujuannya, maka ia termasuk orang 
yang sesat.41 Oleh karena itu, seseorang dituntut untuk memperoleh 
pengetahuan dan pengertian.

Menurut al-Zarnuji, tingkatan yang lain yang lebih kuat 
dibandingkan dengan kegiatan mengulang adalah tingkatan muthârahah 
(mengemukakan pendapat) dan munâzharah (bertukar pikiran), karena 
di dalam kegiatan tersebut terdapat pengulangan dan penambahan. 
Beliau menyatakan bahwa melakukan muthârahah selama satu jam, hal 
tersebut lebih baik daripada mengulang selama satu bulan. Akan tetapi, 
dalam melakukan muthârahah dan mudzâkarah, ia harus disertai dengan 
rekan yang memiliki karakter yang baik. Berhati-hatilah melakukan 
mudzakarah jangan dengan orang yang suka mencari kesalahan dan 
tidak mempunyai karakter yang baik karena teman sekitar sangat 
berpengaruh.

E.	 Al-Ta’lîm al-Mutanâwib (Belajar Magang)

 وإنما تفقه أبو حنيفة بكثرة المطارحة والمذاكرة في دكانه حين كان 

بزازا، فبهذا يعلم  أن تحصيل العلم والفقه يجتمع مع الكسب كان 

40Departemen Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya, hlm. 429.
41Abî al-Qâsim Jâr Allah Mahmûd bin ‘Amr al-Zamakhsyary al-Khawârizmy, 

al-Kasysyâf ‘an Haqâ’iq al-Tanzîl wa ‘Uyûn al-Aqâwîl fî Wujûh al-Ta’wîl, Jilid II (Beirût: 
Dâr al-Fikr, t.th.), hlm. 449.

DU
MM

Y



218 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

لطالب  لابد  فإن كان  العلوم.  ويكرر  يكتسب  الكبير  أبو حفص 

العلم من الكسب لنفقة عياله وغيره، فليكتسب وليكرر ولا يكسل
Imam Abu Hanifah menguasai fiqh hanya karena ia banyak bertukar pikiran 
dan berdiskusi di tokonya saat ia menjadi pedagang kain. Oleh karena itu, 
menuntut ilmu dan fikih bisa dilakukan sambil bekerja dan mencari nafkah. 
Demikian pula Abu Hafsh yang hebat itu juga sambil bekerja menelaah ilmu-
ilmunya. Jadi seorang pelajar harus bekerja mencari nafkah untuk keluarganya 
dan lain-lainnya, maka ia harus bekerja dan mengulang kembali pelajarannya 
serta jangan malas.

في  يطمع  لا  عالية  همة  ذا  يكون  أن  العلم  لطالب  ينبغي  وهكذا 

أموال الناس، قال عليه الصلاة والسلام ) إياك والطمع! فإنه فقر 

حاضر (،4 ولا يبخل بما عنده من المال، بل ينفق على نفسه وعلى 

غيره، وقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ) الناس كلهم في الفقر 

مخافة الفقر (.4 وكانوا في الزمان الأول يتعلمون الحرفة ثم يتعلمون 

العلم حتى لا يطمعوا في أموال الناس
Demikianlah, seorang pelajar memiliki cita-cita yang tinggi dan tidak terlalu 
barharap  untuk mendapat harta orang lain. Rasulullah Saw. bersabda: “jagalah 
dirimu dari sifat tamak, Karena tamak mendatangkan kefakiran, dan jangan 
juga kikir, gunakanlah harta bendamu untuk keperluan dirimu sendiri dan juga 
untuk kepentingan orang lain.” Rasulullah bersabda: “semua manusia adalah 
fakir, karena ketakutan mereka kepada kefakiran.” Pada masa terdahulu sebelum 
belajar ilmu agama lebih dulu belajar bekerja, dengan begitu agar seseorang agat 
tidak tamak mengharapkan terhadap harta orang lain.44

42Kitab Kasyf al-Khafa, juz.1. Bab al-Ausath, Nomor: 859, Hadits diriwayatkan 
oleh Thabrani dari Jabir.   

43Kitab Kasyf al-Khafa, Hadits Nomor:  272.
44Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 91-92. 

DU
MM

Y



219Bab 9 | Proses Pembelajaran

بد  لا  فإن كان  العلوم،  ويكرر  يكتسب  الكبير  أبو حفص  وكان 

لطالب العلم من الكسب لنفقة العيال وغيره فليكتسب وليكرر 

وليذاكر ولا يكسل.
Demikian pula Abu Hafsh yang hebat itu juga sambil bekerja menelaah ilmu-
ilmunya. Jadi seorang pelajar harus bekerja mencari nafkah untuk keluarganya 
dan lain-lainnya, maka ia harus bekerja dan mengulang kembali pelajarannya 
serta jangan malas.45

Buah dari penguasaan ilmu adalah mengamalkannya. Oleh karena 
itu, ilmu dan amal memiliki hubungan kualitatif. Ilmu bermanfaat 
ketika diamalkan dan amal bernilai ketika didasari oleh ilmu. Belajar 
adalah upaya seseorang untuk memperoleh ilmu dan melatih diri untuk 
memiliki keterampilan beramal. Keberhasilan pembelajaran ditandai 
dengan pengamalan ilmu yang dipelajari dalam proses pembelajaran. 
Penguasaan seseorang terhadap satu disiplin ilmu, dapat dibuktikan 
dengan pengamalan ilmu itu dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam setiap penjelasan mengenai ilmu, al-Ghazali senantiasa mengiringi 
dengan penekanan masalah amal. Ilmu dan amal menurutnya merupakan dua 
sifat yang saling mengisi. Ilmu tidak dapat eksis tanpa amal dan sebaliknya.46 
Ia mengatakan bahwa ilmu tanpa amal itu tidak waras, yaitu:

العلم بلا عمل جنون والعمل بغير علم لايكون
Ilmu tanpa amal adalah tidak waras dan amal tanpa ilmu tidak berarti apa-
apa.47

Ia menyatakan demikian karena peran ilmu yang asasi itu adalah 
pada saat aktivitas beramal. Amal akan benar dan bermanfaat jika 
dituntun oleh ilmu yang dimiliki seseorang. Jika ilmu tidak diamalkan, 
maka dengan ilmu tersebut seseorang hanya memperoleh hati yang 
dengki, fisik yang sakit, dan waktu yang tersia-siakan, tanpa memberikan 
manfaat baginya. Oleh karena itu, ia menyebut orang yang berilmu dan 

45Ibid., hlm. 85. 
46Thaha Abdul Baqi Surur, Imam al-Ghazali Hujjatul Islam, hlm. 155-156.
47Al-Ghazâlî, Ayyuhâ al-Walad, hlm. 259.  

DU
MM

Y



220 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

tidak mengamalkan ilmunya seperti orang yang tidak waras.48 Pendapat 
ini pun sejalan dengan pendapat Abu Hanifah49 yang dikutip oleh al-
Zarnûjî sebagai berikut:

ما العلم الا للعمل به
Tidak ada ilmu yang manfaat, kecuali diamalkan.50

Para ulama salaf, di antaranya al-Zarnûjî dan al-Ghazali, adalah 
sosok yang selain memiliki ketinggian ilmu, juga keluhuran amal. Bagi 
al-Ghazali, ilmu tidak dinamai ilmu, kecuali pada prinsipnya menjadi 
penuntun bagi amal perbuatannya.51

Berkaitan dengan hal tersebut, al-Zarnuji telah menuangkan konsep 
yang oleh Muhammad Abdul Qadir Ahmad disebut dengan al-Ta’lîm 
al-Mutanâwib, yaitu pembelajaran yang saling berselang antara belajar 
dan bekerja dengan arti bahwa pelajar melakukan suatu pekerjaan atau 
kegiatan pada sebagian waktu, kemudian belajar kembali pada waktu 
yang lain. Begitu seterusnya menyibukkan dirinya untuk memperoleh 
rasa percaya diri.

48’Abd al-Ghinâ ‘Abûd, al-Fikr al-Tarbawiyy ‘inda Al-Ghazâlî kamâ Yabdû min 
Risâlatihi (Ayyuhâ al-Walad), hlm. 115.

49Abu Hanifah al-Nu'man lahir tahun 699 M dan wafat tahun 767 M. Ia adalah 
pendiri mazhab Hanafi, salah satu mazhab Ahlu al-Sunah yang empat (Maliki, 
Hanafi, Syafi'i dan Hambali). Ia sering menggunakan ijtihad dan dalil akalnya. 
Dalam menyikapi hal-hal yang belum ada penjelasannya dalam al-Qur'an atau 
hadits yang shahih, ia menggunakan ijtihad dan istihsan. Ia berpendapat bahwa 
pengunaan akal boleh dilakukan manakala dalam satu masalah muncul dua 
pendapat atau lebih dari para sahabat. Pendapat yang dipilih adalah yang paling 
sesuai dan paling dekat dengan kaidah-kaidah umum (al-ushul al-'ammah) dan 
tidak diperpanjang dengan pendapat tabi'in kecuali pendapat itu dapat diterima 
oleh akal. lihat Husayn Ahmad Amin, Seratus Tokoh dalam Sejarah Islam, cet. ke-7 
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), hlm. 45-46.

50Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 9. 
51Ahmad ‘Arafat al-Qâdlî, Al-Fikr al-tarbawiy, ‘inda al-Mutakallimîn al-Muslimîn 

wa Dauruhû fî Binâ’ al-Fard wa al-mujtamâ’ (Al-Hai’ah al-Mishriyah: al-’Âmmah al-
Kitâb, 1996), hlm. 440.

DU
MM

Y



221Bab 9 | Proses Pembelajaran

F.	 Nashâih li al-Muta’allim (Nasihat Bagi Pelajar)

وينبغي لطالب العلم أن لا يشتغل بشيء آخر غير العلم ولا يعرض 

عن الفقه، قال محمد رحمه الله تعالى إن صناعتنا هذه من المهد إلى 

اللحد، فمن أراد أن يترك علمنا هذا ساعة فليتركه الساعة
Sebaiknya seorang pelajar tidak memanfaatkan waktu dengan sesuatu apa 
pun kecuali hanya untuk ilmu. Imam Muhammad berkata: “sesungguhnya 
pekerjaan kami (menuntut ilmu) ini adalah sejak dari buaian hingga liang 
kubur. Barangsiapa yang meninggalkan ilmu kami (ilmu fikih) walau hanya 
sesaat saja, maka dia akan tertinggal sepanjang hidupnya.52

به في جميع أوقاته، فحينئذ يجد  للفقيه أن يشتغل  وهكذا ينبغي 

لذة عظيمة
Demikian pula, hendaknya seorang ahli fikih sebaiknya seluruh waktunya 
digunakan buat kepentingan ilmu fikih, dengan cara begitulah ia akan 
memperoleh kelezatan yang amat besar.53

وينبغي أن يكون صاحب العلم مشفقا ناصحا غير حاسد، فالحسد 

يضر ولا ينفع
Orang yang berilmu hendaknya memiliki rasa kasih sayang, bersedia memberi 
nasehat tanpa disertai rasa hasud (dengki), karena hasud adalah sifat yang 
membahayakan diri sendiri dan tidak bermanfaat.54

وينبغي أن لا ينازع أحدا ولا يخاصمه لأنه يضيع أوقاته
Hendaknya seorang pelajar tidak melibatkan diri dalam permusuhan dengan 
seseorang, karena hal ini akan menyia-nyiakan waktu.55

52Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 102-103. 
53Ibid., hlm. 103. 
54Ibid., hlm. 107. 
55Ibid., hlm. 109. 

DU
MM

Y



222 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

وإياك وأن تظن بالمؤمن سوءا فإنه منشأ العداوة، ولا يحل ذلك
Waspadalah, jangan berprasangka buruk kepada orang mukmin, karena hal itu 
sumber pemusuhan dan tidak dibolehkan.56

وينبغي أن يكون طالب العلم مستفيدا في كل وقت حتى يحصل له 

الفضل، وطريق الاستفادة أن يكون معه في كل وقت محبرة حتى 

يكتب ما يسمع من الفوائد العلمية
Mengambil faedah (istifadah) bagi pelajar hendaknya dilakukan di setiap saat 
hingga memperoleh keutamaan. Adapun caranya selalu menyediakan alat tulis 
untuk mencatat segala pengetahuan yang baru didengarnya yang berhubungan 
dengan faedah ilmiah.57 

وينبغي أن يغتنم الشيوخ ويستفيد منهم، وليس كل ما فات يدرك،
Seorang pelajar hendaknya mengambil pelajaran dari orang yang lebih tua dan 
tidak mengabaikan mereka.58

Al-Zarnuji memaparkan dengan gamblang bahwa pendidikan 
berarti proses penumbuhan. Dengan pendidikan diupayakan 
ditumbuhkan kekuatan fisik, akal, dan akhlak dalam diri seseorang. 
Jika arti pembelajaran adalah penyempurnaan sebab-sebab yang dapat 
menghasilkan pengetahuan, sehingga seseorang dapat menjalani 
kehidupan dengan baik, maka pembelajaran sinonim dengan pendidikan 
(tarbiyah), karena pembelajaran dengan makna ini diorientasikan 
untuk menumbuhkan kepribadian peserta didik.59 Arti pendidikan 
di atas menurutnya adalah upaya pendidik yang dilakukan untuk 
menghilangkan akhlak yang tercela pada diri seseorang dengan proses 
pendidikan, kemudian diganti dengan akhlak yang mulia.60

56Ibid., hlm. 111. 
57Ibid., hlm. 114. 
58Ibid., hlm. 117. 
59Abûd, al-Fikr al-Tarbawiyy, hlm. 171-172.
60Al-Ghazâlî, Ayyuhâ al-Walad, hlm. 262.

DU
MM

Y



223Bab 9 | Proses Pembelajaran

Hubungan antara pendidik dan peserta didik merupakan unsur 
penting dalam situasi pendidikan, karena tanpa ada relasi ini tidak akan 
terjadi sentuhan pendidikan. Hubungan antarkeduanya memungkinkan 
terjadinya dunia bersama sebagai pertemuan paedagogis.61

Relasi pada dasarnya berarti kemampuan pendidik dan peserta 
didik dalam menciptakan dunia bersama, yang tampak dari muncul 
dan berkembangnya rasa sayang dan tanggung jawab dari pendidik 
kepada peserta didik dan rasa hormat, rasa segan dan rasa percaya dari 
peserta didik kepada pendidik. Secara pedagogis, relasi merupakan 
alat pendidikan, karena tanpa adanya relasi seseorang tidak mungkin 
menjalankan peranan sebagai pendidik dan peserta didik. Relasi 
pendidikan yang efektif dan efisien dapat menjadikan proses 
pembelajaran dirasa lebih menyenangkan dan materi pembelajaran 
lebih mudah diterima oleh peserta didik.62

Pada dasarnya, proses pendidikan merupakan interaksi antara 
pendidik dengan peserta didik untuk mencapai tujuan yang berlangsung 
dalam lingkungan tertentu. Interaksi ini disebut interaksi pendidikan, 
yaitu saling pengaruh antara pendidik dengan peserta didik. Dalam saling 
memengaruhi ini peranan pendidik lebih besar, karena kedudukannya 
sebagai orang yang lebih dewasa, lebih berpengalaman, lebih banyak 
menguasai nilai-nilai, pengetahuan dan keterampilan. Peranan peserta 
didik lebih banyak sebagai penerima pengaruh, sebagai pengikut, oleh 
karena itu disebutnya «peserta didik.63

Dalam proses pendidikan, peran pendidik bertugas untuk 
membuang segala akhlak yang tidak baik dan menanamkan budi 
pekerti yang utama kepada para peserta didiknya dengan kepiawaiannya 
mendidik. Sebagaimana dikemukakan terdahulu, dalam konsep al-
Ghazali, pekerjaan mendidik itu sama dengan pekerjaan peladang, yaitu 
membuang duri dan mencabut rumput yang tumbuh di antara tanam-
tanaman, supaya tanam-tanaman itu segar, hidup dan tumbuh dengan 
subur. Peran berikutnya dari pendidik adalah mengajar dan menuntun 

61Hadari Nawawi, Pendidikan dalam Islam (Surabaya: al-Ikhlas, 1993), Cet. 
ke-1, hlm. 125.

62Ibid., hlm. 126.
63Nana Saodih Sukmadinata, Landasan Psikologi Proses Pendidikan (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2003), hlm. 3. Mohamad Surya, Psikologi Pembelajaran, hlm. 
58-59.

DU
MM

Y



224 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

peserta didiknya ke jalan Allah. Seungguhnya, Allah telah mengutus 
seorang Rasul untuk menuntun hamba-Nya ke jalan yang lurus. Ketika 
Rasul Saw. itu berpulang ke rahmatullah, ditinggalkannya pengganti 
(khalifah) yang akan terus menuntun manusia kepada jalan Allah. 
Maka dari itu, syarat utama bagi seorang pendidik adalah layak menjadi 
pengganti Rasulullah Saw., yaitu ia adalah sebenar-benarnya ‹alim.64

Pendidikan sendiri berfungsi membantu peserta didik untuk 
mengembangkan semua potensi, kecakapan, serta karakteristik pribadinya 
ke arah yang positif, baik bagi dirinya maupun lingkungannya. Pendidikan 
bukan sekadar memberikan pengetahuan, nilai-nilai atau melatihkan 
keterampilan. Pendidikan berfungsi mengembangkan segala sesuatu yang 
secara potensial dan aktual telah dimiliki peserta didik, sebab peserta 
didik bukanlah gelas kosong yang hanya harus diisi dari luar. Mereka telah 
memiliki sesuatu, sedikit atau banyak, telah berkembang (teraktualisasi) 
atau sama sekali masih kuncup (potensial). Peran pendidik adalah 
mengaktualkan yang masih kuncup, dan mengembangkan lebih lanjut apa 
yang baru sedikit atau baru sebagian teraktualisasi, semaksimal mungkin 
sesuai dengan kondisi yang ada. Peserta didik juga memiliki kemampuan 
untuk tumbuh dan berkembang sendiri. Dalam interaksi pendidikan, 
peserta didik tidak selalu harus diberi atau dilatih, mereka dapat 
mencari, menemukan, memecahkan masalah dan melatih dirinya sendiri. 
Kemampuan setiap peserta didik tidak sama, sehingga ada yang betul-
betul dapat dilepaskan untuk mencari, menemukan dan mengembangkan 
sendiri, ada juga yang membutuhkan banyak bantuan dan bimbingan dari 
orang lain terutama pendidik. Pendidik dituntut untuk selalu berbuat, 
berperilaku, berpenampilan sesuai dengan norma-norma.65 Hubungan 
atau relasi sebagai alat pendidikan berarti juga kesediaan saling menerima 
atas dasar saling menghormati, saling menghargai, bahkan juga saling 
menyayangi. Hubungan ke dua belah pihak berlangsung akrab, namun 
membatasi diri sesuai posisi dan peranan masing-masing, sehingga 
rasa segan sebagai wibawa pendidik tetap terpelihara. Keakraban yang 
diupayakan dan dikembangkan pendidik dan peserta didik dalam relasi 
paedagogis didasari oleh saling pengertian dan saling menyayangi satu 
sama lain.66 

64Al-Ghazâlî, Ayyuhâ al-Walad, hlm. 262.
65Sukmadinata, Landasan Psikologi, hlm. 4-5.
66Nawawi, Pendidikan dalam Islam, hlm. 121, 126-127.

DU
MM

Y



225Bab 9 | Proses Pembelajaran

Pendidikan adalah suatu kerja yang memerlukan hubungan yang 
erat antara dua pribadi, yaitu pendidik dan peserta didik. Faktor kasih 
sayang dan keteladanan, menjadi bagian utama dari proses pembelajaran. 
Di samping itu, menurutnya, mengajar adalah pekerjaan yang paling 
mulia dan sekaligus sebagai tugas yang paling agung. Pendapatnya ini 
dikuatkan dengan beberapa ayat Al-Qur’an dan al-Hadits Rasulullah 
Saw., serta pengulangan berkali-kali tentang tingginya status pendidik 
yang sejajar dengan tugas kenabian. Ia menyatakan bahwa wujud yang 
termulia di muka bumi ini adalah manusia, dan bagian inti manusia yang 
termulia adalah hatinya. Pendidik bertugas menyempurnakan, menghias, 
mensucikan dan menuntunnya mendekati Allah. Dalam pandangannya, 
mendidik adalah bentuk lain dari pengabdian manusia kepada Allah 
dan menjunjung tinggi perintah-Nya. Ia memandang bahwa Allah telah 
menghiasi hati seorang alim dengan ilmu yang merupakan sifat-Nya yang 
paling khusus. Seorang alim adalah pemegang kas, ia bukan pemilik kas 
dalam sistem perbendaharaan. Ia dibenarkan berbelanja dengan uang kas 
itu untuk siapa saja yang memerlukannya. Tidak ada lagi martabat yang 
lebih tinggi daripada sebagai perantara antara Allah dengan makhluk-Nya 
dalam mendekatkannya kepada Allah, dan menuntunnya kepada surga 
tempat tinggal tertinggi, kecuali martabat seorang pendidik.

Sejalan dengan uraian tersebut, ia menetapkan kriteria pendidik 
yang baik. Menurutnya, pendidik yang dapat diserahi tugas mendidik 
adalah pendidik yang selain cerdas dan sempurna akalnya, juga pendidik 
yang baik akhlaknya dan kuat fisiknya. Dengan kesempurnaan akal, 
ia dapat memiliki berbagai ilmu pengetahuan secara mendalam, dan 
dengan akhlaknya yang baik, ia dapat menjadi contoh dan teladan 
bagi para peserta didiknya, bahkan dengan kuat fisiknya, ia dapat 
melaksanakan tugas mendidiknya dengan baik.67

Tugas utama seorang pendidik yaitu memberikan sesuatu yang 
bermanfaat bagi peserta didiknya untuk kehidupannya di akhirat 
kelak yang transendental. Ilmu yang paling utama dibelajarkan adalah 
ilmu ukhrawi, atau ilmu duniawi yang tujuan akhirnya adalah untuk 
kebahagiaan di akhirat, bukan hanya sekadar di dunia. Hal ini disebabkan, 
karena membelajarkan ilmu yang tujuannya hanya untuk kebahagiaan 
duniawi dapat menjadi pangkal kehancuran dan kebinasaan umat. 

67Abuddin Nata, Pemikiran para Tokoh, hlm. 95-96.

DU
MM

Y



226 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Seorang pendidik yang baik dapat tampil sebagai teladan atau 
panutan yang baik di hadapan peserta didiknya. Sikap toleran dan mau 
menghargai keahlian orang lain dan tidak mencela ilmu-ilmu yang 
bukan keahlian atau spesialisasinya adalah contoh sikap utama seorang 
pendidik. Seorang pendidik dituntut mengikuti jejak langkah shâhib 
al-syar’i (pemilik syara’) Rasulullah Saw., dengan tidak mengharap gaji 
atau bayaran dari pengabdian mendidiknya. Ia mendidik semata-mata 
untuk taqarrub kepada Allah Swt. sebagaimana dalam firman Allah:

 
ْ

جْرًاۗ اِن
َ
يْهِ ا

َ
مْ عَل

ُ
ك

ُ
ل ٔـَ سْ

َ
آ ا

َّ
 ل

ْ
ل

ُ
تَدِهْۗ ق

ْ
بِهُدٰىهُمُ اق

َ
ُ ف ّٰ

ذِيْنَ هَدَى الل
َّ
ٰۤىِٕكَ ال ول

ُ
ا

مِيْنَ ࣖ
َ
عٰل

ْ
رٰى لِل

ْ
ا ذكِ

َّ
هُوَ اِل

Katakanlah, Aku tidak meminta upah kepadamu dalam menyampaikan. (QS 
al-An’am [6]: 90).68

Membelajarkan ilmu merupakan kewajiban agama bagi setiap orang 
yang ‘alim (berilmu). Etika profesional pendidik yang lainnya adalah tidak 
menuntut upah atas jerih payahnya dalam melakukan pembelajaran. 
Seorang pendidik dituntun untuk mencontoh Rasulullah Saw., yang 
mengajar ilmu hanya karena Allah Swt., sehingga dengan mengajar 
itu, ia dapat mendekatkan dirinya kepada Allah Swt. Seorang pendidik 
pun tidak dibenarkan meminta dikasihani oleh peserta didiknya, bukan 
sebaliknya, seperti memberi imbalan kepada peserta didiknya apabila ia 
berhasil membina mental. Peserta didik telah memberi peluang kepadanya 
untuk dekat kepada Allah Swt. Hal ini terjadi jika pendidik dan peserta 
didik berada dalam satu tempat, ilmu yang diajarkannya terbatas pada 
ilmu-ilmu yang sederhana, tanpa memerlukan tempat khusus, sarana 
lainnya. Akan tetapi jika seorang pendidik datang dari tempat yang jauh, 
segala sarana yang mendukung pembelajaran perlu dibeli dengan dana 
yang besar, serta faktor-faktor lainnya perlu diupayakan dengan dana yang 
tidak sedikit, maka akan sulit dilakukan kegiatan pembelajaran apabila 
pendidiknya tidak diberikan imbalan kesejahteraan yang memadai.69

Etika yang baik bagi seorang pendidik adalah tidak menyebut-
nyebut jasa di hadapan peserta didiknya, meski hal itu menjadi haknya. 

68Departemen Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya, hlm. 201.
69Al-Ghazâlî, Ihyâ’ ‘Ulûm, Jilid I, hlm. 49-50. Al-Ghazâlî, Fâtihat al-’Ulûm, 

hlm. 124-126.

DU
MM

Y



227Bab 9 | Proses Pembelajaran

Bagi  peserta didik, sudah sepantasnya menerima jasa orang yang telah 
mendidiknya, tetapi pendidik tidak baik melakukan hal itu. Sikap 
yang tepat baginya adalah bersyukur kepada Allah dan senantiasa 
memotivasi dirinya sendiri untuk selalu melakukan penyebaran ilmu 
dan mengamalkannya. Dengan perantaraan peserta didiknyalah, ia 
mendapatkan pahala akhirat.

Jika ada seorang pendidik menjual pahala mengajarnya itu hanya 
dengan pelayanan peserta didiknya atau materi duniawi, sungguh ia 
benar-benar binasa. Harta kekayaan duniawi hakikatnya diciptakan 
untuk menjadi pelayan bagi jasmani, dan jasmani itu sendiri diciptakan 
Allah sebagai pelayan bagi hati. Sementara itu, hati dipersiapkan untuk 
menerima ilmu, karena hanya dengan ilmu, hati bisa menjadi mulia. 
Barangsiapa mencari harta dengan ilmunya, maka sungguh ia telah 
mencari sesuatu yang sangat rendah dengan sesuatu yang sangat mulia. 
Ia bagaikan orang yang membersihkan alas kakinya dengan sesuatu 
yang sangat berharga. Sungguh alangkah terbalik, orang yang telah 
menganggap majikan sebagai pelayan dan pelayan sebagai majikannya.

Kalau keadaan sudah terbalik, maka yang akan terjadi adalah 
seorang pendidik selalu menyebut-nyebut jasanya di hadapan peserta 
didiknya. Jika niat seseorang dalam belajar telah rusak, maka ilmu 
yang diperolehnya itu semata-mata untuk mencari harta kekayaan. Jika 
sudah terjadi seperti itu, seorang peserta didik selalu menyebut-nyebut 
jasanya di hadapan pendidiknya, karena ia merasa telah banyak berjasa 
mengangkat nasib orang yang telah mendidiknya, memberi upah dan 
sebagainya. Setiap langkahnya selalu tunduk kepada peserta didiknya, 
sehingga seorang pendidik tak ubahnya seperti himar atau keledai bagi 
peserta didiknya. Pendidik yang melarat akan senantiasa mengikuti 
aturan-aturan mereka karena takut dipecat. Semua ini bertentangan 
dengan kebenaran. Tangan di atas adalah milik seorang pendidik. Sikap 
melayani adalah kewajiban seorang peserta didik kepada pendidiknya, 
meskipun itu bukan tujuan hakiki dari pekerjaan mendidik.70

Sifat terpenting dari seorang pendidik adalah senantiasa berupaya 
untuk mengamalkan ilmunya. Dalam hubungan ini, al-Ghazali 
menyatakan:

70Al-Ghazali, Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn, Jilid I, hlm. 56; Al-Ghazali, Fâtihat al-’Ulûm,  
hlm. 133-134.

DU
MM

Y



228 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

ان يكون العالم عاملا بعلمه فلا يكذب قوله فعله لان العلم يدرك 

بالبصائر والعمل يدرك بالأبصار وارباب الأبصار أكثر فأذا خلف 
العمل العلم منع الرشد7

Seorang pendidik dituntut untuk mengamalkan ilmunya. Perbuatannya tidak 
menyimpang dari yang dikatakannya. Karena ilmu terlihat dengan pandangan 
mata hati, sedang amal perbuatan dengan pandangan mata kepala. Orang yang 
memiliki mata kepala lebih banyak. Jika amal tidak sesuai dengan ilmu, maka 
tercegahlah petunjuk.

Seorang pendidik yang baik adalah yang berpegang teguh kepada 
prinsip yang diucapkannya, dan berupaya merealisasikannya semaksimal 
mungkin melalui perbuatan. Ia mengingatkan kepada setiap pendidik 
untuk tidak sekali-kali melakukan perbuatan yang bertentangan dengan 
prinsip yang dikemukakannya. Hal itu dapat menyebabkan seorang 
pendidik kehilangan wibawanya dan ia akan menjadi sasaran penghinaan 
dan ejekan, akhirnya yang bersangkutan kehilangan kemampuan dalam 
mengatur peserta didiknya. Ia tidak mampu lagi mengarahkan atau 
memberi petunjuk kepada peserta didiknya karena kurang dipercayai lagi.

Jika pendidik sudah menampilkan dirinya sebagai pendidik yang 
profesional dan proporsional, maka dalam interaksi akademik peserta 
didik dapat diarahkan untuk bersikap yang profesional dan proporsional 
juga. Sebagaimana diungkapkan di atas, peserta didik tidak dibenarkan 
bersikap sombong kepada pendidiknya. Ia berkewajiban menghormati 
dan mengikuti petunjuk yang diberikan pendidiknya. Karena menurut 
al-Ghazali, keberhasilan seorang pendidik dalam proses pembelajaran 
ditentukan oleh sikap peserta didiknya. 

Peserta didik yang baik adalah yang menghormati orang yang telah 
mendidiknya lahir batin. Adapun yang dimaksud dengan hormat secara 
lahiriah ialah bahwa tidak dilawannya bertengkar dan tidak diajaknya 
beradu pikiran tentang berbagai masalah, biarpun ia mengetahui 
kesalahan pendidik itu tentang yang diperdebatkan tersebut. Peserta 
didik tidak dibenarkan mengembangkan sajadahnya di hadapan 
pendidiknya melainkan ketika hendak salat  saja. Apabila salat telah 

71Ibid., hlm. 138.

DU
MM

Y



229Bab 9 | Proses Pembelajaran

selesai, hendaklah sajadahnya itu diangkatnya kembali dan janganlah 
ia memperbanyak salat sunat di hadapannya. Apa-apa yang disuruh 
untuk dikerjakan oleh pendidik itu, dikerjakannya menurut kekuatan 
dan kemampuannya.

G.	 Mu’taqadât ‘Ashrih (Kepercayaan yang Berkembang 
pada Masanya)

وأما أسباب نسيان العلم فأكل الكزبرة الرطبة والتفاح الحامض 

والنظر إلى المصلوب وقراءة لوح القبور والمرور بين قطار الجمال 

وإلقاء القمل الحي على الأرض والحجامة على نقرة القفا فتجنبوها 

كلها تورث النسيان
Adapun sebab-sebab yang membuat lupa adalah makan ketumbar yang masih 
basah, makan buah apel yang masam, melihat salib, membaca batu nisan pada 
batu kuburan, berjalan di antara iring-iringan unta, membuang kutu yang masih 
hidup ke tanah, dan berbekam pada tengkuk. Hindarilah semuanya itu, karena 
hal tersebut dapat menyebabkan lupa.72

Pada abad pertengahan di mana al-Zarnuji hidup dan bersamaan 
dengan ditulisnya kitab ini, ditemukan berbagai kepercayaan yang 
berkembang pada masanya yang diyakini dapat menghambat hafalan 
dan datangnya rezeki. Kepercayaan itu berkembang di lingkungan Arab 
bahkan sebagian kepercayaan tersebut ditemukan di masyarakat kita 
hingga saat ini. Istilah ini menurut Muhammad Abdul Qadir Ahmad 
disebut dengan Mu’taqadât ‘Ashrih.

Di antara kepercayaan itu adalah makan buah ketumbur yang masih 
basah, makan apel yang masam, melihat hal yang disalib, membaca 
patok kuburan, berjalan di antara deretan unta, menjatuhkan kutu yang 
masih hidup ke atas tanah, melakukan bekam di lubang bagian tengkuk 
dan lain sebagainya. Kepercayaan yang berkembang tersebut berlaku di 
tengah kehidupan masyarakat, baik di kalangan jahiliyyîn (orang-orang 
awam) maupun sebagian kalangan muta’allimîn (orang-orang terpelajar).

72Al-Zarnuji, Ta’lîm al-Muta’allim, hlm. 135. 

DU
MM

Y



230 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Kepercayaan yang berkembang di tengah mansyarakat, sehingga 
menjadi sikap dan perilaku dalam pandangan antropologi adalah 
kebudayaan. Secara terminologi, antropologi adalah ilmu yang 
membahas makhluk manusia pada umumnya dengan mempelajari aneka 
warna bentuk fisiknya, masyarakat, serta kebudayaan.73 Pada intinya 
objek ilmu antropologi adalah manusia dilihat dari tiga pengkajian, 
yaitu fisiknya (aneka raga ras, warna kulit, sifat, dan sebagainya), dalam 
kehidupan sosialnya dan kebudayaannya. Dalam ilmu antropologi, 
menurut Kontjaraningrat bahwa kebudayaan adalah keseluruhan sistem 
gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan 
masyarakat yang dijadikan milik diri manusia dengan belajar.74 Lebih 
lanjut beliau mengatakan wujud kebudayaan itu ada tiga, yaitu: 

1.	 Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-ide, gagasan, 
norma-norma dan sebagainya.

2.	 Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks aktivitas, serta tindakan 
berpola dari manusia dalam masyarakat. 

3.	 Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia. 

Ketiga wujud kebudayaan di atas, dalam kenyataan hidup 
masyarakat satu sama lainnya tak terpisahkan kebudayaannya, berupa 
ide berfungsi mengatur dan mengarahkan kepada tindakan dan karya 
manusia. Baik pikiran-pikiran serta ide-ide maupun tindakan dan 
karya manusia, menghasilkan kebudayaan benda-benda fisiknya. 
Sebaliknya, kebudayaan fisik membentuk suatu lingkungan hidup 
tertentu yang makin lama makin menjauhkan manusia dari lingkungan 
alaminya, serta memengaruhi pula pola tingkah laku manusia bahkan 
cara berpikirnya.75 Kepercayaan pada hakikatnya adalah bagian dari 
kebudayaan atau merupakan suatu proses kebudayaan karena unsur-
unsur yang ada dalam kebudayaan terdapat pula dalam aplikasi tindakan 
dari kepercayaan itu sendiri. 

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa kepercayaan 
yang berkembang pada masa al-Zarnuji bila dilihat dari pendekatan 
antropologi adalah kebudayaan yang berwujud norma-norma yang 

73Kontjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 1990), 
hlm. 6.

74Ibid., hlm. 180.
75Ibid., hlm. 187-188.

DU
MM

Y



231Bab 9 | Proses Pembelajaran

melahirkan aktivitas, serta tindakan berpola dari manusia dalam 
masyarakat. Dengan melihat sistem ide (ideas) berupa gagasan perilaku, 
proses pelaksanaan kepercayaan dan hasil-hasil dari pelaksanaan 
kepercayaan tersebut berupa perilaku melarang makan ketumbar yang 
masih basah, makan buah apel yang masam, melihat salib, membaca 
batu nisan pada batu kuburan, berjalan di antara iring-iringan unta, 
membuang kutu yang masih hidup ke tanah, dan berbekam pada 
tengkuk, karena hal tersebut dapat menyebabkan lupa.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



233

Ahmad, Muhammad ‘Abd al-Qâdir. 1986. Al-Imâm Burhân al-Islâm 
al-Zarnûjî: Tilmîdzu Sâhib al-Hidâyah dalam al-Zarnûjî, Ta‘lîm 
al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tarîq al-‘Ilm. Diterbitkan oleh Muhammad 
‘Abd al-Qâdir Ahmad. Beirut: Matba‘ah al-Sa‘âdah.

Ahmadi. 1992. Islam sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan. Yogyakarta: Aditya 
Media Kerja Sama IAIN Walisongo.

Ahmadi, Abu & Joko Tri Prasetya. 1997. Strategi Belajar Mengajar. 
Bandung: Pustaka Setia.

Ahlwardt, Wilhelm. 1980. Verzeichnis der Arabischen Handschriften. Band 
I. New York: Georg Alms Verlag.

Al-Abrasyi, Muhammad ‘Athiyah. t.t. Al-Tarbiyah al-Islâmiyât wa 
Faltisifatuhâ. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Almawî, Abd Basît. 1986. Al-Mu‘id fî Adab al-Mufîd wa al-Mustafîd. 
Beirut: Dâr Iqra’.

Al-Arzaq, Ibrahim bin Abdurrahman bin Abu Bakr. 1891. Tashîl al-
Manafi’fi al-Tibb wa al-Hikmah. t.Kota: Mathba’ah al-‘Amirah al-
Syarifah. 

DAFTAR  PUSTAKA

DU
MM

Y



234 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Al-Asfahany, al-Raghib. t.th. Mufradât Alfâdh al-Qur’an. t.Kota: Dar al-
Katib al-A’rabi.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1978. Islam and Secularism. Kuala 
Lumpur: Muslim Youth Movement of Malaysia (ABIM).

Al-Bagir, K. El. S.M. 1953. Al-Ghazâlî’s Philosophy of Education with Special 
Reference to al-Ihyâ’, Book I,” Dissertasi, Edinburgh: The University 
of Edinburgh.

Al-Bukhari. 1994. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Dîn, ‘Abd Amîr Syams. 1985. Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda Ibn al-Muqaff a’, 
al-Jâhiz, ‘Abd al-Hamîd al-Kâtib. Beirut: Dâr al-Iqra’.

Al-Falasany, Djudi. 1990. Konsep Belajar menurut al-Zarnuji. Tesis. 
Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga.

Al-Fârûqî, Isma‘îl R. dan al-Fârûqî Lois Lamyâ. 1986. The Cultural Atlas 
of Islam. New York: Macmillan Publishing Company.

Al-Faruqi, Ismail Razi. 1982. Tauhid its Implication for Thought and Life. 
Brentwood AS: The International Institute or Islamic Thought. 

Al-Ghazali, Abû Hâmid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad. 
tt. Ayyuha al-Walad. Tuban: Majlis at-Ta’alif wa al-Khattat.

.1322 H/1904. Fâtihat al-‘Ulûm. Kairo: Matba‘at al-
Husaynîyah al- Misrîyah.

. t.th. Ihyâ ‘Ulûm al-Dîn, Bab I. Beirut: Dar al-Fikr.

. t.th. Kitâb al-‘Ilm: The Book of Knowledge. terjemahan dan 
catatan oleh Nabih Amin Faris. Lahore: S. H. Muhammad Ashraf.

Al-Hadad, Abdullah. 1986. Thariqah Menuju Kebahagiaan. Terjemahan 
oleh Muh. Al-Baqir. Bandung: Mizan.

Al-Jazâ’irî,  Abû Bakr Jâbir. 1983.  Al-‘Ilm wa al-‘Ulamâ’. Beirut: Dâr al- 
Kutub li al-Malâyîn.

Al-Kaff,  Idrus H. 1988. Resep-resep Spesialis Ketabiban. Solo: Aneka.

Al-Kaffâwî, Sulaimân. 1987. A‘lâm al-Akhyâr min Fuqahâ’ Madhhab al-
Nu‘mân al-Mukhtâr, dikutip oleh M. Plessner, “al-Zarnûjî,” in The 
Encyclopaedia of Islam. Edisi pertama, jilid VIII. Leiden: E. J. Brill.

Al-Kailani, Majid Arsa. 1986. Al-Fikru al-Tarbawi `Inda Ibnu Taimiyah. 
Madinah: Maktabah Dar al-Turas.

DU
MM

Y



235Daftar Pustaka

Al-Khudari Bek, Muhammad. 1933. Ushûl al-Fiqh. Kairo: Maktabah al-
Rahmaniyah.

Al-Khuli, Muhammad Ali. 1981. Dictionery of Education English-Arabic. 
Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin.

Al-Muqaffa, ’Ibn. t.th. Al-Adâb al-Kabîr wa al-Adâb al-Saghîr. Beirut: Dâr 
Sâdir.

Al-Nahlawi, Abd al-Rahman. 1995. “Ushûl al-Tarbiyah al-Islâmiyah wa 
Asâlibihâ” diterjemahkan oleh Shihabuddin, Pendidikan Islam di 
Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta: Gema Insani Press. 

Al-Nawâwî, Muhyiddin Abî Zakarîya Yahyâ Ibn Sharaf. 1987. Riyâd al-
Shâlihîn min Kalâm Sayyid al-Mursalîn. Beirut: Dâr al-Hikmah.

Al-Tawhîdî, Abû Hayyân ‘Alî Ibn Muhammad.1963.Risâla fî al-‘Ulûm, 
Diterbitkan oleh Marc Berge in Bulletin d’Etudes Orientales 18.

Al-Qardawi, Yusuf. 1989. Metode dan Etika Pengembangan Ilmu Persepektif 
Sunah. Terjemahan Kamaludin A. Marzuki. Bandung: Rosda.

Al-Rûmî, Yâqût Ibn ‘Abdullâh. 1386/1957. Mu‘jam al-Buldân. Jilid. 3. 
Beirut: Dâr al-Sâdir.

Al-Samarqandi, Abu Lais. 1986. Tanbîhu al-Ghâfilîn Pembangun Jiwa dan 
Moral Umat. Terjemahan Abu Imas Taqiyuddin. Surabaya: Dar al-
Ikhya.

Al-Suhrawardî, Abû al-Najîb. 1975. Kitâb Adâb al-Murîdîn, a Sufi Rule 
of Novices. Terjemahan dan Pengantar oleh Menahem Milson 
Cambridge: Harvard University Press.

Al-Syâfi‘î, Muhammad Ibn Idrîs. 1987. Al-Risâlah. Terjemahan dan 
Catatan oleh Madjid Khadduri. Cambridge: The Islamic Texts 
Society.

Al-Zarnuji, Burhanuddin. t.th. Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. 
Kairo: Maktabah al-Qur’an.

. t.th. Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. Terjemah 
Aly As’ad. Kudus: Menara Kudus.

. 2008. Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. Terjemahan 
Muhammadun Thaifuri, “Pedoman Belajar bagi Penuntun Ilmu 
secara Islami”.  Surabaya: Menara Suci.

DU
MM

Y



236 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

. 1947. Ta‘lîm al-Muta‘allim Tharîq al-Ta‘allum, Instruction 
of the Student: The Method of Learning. Terjemahan dan catatan oleh 
G.E.von Grunebaum dan T. M. Abel. New York: King’s Crown Press.

. 1986. Ta‘lîm al-Muta‘allim. Diterbitkan oleh Muhammad 
‘Abdul-Qâdir Ahmad Kairo: al-Sa‘âdah.

Ali, Muhammad. 1987. Pendidik dalam Proses Belajar Mengajar  (Edisi 
Revisi). Bandung: Sinar Baru.

Ali, Mukti. 1991. Ta’lîm al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi 
Pengajaran Agama. Gontor, Ponorogo: Trimurti.

Alipandie, I. 2004. Didaktik Metodik Pendidikan. Surabaya: Usaha 
Nasional. 

Anderson. 1957. “Law as a Social Force in Islamic Culture and History”. 
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 20.

Anees, Munawar Ahmad and Athar, Alia Nasreen. 1981. “Educational 
Thought in Islam”. Hamdard Islamicus 3: 2.

Angeles, Peter A. 1981. Dictionary of Philoshophy. New York: Barnes & 
Noble Book.

Anonimous. 1975.  Pedoman Bahan Penataran Pendidik-pendidik Agama pada 
Sekolah Umum. Jakarta: Departemen Agama RI. 

Arifin, H. M. 1996. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Asy’ari,Hasyim. 1415 H. Adâb al-‘Alîm wa al-Muta’allim fî mâYahtâj ilaih 
al-Muta’allim fi Ahwâl Ta’lîmihwa mâ Yatawaqqof a’laih al-Mu’allim fi 
Maâomat al-Ta’lîmih. Jombang: Maktab al-Turats al-Islami.

Azim, Abdul Ali. 1990. Epistemologi dan Aksiologi Ilmu Perspektif AlQur’an. 
Terjemahan Ahmas Masykur Hakim. Bandung: Rosda.

Azra, Azyumardi. 2001. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru. Jakarta: Kalimah. 

Baharuddin dan Makin. 2009. Pendidikan Humanistik. Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media. 

Bahreisj, Husein. t.th. Islam dan Kesehatan. Surabaya: Al-Ikhlas.

Bâjjah, Ibn. 1968. “Al-Wuqûf ‘alâ al-‘Aql,” in Rasâ’il Ibn Bâjjah al-Ilâhîyah.
diterbitkan oleh Majid Fakhri. Beirut: Dâr al-Nahr.

Basri, Hasan. 2009. Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

DU
MM

Y



237Daftar Pustaka

Bawani, Imam. 1993. Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam.  Surabaya: 
Al-Ikhlas.

Bek, Muhammad Al-Khudari. 1933. Ushûl al-Fiqh. Kairo: Maktabah al-
Rahmaniyah.

Best, John W. 1981. Research in Education. New Jersey: Prentice-Hall, Inc.

Bin Jarillah, Abdullah. t.th. Kalimat Mukhtaarah. t.Kota: Dar al-Qalam.

Bloom, Benjamin S. 1976. Human Characteristics and School Learning. New 
York: Mc. Graw-Hill Book Company.

Bogdan, Robert C. &Biklen Sari Knopp. 1982. Qualitative Research for 
Education, An Introduction to Theory and Methods. Boston: Allyn and 
Bacon, Inc. 

Bousquet G.H. dan Schacht Joseph, eds. 1957. Selected Works of C. Snouck 
Hurgronje. Leiden: E. J. Brill.

Breggren, J. L., 1992. “Islamic Acquisition of the Foreign Sciences: A 
Cultural Perspective”. The American Journal of Islamic Social Sciences 9.

Chejne, A.G. 1982. Ibn Hazm Chicago: Kazi Publications Inc.

Clarizio, Harvey F, et.al. 1974. Contemporary Issues in Educational 
Psychology. Boston: Allyn & Bacon Inc.

Daradjat, Zakiah. 1980. Kepribadian Pendidik. Jakarta: Bulan Bintang. 

. 1988. Shalat Menjadikan Hidup Lebih Bermakna. Jakarta: 
Ruhama.

. 1996. Kesehatan Mental, Peranannya dalam Pendidikan dan 
Pengajaran. Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah.

Daud, Wan Mohd  Nor Wan. 1989. The Concept of Knowledge in Islam and 
Its Implication for Education in a Developing Country. London: Mansell.

Dauly, Haidar Putra. 2004. Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan 
Madrasah. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Denzin, Norman K & Lincoln Yvonna S (Eds). 1997. Handbook of 
Qualitative Research. New Delhi: Sage Publication. Pvt. Ltd. 

Dimyati & Mudjiono. 1999. Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: Rineka 
Cipta.

Djamaludin, 1999. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka 
Setia. 

DU
MM

Y



238 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Djatnika, Rachmat. 1985. Sistem Etika Islam (Akhlak Muslim). Surabaya: 
Pustaka Islam. 

Djohar. 2003. Pendidikan Strategik: Alternatif untuk Pendidikan Masa Depan.
Yogyakarta: LESFI.

Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan 
Hidup Kyai. Cetakan Keenam. Jakarta: LP3ES.

Fakhry, Majid. 1991. Ethical Theories in Islam. Leiden: E. J. Brill.

Farhani, Ali Akbar. 1980. “An Investigation of the Ideological Foundation 
and Administrative Structure of Higher Education in Iran from 
Islamic Madressahs to Western University”. Dissertation, Ohio: 
Ohio University.

Fathurrohman, Pupuh. 2000. Keunggulan Pesantren Alternatif Pendidikan  
pada Abad XXI. Bandung: Tunas Nusantara. 

Fattah, Nanang. 2000. Ekonomi dan Pembiayaan Pendidikan. Cetakan 
Pertama. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Foster, John Jarolimek dan Clifford D. 1977. Teaching and Learning in the 
Elementary School. New York: Macmillan Publishing Co., Inc.

Gazalba, Sidi. 1995. Pesantren sebagai Wadah Komunikasi. Jakarta: Rineka 
Cipta.

Goetz, Judith P. & LeCompte Margaret D. 1981. “Etnographic Research 
and the Problem of Data Reduction”. Anthropology and Education 
Quarterly. Orlando, Florida: Academic Press Inc. 

Grunebaum G.E. Von and Abel, T. M. 1947. “Introduction,” tentang 
karya al-Zarnuji Ta‘lîm al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tarîq al-‘Ilm, 
Instruction of the Student: the Method of Learning. New York: King’s 
Crown Press.

Grunebaum, G.E. von. 1964. Muslim World View and Muslim Science, 
Oriens 17.

Haddad, Fuad Said. 1974. An Early Arab Theory of Instruction, International 
Journal of Middle East Studies 5.

Hamalik, Oemar. 1991. Strategi Belajar Mengajar Berdasarkan CBSA. 
Bandung: Sinar Baru.

. 2001. Kurikulum dan Pembelajaran. Jakarta: Bumi Aksara.

DU
MM

Y



239Daftar Pustaka

. 2004. Psikologi Belajar dan Mengajar. Bandung: Sinar 
Baru Algresindo.

Harefa, Andrias. 2000. Menjadi Manusia Pembelajar. Jakarta: Kompas.

Hasbullah. 1996. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Bandung: Rosda.

Hasyim, al-Husaini Abdul Majid dkk. 1986. Mengasuh Anak Menurut 
Ajaran Islam. Terjemahan Zamakhsyari Dhofier. Jakarta: UNICEF 
Indonesia.

Hughes, T. P. 1965. Dictionary of Islam.Clift on N.J.: Reference Book 
Publishers.

Hutabarat,  E. P. 1988. Cara Belajar. Jakarta: Gunung Mulia.

Ibn Ismâ’îl, Ibrâhîm. t.th. Syarh Ta‘lîm al-Muta‘allim. Mesir: Mustafâ 
al-Bâbî al-Halabî.

Ibn Yûsuf, al-Khwârizmî Muhammad Ibn Ahmad. 1989. Mafâtîh al-‘Ulûm, 
diterbitkan oleh Ibrâhîm al-Abyârî. Beirut: Dâr al-Kitâb al-‘Arabî.

Ibrahim, Ahmad Syauqi. t.th. Sanurîhim Âyâtinâ. Kuwait: Muassah al-
Sab’ah.

Isaac, Stephen & Michael, William B. 1981. Handbook in Research and 
Evaluation for Education and Behavioral Sciences, California, Edits 
Publishers.

Jaelani, HA Timur. 1982. Peningkatan Mutu Pendidikan dan Pembangunan 
Perguruan Agama. Jakarta: Dermaga.

Jamâ‘ah, Ibn. 1353 H. Tadzkirat al-Sâmi‘ wa al-Mutakallim fî Adâb al-‘Alim 
wa al-Muta‘allim.Hydarabad: Dâ’irat al-Ma‘ârif.

Jumay’, Ibn. 1983. Treatise to Salâh ad-Dîn on the Revival of the Art of Medicine, 
ed. and trans. by Hartmut Fahndrich.Wiesbaden: Kommissionsverlag 
Franz Steiner GMBH.

Khalîfah, Hâjjî. 1941. Kashf al-Zunûn ‘an-Asâmî al-Kutub wa al-Funûn.Vol. 
I. Istanbul:  Maarif Matbaasi.

Kamaludin, Khwaja. 1931. Islam and Civilization.Lahore: The Working 
Moslem Mission.

Khallikân, Ibn. 1842-1847. Wafayât al-A‘yân wa Anbâ’ Abnâ’ al-Zamân, 
jilid 2, terjemahan Bahasa Inggris oleh Bn. Mac Guckin De Slane. 
Paris: Dicetak untuk simpanan terjemahan asli Negara Inggris dan 
Irlandia.

DU
MM

Y



240 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Kontjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Majid, Noercholish. 1985. Khazanah Intelektual Islam. Jakarta: Bulan 
Bintang.

Malik, Rab Nawaz. 1968. “The Development of Muslim Educational Thought 
(700-1900)”. (Dissertation). Kansas: University of Kansas.

Maslani. 1997. Pemikiran K. H. Hasyim Asy’ari dalam Karyanya Adâb al-
‘Âlim wa al-Muta’allim: Suatu Upaya Pengungkapan Belajar Mengajar. 
(Tesis). Jogjakarta: Fakultas Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Mobley, William H. 1988. Employee Turnover: Causes, Consequences, and 
Control. Texas: Addison-Wesley Publishing Company. Inc.

Mochtar, Affandi. 1993. The Method of Muslim Learning as Illustrated in 
al-Zarnujis Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq al-Ta’allum. (Tesis). Mc. Gill. 
University.

. 1995. ”Ta’lîm al-Muta’allim Tharîq at-Ta’allum (Beberapa 
Catatan Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif  Didedikasikan Untuk 
70 Tahun Prof. DR. H. Munawir Sjadzali, MA.” Yogyakarta: LPMI.

Mochtar, Maksum. 1999. Pesantren, Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu. 

Muhaimin. 2002. Paradigma Pendidikan Islam Upaya Mengefektifkan Agama 
Islam di Sekolah. Bandung: Rosda.

Mujib, Abdul dan Abdil Muzakkir. 2008. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 
Kencana Prenada Media Group.  

Mulkhan, Abdul Munir. 1998. Pemuliaan Kemanusiaan dalam Etika 
Intelektual Santri dalam Rekonstruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren; 
Religius IPTEK. Jakarta: Pustaka Pelajar Ofset. 

Mulyasa, E. 2002. Kurikulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik, 
dan Implementasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mustaqim dan Abdul Wahab. 1991. Psikologi Pendidikan. Jakarta: Rineka 
Cipta.

Nakosteen, Mehdi. 1964. History of Islamic Origins of Western Education 
A.D. 800-1350. Boulder: University of Colorado Press.

Nasir, Ridlwan. 2005. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Yogyakarta:  
Pustaka Pelajar.

DU
MM

Y



241Daftar Pustaka

Nasr, Seyyed Hossein. 1985. “The Islamic Philosophers’ Views on 
Education”. Muslim Education Quarterly 2:4. 

Nasution, S. 1988. Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung: 
Tarsito.

Nasyabi, Hisyam. 1979. “The Attitude of al-Bîrûnî towards Science 
and Education”. inAl-Bîrûnî: Commemorative Volume, ed. by Hakim 
Mohammad.Pakistan: The Time Press.

Nawawi, Hadari. 1993. Pendidikan dalam Islam. Surabaya: Al-Ikhlas.

Noor, Mahpuddin. 2006. Potret Dunia Pesantren. Bandung: Humaniora. 

Pickthall, Mohammed Marmaduke. t.th. The Meaning of the Glorious 
Koran: An Explanatory Translation. New York: New American Library.

Plessner, M. 1913-1934. Al-Zarnuji. Encyclopedia of Islam, vol. IV. Leiden: 
Ej Brill.

Purwanto, Ngalim. 2003. Psikologi Pendidikan. Bandung: Remaja 
Rosdakarya.

Quraishi, M. A. 1970. “An Arab Educator of the XIII century” dalam 
bukunya Some Aspects of Muslim Education. Baroda: Centre of 
Advanced Study in Education, Faculty of Education Psychology, 
M. S. University.

Rahardjo, Dawam (Ed). 1995. Pesantren dan Pembaharuan. Jakarta: LP3ES. 

Rahmân, Afzalur. 1955. Muhammad Sallâ Allâh ‘alaih wasallam: 
Encyclopaedia of Seerah, Vol. 3. London: The Muslim Schools Trust.

Ramayulis. 1982. Didaktik Metodik. Fakultas Tarbiyah IAIN “Imam 
Bonjol”.

. 2008. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Rasyad, Aminuddin. 2006. Teori Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: 
UHAMKA Press dan Yayasan PEP-EX 8.

Rasyidi, HM dan Sarifuddin Cawidu. 1988. Islam untuk Disiplin Ilmu 
Filsafat. Jakarta: Bulan Bintang.

Rosenthal, Franz. 1970. Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge 
in Medieval Islam. Leiden: E. J. Brill.

Sardar, Zianuddin. 1979. The Future of Moslem Civilization. London: 
Croom Helm. 

DU
MM

Y



242 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Satori, Djam’an dan Aan Komariah. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. 
Bandung: Alfabeta.

Sayili, Aidin Mehmed. 1941. “The Institutions of Science and Learning 
in the Moslem World”. (Disertasi), Harvard: Harvard University.

Schacht, Joseph. 1964. “An Early Murci’ite Treatise: The Kitâb al-‘Alim 
wa al-Muta‘allim”. Oriens 17.

Schleifer, Aliah. 1990. “Ibn Khaldûn’s Theories of Perception, Logic, 
and Knowledge”. The Islamic Quarterly 34:2.

Siddiqi, B.H. 1962-1963. “IbnMiskawayh’s Theory of Education”. Iqbal 
2.

Slameto. 2000. Proses Belajar Mengajar dalam Sistem Kredit (SKS). Jakarta: 
Bumi Aksara.

Somad, Burlian. 1981. Beberapa Persoalan dalam Pendidikan Islam. Bandung: 
PT al-Ma’arif, cet. Ke-1. 

Spradley, JP. 1980. Participation Observation. New York: Holt, Rinehart 
and Winston.

Stanton, Charles Michael. 1990. Higher Learning in Islam: The Classical 
Period, A. D. 700-1300 Savage, Maryland, Rowman & Littlefi eld 
Publishers.

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren, Madrasah dan Sekolah. Jakarta: 
LP3ES. 

Suhartini, Andewi. 2003. Menggagas Pendidikan Masa Depan.dalam Jurnal 
EDUKASI, vol-1 nomor 2, edisi April-Juni. Jakarta: Puslitbang 
Pendidikan Agama dan Keagamaan Badan Litbang Agama dan 
Diklat Keagamaan Departemen Agama RI bekerja sama dengan 
Yayasan Kalimah.

Sukamto. 1999. Kepemimpinan Kyai dalam Pesantren. Jakarta: Pustaka 
LP3ES. 

Sumaatmadja, Nursid. 2002. Pendidikan Pemanusiaan Manusia Manusiawi. 
Bandung: ALFABETA.

Sumantri, Jujun S. 1986. Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik. 
Jakarta: Gramedia.

Soemanto, Wasty. 2003. Psikologi Pendidikan: Landasan Kerja Pemimpin 
Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta.

DU
MM

Y



243Daftar Pustaka

Supardi, Ahmad. 1998. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Fakultas 
Tarbiyah IAIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Suyata. 1989.“Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali 
Pemikiran dan Penerapannya”. Makalah Seminar di UMY 16-18 
Desember 1989. Yogyakarta: UMY.

Suwendi. 2005. Konsep Kependidikan KH. M. Hasyim Asy’ari. Jakarta: 
LeKDiS.

Syah, Muhibbin. 1995. Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru. 
Bandung: Rosda Karya.

Syams al-Dîn, Abd Amîr. 1985. Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda Ibn al-Muqaffâ, 
al-Jâhiz, ‘Abd al-Hamîd al-Kâtib. Beirut: Dâr al-Iqra’.

Tafsir, Ahmad. 1992. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Bandung: 
PT Remaja Rosdakarya.

. 1997. Filsafat Umum Akal dan Hati Sejak Thales Sampai 
James. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

. 1998. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: 
PT Remaja Rosdakarya.

Tanress, Richart. 1982. Word  Religious  in  Education  Approaches  to  Islam,  
London:  John Murry Ltd.  

Tomeh, Djemal D. Sabba and George J. 1957. “Education as Philosophy”. 
The Year Book of Education. World Bank Company.

Tritton, A.S. 1940. “Theory of Knowledge in Early Muslim Theology,”in 
Woolner Commemoration Volume, diterbitkan oleh Mohammad Shafi, 
M.A., edisi pertama. Lahore, Mehar Chand Lahman DAS, Harvard 
University Library Microproduction Department.

Uhbiyati, Nur. 1997. Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Usman, Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad. 1891. Al-Tibb al-Nabawi. 
Mesir, Isa al-Babi al-Halabi wa Syurakauh.

Ulwan, Abdullah. t.th. Tarbiyahal-Aulâd fi al-Islâm. Kairo: Dan al-Salam 
Lian Thiba’an wal al-Narr waal Tanzi’ah.

Wahjoetomo. 1997. Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternatif Masa 
Depan. Bandung: Rosda. 

Wan Daud, Wan Mohd Nor. 1989. The Concept of Knowledge in Islam and 
Its Implication for Education in a Developing Country. London: Mansell.

DU
MM

Y



244 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Winkel, W. S. 1991. Psikologi Pembelajaran. Jakarta: Grasindo.

Ya’qub, M. 1999. Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat Desa. 
Bandung: Angkasa.

Yasmadi. 2005. Modernisasi Pesantren (Kritik Nurcholish Madjid terhadap 
Pendidikan Islam Tradisional). Jakarta: Quantum Teaching.

Zamroni. 2000. Paradigma Pendidikan Masa Depan. Yogyakarta: BIGRAF 
Publishing.

Zay‘ûr, Syafîq Muhammad. 1986. Al-Fikr al-Tarbawî ‘inda al-‘Almawî. 
Beirut: Dâr Iqra’.

Zuhairini, dkk. 1995. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

DU
MM

Y



245

GLOSARIUM

Bandongan : Merupakan model pengajian yang dilakukan seperti 
kuliah terbuka yang diikuti oleh sekelompok santri. 
Pembelajaran dengan bandongan dilakukan dengan 
cara kiai membaca, menerjemahkan, menerangkan 
dan sekaligus mengulas kitab-kitab. Sementara itu, 
para santri mendengarkan dan memperhatikan 
kitabnya sambil menulis arti dan keterangan 
tentang kata-kata atau pemikiran yang sukar.  

Belajar : Merupakan suatu aktivitas mental atau psikis 
yang berlangsung dalam interaksi aktif dengan 
lingkungan yang menghasilkan perubahan-
perubahan dalam pengetahuan-pemahaman, 
keterampilan dan nilai-sikap. Perubahan itu 
bersifat secara relatif konstan dan berbekas.

DU
MM

Y



246 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Kitab Kuning Merupakan kitab klasik yang ditulis dengan Arab 
gundul, yang dijadikan sebagai rujukan dalam 
pembelajaran di pesantren. Kitab kuning yang 
dipelajari di pesantren mencakup kitab nahwu, 
sharaf, fiqh, ushul fiqh, hadits, tafsir, tauhid, tasawuf, 
dan lainnya.

Kiai : Merupakan tokoh sentral di pesantren, merupakan 
elemen penting dan esensial dalam suatu pesantren. 
Merupakan guru agama yang memimpin pesantren, 
merupakan tokoh kunci yang menentukan corak 
kehidupan pesantren.

Masjid : Tempat sujud, dan tempat melakukan aktivitas 
ibadah salat, juga berfungsi sebagai tempat 
pendidikan. Masjid merupakan unsur pokok 
pesantren, yang digunakan sebagai sentra kegiatan 
pesantren.

Pesantren : Merupakan lembaga pendidikan tradisional Islam 
yang bertujuan untuk mempelajari, memahami, 
mendalami, menghayati dan mengamalkan ajaran 
Islam dengan menekankan pentingnya moral 
keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.

P e s a n t r e n 
Khalafi

: Pesantren yang memasukkan pelajaran umum 
dalam kurikulum madrasah yang dikembangkan 
atau pesantren menyelenggarakan tipe sekolah-
sekolah umum dengan mengintegrasikan mata 
pelajaran agama dan umum secara penuh. 

P e s a n t r e n 
Salafi

: Pesantren yang mempertahankan pengajaran kitab-
kitab Islam klasik (salafi) sebagai ilmu didikan. 

Pondok : Merupakan ciri khas pesantren, yang membedakan 
dengan sistem pendidikan yang lainnya. Selain 
dijadikan asrama santri juga menjadi tempat 
kegiatan belajar santri yang bersifat intra maupun 
ekstra. 

DU
MM

Y



247Daftar Pustaka

Santri : Disebut pula murid, yakni orang yang sedang dan 
pernah mengenyam pendidikan agama di pondok 
pesantren, menggali informasi ilmu-ilmu agama 
dari kiai selama dia berada di asrama atau pondok 
pesantren.

Sorogan : Proses pembelajaran yang dilakukan secara 
individual, di mana santri menyorogkan kitab yang 
dipelajarinya kepada kiai atau santri senior.

DU
MM

Y



[Halaman ini sengaja dikosongkan]

DU
MM

Y



249249

INDEKS

A

Abdurrauf Singkel, 20

Abu al-Najib al-Suhrawardi, 92

Abu Hanifah, 88, 92, 96, 110-
112, 126, 139-140, 152, 
163-165, 198, 203, 218, 220

Adam, 85, 93

Affandi Muchtar, 7, 12

Ahmad Supardi, 24

Ahmad Tafsir, 17, 24, 55

ajengan, 16

Al-Ahzab, 50, 87

al-An’am, 226

Al-Ankabut, 82, 132

Ali Asyraf, 6, 12

Ali Imran, 50, 82, 87, 142, 146

Affandi Muchtar, 7, 12, 249

Al-A’raf, 87

Al-Ashr, 107

Al-Baqarah, 52-53, 86-87, 180

Al-Bayyinah, 51

al-Bukhari, 124, 153, 234

Alexandria, 116

al-Ghazali, 53, 91, 93, 105-106, 
109, 128-130, 143-144, 146-
147, 161-162, 183, 205, 208, 
219-220, 223, 227-228, 234

Al-Hijr, 86

al-Hujwiri, 90

Ali Asyraf, 6, 12, 249

Ali Bin Abi Thalib, 134, 144

DU
MM

Y



250 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Ali Imran, 50, 82, 87, 142, 146, 
249

al-Insan, 86

Al-Insyirah, 181, 190

Al-Isra, 86-87

al-Khawarizmi, 113

Al-Khulwani, 152-153

Al-Maidah, 180

al-Marghinani, 9-10, 148

Al-Mukminun, 86

Al-Qur’an, 7, 12, 17-18, 20, 31, 
33, 50-51, 59-60, 79, 81-84, 
86, 97-98, 104-105, 108, 
112-113, 116, 127-128, 132, 
142, 153-154, 160-161, 166, 
170, 179, 185, 192, 217, 
225-226, 234-235

Al-Ra’du, 142

al-Sunah, 220

al-Zarnuji, i, iii, iv, v, 5, 7-13, 
77-78, 80, 84-85, 87-90, 
92-112, 114-115, 118, 121-
122, 124-125, 127-129, 132, 
134, 136-141, 143-150, 152-
153, 155-160, 162-171, 176, 
179-195, 197-203, 205, 207, 
209-210, 213, 217-218, 220-
222, 229-230, 234-235, 238, 
241, 256

Amerika Serikat, 6, 11

An-Nahl, 96

Anthony Johns, 20

Arab, xii, xiii, xiv, xv, xvi, 8, 15, 
17, 32-35, 151, 161, 229, 
238, 241

At-Taubah, 18, 102

Azyumardi Azra, 17

B

Balaghah, 34

bandongan, 17, 23, 34-35, 39-40

behavioristik, 44-45

Belanda, 2, 21-22

bendoro, 16

Berlin, 9

C

Competitive advantage, 5

Concept Learning, 62

D

Damaskus, 59, 117

Dedi Djubaedi, 25

diagnostic progress test, 67

Djohar, 4, 238

E

evaluasi, 4, 23-25, 36-37, 63-66, 
141

F

fanatisme, 19

fardhu ‘ain, 99-101, 103-104, 106

fardhu kifayah, 99-104, 106, 115

fiqih, 95, 110, 145, 152

DU
MM

Y



251Indeks

H

Hadimulyo, 23

Hadits, 1, 33, 59, 77, 113, 118, 
138, 140, 172-173, 177, 198, 
218, 220, 255-256

Hak Asasi Manusia, 4

Halaqoh, 35

Hasbullah, 27, 29-30, 32, 239

Hasyim Asy’ari, 59, 163, 240, 
243, 256

Herbert Spancer, 6, 11

Hindu, 15, 117

Horace Mann, 6, 11

Humanistik, 44-45, 57, 236

I

IAIN Sunan Kalijaga, 5, 8, 11, 13, 
234, 240, 255

Ibnu al-Muqaffa, 91

Ibnu Jama’ah, 130, 137, 161, 
166, 169

Ibnu Jumay, 117

Ibnu Khaldun, 94, 118

Ibnu Rusyd, 117

Ibnu Sina, 117-118

Ibnu Taimiyah, 109, 234

ijtihad, 83, 220

ilmu agama, 16-17, 19, 26, 30, 
38, 58, 98, 114-115, 117, 
130, 132, 153, 161, 218

ilmu umum, 58

Ilzamiyat al-Ta’lim, viii

imla, 35

India, 15, 119

indigenous culture, 2

individualisme, 6, 12

Indonesia, xii, xv, xvi, 1-2, 4-7, 
10-13, 18-20, 26, 180, 189, 
216, 239

insan kamil, 12

Iraq, 117

Irsyâd al-Ta’lîm fi  Ta’l îm al-
Muta’allim, 7, 12

Islam, v, 1-3, 5, 7-12, 15-17, 19-
20, 22-29, 32-34, 36, 39, 
46, 49, 51-53, 55-56, 58-59, 
81-90, 92, 97-100, 105-107, 
111-119, 121, 123, 126, 
128, 130, 137, 141-142, 149, 
152-154, 160, 166, 169, 180-
182, 186, 202-203, 205, 208, 
219-220, 223-224, 233-244, 
255-256

Isya, 199, 201-202

J

Jawa, 3, 16, 20, 27-28, 34

K

Kereta Emas, 27

khalafi, 39-40

Khurasan, 8, 10

kiai, 2, 16-17, 19-40

kitab kuning, 3, 17, 19, 21, 23, 
33, 35, 39

DU
MM

Y



252 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

L

Lailatul Qadar, 201

Langgar, 2, 16

Latin, 7, 12, 34

M

madrasah, 1-3, 16, 18, 22-23, 26-
27, 29, 37-40, 114, 237, 242

Madrasah Tawalib, 23

Madura, 16

Maghrib, 199-200, 202

malaikat, 53, 80, 82, 93-95

Malaka, 20

Marzuki Wahid, 25

masjid, 16, 24-25, 30-31, 38-39, 
148, 173-174

Mastuhu, 16-17, 19, 24, 26-27, 
31, 34-35, 37, 240

Mehdi Nakosteen, 7, 12, 131

Mekah, 111

meunasah, 16

Mir’atu al-Thâlibîn, 7, 13

Muhammad Ali, 43, 45, 60, 125, 
235

Muhammad ‘Atiyah al-Abrasyi, 
183

Muhibbin Syah, 36

Mukti Ali, 7, 13

Muslim, 7-8, 13, 26, 50-51, 78, 
81-84, 88-90, 93-94, 96-97, 
101, 105, 109-110, 113-114, 
116, 119, 128-131, 160, 162, 
166, 169, 191, 202, 234, 238, 
240-241, 243

Mu’tazilah, 82-83

N

Nabi Adam as, 93

Nabi Dawud, 188-189

Nabi Muhammad Saw, v, 26, 79, 
88, 104, 171, 175, 189

Nabi Musa, 141

Nahwu, 33, 59

Nuruddin Arraniri, 20

P

Padang Sidempuan, 16

pasaran, 35

peace education, 4

Pendidikan Islam, v, 1-2, 5, 7, 
10-12, 15-17, 23-25, 27-29, 
32-33, 36, 46, 53, 56, 58-59, 
99, 205, 208, 235-237, 239-
244, 255-256

pendidikan madrasah, 1

pendidikan umum, 1-2, 24

Problem Solving, 62

Pupuh Fathurrahman, 17

Q

Quraeshi, 8

Quraeshi, 8, 252

R

Radio, 22

Rangkang, 2, 16

Rasul, 116, 224

Rasulullah Saw, 78-80, 139, 172-
173, 177, 180, 183, 185, 189, 
191, 199, 218, 224-226

DU
MM

Y



253Indeks

Robert M. Gagne, 60

Rute Learning, 62

Radio, 22, 252

Rangkang, 2, 16, 252

Rasul, 116, 224, 252

Rasulullah Saw, 78-80, 139, 172-
173, 177, 180, 183, 185, 189, 
191, 199, 218, 224-226, 252

Robert M. Gagne, 60, 252

Rute Learning, 62, 252

S

salafi, 22-23, 35, 39-40

santri, 6, 15-21, 24-26, 28-40, 
114, 121-123, 127, 129-131, 
136-138, 145-151, 153-168, 
171, 176, 179-180, 182, 184, 
186-189, 191-193, 195, 197, 
200-203, 205, 240

santri kalong, 21, 29-30

santri mukim, 29-30

Sayyid Muhammad Usman 
Najari, 8

Sharaf, 33, 59, 127, 235

Signal Learning, 61

sistem pendidikan nasional, 3-4

skeptisisme, 6, 12

Slamet Rahardjo, 5, 11

sorogan, 17, 23, 34, 39-40

Steenbrink, 18, 22-23, 27, 242

Sumatera Barat, 16, 23

Sunda, 16

Surakarta, 23

Surau, 2, 16

Syria, 117

T

Tafhîm al-Mutafahhim, 7, 13

Tafsir, 17, 24, 33, 36, 55, 105, 
152, 243, 249

talaran, 35

Ta’lîm al-Muta’allim, 5, 7-8, 10, 
12-13, 78, 89-90, 93, 95, 99, 
101, 103, 105-106, 110, 115, 
122, 124, 126-127, 129, 132, 
137, 140, 143-144, 147-148, 
163, 167, 170, 177, 193, 195, 
206-207, 209, 213, 218, 220-
221, 229, 235-236, 240, 251

Tapanuli Selatan, 16

tape, 22, 73, 75

Tarikh, 34

Tasawuf, 33

tauhid, 3, 33, 48-49, 99, 158, 234

tawakkal, 141-142, 162

Taxonomi Bloom, 6, 11

tradisional, 1, 5, 16, 18, 22, 24, 
32, 34, 37, 109, 137, 160, 
244

Transoxiana, 8, 10

U

ulul albab, 82

Ulum al-Hadits, 59

ushul al-din, 59, 89, 100

Ushul Fiqh, 33

DU
MM

Y



254 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

W

Winarno Surakhman, 3

Y

Yusuf al-Qardawi, 103

Z

Zakiah Daradjat, 47, 51, 54, 58, 
191-192

Zamakhsyari Dhofier, 20, 30, 
180, 239

Zamroni, 3, 244

Zarandj, 10

zuhud, 123, 162

DU
MM

Y



255

Dr. H. Maslani, M.Ag. Lahir 12 Juli 1966, di Desa Pasalakan 
Kecamatan Sumber Kabupaten Cirebon. Anak kedua dari tujuh belas 
bersaudara pasangan Bapak Damira dan Ibu Siti Aisyah (almh.). Suami 
dari Dr. Hj. Ratu Suntiah, S.Ag., M.Ag., anak bungsu dari sembilan 
bersaudara pasangan Bapak H. Aridan (alm.)  dan Ibu  Hj Aridah. Dari 
pernikahan tersebut dikaruniai tiga orang anak yaitu Ahmad Syauqi 
Fadllullah, Fauziah Adinda Putri, dan Inayah Adelia Putri. 

Dosen Hadits, Ulumul Hadits pada Fakultas Tarbiyah dan Keguruan 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung menyelesaikan pendidikan dasar dan 
menengah di kota kelahirannya. MI Al-Washliyah Sumber Cirebon tahun 
1979, SMP Al-Washliyah Sumber Cirebon tahun 1982, SPG Ciwaringin 
Cirebon tahun 1985. Kemudian melanjutkan ke Program Sarjana (S-1) 
Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Gunung 
Djati Cirebon tahun 1994 dengan skripsi berjudul “Penggunaan Metode 
Diskusi dalam Pengajaran Kaitannya dengan Prestasi Belajar Bidang Studi PAI 
di SMP Al-Washliyah Sumber Cirebon“. Tahun 1995, melanjutkan Program 
Magister (S-2) Jurusan Pendidikan Islam Pascasarjana IAIN Sunan 
Kalijaga Jogyakarta lulus tahun 1997 dengan tesis berjudul “Pemikiran 

BIODATA PENULIS

DU
MM

Y



256 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

KH. Hasyim Asy’ari dalam Karyanya Adab al-Alim wa al-Muta’allim (Suatu 
Upaya Pengungkapan Belajar-Mengajar). Tahun 2011, melanjutkan Program 
Doktor (S-3) Prodi Pendidikan Islam Pascasarjana UIN Sunan Gunung 
Djati Bandung tamat tahun 2015 dengan disertasi berjudul “Pemikiran 
Kependidikan Al-Zarnuji dan Penerapannya dalam Pendidikan Pesantren (Studi 
Penerapan Kitab Ta’lim al-Muta’allim dalam Pendidikan Pesantren di Pesantren 
Kebon Jambu al-Islami Babakan Ciwaringin, Pesantren Buntet, dan Pesantren 
Bendakerep Cirebon).”

Riwayat pekerjaan, tahun 1985-1993 sebagai Guru MI Abnaul 
Wathan dan MTs Al-Hilal Tegalgubug Cirebon, tahun 1992-1995 guru 
SDN Mundu Pesisir Cirebon, tahun 1997-2002, Dosen IAIN Sunan 
Gunung Djati Bandung DPK ITB, tahun 1997, dan sekarang menjadi 
Dosen Prodi PAI FTK UIN Sunan Gunung Djati Bandung sampai dengan 
sekarang. Sejak tahun 2008, menjadi Asesor Portofolio Sertifikasi Guru. 
Tahun 2008 sampai dengan sekarang, mengajar pada Program Sertifikasi 
Guru Pendidikan Profesi Guru (PPG). Tahun 2013-2014 sebagai Kabid 
Keagamaan di Pusat Studi Konstitusi dan Ilmu Keislaman UIN Sunan 
Gunung Djati Bandung. Tahun 2014–sekarang, sebagai Anggota Analis 
Kajian Keislaman UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Di sela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia aktif menulis, di 
antaranya Masail Fiqhiyah al-Haditsah, Bandung: Sega Arsy, 2009; 
Ikhtisar Ulumul Hadits, Bandung: Sega Arsy, 2010; Sejarah Peradaban 
Islam, Bandung: Rosdakarya, 2017; Qiroatul Kutub, Bandung: CV. Insan 
Mandiri, 2012; Ilmu Kalam, Bandung: Armico, 2018. Kini, ia tinggal 
berbahagia bersama istri dan anak-anaknya di Kompleks Griya Bukit 
Manglayang Jl. Podang No. 1A. RT. 01. RW. 21. Cinunuk, Kecamatan 
Cileunyi, Kabupaten Bandung, 40624. Ia bisa dihubungi melalui e-mail: 
mas.lani18@yahoo.com.DU
MM

Y




