Menjadi Pribadi

SUKSES

DALAM BELAJAR

Implementasi Konsep Belajar Efektif
Menurut Al-Zarnuji dalam
Lingkungan Pondok Pesantren






Menjadi Pribadi

SUKSES

DALAM BELAJAR

Implementasi Konsep Belajar Efektif
Menurut Al-Zarnuji dalam
Lingkungan Pondok Pesantren

Dr. H. Maslani, M.Ag.

aYrvYy
b\«i
»

Rs

RAJAWALI PERS
Divisi Buku Perguruan Tinggi
PT RajaGrafindo Persada
DEPOK



Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

H. Maslani

Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar Implementasi Konsep Belajar
Efektif Menurut al-Zarnuji dalam Lingkungan Pondok Pesantren/
H. Maslani
—Ed. 1—Cet. 1.—Depok: Rajawali Pers, 2023.
xviii, 256 him. 23 cm
Bibliografi: xxx
ISBN 978-623-372-Xxx-X

Hak cipta 2023, pada Penulis

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apa pun,
termasuk dengan cara penggunaan mesin fotokopi, tanpa izin sah dari penerbit

2023.xxx RAJ

Dr. H. Maslani, M.Ag.

MENJADI PRIBADI SUKSES DALAM BELAJAR

IMPLEMENTASI KONSEP BELAJAR EFEKTIF MENURUT AL-ZARNUJI
DALAM LINGKUNGAN PONDOK PESANTREN

Cetakan ke-1, Juni 2023

Hak penerbitan pada PT RajaGrafindo Persada, Depok

Editor: Dr. Heri Gunawan, S.Pd.l., M.Ag.
Copy Editor : Findi Daraningtyas
Setter : Jamal

Desain Cover : Tim Kreatif RGP

Dicetak di Rajawali Printing

PT RAJAGRAFINDO PERSADA

Anggota IKAPI

Kantor Pusat:

JI. Raya Leuwinanggung, No.112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Kota Depok 16456

Telepon: (021) 84311162
E-mail : rajapers@rajagrafindo.co.id http: // www.rajagrafindo.co.id

Perwakilan:

Block B8 No. 3 Susunan Baru, Langkapura, Hp. 081299047094.

Jakarta-16456 JI. Raya Leuwinanggung No. 112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Depok, Telp. (021) 84311162. Bandung-40243,
JI. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi, Telp. 022-5206202. Yogyakarta-Perum. Pondok Soragan Indah Blok A1, JI. Soragan,
Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Surabaya-60118, JI. Rungkut Harapan Blok A No. 09, Telp. 031-8700819.
Palembang-30137, JI. Macan Kumbang IIl No. 10/4459 RT 78 Kel. Demang Lebar Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294,
Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1, JI. Kartama Marpoyan Damai, Telp. 0761-65807. Medan-20144, JI. Eka Rasmi Gg. Eka
Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kec. Medan Johor, Telp. 061-7871546. Makassar-90221, JI. Sultan Alauddin
Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No. 3, Telp. 0411-861618. Banjarmasin-70114, JI. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-
3352060. Bali, JI. Imam Bonjol Gg 100/V No. 2, Denpasar Telp. (0361) 8607995. Bandar Lampung-35115, Perum. Bilabong Jaya




KATA PENGANTAR

Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas
pertolongan-Nya, Penulis dapat menyelesaikan penulisan buku ini
dengan lancar. Selawat dan salam semoga selamanya tercurah limpahkan
kepada Nabi Muhammad Saw., kepada keluarganya, para sahabatnya,
tabi’in dan kepada umatnya hingga akhir zaman.

Buku yang ada di tangan pembaca ini, pada awalnya merupakan
hasil penelitian yang dilakukan penulis dalam rangka menyelesaikan
tugas akhir Program Doktor (S-3) Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN
Sunan Gunung Djati Bandung, dengan judul “Pemikiran Pendidikan Al-
Zarnuji dan Penerapannya dalam Pendidikan Pesantren (Studi Penerapan Kitab
Ta’lim Al-Muta’alim dalam Pendidikan Pesantren di Pesantren Kebon Jambu
Al-Islami Babakan Ciwaringin, Pesantren Buntet, dan Pesantren Benda Kerep
Cirebon).” Atas sentuhan tangan halus editor, juga permintaan dari
berbagai pihak, akhirnya dapat diterbitkan dalam bentuk buku.

Penulis ucapkan terima kasih kepada berbagai pihak, terutama
kepada kedua orang tua. Kepada keluarga tercinta, Istri dan anak-anak,
Kepada Promotor dan Co-Promotor, yang telah membimbing dengan
penuh ketulusan, juga kepada Tim Penguji pada sidang tertutup dan



terbuka yang telah memberikan kritik dan masukan-masukan selama
dalam proses pengujian. Kepada teman-teman sejawat di lingkungan
Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Pepatah mengatakan, tiada gading yang tak retak, sebagai ungkapan
atas kekurangan dalam penulisan buku ini, karena kesempurnaan
hanya milik Allah Swt. Penulis menyadari bahwa buku ini masih
banyak kekurangan, saran dan kritik konstruktifnya dari para pembaca
semuanya. Semoga dengan hadirnya karya sederhana ini, dapat
memberikan manfaat bagi kita semua.

Wallahul Muwaffiq Ila Aqwamit Tharieq.

Bandung, Oktober 2022

Penulis

vi Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR

DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI
BAB 1 PENDAHULUAN
BAB 2 PESANTREN DAN KARAKTERISTIKNYA

A.

B.
C.
D

Pengertian Pondok Pesantren
Sejarah Pondok Pesantren
Komponen-komponen Pondok Pesantren

Model-model Pondok Pesantren

BAB 3 KONSEP DASAR BELAJAR

A.

moow

Pengertian Belajar
Komponen Belajar
Tipe-tipe Belajar
Proses Belajar

Prinsip-prinsip Belajar

Vil
XI

15
15
19
24
37

43
43
45
60
63
69

vii



BAB 4

BAB 5

BAB 6

BAB 7

BAB 8

BAB 9

DASAR-DASAR BELAJAR
A.  Ilzamiyat al-Ta’lim (Kewajiban Belajar)
B. Aghrdd al-Ta’allum (Tujuan Belajar)

C. Bahan Pelajaran

ETIKA DALAM BELAJAR

A. Al-Niyyah (Niat)

-Jiddu (Ketekunan)

Tawakkal (Pasrah pada Tuhan)

B. Al
C. Al
D. Al-Hurmah (Rasa Hormat)

STRATEGI BELAJAR
A.  Al-Ikhtiyar Al-Ilm (Memilih IImu)
Al-IkhtiyarAl-Ustaz (Memilih Guru)

B
C. Al-Ikhtiyar Al-Syarik (Memilih Teman)
D. Tasyji’ Al-Nafsi (Motivasi Diri)

MENJAGA KESEHATAN DALAM BELAJAR

A. Menjaga Makan dan Minum
Berolahraga

Istirahat/Tidur

Menjaga Kebersihan

mo 0w

Menjaga Kesehatan Mental

PEMBIAYAAN DAN TEMPAT BELAJAR
A. Pembiayaan

B. Tempat Belajar

PROSES PEMBELAJARAN
A. Biddyat al-Sabqi wa Qadrih
(Permulaan dan Ukuran Belajar)

viii Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

77
77
89
95

121
122
132
139
144

157
157
163
167
170

179
179
182
184
185
186

187

187

192

197

197



B. Tadarruj fi al-Tadris (Tahapan Belajar) 203
C. Tikrdr al-Duriis (Pengulangan Materi Pelajaran) 206
D. Dauru al-Taamul fi al-Ta’lim (Peranan Olah Pikir) 212
E. Al-Ta’lim al-Mutanawib (Belajar Magang) 217
E  Nashdih li al-Muta’allim (Nasihat Bagi Pelajar) 221

G. Mu’taqadat Ashrih
(Kepercayaan yang Berkembang pada Masanya) 229
DAFTAR PUSTAKA 233
GLOSARIUM 245
INDEKS 249
BIODATA PENULIS 245

Daftar Isi ix



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



PEDOMAN TRANSLITERASI

Pedoman Transliterasi Arab-Latin yang digunakan dalam penulisan
buku ini ialah pedoman transliterasi berdasarkan Surat Keputusan
Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
R.I. Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543 b/U/1987 selengkapnya

sebagai berikut:

A. Konsonan

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
[ alif a Tidak
o ba b Be
o ta t Te
& tsa s te dan es
z jim i Je
. ha h ha (dir;g\j:ht)itik di
kha kh ka dan ha

xi



s dza d De

3 dzal dz de dan zet
5 ra r Er
B za z Zet
o sin S Es
& syin sy es dan ye
o shod sh esdan ha
» dhad dh de dan ha
b tha th te dan ha
5 dza , z dengan titik di bawah
koma terbalik
‘ain !
¢ ghain gh ge dan ha
& fa f Ef
é qaf q Ki
B kaf k Ka
J lam | El
B mim m Em
R) nun n En
3 waw w We
A ha h Ha
s hamzah ) koma di atas
¢ ya y Ye

Hamzah () yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa
diberi tanda apa pun. Jika hamzah (:) terletak di tengah atau di akhir,
maka ditulis dengan tanda (’).

B. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal
tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal

xii ~ Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat,
transliterasinya sebagai berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
i Fathah A A
| Kasrah I I
i Dammah U u

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan
antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

Tanda Nama Huruf Latin Nama
ics Fathah dan ya Ai Adan]
i Fathah dan wau Iu AdanU
Contoh:
S kaifa
4 haula
1. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf,
transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Harakat dan Huruf Nama Huruf dan Nama
Tanda
] Fathah dan alif atau ya a a dan garis di atas
¢ Kasrah dan ya i i dan garis di atas
L Dammah dan wau i u dan garis di atas
Contoh:

:’D\Q, : mata
S, rama

J;.":’, ,: qila

P
s 7 A -
uﬁ,: yamutu

Pedoman Transliterasi  xiii



2. Ta Marbutah

Transliterasi untuk ta marbiitah ada dua, yaitu: ta marbutah yang hidup
atau mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya
adalah [t]. Sedangkan ta marbitah yang mati atau mendapat harakat
sukun, transliterasinya adalah [h]. Kalau pada kata yang berakhir dengan
ta marbutah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta
bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbutah itu ditransliterasikan
dengan ha (h). Contoh:

J\—;LY\ ﬁ\:aj )’ : raudah al-atfal
M\ f’{;w_/),ﬂ\, : al-madinah al-fadilah
m\, ,» + al-hikmah

3. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan
dengan sebuah tanda tasydid (. ), dalam transliterasi ini dilambangkan
dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.
Contoh:

EJJ/, , : rabbana
Lo, najjaina

gl\, : al-haqq

< y.

- | : al-hajj

- e .
r-al’, , . hu”ima
ﬁ )/ s

} S ¢+ ‘aduwwun

Jika huruf « ber- tasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh
huruf berharakat kasrah (.), maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah
(1). Contoh:

C}é’ ,+ Ali (bukan Aliyy atau Aly)

-

C};-&, : Arabi (bukan Arabiyy atau Araby)

xiv  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



4. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf
\J (alif lam ma‘arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang
ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf
syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi
huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari
kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).
Contohnya:

d’)‘"ﬂ\ : al-syamsu (bukan asy-syamsu)
3 JJ %)\, : al-zalzalah (bukan azzalzalah)
35213 alfalsafah

.MJ\ al-biladu

5. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof () hanya berlaku
bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah
terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab
1a berypa alif. Contohnya:

Q )9 J—AL ta’murina

Z 37 I\, : al-naw’

4 .

£S5, syai'un

:.#)J_;j L umirtu

6. Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa
Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata,
istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia.
Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari
pembendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam
tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi

Pedoman Transliterasi  xv



di atas. Misalnya kata Alquran (dari al-Qur’an), sunah, hadis, khusus
dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu
rangkaian teks Arab, maka mereka harus ditransliterasi secara utuh.
Contoh:

F1 zilal al-Qur’an
Al-Sunnah qabl al-tadwin
Al-‘Ibarat F1 ‘Umuim al-Lafz la bi khusus al-sabab

7. Lafz al-Jalalah («\)

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruflainnya
atau berkedudukan sebagai mudaf ilaih (frasa nominal), ditransliterasi
tanpa huruf hamzah. Contoh:

W 3 dinullah,
Adapun ta marbiitah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-
jalalah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

WEESN rj.l hum fi rahmatillah

8. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps),
dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang
penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman Ejaan Bahasa Indonesia
yang Disempurnakan (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk
menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf
pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata
sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal
nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada
awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan
huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf
awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik
ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DB,
CDK, dan DR). Contoh:

Wa ma Muhammadun illa rasul
Inna awwala baitin wudi‘a i al-nasi lallazi bi Bakkata mubarakan

Syahru Ramadan al-lazi unzila fih al-Qur’an

xvi  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Nasir al-Din al-Tus
Abu Nasr al-Farabi
Al-Gazali

Al-Munqiz min al-Dalal

Pedoman Transliterasi  xvii



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 1

PENDAHULUAN

Hadirnya lembaga pendidikan Islam telah memainkan perannya di
Indonesia. Jika dilihat dari struktur internal, pendidikan Islam, serta
praktik-praktik pendidikan yang dilaksanakan, menurut Yasmadi!
ada empat kategori. Pertama, pendidikan pondok pesantren, yaitu
pendidikan Islam yang diselenggarakan secara tradisional, bertolak
dari pengajaran yang bersifat Qur'ani dan Hadits dalam merancang
segenap kegiatan pendidikannya. Kedua, pendidikan madrasah, yakni
pendidikan Islam yang diselenggarakan di lembaga-lembaga model
Barat yang mempergunakan metode pengajaran klasikal dan berusaha
menanamkan Islam sebagai landasan hidup ke dalam diri para peserta
didik. Ketiga, pendidikan umum yang ‘bernapaskan’ Islam, yaitu
pendidikan Islam yang dilakukan melalui pengembangan suasana
pendidikan yang bernapaskan Islam di lembaga-lembaga pendidikan
yang menyelenggarakan program pendidikan yang bersifat umum.
Keempat, pelajaran agama Islam yang diselenggarakan di lembaga-

Yasmadi, Modernisasi Pesantren (Kritik Nurcholish Madjid terhadap Pendidikan
Islam Tradisional), (Jakarta: Quantum Teaching, 2005), hlm. 59.



lembaga pendidikan umum sebagai suatu mata pelajaran atau mata
kuliah saja.

Apabila ditelusuri sejarah pendidikan Islam Indonesia, akan sampai
ke masa penemuan akar sejarah, pesantren adalah salah satu bentuk
indigenous culture atau bentuk kebudayaan asli Indonesia,* sebab lembaga
pendidikan ini dengan pola kiai murid dan cerita rakyat Indonesia.®
Pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan yang tumbuh dan
berkembang di tengah masyarakat, sekaligus memadukan tiga unsur
pendidikan yang sangat penting yaitu ibadah sebagai sarana untuk
menemukan iman, tablig untuk penyebaran ilmu dan amal untuk
mewujudkan kegiatan masyarakat dalam kehidupan sehari-hari.*

Dalam perkembangan selanjutnya, pesantren —terutama pada masa
penjajahan Belanda- banyak mengalami benturan-benturan yang sangat
hebat, terbukti pada masa Pemerintahan Daendels pernah dinyatakan bahwa
perbaikan terhadap Mohammadansgodsdienst (Pondok Pesantren, Langgar,
Surau, Rangkang), dianggap tidak perlu.® Sementara itu, pemerintah Belanda
mendirikan sekolah-sekolah umum yang sama sekali tidak berbau pada
nilai-nilai agama. Sebagai akibat dari benturan itu, para ulama mengambil
sikap nonkooperatif dengan Belanda. Karena sikap yang demikian itu, maka
timbullah dualisme pendidikan yang amat lebar di tanah air ini, di satu pihak
bergerak di bidang umum dan di lain pihak bergerak di bidang agama.

Akan tetapi, gejala semacam itu hanya berlangsung sampai
Indonesia mencapai kemerdekaan. Hal ini terbukti dengan terbentuknya
Panitia Penyelidik Pengajaran Republik Indonesia (PPRI), yang
menyebutkan dalam laporannya tanggal 02 Januari 1946, bahwa
pengajaran yang bersifat pesantren dan madrasah perlu dipertinggi
dan dimodernisasi, serta diberikan bantuan biaya dan lain-lain.6 Selain
itu, terdapat bukti lain ialah lahirnya Keputusan Menteri Agama
Nomor 6 Tahun 1977 tentang Penyempurnaan Organisasi dan Tata
Kerja Kementerian Agama yang berbunyi, melaksanakan pembinaan

*Ahmadi, Islam sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan (Yogyakarta: Aditya Media
Kerja Sama IAIN Walisongo, 1992), hlm. 155, HA. Timur Jaelani, Peningkatan Mutu
Pendidikan dan Pembangunan Perguruan Agama (Jakarta: Dermaga, 1982), hlm. 50.

SAhmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.

*Ahmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.

SAhmadi, Islam sebagai Paradigma, hlm. 156.

SJaelani, Peningkatan Mutu, hlm. 22.

2 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pendidikan di perguruan agama Islam yang meliputi kurikulum, tenaga
guru, dan sarana pendidikan.”

Format pesantren dan madrasah dari waktu ke waktu menjadi semakin
jelas ‘sosoknya’. Walaupun demikian harus diakui bahwa pengakuan,
bahkan terintegrasinya pesantren dan madrasah dalam sistem pendidikan
nasional, ternyata melalui perjalanan yang panjang dan melelahkan.
Secara legal formal, umat Islam semakin merasa puas dengan lahirnya
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan
Nasional dan diperkuat lagi dengan Undang-Undang Nomor 20 Tahun
2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. Berbeda dengan undang-
undang sebelumnya, undang-undang sistem pendidikan ini mengatur
ketentuan penyelenggaraan pendidikan yang mencakup semua jalur dan
jenis pendidikan, termasuk pondok pesantren, dan madrasah di dalamnya.

Berkaitan dengan pemikiran di atas, meskipun pondok pesantren
sudah mengalami banyak peningkatan, tetapi dalam kaitannya dengan
penerapan kurikulum masih banyak menggunakan literatur hasil karya
ulama masa lampau yang sejak dulu dikenal dengan sebutan kitab
kuning, baik dalam ilmu figh, tauhid, hadis, dan lain-lain, bahkan
mengenai akhlak ilmu proses pembelajarannya. Kondisi pesantren ini
mengingatkan kepada kita sebagaimana yang dikatakan oleh Zamroni
bahwa perkembangan pendidikan selama ini, secara kuantitatif tidak
diikuti dengan peningkatan mutu pendidikan secara kualitatif. Berbagai
ketimpangan muncul di tengah masyarakat, terutama ketimpangan
antara kualitas output pendidikan dan kualifikasi tenaga kerja yang
dibutuhkan dan ketimpangan kualitas pendidikan antara desa dan
kota, antara Jawa dan luar Jawa, antara penduduk kaya dan penduduk
miskin. Upaya pendidikan selama ini, belum berhasil mengatasi masalah
tersebut.?

Analisa Zamroni di atas, sejalan dengan pandangan Andrias Harefa

yang mengutip pernyataan Winarno Surakhman bahwa pelaksanaan
pendidikan selama ini malah menjadi sumber masalah daripada

"Jaelani, Peningkatan Mutu, hlm. 56.

8Zamroni, Paradigma Pendidikan Masa Depan (Yogyakarta: BIGRAF Publishing,
2000), hlm. 1. Andewi Suhartini, “Menggagas Pendidikan Masa Depan”, dalam
Jurnal EDUKASI, Vol. 1, Nomor 2, April-Juni (Jakarta: Puslitbang Diklat Keagamaan
Departemen Agama RI. Bekarja sama dengan Yayasan Kalimah, 2003), hlm. 102-
103.

Bab 1 | Pendahuluan 3



menjadi potensi pemecahan masalah. Dari tahun ke tahun, perubahan
yang dilakukan pemerintah hanyalah berupa kosmetik, atau sekadar
mengobok-obok. Padahal yang dibutuhkan adalah perubahan mendasar,
yakni perubahan berdasarkan landasan falsafah pendidikan, yang
selama ini, walaupun sudah dibicarakan oleh penyelenggara pendidikan
nasional, tetapi belum diterapkan secara maksimal.’

Selanjutnya, Tilaar mengemukakan bahwa pendidikan nasional
dewasa ini sedang dihadapkan kepada empat krisis pokok, yaitu
kuantitas, relevansi atau efisiensi eksternal, elitisme, dan manajemen.
Sementara itu, dalam sistem pendidikan nasional terdapat enam
masalah pokok, yaitu: (1) menurunnya akhlak dan moral peserta didik,
(2) pemerataan kesempatan belajar yang tidak terwujud, (3) masih
rendahnya efisiensi internal sistem pendidikan, (4) status kelembagaan,
(5) manajemen pendidikan yang tidak sejalan dengan pembangunan
nasional, dan (6) sumber daya yang belum profesional. Menghadapi
kenyataan ini, diperlukan penataan terhadap sistem pendidikan secara
kaffah (menyeluruh), terutama berkaitan dengan kualitas pendidikan,
serta relevansinya dengan kebutuhan masyarakat dan dunia kerja.'

Berdasarkan evaluasi terhadap fenomena yang tampak, Djohar
menyatakan bahwa pendidikan Indonesia dewasa ini (1) telah
kehilangan objektivitasnya, (2) tidak mendewasakan peserta didik,
(3) tidak menumbuhkan pola berpikir, (4) tidak menghasilkan
manusia terdidik, (5) terasa membelenggu, (6) belum mampu
membangun individu belajar, (7) linier-indoktrinatif, (8) belum mampu
menghasilkan kemandirian, dan (9) belum mampu memberdayakan
dan membudayakan peserta didik. Menurutnya, pendidikan Indonesia
membutuhkan (1) peace education, (2) pendidikan yang mampu
membangun kehidupan demokratik, (3) pendidikan yang mampu
menumbuhkan semangat untuk menjunjung tinggi Hak Asasi Manusia;
dan (4) pendidikan yang mampu membangun keutuhan pribadi manusia
berbudaya.!! Secara jujur, diakui bahwa pendidikan di Indonesia belum

°Andrias Harefa, Menjadi Manusia Pembelajar (Jakarta: Kompas, 2000), hlm. 6.
Suhartini, Menggagas Pendidikan, hlm. 103.

YEnco Mulyasa, Kurikulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik, dan
Implementasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 4.

""Djohar, Pendidikan Strategik, Alternatif untuk Pendidikan Masa Depan
(Yogyakarta: LESFI, 2003), hlm. 3-4.

4 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



mampu menghasilkan sumber daya manusia yang memiliki kualitas
“Competitive advantage.” Dalam evolusi budaya, tampaknya bangsa
Indonesia masih berada pada tahap yang rendah, yaitu tahap tradisional
(the traditional society) dan masyarakat transisi (the precondition society).'?
Kenyataan ini merupakan tantangan dan agenda yang memerlukan
perhatian sungguh-sungguh dari para pakar pendidikan. Kalau tidak
diupayakan secara sengaja dan sungguh-sungguh, bangsa Indonesia
akan tetap menjadi konsumen produk bangsa lain, tidak mampu
bersaing dan tetap menjadi bangsa yang jauh dari mandiri."”® Hal
demikian terjadi juga pada pendidikan di pesantren.

Sehubungan dengan hal tersebut, tradisi pendidikan Islam
khususnya pesantren, didukung oleh literatur-literatur kependidikan
Islami seperti kitab Ta’lim al-Muta’allim. Kitab ini kajiannya lebih
cenderung kepada pembinaan akhlak peserta didik dalam mencari ilmu.
Sampai saat ini, di Indonesia masih banyak pesantren maupun sekolah
formal yang merujuk pada kitab ini.

Akan tetapi, realita menunjukkan bahwa proses pembelajaran
terlalu dititikberatkan pada aspek kognitif dengan melupakan atau
kurang memperhatikan kedua aspek lainnya, padahal kedua aspek
(afektif dan psikomotor) itu penting artinya bagi pembentukan sikap.'
Slamet Rahardjo menyatakan bahwa peserta didik yang diharuskan
menghafal ini dan itu secara terus-menerus meskipun tidak jelek,
tetapi akan mengorbankan aspek-aspek lainnya seperti: penalaran,
budi pekerti. Sementara itu, pendidikan ditujukan untuk meningkatkan
ketakwaan, kecerdasan, keterampilan, dan sebagainya.!®

2Menurut W. W. Rostow tahap-tahap pertumbuhan ekonomi, masyarakat
terbagi atas lima kelompok, yaitu (1) masyarakat tradisional (the traditional society),
(2) masyarakat transisi (the precondition society), (3) masyarakat lepas landas
(the takeoff), (4) masyarakat menuju kematangan (the drive to maturity), dan (5)
masyarakat dengan konsumsi masal yang tinggi (the age high mass-consumption).
Nursid Sumaatmadja, Pendidikan Pemanusiaan Manusia Manusiawi (Bandung:
ALFABETA, 2002), him. 161-162.

3Sumaatmadja, Pendidikan Pemanusiaan, hlm. 162.

“Jujun S. Sumantri, Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik (Jakarta:
Gramedia, 1986), hlm. 10

>Djudi al-Falasany, Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji, Tesis Sarjana Pendidikan
Islam (Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga, 1990), him. 2.

Bab 1 | Pendahuluan 5



Ebel menjelaskan bahwa seabad sebelum munculnya Taxonomi
Bloom, telah muncul tokoh-tokoh seperti Herbert Spancer dan Horace
Mann yang menyatakan adanya tiga aspek yang perlu dikembangkan,
yakni intelektual, moral, dan fisik.'® Menurutnya, manusia memiliki
fitrah yang paling mendasar yang dibawa sejak lahir. Potensi tersebut
sebagai sesuatu yang good active berwujud keimanan kepada Tuhan Yang
Maha Esa, di mana manusia wajib mengembangkan dan memeliharanya
sesuai dengan kehendak Penciptanya.

Begitu besarnya penekanan pada aspek kognitif, sehingga peserta
didik setiap hari, terutama di pesantren bahkan di sekolah-sekolah
hampir tidak terlepas dari tugas yang sifatnya mengarah pada
pengembangan kemampuan akal semata. Padahal pelajaran seperti
matematika, biologi, sejarah atau lainnya, bahkan pendidikan agama
dan pendidikan kewarganegaraan yang sebenarnya pendidikan tersebut
lebih cenderung untuk pembentukan sikap dan moral, diajarkan dengan
cara kognitif.

Di sini nampaknya Bloom dan kawan-kawan mempunyai pengaruh
sangat besar di Indonesia, dianggap oleh sebagian tokoh, bahwa ide
Bloom adalah yang terbaik dan tanpa kritik. Padahal di Amerika Serikat
sendiri, di mana Bloom dan kawan-kawan mengembangkan idenya
tersebut banyak mendapat tantangan, walaupun akhirnya ide Bloom
tersebut dianggap yang paling cocok dan dapat diterima di sana dalam
mengembangkan akal manusia setempat.

Begitu besarnya masalah belajar kognitif ini menarik perhatian para
ahli, sehingga tidak banyak ditemukan buku-buku yang memaparkan
cara belajar yang baik dengan menitikberatkan pada akhlak dan agama
serta keterampilan. Padahal konsep ini sangat perlu, demi membantu
para pelajar maupun santri mencapai derajat manusia seutuhnya.

Ali Asyraf sebagaimana yang dikutip oleh Suyata dalam gerakan
kognitif intelektual menilai bahwa pendidikan yang mendasar pada
penalaran dan rasionalitas itu bertanggung jawab terhadap tumbuhnya
semangat mencari, berkembangnya individualisme, lahirnya skeptisisme,
keengganan menerima hal-hal yang tidak dapat ditampilkan secara

16Clarizio, Harvey E et.al., Contemporary Issues in Educational Psychology (Boston
Allyn & Bacon Inc., 1974), him. 7.

6 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



observasional, sikap yang menjauhi hal-hal yang bersifat Ilahiyah dan
cenderung ke hal-hal yang manusiawiah."”

Bukan hal yang mudah bagi pelajar mengembangkan potensi-
potensinya untuk mencapai status insan utuh, beriman, berilmu dan
beramal saleh, karena panduan sederhana ke arah tujuan itu belum
ada. Karenanya, tidak semua pelajar mampu menghadapi masalah-
masalahnya. Dengan demikian, perlu mereka diberikan bantuan, baik
secara langsung maupun tidak langsung. Sebagai karya al-Zarnuji,
Ta’lim al-Muta’allim'® dapat dipandang sebagai salah satu kontribusi
untuk mengembangkan intelektual Islam Indonesia dalam disiplin
Kependidikan Islam, terutama di kalangan pesantren salafiyah.

Kitab Ta’lim al-Muta’allim buah karya al-Zarnuji ini, sudah banyak
mendapatkan perhatian kaum intelektual, baik Barat maupun Timur.
Sebagaimana diuraikan oleh Brockelmann yang dikutip Affandi
Muchtar'® bahwa kitab Ta’lim kepopulerannya telah dikenal oleh kaum
cendekia seperti Khalil A. Totah, Mehdi Nakosteen menurutnya kitab
Ta’lim adalah sebuah karya terbaik. Di samping itu, kitab ini mendapat
perhatian yang cukup luas dan telah diterjemahkan ke dalam berbagai
bahasa di dunia, di antaranya, bahasa Inggris, Urdu, bahasa Turki
dengan judul Irsyad al-Ta’lim fi Ta’lim al-Muta’allim oleh Abd. Al-Madjid
bin Nusuh bin Israil dan ke dalam bahasa Latin oleh H. Reland dengan
judul Enchiridion Studiosi, juga telah diulas (syarh) oleh Nau’i (t.th.),
al-Sa’roni (710), Ibrahim Ibn Ismail (996/1588), Ishaq ibn Ibrahim
(720) dengan judul Mir’atu al-Thalibin, Qodi ibn Zakariya al-Anshari,
Otrmanpazari (1986) dengan judul Tafhim al-Mutafahhim.

Sementara itu, dalam kajian ilmiah telah dilakukan pula oleh
Affandi Mochtar dalam judul The Method of Muslim Learning as Illustrated in
al-Zarnujis Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum. Di Indonesia juga kajian
tentang kitab ini telah dilakukan oleh H. Mukti Ali yang dipublikasikan
dengan judul Ta’lim al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi

"Suyata, Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali Pemikiran
dan Penerapannya, Makalah Seminar di UMY 16-18 Desember 1989 (Yogyakarta:
UMY, 1989), hlm. 3.

¥Imam Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum (Kairo:
Maktabah Al-Qur’an, t.th.), him. 10.

YAffandi Mochtar, Ta’lim al-Muta’allim Thariq at-Ta’allum (Beberapa Catatan
Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif Didedikasikan Untuk 70 Tahun Prof. DR. H.
Munawir Sjadzali, M.A. (Yogyakarta, LPMI, 1995), him. 20-24.

Bab 1 | Pendahuluan 7



Pengajaran Agama, Djudi al-Falasani tesis di Fakultas Pasca Sarjana IAIN
Sunan Kalijaga Jogjakarta 1990 dengan judul Konsep Belajar Menurut al-
Zarnuji Kajian Psikologik Etik Kitab Ta’lim al-Muta’allim.

Dalam berbagai literatur, penelusuran terhadap nama asli al-
Zarnuji sampai sekarang belum bisa diketahui. Begitu pun tentang
waktu kehidupan dan karier yang dicapainya belum juga berhasil untuk
diungkap. Tokoh yang satu ini masih “misterius”, karena sampai saat
ini belum diketahui siapa nama aslinya. Begitu pula tentang waktu
kehidupan dan karier yang dicapainya belum juga dapat diungkap
dengan lengkap. Akan tetapi, pengetahuan kita tentang al-Zarnuji
sementara ini masih berdasar pada sebuah studi yang dilakukan M.
Plessner, sebagaimana dikutip Muh. Abdul Qadir Ahmad,* yang telah
mengkalkulasi sejumlah kemungkinan tentang waktu kehidupan
al-Zarnuji, hanya tetap secara keseluruhan detail yang pasti tentang
siapakah Al-Zurjani masih menjadi bahan penelitian yang serius. Studi
Plessner dalam tulisan Muh. Abdul Qadir Ahmad ini akan dipadu
dengan data dari sumber lain, seperti Sayyid Muhammad Usman
Najari,?! dan Ibn Khalilkan,?* serta berbagai sumber lain yang relevan.

Menurut sementara ahli, al-Zarnuji hidup antara abad ke-12 dan
ke-13 dan menjadi pengetahuan yang umum. Sayyid Muhammad
Usman Najari (1988) dalam Min A’lam al-Tarbiyyah al-’Arabiyyah al-
Islamiyyah mengatakan bahwa al-Zarnuji adalah seorang ulama yang
hidup di wilayah Persia menjelang akhir abad ke-12 dan permulaan
abad ke-13 M. Kemudian ditambahkan bahwa ia adalah seorang
ulama figh mazhab Hanafiyyah yang terkenal di daerah Khurasan dan
Transoxiana. Sementara, penulis lain seperti Quraeshi*® hanya merujuk

2Muh. Abdul Qadir Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum (Kairo:
Mathba’ah al-Sa’adah, 1986), him. 10-25. Affandi Mochtar, “Ta’lim al-Muta’allim
Thariq al-Ta’allum” Dalam Islam berbagai perspektif didedikasikan untuk 70 Tahun Prof.
Dr. H. Munawir Sjadzali, MA. (Yogjakarta: LPMI, 1995), hlm. 17-34.

21Sayyid Muhammad Usman Najari, Min A’lam al-Tarbiyyah al-’Arabiyyah
al-Islamiyyah Jilid III (Makkah: Maktabah al-Tarbiyyah ‘Arabiy li Duwal al-Khalij,
1409/1988) him. 10.

2]bn Khallikan, Wafayat al-A‘yin wa Anba’ Abnd’ al-Zaman, jilid 2, terjemahan
Bahasa Inggris oleh Bn. Mac Guckin De Slane (Paris: Dicetak untuk simpanan
terjemahan asli Negara Inggris dan Irlandia, 1842-1847), hlm. 662.

BM.A. Quraishi, An Arab Educator of the XIII century dalam buku Some Aspects
of Muslim Education (Baroda: Centre of Advanced Study in Education, Faculty of
Education Psychology, M.S. University, 1970), hlm. 112-121.

8 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pada perkiraan yang sangat umum bahwa al-Zarnuji adalah seorang
pendidik abad ke-13 M.

Studi yang dilakukan oleh Plessner berusaha memberikan
perkiraan tahun yang relatif mendekati pasti mengenai kehidupan al-
Zarnuji. Pertama, ia merujuk pada data yang dinyatakan dalam katalog
Perpustakaan Berlin No. Ill bahwa al-Zarnuji hidup pada sekitar tahun
620 (1223). Perkiraan ini didasarkan pada informasi dari Mahmud B.
Sulaeman al-Kaffawi, dalam kitabnya A’lam al-Akhydr min Fukahd Madhhab
al-Nu’madn al-Mukhtar** menempatkan al-Zarnuji dalam kelompok
generasi kedua belas ulama mazhab Hanafiyyah.

Plessner kemudian mengumpulkan data kehidupan sejumlah ulama
yang diidentifikasi sebagai guru al-Zurnaji atau paling tidak pernah
kontak langsung dengannya. Al-Zarnuji sendiri memang dalam kitab
Ta’lim sering kali menggunakan panggilan Syekhund kepada sejumlah
ulama sambil mengutip pandangan mereka. Salah seorang di antara
mereka yang terkenal dan sering disebutnya adalah Imam Burhanuddin
Ali bin Abi Bakr al-Farghani al-Marghinani. Seorang ulama Hanafiyyah
yang mengarang kitab Hiddyah fi Furii’ al-Fikh ini wafat pada tahun 593.

Ulama lain yang diidentifikasi sebagai gurunya adalah Imam Fakh
al-Islam al-Hasan bin Mansur al-Farghani Kadikhan. Sebagaimana
Imam Burhanuddin al-Marghinani, Imam Kadikhan adalah tokoh figh
madhhab hanafiyyah yang menulis sejumlah kitab, yang wafat pada
Ramadlan 592 H /1196 M). Al-Zarnuji juga menyebut Imam Zahir
al-Din al-Hasan bin Ali al-Marghinani (W. 600), Imam Fakhr ad-Din al-
Kashani (W. 587/1191), dan Imam Rukn-din Muhammad bin Abi Bakr
Imam Khwarzade yang diperkirakan hidup antara tahun 491 sampai
tahun 573). Informasi lain tentang al-Zarnuji bisa ditambahkan dari data
Ibn Khalilkan. Menurutnya, Imam al-Zarnuji adalah salah seorang guru
Imam Rukn ad-Din Imam Zada (W. 573/1177-1178) dalam bidang Figh.
Imam Zada juga berguru pada Shaikh Rida ud-Din an-Naishaburi (wafat
antara tahun 550 dan 600) dalam bidang mujadalah. Kepopuleran Imam
Zada diakui karena prestasinya dalam bidang Ushuluddin, bersama
dengan kepopuleran ulama lain yang juga mendapat gelar Rukn (sendi).

24Sulaiman al-Kaffawi, A‘lam al-Akhyar min Fuqaha’ Madhhab al-Nu‘man al-
Mukhtdr, seperti dikutip M. Plessner, al-Zarniji, in The Encyclopaedia of Islam, edisi
pertama, jilid. VIII (Leiden: E.J. Brill, 1987), hlm. 1218.

Bab 1 | Pendahuluan 9



Mereka antara lain Rukn ad-Din al-’Amidi (W. 615) dan Rukn ad-Din
at-Tawusi (W. 600). Dari data ini, dapat dikatakan bahwa al-Zarnuji
hidup sezaman dengan Shaikh Rida ud-Din an-Naishaburi.

Sangat penting dicatat juga adalah ulama-ulama sebaya Imam
al-Zarnuji, yang menjadi murid Imam Burhanuddin al-Marghinani.
Mushtafa Asur dalam mengedit kitab Ta’lim al-Muta’allim melengkapinya
dengan menyebut dua ulama yang satu guru dengan al-Zarnuji. Mereka
adalah Shama al-Aimmah al-Kurdi dan Riya al-Din al-Astrushani.
Namun demikian, Mustafa ‘Asur tidak memberi keterangan sedikit pun
tentang hubungan kedua ulama itu, baik dengan Imam Burhanuddin
al-Marghinani maupun dengan al-Zarnuji sendiri.

Selanjutnya, mengenai wilayah di mana al-Zarnuji hidup dan tumbuh
berkembang, agaknya belum ada studi yang serius. Plessner sendiri dalam
studinya sama sekali tidak menyinggung tentang masalah ini. Adalah Von
Grunebaum dan Abel yang memberikan dua informasi penting dalam hal
ini. Pertama, al-Zarnuji adalah seorang ulama yang hidup di wilayah Persia.
Kedua, bahwa penulis kitab Ta 'lim ini adalah seorang ahli figh bermazhab
hanafiyyah yang dikenal luas di daerah Khurasan dan Transoxiana.

Kemungkinan lain adalah bahwa ia berasal dari daerah Zarandj,
dengan mempertimbangkan nama panggilannya, al-Zarnuji. Zarandj
adalah salah satu daerah di wilayah Persia yang pernah menjadi
ibu kota Sidjistan, yang terletak di sebelah selatan Herat. Masih
ada kemungkinan wilayah lain, di mana ia mengembangkan bakat
keilmuannya, yakni di daerah Marghinani. Ini dijadikan kemungkinan
dengan mempertimbangkan wilayah asal ulama yang dianggap
gurunya, seperti Imam Burhanuddin al-Marghinani. Data ini paling
tidak menguatkan pendapat selama ini bahwa al-Zarnuji hidup dan
berkembang di wilayah Persia.

Tradisi pendidikan Islam, khususnya pesantren antara lain
didukung oleh literatur-literatur kependidikan Islami seperti kitab
Ta’lim al-Muta’allim, sebagai kitab yang kajiannya lebih cenderung kepada
pembinaan akhlak peserta didik dalam mencari ilmu (thalab al-‘ilm). Di
Indonesia banyak pesantren yang menjadikan kitab tersebut sebagai
rujukan. Akan tetapi, realitasnya bahwa proses pembelajaran terlalu
dititikberatkan pada aspek kognitif dengan melupakan atau kurang
memperhatikan kedua aspek lainnya, padahal kedua aspek (apektif dan

10 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



psikomotor) itu penting bagi pembentukan sikap.*® Slamet Rahardjo
menyatakan bahwa peserta didik yang diharuskan menghafal ini dan itu
secara terus-menerus meskipun tidak jelek, tetapi akan mengorbankan
aspek-aspek lainnya seperti: penalaran, budi pekerti. Sementara itu,
pendidikan ditujukan untuk meningkatkan ketakwaan, kecerdasan,
keterampilan dan sebagainya.?

Ebel menjelaskan bahwa satu abad sebelum munculnya teori
Taxonomi Bloom, telah muncul tokoh-tokoh lain, seperti Herbert
Spancer dan Horace Mann, yang menyatakan adanya tiga aspek yang
perlu dikembangkan, yakni intelektual, moral, dan fisik.*” Menurutnya,
manusia memiliki fitrah yang paling mendasar yang dibawa sejak lahir.
Potensi tersebut sebagai sesuatu yang good active berwujud keimanan
kepada Tuhan Yang Maha Esa, dimana manusia wajib mengembangkan
dan memeliharanya sesuai dengan kehendak Penciptanya.

Begitu besarnya penekanan pada aspek kognitif, sehingga peserta
didik -baik di pesantren maupun di sekolah- setiap hari hampir
tidak terlepas dari tugas yang sifatnya mangarah pada pengembangan
kemampuan rasio semata. Padahal, pelajaran seperti matematika,
biologi, sejarah atau lainnya, bahkan pendidikan agama Islam dan
pendidikan kewarganegaraan yang sebenarnya materi tersebut lebih
cenderung untuk pembentukan sikap dan moral.

Di sini nampaknya ide Bloom dan kawan-kawan mempunyai
pengaruh besar di Indonesia, dianggap oleh sebagian tokoh bahwa ide
Bloom adalah yang terbaik dan tanpa kritik. Padahal di Amerika Serikat,
tempat Bloom dan kawan-kawan mengembangkan idenya tersebut,
banyak mendapat tantangan, walaupun akhirnya ide Bloom tersebut
dianggap yang paling cocok dan dapat diterima dalam mengembangkan
akal manusia setempat.

Begitu besarnya ‘masalah’ belajar kognitif ini menarik perhatian para
ahli, sehingga tidak banyak ditemukan buku-buku yang memaparkan
cara belajar yang baik dengan menitikberatkan pada akhlak dan agama

Jujun S. Sumantri, Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik (Jakarta:
Gramedia, 1986), him. 13.

2°Djudi al-Falasany, Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji, Tesis Pascasarjana Sarjana
Pendidikan Islam (Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga, 1990), hlm. 2.

¥Clarizio, Harvey E et al., Contemporary Issues in Educational Psychology (Boston
Allyn & Bacon Inc., 1974), him. 7.

Bab 1 | Pendahuluan 11



serta keterampilan. Padahal konsep ini sangat perlu, demi membantu
para pelajar/peserta didik mencapai derajat manusia seutuhnya.

Ali Asyraf sebagaimana yang dikutip oleh Suyata dalam gerakan
kognitif intelektual, menilai bahwa pendidikan yang mendasar pada
penalaran dan rasionalitas itu bertanggung jawab terhadap tumbuhnya
semangat mencari, berkembangnya individualisme, lahirnya skeptisisme,
keengganan menerima hal-hal yang tidak dapat ditampilkan secara
observasional, sikap yang menjauhi hal-hal yang bersifat ilahiyah dan
cenderung ke hal-hal yang manusiawiah.?®

Memang bukan hal yang mudah bagi para pelajar mengembangkan
potensinya untuk mencapai status insan kamil, beriman, berilmu dan
beramal saleh, karena panduan sederhana ke arah tujuan itu belum ada.
Oleh karenanya, tidak semua pelajar mampu mengahadapi masalah-
masalahnya. Dengan demikian, perlu mereka diberikan bantuan baik
secara langsung maupun tidak langsung. Sebagai karya al-Zarnuji,
Ta’lim al-Muta’allim® dapat dipandang sebagai salah satu kontribusi
untuk mengembangkan intelektual Islam Indonesia dalam disiplin
kependidikan Islam, terutama di kalangan pesantren salafiyah.

Kitab Ta’lim al-Muta’allim karya monumental sang maestro, al-
Zarnuji, sudah banyak mendapatkan perhatian kaum intelektual,
baik Timur maupun Barat. Sebagaimana diuraikan oleh Brockelmann
yang dikutip Affandi Muchtar®® bahwa kitab Ta’lim al-Muta’alim,
kepopulerannya telah dikenal oleh kaum cendekia seperti Khalil
A. Totah, Mehdi Nakosteen. Menurutnya kitab Ta’lim al-Muta’alim
merupakan sebuah karya terbaik sepajang sejarah. Di samping itu,
kitab ini mendapat perhatian yang cukup luas dan telah diterjemahkan
ke dalam berbagai bahasa di dunia, di antaranya, bahasa Inggris, Urdu,
Turki dengan judul Irsyad al-Ta’lim fi Ta’lim al-Muta’allim oleh Abd. Al-
Madjid bin Nusuh bin Israil dan ke dalam bahasa Latin oleh H. Reland
dengan judul Enchiridion Studiosi, juga telah diulas (syarh) oleh Nau’i

28Suyata, Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali Pemikiran
dan Penerapannya, Makalah Seminar di UMY 16-18 Desember 1989 (Yogyakarta:
UMY, 1989), hlm. 3.

Imam Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum (Kairo:
Maktabah Al-Qur’an, t.th.).

S°Affandi Mochtar, Ta’lim al-Muta’allim Thariq at-Ta’allum (Beberapa Catatan
Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif Didedikasikan untuk 70 Tahun Munawir Sjadzali
(Yogyakarta, LPMI, 1995), hlm. 20-24.

12 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



(tt), al-Sa’roni (710), Ibrahim Ibn Ismail (996/1588), Ishaq ibn Ibrahim
(720) dengan judul Mir’atu al-Thalibin, Qodi ibn Zakariya al-Anshari,
Otrmanpazari (1986) dengan judul Tafhim al-Mutafahhim. Sementara itu,
dalam kajian ilmiah telah dilakukan pula oleh Affandi Mochtar dalam
judul The Method of Muslim Learning as Illustrated in al-Zarnujis Ta’lim
al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum. Di Indonesia, kajian tentang kitab ini
telah dilakukan oleh H. Mukti Ali yang dipublikasikan dengan judul
Ta’lim al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi Pengajaran Agama,
Djudi al-Falasani tesis di Fakultas Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga
Jogjakarta 1990 dengan judul Konsep Belajar Menurut al-Zarnuji Kajian
Psikologik Etik Kitab Ta’lim al-Muta’allim.

Secara umum, materi pendidikan yang terdapat dalam kitab Ta’lim
al-Muta’ali mencakup sejumlah pedoman belajar mencakup 13 Bab,
yaitu:

1., Hakikat dan keutamaan ilmu;

2., Motivasi belajar;

3., Pemilihan mata pelajaran, guru dan teman;
4., Memuliakan ilmu dan ulama;

5., Kesungguhan belajar dan keluhuran cita-cita;
6., Permulaan dan tertib belajar;

7., Tawakal;

8., Saat memetik hasil belajar;

9., Kasih sayang dan nasihat;

10., Pemanfaatan;

11., Menghindari perbuatan maksiat;

12., Penyebab yang memudahkan dan melemahkan hafalan; dan

13., Hal-hal yang menambah dan mengurangi usia.

Bab 1 | Pendahuluan 13



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 2

PESANTREN DAN
KARAKTERISTIKNYA

A. Pengertian Pondok Pesantren

Istilah pondok berasal dari bahasa Arab funduk artinya hotel atau asrama.
Pondok memang tempat yang dijadikan sebagai ruang tidur atau wisma
sebagai tempat penampungan bagi para santri yang jauh dari tempat
asalnya. Sementara itu, kata pesantren berasal dari kata santri (istilah
santri berasal dari kata shastra (i) dari bahasa Tamil yang berarti seorang
ahli buku suci agama Hindu) yang diimbuhi awalan pe- dan akhiran -an
(pesantrian) artinya menunjukkan suatu tempat. Maksudnya adalah
tempat para santri. Terkadang juga dianggap sebagai gabungan kata
sant (manusia baik) dengan suku kata tra (suka menolong), sehingga
kata pesantren berarti tempat pendidikan manusia baik-baik.! Menurut
Greetz istilah pesantren diturunkan dari bahasa India shastri, yang
berarti ilmuan Hindu yang pandai menulis. Maksudnya bahwa pesantren
adalah tempat bagi orang-orang yang pandai membaca dan menulis.?

Zuhairini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), hlm.
212.

*Wahjoetomo, Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternatif Masa Depan
(Bandung: Rosda, 1997), hlm. 70.

15



Dalam realitas masyarakat, penyebutan istilah pesantren memang
berbeda. Di Jawa dan Madura, istilah pesantren dikenal dengan nama
pondok atau pondok pesantren. Di Aceh dikenal dengan nama rangkang atau
meunasah, sementara di Sumatera Barat dikenal dengan istilah surau atau
langgar.® Terlepas dari perbedaan penyebutan istilah tersebut, bahwa
yang dimaksud dengan pesantren dalam pembahasan ini adalah sebuah
lembaga pendidikan dan pengembangan agama Islam yang terdiri atas
rumah kediaman pengasuh disebut juga kiai (Jawa), ajengan (Sunda)
dan bendoro (Madura), memiliki masjid atau musola dan asrama santri.*
Pada zaman dahulu orang yang mencari ilmu agama itu senantiasa
tinggal di satu tempat, baik di rumah kiai atau pondok yang khusus
dibuat untuk tempat tinggal para santri. Di Tapanuli Selatan, tepatnya
di Padang Sidempuan, para santri sengaja membuat gubuk kecil yang
membuat 2-4 orang yang letaknya tidak jauh dari madrasah. Santri
putra dan putri, asramanya terpisah.®

Dalam pengertian secara terminologis, pesantren adalah suatu
lembaga pendidikan Islam yang timbul, serta diakui masyarakat
sekitar, dengan sistem asrama (pondok/kampus), di mana santri-santri
menerima pendidikan agama melalui sistem pengajian/madrasah
yang sepenuhnya berada di bawah kedaulatan dari leadership seorang/
beberapa orang kiai dengan ciri-ciri khas yang bersifat kharismatik
serta independen dalam segala hal.® Pendapat ini sesuai dengan yang
diungkapkan oleh M. Dawam Rahardjo bahwa pesantren merupakan
lembaga pendidikan Islam dengan kiai sebagai tokoh sentralnya, dan
masjid sebagai pusat lembaganya.’

Menurut Mastuhu, pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional
Islam untuk mempelajari, memahami, mendalami, menghayati, dan
mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan pentingnya moral
keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.® Di pihak lain,
Ya’qub mendefinisikan pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam

M. Ya’qub, Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat Desa (Bandung:
Angkasa, 1999), him. 65-66.

*Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 65.

Ya’qub, Pondok Pesantren, hlm. 65.

H. M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), hlm. 65.

’M. Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaruan (Jakarta: Pustaka LP3ES,
1995), him. 82.

8Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), hlm. 55.

16  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang umumnya dengan cara nonklasikal, pengajarannya seorang yang
menguasai ilmu agama Islam melalui kitab-kitab agama Islam klasik
(kitab kuning) dengan tulisan (aksara) Arab, dalam bahasa Melayu Kuno
atau dalam bahasa Arab pada zaman pertengahan.? Pendapat ini senada
dengan yang diungkapkan oleh Tafsir bahwa ciri utama pesantren
adalah kiai, pondok/asrama, santri, dan kitab kuning.!® Nur Uhbiyati
menjelaskan pesantren adalah lembaga pendidikan dan pengajaran
agama Islam pada umumnya pendidikan dan pengajaran tersebut
diberikan dengan cara nonklasikal (bandongan dan sorogan).!!

Menurut Azyumardi Azra, pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam yang khas, setidak-tidaknya baru digunakan oleh sejumlah lembaga
pendidikan Islam di Sumatra Barat.!> Di mana seorang kiai mengajar
santri-santri berdasarkan kitab-kitab yang ditulis dalam bahasa Arab oleh
ulama-ulama besar sejak abad pertengahan, sedang para santri tinggal
di pondok dalam pesantren tersebut. Mastuhu sebagaimana dikutip
Pupuh Fathurrahman menjelaskan bahwa pesantren adalah pendidikan
Islam, karena yang mendasari didirikannya maupun nilai-nilai yang
diajarkannya bersumber dari ajaran Islam, sebagaimana yang tercantum
dalam Al-Qur’an dan al-Sunnah. Pendirian pesantren didasarkan atas
perintah Allah Swt., yakni perintah agar manusia mengabdi kepada-Nya,
menjalankan semua perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya.'®
Salah satu ayat Al-Qur’an yang menjadi pedoman dasar bagi pesantren
dalam menggali, serta memperdalam ilmu agama adalah.

e 8 5 58 GBI 150 G5 58 s
r‘zl"/‘jﬁ'»‘\/\/ F) J 13) g‘:é:’):’ J)'\*‘jj u’~\3 \wyﬂ E/LL’

03534

°Ya’qub, Pondok Pesantren, hlm. 65.

1®Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam (Bandung: Rosda, 1998),
hlm. 191.

"Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1998), hlm.
240.

2Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium
Baru (Jakarta: Kalimah, 2001), hlm. 129.

Pupuh Fathurrohman, Keunggulan Pesantren Alternatif Pendidikan pada Abad
XXI (Bandung: Tunas Nusantara, 2000), hlm. 99.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 17



Tidak sepatutnya bagi orang-orang yang mukmin itu pergi semuanya (ke medan
perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa
orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk
memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepada
kaumnya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya. (QS At-Taubah [9]: 122).

Menurut M. Dawan Raharjo, pesantren-pesantren yang terdapat
dalam jumlah yang begitu besar, pada masyarakat Indonesia zaman
dulu pun sebenarnya telah mempunyai fungsi dan peranan yang besar
dalam dunia pendidikan.!* Peranan tersebut begitu kental terasa pada
masyarakat pedesaan yang terbelakang, pada masyarakat terpencil atau
pada masyarakat di sekeliling pesantren bahkan pada masyarakat yang
jauh dari lokasi pesantren, akan tetapi mempunyai komunikasi yang
sifatnya tradisional dan sifatnya hubungan dari mulut ke mulut. Anak-
anak muda yang tidak bisa masuk sekolah karena tidak tertampung atau
karena berada di bawah garis kemiskinan, mereka bisa mengenyam
pendidikan di pesantren. Pada lembaga pendidikan ini (pesantren),
setidaknya mereka bisa memperoleh dasar-dasar pendidikan yang
dirasakan cukup dan bermanfaat untuk menghadapi persoalan
lingkungan dan perjalanan hidupnya.

Steenbrink' menggambarkan keadaan kehidupan di pondok
pesantren sebagai berikut:

“Untuk meresapkan jiwa keislaman, pesantren tidak hanya
dihormati sebagai tempat belajar, tetapi lebih ditekankan sebagai
tempat tinggal yang seluruhnya dipenuhi dan diresapi dengan
nilai-nilai agama. Tidak ada tempat lain di mana salat didirikan
dengan taat seperti disana. Di siang hari, di mana-mana orang dapat
mendengar para santri membaca Al-Qur’an dengan lagu yang indah,
memperbaiki bacaan dengan tajwid yang benar atau hanya untuk
mengaharapkan pahala dari membaca Al-Qur’an. Pada malam hari
juga dapat dijumpai suasana orang membaca Al-Qur’an, melagukan
kalam Ilahi dan mendirikan salat di tengah keheningan malam.”

Ciri-ciri kekhasan pendidikan pondok pesantren merupakan
bagian pendidikan pesantren yang tidak bisa dipisahkan dan saling
keterkaitan, saling menunjang dalam pelaksanaan pendidikannya.

“Rahardjo (Ed), Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1986), hlm. 3-4.
5Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah dan Sekolah (Jakarta: LP3ES, 1994),
him. 16.

18  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Ternyata pendidikan pondok pesantren tidak hanya berfungsi sebagai
lembaga pendidikan saja, tetapi juga berfungsi sebagai lembaga sosial
dan penyiaran agama.'® Di sisi lain, pesantren mempunyai keunikan-
keunikan tertentu, keunikan-keunikan yang melekat dan sebagai ciri
khas pesantren itu sendiri. Keunikan pesantren di antaranya meliputi,
(1) Pola kepemimpinannya yang berdiri sendiri dan berada di luar
kepemimpinan pemerintahan desa, (2) dalam pesantren dipelihara
literatur universal selama berabad-abad. Literatur ini dipelihara dari
generasi ke generasi, seperti pemeliharaan kitab kuning, (3) sistem
nilai kepesantrenan yang unik dan terpisah dari sistem nilai masyarakat
di luarnya.

Dari sudut sosial psikologis dan pedagogis, pondok pesantren
merupakan lingkungan atau tempat santri berkumpul sebagai suatu
kelompok heterogenius dalam background ilmiah, serta kejiwaannya
sehingga terjadilah proses interaksi dalam aktivitas belajar yang
menguntungkan, meskipun dalam hal ini belum ada pengarahan yang
planmatig (terutama dalam pondok-pondok sistem lama). Sebagai suatu
grup juga di dalamnya berkembang suatu grup dinamik yang terpengaruh
oleh sikap fanatisme, serta egoisentrisme yang berorientasi pada in grupnya.
Hal ini nampak bila berhadapan dengan out grupnya.'”

Berdasarkan paparan di atas, dapat dipahami bahwa pondok
pesantren merupakan tempat pendidikan bagi para santri dalam
rangka menimba ilmu agama Islam yang dipimpin oleh seorang kiai
(pimpinan), baik dengan sistem belajar nonklasikal atau sistem klasikal
yang berpedoman kepada kitab-kitab kuning sebagai produk ulama masa
lalu yang dipadukan dengan pengetahuan umum.

B. Sejarah Pondok Pesantren

Sejarah mencatat dan menginformasikan pondok pesantren adalah
lembaga pendidikan keagamaan tertua di Indonesia, karenanya nilai
tradisi keagamaan yang berlangsung di suatu pondok pesantren
merupakan ciri khas dari sistem keberagamaan masyarakat desa yang
ada pondok pesantrennya. Sebagaimana dikatakan oleh Maksum
Mukhtar, bahwa setelah Islam tersebar luas di bumi Nusantara,

15Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 59.
7Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 245.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 19



bentuk lembaga pendidikan keagamaan itu tetap berkembang dan
isinya diubah dengan pengajaran agama Islam, yang kemudian disebut
pesantren.®

Menurut Anthony Johns sebagaimana dikutip oleh Zamakhsyari
Dhofier bahwa pesantren menjadi ‘motor’ perkembangan Islam di
Sumatera, Malaka, Jawa (dan peradaban Islam Melayu Nusantara), serta
terbangunnya kesultanan-kesultanan di Nusantara sejak tahun 1200."
Selanjutnya, Soebardi dan Johns yang dikutip Zamakhsyari Dhofier
menegaskan bahwa pesantren pada periode antara tahun 1200 dan 1600
sebagai ujung tombak pembangunan peradaban Melayu Nusantara.?
Pada abad ke-20 tradisi pesantren telah melahirkan budayawan agung
Kiai Wahid, tokoh pembangunan peradaban Indonesia modern,
setaraf kualitas dan kelasnya dengan pendiri peradaban Melayu Islam
Nusantara antara abad ke-13 dan ke-17, Hamzah Fansuri, Syamsuddin
al-Sumatrani, Abdurrauf Singkel, dan Nuruddin Arraniri.?!

Secara historis, pesantren selama ini diakui telah mampu mendidik
para santri menyadari sepenuhnya atas kedudukannya sebagai mahluk
utama yang harus menguasai alam sekelilingnya.?” Pada mulanya,
pesantren hanyalah lembaga pendidikan yang sangat sederhana yaitu
biasanya para santri datang dari pedesaan dengan tanpa membawa
bekal yang memadai. Mereka hanya memiliki semangat yang tinggi
dan kesiapan yang mantap untuk belajar dan mematuhi petunjuk
kiai. Rumah kiai, saat itu berdekatan dengan bangunan musala atau
mungkin musala itu miliknya. Di dalam musala itulah, berlangsungnya
beberapa kegiatan keagamaan, baik yang bersifat wajib maupun sunnah
seperti: salat fardu berjemaah, zikir atau wirid (mengucap kalimat-
kalimat pujian pada Allah Swt., dan Rasul-Nya), tadarus dan mengaji
atau belajar dasar-dasar Al-Qur’an, bacaan doa-doa pendek untuk salat
fardu dan belajar kitab klasik Islam pemula. Bagi santri yang berasal
dari keluarga ‘miskin’ dan rumahnya cukup jauh, maka di musala itu
mereka bertempat tinggal. Mereka bekerja di sawah-ladang kiai atau

8Maksum Mochtar, Pesantren, Sejarah dan Perkembangannya (Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1999), him. 10.

1¥Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 35-36.

2Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 36.

21Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 37.

2Mahpuddin Noor, Potret Dunia Pesantren (Bandung: Humaniora, 2006),
hlm. 15.

20  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



milik masyarakat sekitar pesantren. Dari hasil bekerja itu, mereka bisa
makan, membeli peralatan kitab kuning, dan memenuhi kebutuhan
hidupnya.

Peserta pengajian di musala, selain para santri mugqim, juga santri
dari masyarakat sekitar pesantren (santri kalong) yang hanya mengikuti
pengajian kepada kiai setelah itu mereka pulang ke rumahnya masing-
masing, tidak menetap dipesantren. Ketika jumlah santri mugim
semakin bertambah, dengan bantuan para santri, kiai mengembangkan
bangunan sederhananya itu untuk tempat tinggal bagi para santri baru.
Seperti halnya santri muqim yang lama, santri muqim baru pun bekerja
pada masyarakat sekitar pondok pesantren untuk menghidupi mereka
sendiri secara sederhana, namun mereka benar-benar mandiri. Pondok
pesantren dengan kharisma kiai sebagai figur sentral, senantiasa
diperhitungkan keberadaannya oleh pihak penguasa, dari mulai
penjajahan kolonial Belanda hingga bangsa ini merdeka. Dengan
demikian, tidak sedikit lembaga ini disanjung dan diberi bantuan.?

Gambaran di atas menginformasikan, bahwa pondok pesantren
pada awal keadaannya tidak bisa lepas dari dukungan dan perhatian
masyarakat desa. Ketika pondok pesantren masih kecil dan belum
terkenal, perkembangan pisik maupun fasilitasnya berada di bawah
pengaruh dan tanggung jawab pemerintah desa. Akan tetapi, setelah
menjadi besar dan terkenal, biasanya pesantren akan lepas dari desa
dan berdiri sendiri. Akan tetapi, pemisahan struktural antara pesantren
dengan pemerintah desa tidak berarti pisahnya hubungan fungsional di
antara keduanya, pondok pesantren tetap memiliki hubungan fungsional
dengan desa-desa di sekitarnya melalui pendidikan agama, kegiatan
sosial dan kegiatan perekonomian.

Keadaan seperti di atas dapat diperhatikan dari perkembangan dan
kemajuan pondok pesantren yang tidak bisa dipisahkan dari perubahan
dan kemajuan ekonomi masyarakat. Atau sebaliknya, perkembangan
dan kemajuan ekonomi masyarakat membawa pengaruh besar terhadap
perubahan pola kehidupan pondok pesantren. Para santri yang datang
jumlahnya semakin banyak, tapi bukan dari kalangan masyarakat
miskin, mereka datang dengan membawa bekal yang lengkap dan
sangat cukup, sebagian dari mereka baik secara perorangan maupun

2Noor, Potret Dunia Pesantren, hlm. 15.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 21



berkelompok ada yang membangun kamar-kamar pondokan di dalam
atau di luar lingkungan pesantren dengan dilengkapi tempat tidur dan
bahkan sarana hiburan Radio, Tape, TV, dan lain-lain.

Di sisi lain, keadaan sosial-ekonomi masyarakat semakin
meningkat sehingga orang tua peserta didik menuntut pesantren
mengikuti perkembangan zaman, yaitu tidak hanya mengajarkan
materi ilmu-ilmu keagamaan, melainkan ilmu pengetahuan dan
teknologi dan keterampilan juga disampaikan. Perkembangan ini
tampaknya mengundang minat dan perhatian positif dari berbagai
pihak kepada pondok pesantren. Pada saat inilah pondok pesantren
mulai mendapatkan banyak tekanan yang memaksakan, agar pesantren
melakukan penyesuaian guna mempertahankan eksistensinya, sekaligus
menjawab tantangan yang dihadapinya.

Untuk memenuhi tuntutan pihak eksternal, beberapa pondok
pesantren tertentu membuka lembaga pendidikan berupa madrasah,
sekolah formal dan unit-unit klasikal lain. Tidak hanya itu, perubahan
yang terjadi pada pondok pesantren, terlibat secara langsung atau
pun tidak langsung dalam berbagai kegiatan sosial-ekonomi-politik,
bahkan tidak sedikit kiai atau pengasuh pondok pesantren tertentu
aktif di organisasi masyarakat Islam atau pun organisasi sosial-politik.
Kenyataan inilah membuat kemandirian pondok pesantren dinilai
masyarakat kritis semakin memudar, bergeser dari sistem tradisional
(sistem salafi) menjadi sistem modern (sistem madrasi).

Bergesernya sistem tradisi pondok pesantren, mulai tampak ketika
di beberapa pondok pesantren besar dan terkenal terjadi perkembangan
dan perubahan sistem secara besar-besaran. Perkembangan dan
perubahan itu meliputi tiga hal yaitu: (1) perkembangan kurikulum,
(2) perkembangan penggunaan metode pembelajaran; dan (3)
perkembangan kelembagaan.

Pertama, perkembangan dan perubahan kurikukum. Hasil penelitian
Karel A. Steenbrink mengemukakan, di beberapa pesantren terkenal
telah memasukkan kurikulum Barat (Belanda khususnya) ke dalam

22 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pendidikan agama, sebagaimana yang dilakukan Pesantren Mamba’ul
Ulum Surakarta, juga di Madrasah Tawalib di Sumatera Barat.?*

Kedua, perkembangan dan perubahan metode mengajar. Perkembangan
dan perubahan metode mengajar terjadi dari sistem salafi ke sistem
madrasi. Pada sistem salafi, kiai dalam proses pengajaran kitab kuningnya
menggunakan metode khas pesantren yaitu metode sorogan (bimbingan
individual) dan bandongan atau halagah (semacam ceramah umum).
Dalam sistem salafi, tidak ada pembagian tingkat kemajuan belajar, karena
masing-masing peserta didik menentukan sendiri kemajuannya dengan
menunjukkan penguasaannya beberapa kitab kuning kepada kiai secara
perorangan. Karenanya, wajar jika sistem salafi dikategorikan sebagai
sistem pendidikan nonformal, yakni ‘tidak beraturan’ jika dibandingkan
dengan pengajaran yang diselenggarakan melalui sistem madrasi.

Pada sistem madrasi, selain diberlakukan sistem perjenjangan yang
jelas, proses pembelajaran berlangsung di dalam kelas juga metode yang
digunakan pendidik (ustaz) dalam menyampaikan materi pelajarannya
tidak hanya metode ceramah, melainkan metode-metode lain seperti
metode tanya-jawab, diskusi, sosiodrama juga digunakan evaluasi dalam
bentuk post-tes, pre-tes, UTS, UAS atau pun catur wulan dilaksanakan
secara formal pada sistem madrasi, sebagai upaya untuk mengetahui
perkembangan dan kemajuan prestasi siswa, aktivitas guru, dan
peningkatan materi pelajaran berikutnya.

Ketiga, perkembangan dan perubahan kelembagaan. Hadimulyo
yang pendapatnya diedit Dawam Rahardjo mengemukakan, pesantren
sejak tahun 1960-an terjadi perkembangan baru yaitu melembagakan
diri dalam bentuk yayasan. Karena pesantren telah berlindung dan
menjadi yayasan, maka wajar jika para teknokrat dan birokrat masuk ke
dalam ‘dunia pesantren’, sehingga posisi kiai cukup dijadikan sebagai
simbol.”® Dengan demikian, pesantren adalah lembaga pendidikan
Islam yang memberikan materi keagamaan dan ilmu pengetahuan dan
teknologi melalui dualisme sistem penyelenggaraan pendidikan yaitu
sistem nonklasikal yang tidak berjenjang dan berkesinambungan, dan
sistem klasikal (sistem kelas) yang berjenjang dan berkesinambungan.
Lembaga pendidikan Islam terpadu antara pendidikan keagamaan

2%4Steenbrink, Pesantren, Madrasah, hlm. 102.
ZRahardjo (Ed), Pesantren dan Pembaharuan, hlm. 104.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 23



yang diselenggarakan secara tradisional dalam bentuk pondokan dan
pendidikan umum yang diselenggarakan dalam bentuk kelembagaan
formal dan modern.

C. Komponen-komponen Pondok Pesantren

Keberadaan pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam, dapat
dipandang sebagai suatu sistem. Sebagai suatu komunitas dan sebagai
suatu sistem pendidikan, pesantren terdiri dari subkomponen atau
unsur-unsur yang mendukung keberadaannya dan terintegrasi dalam
suatu proses. Sebagaimana dikatakan Mastuhu bahwa sebagai lembaga
pendidikan Islam, pesantren mempunyai subkomponen atau unsur-
unsur sebagai berikut: (1) Pelaku yaitu kiai, ustaz, dan pengurus, (2)
Sarana perangkat keras seperti masjid, rumah kiai, rumah ustaz, pondok
atau asrama santri, gedung sekolah, tanah dan berbagai keperluan
pendidikan, gedung-gedung seperti perpustakaan dan yang lainnya,
(3) Sarana perangkat lunak seperti tujuan, kurikulum, kitab, metode
dan evaluasi.?® Di pihak lain, Ahmad Supardi mengemukakan bahwa
komponen-komponen yang terdapat dalam pendidikan Islam itu adalah
pendidik, peserta didik, alat, lingkungan, dan tujuan pendidikan.?’

Para ahli pendidikan berbeda pendapat dalam menyebutkan jumlah
komponen utama dalam sistem pendidikan pesantren. Zamakhsari
Dhofier berpendapat bahwa jumlah komponen pesantren ada lima,
yaitu pondok, masjid, pengajaran kitab-kitab klasik, santri, dan kiai.?®
Sementara itu, Ahmad Tafsir menyebutkan ada tujuh komponen, yaitu:
tujuan, pendidik, anak didik, bahan, metode, alat, dan evaluasi.”®

Kelengkapan komponen-komponen atau unsur-unsur tersebut
berbeda. Ada pesantren yang secara lengkap dalam jumlah besar
memiliki komponen-komponen dalam jumlah kecil dan tidak lengkap.
Seluruh unsur dan sistem pendidikan pondok pesantren tersebut
menjadi sebuah totalitas yang bekerja sama secara terpadu dan saling
melengkapi satu sama lainnya menuju tercapainya tujuan pondok

26Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 58.

*’Ahmad Supardi, Pengantar Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Fakultas Tarbiyah
IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1998), him. 8.

28Zamakhsari Dhofier, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Studi tentang
Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 1994), him. 44.

2Tafsir, Ilmu Pendidikan, hlm. 81.

24 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pesantren. Sejalan dengan uraian di atas, penulis berpendapat bahwa
untuk menguraikan komponen-komponen pesantren, perlu diuraikan
delapan komponen, yaitu: tujuan, kiai, santri, masjid, pondok atau
asrama, pengajian kitab-kitab Islam klasik, metode, dan evaluasi. Agar
lebih jelas, penulis menguraikan satu persatu komponen-komponen
yang berkaitan dengan masalah-masalah yang akan dibahas selanjutnya.
Komponen-komponen tersebut adalah sebagai berikut:

1. Tujuan

Tujuan adalah sasaran yang hendak dicapai dan sekaligus merupakan
pedoman yang memberi arah. Pesantren salah satu lembaga pendidikan
Islam mempunyai tujuan yang hendak dicapai.’* Menurut Pupuh
Fathurrohman bahwa tujuan pendidikan pesantren harus meliputi
aspek normatif (berdasarkan norma yang mengkristalisasikan nilai-nilai
yang diinternalisasikan), aspek fungsional (tujuan yang memiliki sasaran
teknik menejerial), tujuan tersebut bukan hanya mencapai kesejahteraan
duniawi, tetapi selamat pula di dunia dan di akhirat.®! Sementara itu,
menurut Dedi Djubaedi yang dikutip oleh Marzuki Wahid, tujuan
pendidikan pesantren yang inti adalah mengusahakan terbentuknya
manusia berbudi luhur (al-Akhldq al-Karimah) dengan pengalaman
keagamaan yang konsisten (istigamah).*

H. M. Arifin, menyebutkan bahwa tujuan pendidikan pesantren

dengan menghubungkan kepada keberadaan pesantren dan latar
belakang, serta filosofinya. Dalam hal ini, ia mengungkapkan:

“Sebagaimana kita ketahui bahwa pondok pesantren bahwa suatu
lembaga pendidikan swasta yang didirikan oleh perseorangan
(kiai) sebagai figur sentral yang berdaulat dan menetapkan tujuan
pendidikan pokoknya. Setiap kiai adalah mempunyai tujuan
tertulis dan berbeda-beda. Filsafat pendidikan menentukan nilai-
nilai apakah yang dijunjung tinggi yang akan diberikan kepada
anak didiknya dengan bahan pelajaran kitab-kitab dan cara-cara
filosofis para kiai individual tidak sama, ada yang luas dan ada
yang sempit, tujuan tersebut dapat kita asumsikan sebagai berikut:
Pertama, tujuan khusus yaitu mempersiapkan para santri untuk

SRamayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Kalam Mulia, 2002), hlm. 25.
$1Fathurrohman, Keunggulan Pesantren, hlm. 157-158.
$2Marzuki Wahid, Op. Cit., hlm. 187.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 25



menjadi orang yang alim dalam ilmu agama yang diajarkan oleh
kiai yang bersangkutan, serta mengamalkannya dalam masyarakat.
Kedua, tujuan umum yaitu membimbing anak didik untuk menjadi
manusia yang berkepribadian Islam yang sanggup dengan ilmu
agamanya menjadi mubalig Islam dalam masyarakat sekitar melalui
ilmu dan amalnya.*

Mastuhu mengemukakan bahwa tujuan pendidikan pesantren
adalah menciptakan dan mengembangkan kepribadian Muslim, yaitu
kepribadian yang beriman yang bertakwa kepada Allah Swt., berakhlak
mulia, bermanfaat bagi masyarakat, yaitu menjadi pelayan masyarakat
sebagaimana kepribadian Nabi Muhammad Saw., mampu berdiri
sendiri, bebas, dan teguh dalam kepribadian, menyebarkan agama atau
menegakkan Islam dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah kehidupan
masyarakat dan mencintai ilmu dalam rangka mengembangkan
kepribadian Indonesia, idealnya pengembangan yang dituju adalah
kepribadian Muslim bukan sekadar mukmin.**

Pendapat para ahli di atas, memberikan wawasan kepada penulis
bahwa tujuan pendidikan pesantren pada dasarnya untuk membina
para santri agar menjadi manusia yang beriman, bertakwa kepada Allah
Swt., berilmu pengetahuan yang tinggi, berakhlak mulia dan mandiri
serta memiliki rasa tanggung jawab pada masyarakat bangsa dan agama,
serta untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat.

2. Kiai

Kiai adalah orang yang selama hidupnya dengan khusyuk menjalankan
ibadah semata-mata karena Allah Swt.?®* Menurut Haidar, kiai
merupakan tokoh sentral di pesantren.*® Maju dan mundurnya pesantren
turut ditentukan pula oleh wibawa dan karisma kiai. Selain itu, kiai
merupakan elemen yang paling esensial dari suatu pesantren. Ia sering
kali bahkan merupakan pendirinya. Sehubungan dengan itu, sudah

*Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 247-248.

¥Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 55.

¥Sukamto, Kepemimpinan Kyai dalam Pesantren (Jakarta: Pustaka LP3ES, 1999),
hlm. 86.

%Haidar Putra Dauly, Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan Madrasah
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), hlm. 14.

26  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



sewajarnya jika pertumbuhan suatu pesantren semata-mata bergantung
kepada kemampuan pribadi kiainya.*’

Di pihak lain, Steenbrink mengemukakan bahwa kiai adalah para
guru agama yang memimpin pesantren.*® Kiai biasanya dipandang
sebagai sesepuh, figur yang dituakan, karena selain pemberi nasihat
dalam aspek kehidupan juga ada kalanya mempunyai keahlian lain
selain dapat mengobati orang sakit dengan kemampuan doa-doanya.*
Mastuhu berpendapat bahwa di antara unsur-unsur atau komponen-
komponen pondok pesantren, kiai adalah tokoh kunci yang menentukan
corak kehidupan pondok pesantren.** Semua warga pesantren tunduk
kepada kiai. Mereka berusaha karas melaksanakan semua perintahnya
dan menjauhi semua larangannya, serta menjaga agar jangan sampai
melakukan hal-hal yang sekiranya tidak direstui kiai.

Hasbullah mangatakan bahwa kiai adalah tokoh sentral dalam
pondok pesantren yang memberikan pengajaran, karena kiai menjadi
salah satu unsur yang paling dominan dalam kehidupan suatu
pesantren.* Kemasyhuran, perkembangan dan kelangsungan kehidupan
suatu pesantren banyak bergantung pada keahlian dan ke dalam ilmu,
karismatik, wibawa, dan keterampilan kiai yang bersangkutan dalam
mengelola pesantrennya.

Menurut asal usulnya, perkataan kiai dalam bahasa Jawa dipakai
untuk tiga jenis gelar yaitu: Pertama, sebagai gelar kehormatan bagi
barang-barang yang dianggap keramat, seperti kiai garuda kencana
dipakai sebutan Kereta Emas yang ada di Keraton Yogyakarta. Kedua,
gelar kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. Ketiga,
gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada seorang ahli agama
Islam yang memiliki pesantren dan mengajarkan kitab-kitab Islam
klasik kepada santrinya.*” Pesantren sebagai lembaga pendidikan
dan sosial keagamaan yang pengasuhnya juga pemimpin umat

%7Sidi Gazalba, Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi (Jakarta: Rineka Cipta,
1995), hlm. 62.

38Steenbrink, Madrasah, Sekolah, hlm. 107.

¥Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam (Surabaya: Al-
Ikhlas,1993), hlm. 9.

“Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 48.

“'Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Bandung: Rosda Karya, 1996),
him. 49.

“Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 14.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 27



dan menjadi sumber rujukan umat dalam memberikan legitimasi
terhadap tindakan warganya. Kiai dalam posisi ini bertindak ganda,
selain sebagai pemimpin, pengasuh pesantren juga sekaligus sebagai
ulama. Sebagai ulama, kiai sebagai pewaris Nabi (waratsah al-anbiyd).*
Menurut Dawam Rahardjo, pengakuan masyarakat kepada seorang kiai
bukan semata-mata karena kedalaman ilmunya, juga oleh perannya
sebagai pimpinan informal bagi lingkungannya. Ia juga sebagai
tempat bertanya segala macam masalah.* Selain itu, kiai tidak hanya
mengatur, mengajar, dan mendidik saja, akan tetapi kiai juga mengatur
kehidupan materil, ekonomi, rohani, jasmani.** Dengan demikian,
fungsi dan peran kiai bukan hanya sebagai guru, melainkan juga
pengelola, penggerak, dan pengontrol santri.

Dalam sebuah pesantren, kiai sering kali mempunyai kekuatan
‘mutlak’. Hal ini karena berjalan atau tidaknya kegiatan pesantren
tergantung pada izin/restu kiai. Untuk menjalankan kepemimpinan
unsur kewibawaan memegang peranan penting. Kiai adalah tokoh
berwibawa, baik bagi para ustaz yang menjadi pelaksana kebijakan
bagi para santri, bahkan bagi para istri, dan anak-anaknya. Ketaatan
mereka tulus dengan penuh kepada kiai bukan merupakan paksaan,
tetapi disadari oleh kesopanan, mengharapkan berkah dan tentu saja
demi memenubhi ajaran Islam yang menyuruh hormat kepada guru dan
orangtua pada umumnya yang memiliki nilai dan budi pekerti yang
luhur.

3. Santri

Santri merupakan komponen penting dalam suatu pesantren. Istilah
santri mempunyai dua pengertian, yaitu: Pertama, mereka yang taat
menjalankan perintah agama Islam. Dalam istilah ini, santri dibedakan
secara jelas dengan mereka disebut santri abangan yakni mereka yang
lebih dipengaruhi oleh nilai budaya Jawa pra Islam. Kedua, yaitu
mereka yang tengah menuntut pendidikan di pesantren. Keduanya

“Djamaludin, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1999),
hlm. 134.

#Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, hlm. 92.

#Abdul Munir Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan dalam Etika Intelektual Santri
dalam Rekonstruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren; Religius IPTEK (Jakartra: Pustaka
Pelajar Ofset, 1998), hlm. 219.

28  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



berbeda, tetapi jelas mempunyai kesamaan, yakni sama-sama taat dan
menjalankan syariat Islam.*® Menurut Mulkhan, santri adalah seorang
yang bersikap mandiri dan penuh percaya diri, tetapi sekaligus rendah
hati.*

Menurut Pupuh Fathurrohman, santri adalah peserta didik yang
disebut pula murid, mereka merupakan generasi yang membutuhkan
sesuatu, berkehendak dan berkeinginan terhadap penguasaan ilmu
pengetahuan.* Pembinaan peserta didik dalam konsep ajaran Islam
berlangsung seumur hidup, sejak ayunan hingga ke liang lahat.
Sementara itu menurut Jamaludin, pengertian santri adalah orang yang
sedang dan pernah mengenyam pendidikan agama di pondok pesantren,
menggali informasi ilmu-ilmu agama dari kiai selama dia berada di
asrama atau pondok pesantren.*

Istilah santri juga menunjukkan kelompok yang menuntut ilmu
di luar lingkungan pesantren. Santri dengan ciri khasnya dibedakan
dengan kalangan yang disebut murid madrasah atau siswa sekolah,
walaupun mereka sama-sama dalam lingkungan lembaga pendidikan
Islam. Menurut Haidar, santri dapat digolongkan menjadi dua kelompok,
terdiri atas (1) Santri mukim, yaitu santri yang berdatangan dari tempat
jauh yang tidak memungkinkan dia untuk pulang ke rumahnya, maka
ia mondok (tinggal) di pesantren. Sebagai santri mereka mempunyai
kewajiban-kewajiban tertentu, dan (2) santri kalong, yaitu santri yang
berasal dari daerah sekitar pesantren yang memungkinkan mereka
pulang ke tempat tinggal masing-masing. Santri kalong ini mengikuti
pelajaran dengan cara pulang pergi antara rumahnya dengan pesantren.*

Senada dengan itu, Hasbullah mengungkapkan bahwa santri terbagi
dua, yaitu (1) santri mukim, ialah santri yang berasal daerah yang jauh
dan menetap dalam pondok pesantren, dan (2) santri kalong, ialah santri-
santri yang berasal dari daerah-daerah sekitar pesantren dan biasanya
tidak menetap dalam pesantren.®! Mereka pulang ke rumah masing-
masing setiap selesai mengikuti suatu pelajaran di pesantren. Yang

“Imam Bawani, Tradisionalisme dalam, hlm. 48.
“Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan, hlm. 45.
“Fathurrohman, Keunggulan Pesantren, hlm. 191.
“Djamaludin, Kapita Selekta, hlm. 130.

%°Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 15.
SIHasbullah, Kapita Selekta, hlm. 49.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 29



membedakan antara pesantren besar dengan pesantren kecil biasanya
terletak pada komposisi atau perbandingan antara kedua kelompok
santri tersebut. Biasanya, pesantren-pesantren besar memiliki santri
mukim yang lebih besar dibandingkan santri kalong, sedangkan pesantren
yang tergolong kecil, mempunyai lebih banyak santri kalong.

Zamakhsyari Dhofier mengatakan bahwa alasan-alasan seorang
santri pergi dan menetap di suatu pesantren adalah sebagai berikut:
(1) ingin mempelajari kitab-kitab secara lebih mendalam di bawah
bimbingan kiai, (2) ingin memperoleh pengalaman kehidupan
pesantren, dan (3) ingin memusatkan studinya di pesantren tanpa
disibukkan oleh kewajiban sehari-hari di rumah keluarganya.>

Berdasarkan beberapa uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa
santri adalah orang yang datang ke pesantren untuk belajar ilmu agama
dari kiai atau orang-orang yang mengajarnya. Mereka, baik santri mukim
dan santri kalong pada intinya datang ke pesantren di samping untuk
mempelajari ilmu agama, juga mengharapkan barokah dari kiai.

4. Masjid

Masjid secara etimologi adalah sebagai tempat sujud, sedangkan
secara terminologi masjid adalah tempat melakukan aktivitas ibadah
dalam makna luas.® Fungsi masjid tidak hanya untuk salat, tapi juga
mempunyai fungsi lain seperti pendidikan dan sebagainya. Hal ini, sesuai
dengan yang diungkapkan oleh Hasbullah bahwa masjid adalah sebagai
pusat kegiatan ibadah dan belajar mengajar.>* Masjid yang merupakan
unsur pokok yang kedua dari pesantren, di samping berfungsi sebagai
tempat belajar mengajar. Biasanya waktu belajar mengajar berkaitan
dengan waktu salat berjemaah, baik sebelum maupun sesudahnya.

Selain fungsinya untuk belajar, masjid juga berfungsi sebagai
masjid umum, yang penulis maksud adalah masjid yang berada dalam
lingkungan pesantren yaitu sebagai sarana atau tempat belajar agama
dan ibadah bagi masyarakat umum. Masjid pesantren pun sering
dipergunakan untuk menyelenggarakan majlis ta’lim (pengajian), diskusi

S2Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 52.
5¥Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 46.
*Hasbullah, Kapita Selekta, hlm. 48.

30  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



keagamaan, dan sebagainya oleh masyarakat umum.>® Masjid dalam
lingkungan pesantren bukanlah satu-satunya bangunan, karena di
sekitarnya masih banyak bangunan lain. Namun, bagaimana pun juga,
masjid merupakan tempat serba guna yang setiap waktu dikunjungi
warga pesantren.

Suatu pesantren mutlak mesti memiliki masjid, sebab di sanalah
pada mulanya dilaksanakan proses belajar mengajar, sebelum pesantren
menggunakan sistem klasikal di kelas sebagai sarana hubungan antara
kiai dan santri. Menurut Munir Mulkhan, masjid merupakan unsur
penting dalam pesantren. Sumbernya adalah masjid, dalam arti bahwa
semua kegiatan harus dijiwai oleh semangat beribadah dan mencari rida
Allah Swt. Di sini, santri dididik dalam keseharian dalam memegang
teguh keutamaan. Cinta kepada ilmu pengetahuan, mempunyai
kesadaran sosial, serta menyadari akan hak dan kewajiban.®®

Pada sebagian pesantren, masjid berfungsi sebagai tempat i’tikdf
dan melaksanakan latihan-latihan atau zikir maupun amalan-amalan
lainnya dalam kehidupan tarekat dan sufi upaya menjadikan masjid
sebagai pusat kegiatan berimplikasi kepada tiga hal, yaitu: (a) mendidik
anak agar tetap beribadah kepada Allah Swt., (b) menanamkan rasa cinta
terhadap ilmu pengetahuan dan solidaritas sosial, dan (c) memberikan
ketenteraman kekuatan dan kemakmuran potensi rohaniah manusia
melalui pendidikan kesabaran dan keberanian, serta optimisme.*’

Para santri memfungsikan masjid sebagai tempat menghafal dan
mengulang pelajaran, bahkan juga sebagai tempat tidur santri pada
malam hari. Pada waktu-waktu tertentu biasanya sebelum dan sesudah
salat wajib, para santri menghafal pelajaran mereka di masjid. Masjid
juga dipergunakan oleh santri untuk menghafal ayat-ayat Al-Qur’an.

Memperhatikan beberapa uraian di atas, masjid memiliki
kedudukan strategis dalam kegiatan pembelajaran di pesantren, karena
masjid merupakan salah satu hal yang tidak bisa dilepaskan dari
keberadaan pesantren. Bahkan masjid menempati unsur pokok dalam
kehidupan pesantren. Karena biasanya sebelum tersedianya sarana yang
lain, masjidlah yang pertama kali dibangun di lingkungan pesantren.

5SMastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 60.
56Mulkhan, Pemuliaan Kemanusiaan, hlm. 195.
S”Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 47.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 31



Di mana selain menjadi tempat beribadah, juga menjadi tempat belajar
para santri.

5. Pondok

Istilah pondok diambil dari bahasa Arab, yaitu al-Funduk berarti,
hotel, penginapan. Istilah pondok diartikan juga dengan asrama.
Dengan demikian, pondok mengandung arti tempat tinggal.®® Sebuah
pesantren pada dasarnya adalah sebuah pondok/asrama pendidikan
Islam tradisional yang merupakan tempat tinggal kiai bersama para
santrinya. Pondok merupakan pembeda dengan lembaga pendidikan
yang lain. Pondok bukanlah semata-mata dimaksudkan sebagai tempat
tinggal atau asrama santri-santri, tetapi untuk mengikuti dengan baik
pelajaran yang diberikan oleh kiai juga sebagai tempat training atau
latihan santri yang bersangkutan agar mampu hidup mandiri dalam
masyarakat.*

Pondok atau asrama bagi para santri merupakan ciri khas tradisi
pesantren, yang membedakan dengan sistem pendidikan yang lain.
Ada tiga macam mengapa pesantren menyediakan asrama bagi para
santri, yaitu:

a. Kemasyhuran kiai dan kedalaman ilmunya mengundang kedatangan
santri dari tempat yang jauh. Untuk menggali ilmu dari kiai, para
santri harus meninggalkan kampung halamannya dan kiai dekat
dengan kediaman kiai.

b. Kebanyakan pesantren di desa-desa yang jauh bahkan tidak tersedia
perumahan yang cukup untuk menampung santri yang berdatangan
dari luar daerah. Oleh karena itu, perlu adanya pondok atau asrama
untuk menampung santri.

c. Adanya hubungan timbal balik antara kiai dengan para santri yang
menganggap kiai sebagai orang tuanya sendiri dan kiai menganggap
para santri adalah titipan Ilahi yang harus dilindungi dan dididik.

Di samping alasan-alasan di atas, kedudukan pondok sebagai salah
satu unsur pokok pesantren sangat besar sekali manfaatnya. Dengan

8Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 16.
SHasbullah, Kapita Selekta, hlm. 142.
8Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 47.

32 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



adanya pondok, maka kegiatan belajar santri yang bersifat intra maupun
ekstra dapat dilaksanakan secara efektif. Santri dapat dikondisikan dalam
suasana belajar sepanjang hari dan malam. Atas dasar demikian, waktu-
waktu yang dipergunakan santri di pesantren tidak ada yang terbuang
secara percuma.

6. Pengajaran Kitab-kitab Islam Klasik

Pengajaran kitab-kitab Islam klasik yang dikarang oleh ulama-ulama
terdahulu merupakan unsur pokok yang dapat membedakan pesantren
dengan lembaga pendidikan Islam lainnya. Kitab-kitab Islam klasik
sekarang terkenal dengan sebutan kitab kuning. Kitab-kitab tersebut
adalah mengenai berbagai macam ilmu pengetahuan agama Islam dari
bahasa Arab. Dalam kurun waktu yang panjang, pesantren mengonsumsi
kitab kuning sebagai pedoman berpikir dan bertingkah laku. Ia telah
menjadi bagian inheren dalam pesantren. Menurut masyarakat pesantren,
kitab kuning merupakan formulasi final dari ajaran-ajaran Al-Qur’an dan
al-Sunnah.

Menurut Zamakhsari Dhofier bahwa pengajaran kitab-kitab
Islam klasik, terutama ulama-ulama yang menganut paham Safi’iyah
dan merupakan satu-satunya pengajaran formal yang diberikan di
lingkungan pesantren.®’ Pelajaran kitab-kitab klasik pada pesantren
dimulai dari kitab-kitab yang sederhana, kemudian dilanjutkan dengan
kitab-kitab tentang berbagai ilmu yang mendalam. Tingkatan suatu
pesantren, biasanya diketahui dari jenis-jenis kitab yang diajarkan
kepada para santrinya.

Tujuan dari mengajar kitab-kitab Islam klasik menurut Zamakhsari
Dhofier adalah untuk mendidik calon-calon ulama. Tujuan ini adalah
bagi para santri yang bercita-cita menjadi seorang ulama atau kiai. Bagi
santri yang tidak bercita-cita menjadi kiai, mereka hanya bertujuan
untuk mencari pengalaman dalam hal pendalaman keagamaan untuk
bekal hidupnya dalam kehidupan bermasyarakat.®

Kitab-kitab Islam klasik yang diajarkan di pesantren-pesantren

dapat digolongkan menjadi delapan kelompok, yaitu: Nahwu dan Sharaf,
Figh, Ushul Figh, Hadits, Tafsir, Tauhid, Tasawuf, Etika, dan cabang-

61Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 50.
82Dhofier, Dinamika Sistem, hlm. 50.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 33



cabang lain seperti Tarikh dan Balaghah. Semua kelompok kitab-kitab
Islam klasik tersebut juga dapat digolongkan dari tingkat menengah
dan kitab-kitab tingkat tinggi.

Dalam proses pembelajaran di pesantren, biasanya ada tingkatannya.
Untuk tingkat rendah atau tingkat menengah biasanya diserahkan pada
ustaz atau asisten kiai. Sementara itu, santri yang tergolong tingkat
tinggi biasanya kiai sendiri yang mengajar dengan metode yang berbeda
sesuai dengan tingkat kemampuannya, tetapi biasanya digunakan
metode sorogan dan bandongan.

7. Metode Pendidikan

Metode berasal dari bahasa Latin meta yang berarti melalui dan hodos
yang berarti jalan atau cara. Dalam bahasa Arab, metode disebut tariqah
artinya jalan, jarak, sistem atau ketertiban dalam mengajarkan sesuatu.
Sementara itu menurut istilah, metode adalah suatu sistem atau cara
yang mengatur suatu cita-cita.®* Metode dalam pendidikan pesantren
merupakan cara yang ditempuh kiai atau ustaz dalam menyampaikan
materi yang dipelajari kepada santrinya secara tradisional. Pada garis
besarnya dikenal dengan dua metode pendidikan yang digunakan
di pesantren, yaitu metode sorogan dan bandongan. Kedua teknik
mengajar ini sangat populer sehingga menjadi ciri khas.®*

Adapun pengertian sorogan berasal dari bahasa Jawa sorog artinya
menyodor. Maksudnya, suatu sistem belajar secara individual, di mana
seorang santri berhadapan dengan seorang guru, terjadi interaksi saling
mengenal di antara keduanya. Seorang kiai atau guru menghadapi
santri satu persatu, secara bergantian. Wahjoetomo mengatakan bahwa
sistem sorogan pada santri, maju satu persatu untuk membaca dan
menguraikan isi kitab di hadapan seorang guru atau persatu. Sistem ini
amat bagus untuk mempercepat, sekaligus mengevaluasi penguasaan
santri terhadap kandungan kitab yang dikaji. Akan tetapi, sistem ini
membutuhkan kesabaran, ketekunan, ketaatan, dan kedisiplinan yang
tinggi dari pada santri.®® Model ini biasanya hanya diberikan kepada

83Uhbiyati, Ilmu Pendidikan, hlm. 136.
64Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 43.
85Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 84.

34 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



santri pemula yang masih membutuhkan bimbingan khusus secara
intensif.

Sistem bandongan adalah model pengajian yang dilakukan seperti
kuliah terbuka yang diikuti oleh sekelompok santri. Kiai membaca,
menerjemahkan, menerangkan, dan sekaligus mengulas kitab-kitab
salafi berbahasa Arab yang menjadi tujuannya. Sementara itu, para
santri mendengarkan dan memperhatikan kitabnya sambil menulis
arti dan keterangan tentang kata-kata atau pemikiran yang sukar.%
Menurut Mastuhu, bandongan adalah belajar secara kelompok yang
diikuti oleh seluruh santri. Biasanya, kiai menggunakan bahasa daerah
setempat dan langsung menerjemahkan kalimat demi kalimat dari kitab
yang dipelajarinya.®” Di samping cara tersebut, dikenal juga cara lain,
tetapi merupakan kegiatan belajar mandiri oleh santri, yaitu halaqoh
dan talaran. Halaqoh adalah belajar bersama secara diskusi untuk
saling mencocokkan pemahaman mengenai arti terjemah dan isi kitab.
Sementara itu, talaran adalah belajar sendiri secara individu dengan
jalan menghafal, biasanya dilakukan di mana saja.®®

Menurut tokoh lain, metode yang dapat dipergunakan di lingkungan
pondok pesantren antara lain adalah metode tanya jawab, bahtsu al-
masdil atau metode diskusi, imla ', muthdla ‘ah atau ricital, dialog, hafalan
atau verbalisme, penyampaian melalui modul, metode tamsilan atau
khithabahan dan metode pasaran. Kata pasaran berasal dari bahasa Arab
“fasara” artinya menjelaskan. Menurut istilah, pasaran artinya dalam
kurun waktu tertentu (satu bulan) misalkan dalam pengajian itu bisa
menyelesaikan beberapa kitab kuning.®

Selain metode-metode di atas, pesantren juga kerap menggunakan
metode musyawarah. Biasanya dalam metode ini, materi telah ditentukan
terlebih dahulu dan para santri dituntut menguasai kitab-kitab rujukan.
Kiai memimpin kelas musyawarah sebagaimana moderator pemandu
seminar. Model ini lebih bersifat dialogis, sehingga umumnya hanya
diikuti oleh para santri senior. Tujuan untuk melatih dan menguji

$Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 83.
6’Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 61.
®Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 144.
Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 60.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 35



kemampuan dan keterampilan para santri dalam menangkap dan
memahami sumber-sumber argumentasi dari kitab-kitab Islam klasik.”

8. Evaluasi

Penilaian dapat pula dikatakan sebagai rangkaian akhir dari komponen
dalam suatu sistem pendidikan. Penilaian ini merupakan salah satu
cara untuk mengetahui berhasil atau gagalnya suatu pendidikan dalam
tujuan dan dapat dilihat setelah dilakukan penilaian terhadap suatu
produk yang dihasilkan. Evaluasi atau penilaian adalah tindakan yang
dilakukan untuk mengetahui hasil pengajaran pada khususnya dan
hasil pendidikan pada umumnya.”! Sementara itu menurut Pupuh
Fathurrohman, evaluasi pendidikan adalah suatu kegiatan untuk
menentukan taraf kemajuan suatu kegiatan dalam pengajaran dan
pendidikan.

Muhaimin mengatakan bahwa evaluasi pendidikan adalah suatu
proses penafsiran terhadap kemajuan, pertumbuhan dan perkembangan
anak didik untuk tujuan pendidikan.”> Menurut Muhibbin Syah, evaluasi
adalah penilaian terhadap tingkat keberhasilan siswa mencapai tujuan
yang telah ditetapkan dalam sebuah program.”

Berdasarkan beberapa pengertian evaluasi di atas, maka tujuan dari
fungsi evaluasi adalah sebagai berikut:

a. Penilaian bersifat selektif, yaitu dengan cara mengadakan seleksi
atau penilaian, guru atau kiai mempunyai cara untuk mengadakan
seleksi atau penilaian terhadap siswanya atau santrinya.

b. Penilaian secara diagnostik, apabila dalam penilaian cukup
memenuhi persyaratan, maka hasilnya dengan penilaian, guna
mengetahui kelemahan siswa atau santri.

c. Penilaian berfungsi sebagai penempatan, yaitu dengan adanya
belajar sendiri.

"®Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 84.

"Tafsir, Ilmu Pendidikan, hlm. 39.

?Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam Upaya Mengefektifkan Agama Islam di
Sekolah (Bandung: Rosda Karya, 1999), hlm. 276.

*Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru (Bandung: Rosda
Karya, 1995), hlm. 141.

36  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



d. Penilaian berfungsi sebagai pengukuran keberhasilan, maksudnya
mengetahui sejauh mana suatu penilaian berhasil diterapkan.

Penilaian pesantren melakukan evaluasi pendidikannya secara
individu. Dilakukan oleh kiai terhadap santri. Program evaluasi ini
diterapkan dalam rangka mengetahui tingkat keberhasilan seorang
pendidik dalam menyampaikan materi pelajaran. Mengenai evaluasi di
pesantren yang khusus pembelajaran kita, maka evaluasi keberhasilan
belajar di pesantren ditentukan oleh keterampilan kemampuan belajar
mengajar kitab terhadap orang lain. Jika audiance-nya merasa puas, maka
santri yang bersangkutan telah lulus dan sebagai legitimasinya adalah
restu kiai bahwa santri tersebut boleh pindak ke kitab yang lebih tinggi
tingkatannyadan boleh mengajar kitab yang telah dikuasainya kepada
orang lain.”* Evaluasi keberhasilan belajar tersebut berbeda dengan
evaluasi keberhasilan belajar pada madrasah dan sekolah-sekolah umum
yang menggunakan ujian resmi dengan pemberian angka-angka tanda
lulus atau naik tingkat.

D. Model-model Pondok Pesantren

Pondok pesantren dengan sikapnya yang lentur ternyata mampu
menyesuaikan diri dengan masyarakat, serta mampu memenuhi
tuntutan masyarakat. Pesantren telah mampu menampilkan diri secara
aktif dalam mengisi pembangunan, terutama dalam mengembangkan
sumber daya manusia yang berkualitas. Meskipun demikian, pendidikan
pondok pesantren tidak luput dari beberapa kritikan tentang
kelemahannya. Hal ini terjadi karena keberadaan pondok pesantren
yang dipandang sebagai lembaga pendidikan tradisional yang tertutup
dan statis.

Menyikapi hal di atas, beberapa pesantren mengidentifikasi
masalah dan segera menyesuaikan diri, membuat diri mereka menjadi
modern. Hal ini dilakukan dalam upaya menjawab tantangan zaman dan
mengejar ketertinggalan, khususnya dalam bidang sosial masyarakat.
Karena pada dasarnya pesantren tumbuh dan berkembang dari, oleh
dan untuk masyarakat.

7#Mastuhu, Dinamika Sistem, hlm. 145.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 37



Setiap pendidikan pondok pesantren mempunyai ciri dan
pelaksanaan sendiri, sehingga sangat sulit menggolongkan dan
menentukan lembaga-lembaga pesantren ke dalam tipologi tertentu
karena tidak ada standarisasi dalam mengelompokkan model-model
pesantren. Meskipun demikian, Djamaluddin’ membedakan pesantren
dewasa ini menjadi:

1. Pondok pesantren dengan sistem pendidikan yang lama pada
umumnya terdapat jauh dari luar kota hanya memberi pelajaran.

2. Pondok pesantren modern dengan sistem pendidikan klasikal
berdasarkan atas kurikulum yang tersusun baik, termasuk
pendidikan keterampilan.

3. Pondok pesantren dengan kombinasi di samping memberikan
pelajaran dan sistem pengajian, juga madrasah yang dilengkapi
dengan pengetahuan umum menurut tingkat dan jenjangnya.

4. Pondok pesantren yang tidak lebih dari asrama pelajar daripada
pondok yang semestinya.

Sudjoko Prasodjo, dkk. (1982) melaporkan hasil penelitiannya
menemukan lima macam pola pesantren dari yang paling sederhana
sampai yang paling maju. Kelima pola pondok pesantren dimaksud
adalah sebagai berikut: Pertama, pesantren terdiri dari masjid dan rumah
kiai. Pesantren ini masih bersifat sangat sederhana, kiai mempergunakan
masjid atau rumahnya sendiri untuk mengajar. Dalam pola ini, santri
hanya datang dari daerah sekitar pesantren itu sendiri, namun mereka
telah mempelajari ilmu agama secara kontinu dan sistematis. Kedua,
pesantren terdiri dari masjid, rumah kiai dan pondok. Dalam pola ini,
pesantren telah memiliki pondok atau asrama yang disediakan bagi
para santri yang datang dari daerah lain. Ketiga, pesantren terdiri dari
masjid, rumah kiai, pondok dan madrasah. Pesantren ini telah memakai
sistem klasikal, santri yang mondok mendapat pendidikan di madrasah.
Adakalanya murid madrasah itu datang dari daerah pesantren itu
sendiri, di samping ada madrasah, ada pula pengajaran sistem wetonan
yang dilakukan kiai. Pengajar madrasah biasanya disebut guru agama
atau ustaz.

*Djamaluddin, Kapita Selekta, hlm. 102.

38  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Keempat, pesantren terdiri dari masjid, rumah kiai, pondok,
madrasah dan tempat keterampilan. Pesantren ini, di samping elemen-
elemen pesantren sebagaimana pola III juga terdapat tempat-tempat
untuk latihan keterampilan umpamanya: peternakan, kerajinan rakyat,
toko koperasi, sawah, ladang, dan sebagainya.

Kelima, Pesantren yang terdiri dari masjid, rumah kiai, pondok,
madrasah, tempat keterampilan, universitas, gedung pertemuan, tempat
olahraga, dan sekolah umum. Dalam pola ini, pesantren merupakan
pesantren yang telah berkembang dan bisa disebut pesantren modern.
Di samping itu, bangunan-bangunan yang disebutkan itu mungkin
terdapat pula bangunan-bangunan lain seperti: perpustakaan, dapur
umum, ruang makan, kantor administrasi, toko, rumah penginapan
tamu (orang tua dan tamu umum), ruang operation room, dan sebagainya.
Terdapat pula sekolah-sekolah umum atau kejuruan seperti SLTP/SLTA,
SMK dan sebagainya.

Berdasarkan perubahan dan perkembangan pesantren di atas, secara
umum pondok pesantren dikelompokkan dalam dua kelompok, yaitu
pesantren salafi dan pesantren khalafi. Untuk lebih jelasnya, penulis
akan menguraikan satu persatu sebagai berikut:

1. Pesantren Salafi

Pesantren salafi adalah lembaga pesantren yang mempertahankan
pengajaran kitab-kitab Islam klasik (salafi) sabagai ilmu didikan.
Sementara itu, sistem madrasah ditetapkan hanya untuk memudahkan
sistem seorang yang dipakai dalam lembaga-lembaga pengajaran bentuk
lama tanpa mengenal pengajaran pengetahuan umum.

Sistem pengajaran di pesantren salafi lebih sering menggunakan
metode sorogan dan bandongan. Selain dua sistem tersebut, pesantren
salafi juga sering memberikan model musyawarah dengan tujuan untuk
melatih dan menguji kemampuan dan keterampilan para santri dalam
menangkap dan memahami pelajaran dan argumen dari kitab-kitab
Islam klasik. Dewasa ini, pesantren salafi mulai menerapkan sistem
madrasah atau model klasikal. Kelas-kelas dibentuk secara berjenjang
dengan tetap memakai kurikulum dan materi pengajaran dari kitab
kuning, dilengkapi keterampilan seperti menjahit, mengetik dan
bertukang. Selain itu, pesantren salafi ada yang mengelola madrasah,

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 39



bahkan sekolah umum dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi.
Murid-murid diperbolehkan tinggal di luar, tetapi mereka diwajibkan
mengikuti pelajaran kitab-kitab kuning dengan metode tertentu, sesuai
dengan tingkatan masing-masing.

2. Pesantren Khalafi

Pesantren khalafi adalah lembaga pesantren yang memasukkan pelajaran
umum dalam kurikulum madrasah yang dikembangkan atau pesantren
menyelenggarakan tipe sekolah-sekolah umum seperti SMP, SMU dan
Perguruan Tinggi dalam lingkungannya.’® Pesantren khalafi berusaha
mengintegrasikan secara penuh sistem klasikal ke dalam pondok
pesantren. Semua santri yang masuk pondok, terbagi dalam tingkatan
kelas. Pengajian kitab-kitab klasik tidak lagi menonjol, bahkan ada yang
cuma sekadar pelengkap, tetapi berubah menjadi mata pelajaran atau
bidang studi. Begitu juga dengan sistem yang diterapkan seperti cara
sorogan dan bandongan berubah menjadi individual dalam hal belajar
dan kuliah secara umum atau studium general.

Hubungan kiai dengan kelembagaan pada pesantren khalafi,
berbeda dengan pesantren salafi, yakni segala kekayaan dan bangunan
pesantren tidak lagi milik kiai, melainkan milik masyarakat. Meskipun
demikian, tidak berarti kharisma dan kekuasaan kiai berkurang, kiai
tetap mempunyai kekuasaan mutlak atas pengurusan pesantren.

Berbagai pembaruan telah dilakukan pesantren dalam upaya
pengembangan, baik yang dilakukan oleh pemerintah maupun
masyarakat. Masuknya pengetahuan umum dan keterampilan ke dalam
pesantren adalah sebagai upaya untuk memberikan bekal tambahan
bagi santri apabila telah menyelesaikan pendidikannya dan agar ia dapat
hidup layak di masyarakat. Masuknya sistem-sistem modern dengan
menggunakan sarana dan prasarana pengajaran yang memadai. Bahkan
ada pesantren yang lebih cenderung membina dan mengelola madrasah-
madrasah, dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi.

Melalui uraian panjang di atas dapat dikemukakan bahwa pesantren

tidak semata-mata merupakan lembaga pendidikan keagamaan yang
mencetak santri menjadi ‘alim ‘ulama, tetapi juga sekaligus sebagai

"Wahjoetomo, Perguruan Tinggi, hlm. 144.

40  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



lembaga sosial kemasyarakatan yang berusaha memajukan status
sosial-keagamaan, kependidikan, kebudayaan, bahkan perekonomian
masyarakat.

Bab 2 | Pesantren dan Karakteristiknya 41



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 3

KONSEP DASAR BELAJAR

A. Pengertian Belajar

Pengertian belajar baik di kalangan umum maupun di pondok pesantren
mempunyai pengertian yang sama. Secara umum, belajar dapat diartikan
sebagai proses perubahan perilaku, akibat interaksi individu dengan
lingkungan.! Dengan kata lain, belajar adalah mengumpulkan sejumlah
pengetahuan yang didapat dari seseorang yang lebih tahu. Dalam belajar,
pengetahuan dikumpulkan setahap demi setahap, sehingga menjadi
kompleks. Orang yang sarat dengan pengetahuannya diidentifikasi
sebagai orang yang banyak belajar, sebaliknya, orang yang terbatas
dengan pengetahuannya diidentifikasi sebagai orang yang sedikit
belajar; dan orang yang tidak berpengetahuan dikatakan sebagai orang
yang tidak mengalami belajar.* Kegiatan belajar tersebut merupakan
kegiatan harian yang lama kelamaan dalam diri orang yang melakukan
aktivitas tersebut akan mengalami perubahan, baik dari tidak mengerti

"Muhammad Ali, Pendidik dalam Proses Belajar Mengajar (Bandung: Sinar Baru,
1987), hlm. 14.

*Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: Rineka Cipta, 1999),
hlm. 2.

43



menjadi mengerti, dari tidak tahu menjadi tahu, maupun dari tidak
bisa menjadi bisa.® Secara pedagogis, belajar mempunyai pengertian
terjadinya perubahan persepsi dan perilaku, termasuk juga perbaikan
perilaku, melalui aktivitas, praktik, dan pengalaman.* Dalam pandangan
psikologi, ada empat pandangan mengenai belajar.

Pertama, pandangan yang berasal dari aliran psikologi behavioristik.
Menurut pandangan ini, belajar dilaksanakan dengan kontrol instrumental
dari lingkungan. Pendidik mengondisikan suasana, sehingga peserta
didik mau belajar. Pembelajaran dilaksanakan dengan conditioning,
pembiasaan, peniruan. Hadiah dan hukuman sering ditawarkan dalam
belajar. Kedaulatan pendidik dalam belajar demikian relatif tinggi,
sementara kedaulatan peserta didik sebaliknya, relatif rendah.® Tokoh-
tokoh psikologi behavioristik mengenai belajar antara lain: Pavlov,
Waston, Gutrie dan Skinner.®

Kedua, pandangan yang berasal dari psikologi humanistik. Pandangan
humanistik merupakan antitesa pandangan behavioristik. Aliran psikologi
ini memandang belajar dilakukan dengan cara memberikan kebebasan
yang sebesar-besarnya kepada individu. Belajar dapat dilakukan sendiri
oleh peserta didik. Peranan pendidik dalam proses pembelajaran
relatif rendah. Kedaulatan peserta didik dalam belajar relatif tinggi.
Salah seorang tokoh psikologi humanistik adalah Carl Rogers, seorang
ahli psikoterapi. [a mempunyai pandangan bahwa peserta didik yang
dipaksa hendaknya tidak dipaksa, melainkan dibiarkan belajar bebas
dan peserta didik dituntut dapat membebaskan dirinya hingga ia dapat
mengambil keputusan sendiri dan berani bertanggung jawab atas
keputusan-keputusan yang diambil dan dipilih.”

Ketiga, pandangan yang berasal dari psikologi kognitif. Menurut
psikologi kognitif, belajar dipandang sebagai suatu usaha untuk mengerti
tentang sesuatu yang dilakukan secara aktif oleh peserta didik. Keaktifan
tersebut dapat berupa mencari pengalaman, mencari informasi,

*Aminuddin Rasyad, Teori Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: UHAMKA Press
dan Yayasan PEP-EX 8, 2006), hlm. 26.

*Oemar Hamalik, Psikologi Belajar dan Mengajar (Bandung: Sinar Baru
Algresindo, 2004), hlm. 45.
-*Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 3.

SDimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 5.

’Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran hlm. 4 &11.

44 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



memecahkan masalah, mencermati lingkungan, mempraktikkan,
mengabaikan dan respons-respons lainnya guna mencapai tujuan.
Pandangan ini merupakan konvergensi dari pandangan behavioristik
dan humanistik. Menurut pandangan aliran ini, belajar merupakan
perpaduan dari usaha pribadi dengan kontrol instrumental yang berasal
dari lingkungan.® Keempat, pandangan psikologi gestalt, belajar adalah
usaha yang bersifat totalitas dari individu. Belajar terdiri atas hubungan
stimulus-respons yang sederhana tanpa adanya pengulangan ide atau
proses berpikir. Tokoh psikologi gestalt ini antara lain adalah Kohler,
Koftka dan Wertheimer.?

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa belajar adalah
kegiatan yang berproses dan merupakan unsur yang sangat fundamental
dalam setiap penyelenggaraan jenis dan jenjang pendidikan. Pemahaman
yang benar mengenai arti belajar dengan segala aspek, bentuk, dan
manifestasinya mutlak diperlukan oleh para pendidik.!® Belajar adalah
suatu aktivitas mental atau psikis yang berlangsung dalam interaksi
aktif dengan lingkungan yang menghasilkan berbagai perubahan dalam
pengetahuan-pemahaman, keterampilan, dan nilai-sikap. Perubahan itu
bersifat secara relatif konstan dan berbekas.!

B. Komponen Belajar

Belajar yang merupakan inti dari proses pendidikan, di dalamnya
terjadi interaksi antara berbagai komponen pengajaran. Komponen-
komponen itu menurut Muhammad Ali dapat dikelompokkan ke dalam
tiga kategori utama, yaitu pendidik, peserta didik, dan isi atau materi
pelajaran.'?

1. Pendidik

Untuk mendidik peserta didik di pondok pesantren agar menjadi
manusia yang baik dan tercapainya hasil belajar yang diharapkan, maka
yang perlu dilakukan adalah menyiapkan pendidik yang memenubhi

8Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 4 & 10.

°Dimyati & Mudjiono, Belajar dan Pembelajaran, hlm. 5 &14.

10Syah, Psikologi Pendidikan, hlm. 89.

"W.S. Winkel, Psikologi Pembelajaran (Jakarta: Grasindo, 1991), hlm. 36.
2Muhammad Ali, Pendidik dalam, hlm. 4.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 45



kriteria-kriteria tertentu. Pemenuhan pendidik terhadap kriteria
itu menjadi niscaya mengingat fungsi yang melekat pada dirinya
cukup signifikan. Abd al-Rahman al-Nahlawi, misalnya mempunyai
kesimpulan bahwa fungsi pendidik itu ada dua. Pertama, fungsi
penyucian; artinya seorang pendidik berfungsi sebagai pembersih
diri, pemelihara diri, pengembang, serta pemelihara fitrah manusia.
Kedua, fungsi pengajaran; artinya seorang pendidik berfungsi sebagai
penyampai ilmu pengetahuan dan berbagai keyakinan kepada manusia
agar mereka menerapkan seluruh pengetahuannya dalam kehidupan
sehari-hari.’®

Pendidik ialah orang yang memikul tanggung jawab untuk
membimbing.'* Pendidik tidak sama dengan pengajar, sebab pengajar itu
hanya sekadar menyampaikan materi pelajaran kepada murid. Prestasi
yang tinggi yang dapat dicapai oleh seorang pengajar apabila ia berhasil
membuat memahami dan menguasai materi pengajaran yang diajarkan
kepadanya. Akan tetapi, seorang pendidik bukan hanya bertanggung
jawab menyampaikan materi pengajaran kepada peserta didik saja, tetapi
juga membentuk kepribadian seorang peserta didik bernilai tinggi.

Menurut Khurshid Ahmad, ada dua fungsi dasar pendidikan pada
setiap masyarakat yaitu:

a. Alat untuk memelihara, memperluas, dan menghubungkan tingkat-
tingkat kebudayaan, nilai-nilai tradisi dan sosial, serta ide-ide
nasional dan masyarakat.

b. Alat untuk perubahan, inovasi, perkembangan, dan secara garis
besar melalui pengetahuan dan skills (keterangan) yang baru
ditemukan dan melatih tenaga-tenaga manusia produktif untuk
menemukan pertimbangan perubahan sosial ekonomi.*®

Dalam pendidikan, Islam tidak hanya menyiapkan seorang peserta
didik memerankan peranannya sebagai individu dan anggota masyarakat
saja, tetapi juga membina sikapnya terhadap agama, tekun beribadah,

3Abd al-Rahman al-Nahlawi, Ushal al-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibiha
diterjemahkan oleh Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat
(Jakarta: Gema Insani Press, 1995), hlm. 170.

“Ramayulis, Didaktik Metodik (Padang: Fakultas Tarbiyah IAIN Imam Bonjol,
1982), hlm. 42.

5Richart Tanress, Word Religious in Education Approaches to Islam (London:
John Murry Ltd. 1982), hlm. 129.

46  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



mematuhi peraturan agama, serta menghayati dan mengamalkan
nilai luhur agama dalam kehidupan sehari-hari. Peran pendidik dalam
proses pembelajaran sama dengan pendidik pada umumnya. Pendidik
mempunyai peran yang sangat penting dalam interaksi edukatif di
pesantren atau di sekolah. Peran dan kedudukan pendidik yang tepat
dalam interaksi tersebut akan menjamin tercapainya tujuan pendidikan
yang diharapkan.

Dalam proses pembelajaran, peserta didik juga menemui berbagai
kesulitan. Setiap anak tumbuh dan berkembang dalam berbagai irama
dan variasi sesuai dengan kodrat yang ada padanya. Ia akan belajar
sekalipun akan berhasil atau tidak, dan juga dia tidak memikirkan
apakah tingkah lakunya mendatangkan pujian atau tidak. Ia belajar
dengan caranya masing-masing, sesuai dengan kemampuan dan potensi,
serta keterampilan dan bakat yang ada padanya. Ia belajar sesuai dengan
individunya masing-masing. Peran pendidik dalam membantu proses
belajar peserta didik sangatlah diharapkan. Setiap pendidik harus
mengetahui sifat-sifat khusus setiap peserta didiknya dan ia harus
tabah menghadapinya, serta berusaha untuk memecahkan kesulitannya.
Menurut Zakiah Daradjat, unsur-unsur pokok yang perlu diperhatikan
dalam masalah belajar adalah sebagai berikut:

a. Kegairahan dan kesediaan untuk belajar.
b. Membangkitkan minat murid.

c. Menumbuhkan sikap dan bakat yang baik.
d. Mengatur proses belajar mengajar.

e. Berpindahnya pengaruh belajar dan pelaksanaannya dalam
kehidupan nyata.

f.  Hubungan manusiawi dalam proses belajar mengajar.'®

Berdasarkan pendapat di atas menunjukkan bahwa pendidik
hendaklah berusaha memberikan bimbingan dengan penuh semangat
kerja, mengembangkan minat, serta menumbuhkan sikap dan bakat
yang baik, mengorganisir proses belajar mengajar, sehingga belajar
di sekolah dapat ditransferkan ke alam nyata yang ke semuanya itu
dilakukan melalui hubungan yang manusiawi.

16Zakiah Daradjat, Kepribadian Pendidik (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), hlm.
23-24.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 47



Roestiyah NK juga menjabarkan peranan pendidik di dalam
interaksi edukatif adalah sebagai berikut:

a. Fasilitator, yakni menyediakan situasi dan kondisi yang dibutuhkan
individu yang belajar;

b. Pembimbing, yakni memberikan bimbingan terhadap peserta
didik dalam interaksi belajar mengajar, agar peserta didik tersebut
mampu belajar dengan lancar dan berhasil secara efektif dan efisien;

c. Motivator, yakni memberikan dorongan dan semangat agar peserta
didik mau giat belajar;

d. Organisator, yakni mengorganisasikan kegiatan belajar peserta
didik maupun pendidik; dan

e. Manusia sumber, di mana pendidik dapat memberikan informasi
yang dibutuhkan oleh peserta didik, baik erupa pengetahuan,
keterampilan, maupun sikap.!”

Pendapat di atas menunjukkan bahwa pendidik hendaklah berusaha
memberikan bimbingan dan mendorong semangat belajar mereka,
mengorganisasikan kegiatan belajar sebaik mungkin, serta memberikan
informasi yang dibutuhkan peserta didik berupa pengetahuan,
keterampilan dan sikap.

Mengingat begitu urgennya tugas dan tanggung jawab pendidik
dalam pengajaran, maka perlu adanya kriteria-kriteria yang harus
dimiliki oleh seorang pendidik. Dengan demikian, pendidik dalam
melaksanakan tugasnya benar-benar bisa mengarahkan peserta didiknya
ke arah yang lebih baik dan sesuai dengan apa yang diharapkan. Di
antara kriteria-kriteria yang harus dimiliki seorang pendidik antara lain:

a. Beriman

Seorang pendidik di pondok pesantren harus orang yang “beriman”,
yaitu meyakini akan keesaan Allah. Iman kepada Allah merupakan asas
setiap akidah. Dengan mengimani Allah Swt. selanjutnya akan diikuti
pula dengan keimanan kepada yang lainnya. Keyakinan terhadap keesaan
Allah seperti di atas disebut juga “tauhid” dan kalimat tauhid dalam

"Roestiyah NK., Masalah Pengajaran Sebagai Suatu Sistem (Jakarta: PT. Bina
Aksara, 1982), hlm. 46.

48  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Islam adalah kalimat “lailaha illa Allah” yang berarti tidak ada Tuhan
selain Allah. Firman Allah Swt.

LooE R { ST RN A4 SR 2 G,\H/i//,f
5330 Gl A5 saiery 0N ) 9 e

[ A 1// ~
Ed \;//5 PO
St ok -

Maka ketahuilah, bahwa Sesungguhnya tidak ada Ilah (sesembahan, Tuhan)
selain Allah dan mohonlah ampunan bagi dosamu dan bagi (dosa) orang-orang
mukmin, laki-laki dan perempuan. dan Allah mengetahui tempat kamu berusaha
dan tempat kamu tinggal. (QS Muhammad [47]: 19).

Tauhid merupakan inti dasar dari seluruh tata nilai dan norma
Islam, sehingga Islam dikenal sebagai agama Tauhid, yaitu agama yang
mengesakan Allah. Menurut al-Faruqi, “iman” atau “tauhid” inti dan
esensi dari ajaran Islam, merupakan pandangan umum dari realitas
kebenaran dan waktu, sejarah, dan nasib manusia sebagai pandangan
umum ia tegakkan atas dasar prinsip “idealitionality”, teologi, kapacity
of man, melleability of nature, dan responsibility and judgment, dan sebagai
falsafah dan pandangan hidup memiliki implikasi dalam segala aspek
kehidupan dan pemikiran manusia, seperti dalam sejarah, pengetahuan,
filsafat, etika, sosial, ummabh, keluarga, ekonomi, ketertiban dunia, dan
estetika.!®

Oleh karena itu, iman atau tauhid bukan saja merupakan
kepercayaan yang bersifat pribadi, akan tetapi mempunyai ekstensi
terhadap seluruh aspek kehidupan. Oleh karena itu, seorang pendidik
Islam harus mempunyai keimanan yang benar. Iman yang benar harus
memiliki tiga syarat yaitu, (1) pengakuan dengan hati, (2) pengucapan
dengan lidah, dan (3) pengamalan dengan anggota badan.

h. Bertakwa

Syarat yang penting yang harus pula dimiliki oleh pendidik di pondok
pesantren adalah “taqwa” yang berarti menjaga diri agar selalu
mengerjakan perintah Allah Swt., dan meninggalkan larangan-Nya,
serta merasa takut kepada-Nya, baik secara sembunyi maupun terang-

8]smail Razi al-Faruqi, Tauhid its Implication for Thought and Life (Brentwood
AS: The International Institute or Islamic Thought, 1982), hlm. 10.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 49



terangan. Banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang memerintahkan dan
menganjurkan untuk bertakwa, seperti dalam Firman Allah Swt.:

Q)..L..A w”"\!}d}w ).4.:\ JB\.@.:

Wahai orang-orang yang beriman, bertagwalah kepada Allah dengan sebenar-
benarnya taqwa kepada-Nya, dan janganlah kalian semua meninggal dunia
kecuali dalam keadaan Muslim. (QS Ali Imran [3]: 102).

Firman Allah Swt.

\.».uﬁy\jl o 2 |, | o .\3\ &t
Wahai orang-orang yang beriman, bertaqwalah kamu kepada Allah dan
katakanlah perkataan yang benar. (QS Al-Ahzab [33]: 70).

Seperti juga iman bukan sekadar urusan kepercayaan saja, maka
takwa bukan sekadar amalan batin semata, akan tetapi implikasi
takwa itu juga terlihat dalam kehidupan. Takwa menurut Sardar bukan
merupakan suatu konsep teori, dia memerlukan kenyataan dalam karya,
gerak dan interaksi. Untuk memperoleh takwa tidak hanya cukup berupa
pernyataan percaya dan cinta kepada Allah Swt. dia juga memerlukan
pengakuan terhadap Allah melalui peribadatan, pelayanan dan perhatian
kepada orang lain melalui kebenaran, kejujuran, dan keikhlasan.*

c. lkhlas

Pendidik yang ikhlas hendaklah berniat semata-mata karena Allah
dalam seluruh pekerjaan edukatifnya, baik berupa perintah, larangan,
nasihat, pengawasan, atau hukuman yang dilakukannya.?® Ikhlas bukan
berarti ia tidak boleh menerima imbalan jasa, akan tetapi jangan terniat
dalam hati bahwa pekerjaan mendidik yang dilakukannya karena
mengharapkan materi, akan tetapi semata-mata sebagai pengabdian
kepada Allah Swt. Karena ia menerima gaji, itu hanya rezeki dari Allah
Swt. yang tentu harus pula diterimanya, dan kalau tidak ada gaji ia akan
tetap melaksanakan tugas.

19Zianuddin Sardar, The Future of Moslem Civilization (London: Croom Helm,
1979), him. 30.

2°Abdullah Ulwan, Tarbiyahal-Aulad fi al-Islim (Kairo: Dan al-Salam Lian
Thiba’an wal al-Narr waal Tanzi’ah), hlm. 44.

50  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Ikhlas dalam perkataan dan perbuatan adalah sebagian dari asas
iman dan keharusan Islam. Allah tidak akan menerima perbuatan tanpa
dikerjakan secara ikhlas. Perintah untuk ikhlas tercantum dalam Al-
Qur’an dengan tegas:

Yo ,,,//)\’/w )/ 2 5 T A
s 2 oy 8l A el i WA T
= 4 A P ‘c ISP
) s s 5,50 1555

Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah dengan
memurnikan ketaatan (dengan ikhlas) kepada-Nya dalam (menjalankan) agama

dengan lurus, dan supaya mereka mendirikan salat dan menunaikan zakat, yang
demikian ituah agama yang lurus. (QS Al-Bayyinah [98]: 5).

d. Berakhlak

Seorang pendidik di pondok pesantren haruslah mempunyai akhlak
yang baik. Seorang yang berakhlak adalah seorang yang mengisi dirinya
dengan sifat-sifat yang terpuji dan menjauhkan dirinya dari sifat-
sifat yang tercela. Seorang yang berakhlak mulia menurut Rachmat
Djantika ditandai dengan, (1) melaksanakan kewajiban-kewajiban,
(2) memberikan hak yang harus diberikan kepada yang berhak, (3)
melakukan kewajiban terhadap dirinya, tuhannya, sesama manusia,
makhluk lain, terhadap alam dan lingkungan, dan terhadap segala yang
ada secara harmonis, (4) menempati martabat mulia dalam pandangan
umum.*' Perlunya seorang pendidik berakhlak mulia, karena ia akan
menjadi suri teladan, figure identifikasi oleh murid-muridnya. Apabila
pendidik melakukan perbuatan jelek, maka semua murid-muridnya
secara moral mungkin terpengaruh pula oleh perbuatan pendidiknya.
Karena pentingnya kedudukan akhlak dalam kehidupan manusia,
maka tugas kerasulan Nabi Muhammad keseluruhannya adalah untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.

e. Kepribadian Integral (Terpadu)

Menurut Zakiah Daradjat, kepribadian yang terpadu dapat menghadapai
segala persoalan dengan wajar dan sehat, karena segala unsur dalam

2Rachmat Djantika, Sistem Etika Islam (Akhlak Muslim) (Surabaya: Pustaka
Islam, 1985), hlm. 11.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 51



pribadinya bekerja seimbang dan serasi. Pikirannya mampu bekerja
dengan tenang, setiap masalah dapat dipahaminya dengan objektif,
sebagaimana adanya. Sebagai pendidik di pondok pesantren, ia dapat
memahami kelakuan anak didik sesuai dengan perkembangan jiwa
yang sedang dilaluinya. Pernyataan anak didik dapat dipahami secara
objektif, artinya tidak ada ikatan dengan prasangka atau emosi yang
tidak menyenangkan.?> Firman Allah Swt. Dan demikian (pula) Kami
telah menjadikan kamu (umat Islam) umat yang seimbang (wasathan) adil dan
pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia. (QS Al-Baqarah
[2]: 142).

Sebagai manusia biasa, tentu saja pribadi pendidik tidak akan
terlepas dari berbagai kesulitan seperti: kesulitan ekonomi, kesulitan
dalam rumah tangga, kesulian dalam pergaulan di tengah-tengah
masyarakat, kesulitan dalam meningkatkan karier dan sebagainya.
Kesulitan-kesulitan tersebut secara tidak langsung akan mengganggu
tugas-tugasnya dalam proses belajar mengajar. Akan tetapi sebagai
pendidik, ia harus tabah menghadapi kesulitan yang dihadapinya
tersebut dan berusaha mencari pemecahannya tanpa mengganggu
tugasnya dalam mengajar. Hal ini memang perlu diusahakan oleh
seorang guru, sebab ia akan dijadikan tokoh identifikasi oleh muridnya,
oleh karena itu penampilannya harus berwibawa dan meyakinkan.

f. Cakap

Menurut Burlian Somad, untuk menjadi pendidik yang memiliki
kecakapan, maka harus menguasi berbagai ilmu yang diperlukan terkait
dengan tugasnya sebagai guru, yakni (1) menguasai ilmu-ilmu yang
diperlukan bagi pembuatan standar kualitas minimal (tasmin), (2)
menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi pembuatan unit-unit bahan
pembentukan kualitas minimal itu (ubak), (3) menguasai ilmu-ilmu
yang diperlukan bagi pembentukan dan pengembangan tasmin pada
diri anak didik dengan menggunakan ubak itu, (4) menguasai ilmu-
ilmu yang diperlukan untuk pembuatan standar pengukur kualitas diri
anak didik (stapek), (5) menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi
pelaksanaan pengukuran tasmin dengan mempergunakan stapek itu,
(6) menguasai ilmu-ilmu yang diperlukan bagi pelaksanaan manajemen

2Daradjat, Kepribadian Pendidik, hlm. 15.

52 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pendidikan yang dapat membawa kemajuan, (7) terlatih dan terbiasa
mengerjakan atau mempraktikkan yang tersebut dari poin 1 sampai
dengan poin 6.%

g. Bertanggung Jawab

Islam menempatkan manusia di dunia ini dalam kedudukan istimewa
yaitu sebagai khalifah Allah di atas bumi ini. Firman Alah Swt.

& _. 4 o - ~

2707 .- . - W N A\ AP

e N W E R WR e
Ingatlah ketika tuhanmu berfirman kepada para malaikat. Sesungguhnya Aku
akan menjadikan seorang khalifah di muka bumi. (QS Al-Baqarah [2]: 30).

Sebagai khalifah ia harus mempertanggungjawabkan segala
perbuatannya kepada Allah Swt. Setiap pribadi harus menyadari bahwa
kelak segala amal dan perbuatannya akan dipertanggungjawabkan
kepada Allah Swt., di akhirat, maka di dalam hidupnya dia harus
berusaha agar apa yang dilakukannya di atas dunia ini hanya semata-
mata karena Allah dan menurut keridaan Allah, sehingga semua amal
dan perbuatannya bernilai ibadah.

Al-Ghazali berkata, makhluk yang paling mulia di muka bumi ini
adalah manusia. Sementara itu yang paling mulia dalam penampilannya
adalah kalbunya. Pendidik selalu menyempurnakan, mengagungkan,
dan mensucikan kalbu itu, serta menuntunnya untuk selalu dekat
dengan Allah Swt., oleh karena itu mengajarkan ilmu tidak hanya
termasuk aspek beribadah kepada Allah Swt., saja, tetapi juga khilafah
Allah. Dikatakan termasuk khilafah Allah karena kalbu seorang
alim merupakan sifat Allah yang paling khusus, orang alim ibarat
bendaharawan yang menguasai khasanah Allah Swt., yang paling
berharga. Adakah kedudukan lain yang lebih agung bila dibandingkan
dengan kedudukan seorang hamba sebagai perantara antara Tuhannya
dengan makhluk untuk mendekatkan mereka kepada Allah Swt., serta
menuntun mereka menuju surga tempat kembali mereka.*

BBurlian Somad, Beberapa Persoalan dalam Pendidikan Islam (Bandung: Al-
Ma’arif, 1981), him. 107.

2*Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Thya’
‘Uliim al-Din, Bab I (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), hm. 13.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 53



h. Keteladanan

Suatu hal yang sangat penting yang harus diperhatikan oleh pendidik
di pondok pesantren adalah sifat “keteladanan” karena pendidik adalah
pembimbing murid-muridnya dan menjadi tokoh yang akan ditiru, maka
kepribadiannyapun menjadi teladan bagi murid-muridnya. Menurut
Zakiah Daradjat, betapapun baiknya kurikulum dan cukupnya buku,
serta alat pelajaran namun tujuan kurikulum itu tidak akan tercapai
jika pendidik yang melaksanakan kurikulum tersebut tidak memahami,
tidak menghayati dan tidak berusaha mencapainya dengan keseluruhan
pribadi dan tenaga yang ada padanya.?®

Peserta didik pada periode usia SLTA, sedang berada pada musim
pancaroba, yang disebut dengan istilah adolescence. Menurut Dianne E.
Papallia, et.al., adalah kurun waktu antara masa kanak-kanak dan masa
dewasa. Periode ini sekitar usia 12 atau 13 tahunan dan berakhir 10 atau
12 tahun kemudian.? Peserta didik SLTA sebelumnya berada pada masa
puncak pubertas yaitu antara umur 16 sampai 19 tahun. Menurut Zakiah
Daradjat, pada usia ini remaja berpindah dari pertumbuhan jasmani
cepat kepada kematangan jasmaniah, tubuhnya dapat dikatakan sudah
mendekati kesempurnaan, yang laki-laki sudah dapat memperlihatkan
ciri-ciri kemaskulinannya dan yang perempuan sudah terlihat ciri-ciri
kewanitaannya. Dari satu segi remaja sudah merasa seperti orang
dewasa, akan tetapi dari segi kejiwaan dan sosial ekonominya, mereka
belum mampu berdiri sendiri. Kadang-kadang, mereka ingin bebas dan
jauh dari orang tua, akan tetapi mereka belum mampu menghadapi
kesulitan sosial dan eonomi secara wajar dan sehat, sehingga masih
terpaksa bergantung kepada orang tua. Keadaan yang kontradiksi
itu membawa remaja pada berbagai persoalan, yang mengakibatkan
beraneka ragamnya sikap dan tindakan yang dilakukannya.?”

Pada saat ini, diperlukan pendidik yang mempunyai kepribadian
yang menyenangkan remaja, yang dapat dijadikan sebagai kakak yang
dapat memahami perkembangan jiwanya, yang dapat meredakan gejolak

2Anonimous, Pedoman Bahan Penataran Pendidik-Pendidik Agama pada Sekolah
Umum (Jakarta: Departemen Agama RI, 1975), hlm. 36.

%Dianne E. Papallia, et.al., Human Development (New York: Mc. Graw Book
Company, 1978), hlm. 344.

27Zakiah Daradjat, Kepribadian Pendidik, hlm. 15.

54 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



emosinya, yang dapat menenangkan hatinya, serta membimbingnya ke
arah pertumbuhan sosial yang sehat dan wajar.

i. Memiliki Kompetensi Kependidikan

Kompetensi kependidikan adalah kemampuan yang diharapkan yang
dapat dimiliki oleh seorang pendidik di pondok pesantren. Pada
mulanya kompetensi ini diperoleh dari Pre service training yang kemudian
dikembangkan dalam pekerjaan profesionalitas pendidik dan dibina
melalui in service training. Pada dasarnya, pendidik harus memiliki tiga
kompetensi, yaitu kompetensi kepribadian, kompetensi penguasaan
bahan (materi), dan kompetensi dalam cara-cara mengajar.®

1) Kompetensi Kepribadian

Masing-masing pendidik memiliki kepribadian yang unik. Tidak ada
pendidik yang berkepribadian sama, walaupun mereka sama-sama
memiliki pribadi kependidikan. Jadi, pribadi kependidikan itu pun
“unik” pula, dan perlu dikembangkan secara terus-menerus agar
pendidik itu terampil dalam:

a) Mengenal dan mengakui harkat dan potensi dari setiap individu
atau murid yang diajarkan.

b) Membina satu suasana sosial yang meliputi interaksi belajar
mengajar, sehingga secara moral (batin) dapat menunjang bagi
murid untuk terciptanya kesepahaman dan kesamaan arah
dalam pikiran, serta perilaku peserta didik, dan pendidik.

c¢) Membina satu perasaan saling menghormati, bertanggung
jawab dan saling mempercayai satu sama lainnya.

2) Kompetensi Penguasaan Materi Pengajaran

Penguasaan yang mengarah pada spesialisasi (takhasus) ilmu atau
pengetahuan yang diajarkan. Penguasaan yang meliputi materi
bidang studi sesuai dengan kurikulum dan materi pendalaman
aplikasi bidang studi. Semuanya ini perlu dibina karena selalu
dibutuhkan dalam (a) menguraikan ilmu pengetahuan atau
kecakapan, serta apa-apa yang harus diajarkannya ke dalam bentuk
komponen-komponen dan informasi-informasi yang sebenarnya

28Ahmad Tafsir, Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 1992), hlm. 206-207.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 55



dalam bidang ilmu dan kecakapan yang bersangkutan, dan (b)
menyusun komponen-komponen atau informasi-informasi itu
sebaik mungkin, sehingga akan memudahkan peserta didik untuk
mempelajari materi yang diterimanya.

3) Kompetensi Cara-cara Mengajar

Kompetensi cara-cara mengajar atau kepiawaian mengajarkan
materi pengajaran sangat diperlukan bagi pendidik, khususnya
keterampilan dalam (a) Merencanakan atau menyusun setiap
program satuan pelajaran, demikian pula merencanakan atau
menyusun keseluruhan kegiatan untuk satu satuan waktu
(catur wulan/semester/tahun ajaran), (b) mempergunakan
dan mengembangkan media pendidikan (alat bantu atau alat
peraga) bagi murid dalam proses belajar yang diperlukannya, (c)
mengembangkan dan mempergunakan semua metode mengajar,
sehingga terjadilah kombinasi dan variasi yang efektif.

Ketiga aspek kompetensi tersebut, harus berkembang secara selaras
dan tumbuh terbina dalam kepribadian pendidik. Dengan demikian,
hal itu dapat diharapkan dari padanya untuk mengarahkan segala
kemampuan dan keterampilannya dalam mengajar secara profesional
dan efektif.

2. Peserta Didik

Peserta didik adalah anak yang berada di bawah bimbingan pendidik
di lembaga pendidik formal maupun nonformal, seperti di sekolah,
pondok pesantren, tempat pelatihan, sekolah keterampilan, tempat
pengajian anak-anak seperti TPA, majelis ta’lim, dan sejenisnya, bahwa
peserta pengajian di masyarakat yang dilaksanakan seminggu sekali
atau sebulan sekali, semuanya orang-orang yang menimba ilmu yang
dapat dipandang sebagai peserta didik.*

Selain itu, H.M. Arifin menjelaskan bahwa peserta didik adalah
makhluk yang sedang berada dalam proses perkembangan menurut
fitrah masing-masing, sangat memerlukan bimbingan dan pengarahan
yang konsisten menuju ke arah titik optimal kemampuan fitrahnya.*°

»Hasan Basri, Filsafat Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2009), hlm. 88.
°Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 109.

56  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Sementara menurut Baharuddin dan Makin bahwa peserta didik
adalah individu yang sama seperti orang dewasa (pendidik).*! Menurut
Ramayulis, peserta didik adalah orang yang sedang berada pada fase
pertumbuhan dan perkembangan, baik secara fisik maupun psikis,
pertumbuhan dan perkembangan merupakan ciri dari seorang peserta
didik yang perlu bimbingan dari seorang pendidik.*

Di samping itu, Ramayulis** menambahkan bahwa banyak sekali
kebutuhan peserta didik yang harus dipenuhi oleh pendidik di antaranya
(a) kebutuhan fisik, (b) kebutuhan sosial, (c) kebutuhan untuk
mendapatkan status, (d) kebutuhan mandiri, (e) kebutuhan untuk
berprestasi, (f) kebutuhan ingin disayangi dan dicintai, (g) kebutuhan
untuk curhat, dan (h) kebutuhan untuk memiliki filsafat hidup.

Berdasarkan beberapa uraian di atas, peserta didik merupakan
sekelompok kumpulan orang yang sedang menerima pengaruh dari
pendidik. Peserta didik merupakan elemen yang penting dalam proses
pembelajaran. Peserta didik akan mendapatkan pengetahuan dan
pengarahan dari pendidik. Pembinaan peserta didik dapat dilakukan
dengan mengembangkan sikap batin dan mental peserta didik, sehingga
benar-benar menampakkan kesempurnaan dan menjauhi nilai-nilai yang
memberikan implikasi negatif terhadap dirinya. Peserta didik juga harus
memiliki sebuah prinsip yang benar dan suci dengan kebesaran jiwa dan
tekad yang utuh untuk senantiasa menampakkan hal-hal yang terbaik.
Segala keinginan dan motivasi yang kurang etis dalam pandangannya
tidak boleh terlintas dalam diri peserta didik, mentalnya senantiasa siap
untuk menerima pengetahuan secara terbuka dengan batasan-batasan
kebenaran menurut dirinya. Kondisi ini meniscayakan pada penataan
dan pemantapan psikologi diri peserta didik secara wajar. Kondisi jiwa
mental yang diekspresikan dalam tingkah lakunya itu mengidentikkan
untuk selalu dalam keadaan sehat. Dengan kesehatan mental yang
mantap dan kesungguhan jiwa yang teguh, maka peserta didik akan
selalu ulet dan tabah dalam masa-masa belajar.

$1Baharuddin dan Makin, Pendidikan Humanistik (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media,
2009), hlm. 187.

$2Ramayulis, Didaktik Metodik, hlm. 77.

3Ibid., hlm. 78-79.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 57



3. Materi Pelajaran

Bahan atau materi pelajaran di pondok pesantren sebagai isi kurikulum
mengacu kepada tujuan yang hendak dicapai. Kurikulum dalam
pandangan modern merupakan program pendidikan yang disediakan
oleh suatu lembaga pendidikan yang tidak hanya sebatas bidang studi
dan kegiatan belajarnya saja, akan tetapi meliputi segala sesuatu yang
dapat memengaruhi perkembangan dan pembentukan pribadi peserta
didik sesuai dengan tujuan pendidikan yang diharapkan, sehingga dapat
meningkatkan mutu kehidupannya yang pelaksanaannya bukan saja di
sekolah atau pesantren tetapi juga di luar itu.** Kurikulum merupakan
model yang dipicu oleh pendidikan dalam upaya membentuk citra
sekolah atau pesantren dengan mewujudkan tujuan pendidikan yang
disepakati. Kurikulum merupakan seluruh rencana pembelajaran yang
dijadikan pedoman oleh civitas akademika yang terdapat dalam suatu
lembaga pendidikan formal maupun nonformal untuk mencapai tujuan
yang diinginkan. Kurikulum dapat dipandang sebagai suatu program
pendidikan yang direncanakan dan dilaksanakan untuk mencapai
sejumlah tujuan-tujuan pendidikan tertentu.?

Dalam kurikulum pesantren, mengandung materi yang diajarkan
secara sistematis dengan tujuan yang telah ditetapkan. Pada hakikatnya,
antara materi dan kurikulum mengandung arti sama, yaitu bahan-bahan
pelajaran yang disajikan dalam proses kependidikan dalam suatu sistem
institusional pendidikan. Pendidikan Islam meliputi disiplin yang luas
atau mencakup disiplin ilmu Agama maupun disiplin ilmu umum.
Kegiatan-kegiatan yang mencakup berbagai rencana kegiatan peserta
didik yang terperinci berupa bentuk-bentuk bahan pendidikan, sarana-
sarana strategi belajar mengajar, pengaturan-pengaturan program
agar dapat diterapkan dan hal-hal yang mencakup pada kegiatan yang
bertujuan mencapai tujuan yang diinginkan.*®

Kurikulum pondok pesantren yang ideal adalah mencakup seluruh
aspek-aspek yang terdapat dalam kurikulum pendidikan Islam tersebut.
Setiap aspek dikaitkan dengan nilai-nilai keislaman. Di dalam bidang

34Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2008), hlm. 52.

35Zakiah Daradjat, Kesehatan Mental, Peranannya dalam Pendidikan dan Pengajaran
(Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 1996), hlm. 122.

3°Abdul Mujib dan Abdil Muzakkir, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana
Predada Media Group, 2008), hlm. 123.

58  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



keilmuan dirumuskan upaya pengintegrasian yang menyatu antara
ilmu-ilmu Agama dan ilmu-ilmu umum.*” Urutan-urutan kurikulum
di pesantren sebagaimana dikatakan KH. M. Hasyim Asy’ari adalah
Al-Qur’an dan tafsirnya, Hadits dan ‘Ulum al-Hadits, Ushul al-Din, al-
Figh, Nahwu, dan Sharaf. Setelah itu, pengembangan-pengembangan
bidang lain dengan tetap mengacu pada kurikulum di atas.*® Bagi
KH. M. Hasyim Asy’ari, kurikulum yang penting dan mulia haruslah
didahulukan ketimbang kurikulum lainnya.* Ini artinya bahwa peserta
didik dapat melakukan kajian terhadap kurikulum di atas secara
hierarkis. Belajar ilmu apa pun boleh asal tidak meninggalkan ilmu
pokok. Prinsip-prinsip penyusunan kurikulum dalam pendidikan Islam
menurut H. M. Arifin:*

a. Kurikulum pendidikan yang sejalan dengan idealitas Islam adalah
kurikulum yang mengandung materi ilmu pengetahuan yang
mampu berfungsi sebagai alat untuk mencapai.

b. Untuk berfungsi sebagai alat yang efektif mencapai tujuan tersebut,
kurikulum harus mengandung tata nilai Islami yang intrik dan
ekstrinsik yang mampu merealisasikan tujuan pendidikan Islam.

c. Kurikulum yang Islami itu diproses melalui metode yang sesuai
dengan nilai yang terkandung di dalam tujuan pendidikan Islam.

d. Kurikulum, metode dan tujuan pendidikan Islam harus saling
berkaitan dan saling menjiwai dalam proses mencapai produk yang
dicita-citakan menurut agama Islam.

Kategori kurikulum pendidikan Islam terdiri atas*' Pertama, ilmu
pengetahuan dasar yang esensial adalah ilmu-ilmu yang membahas
Al-Qur’an dan Hadis. Kedua, ilmu-ilmu pengetahuan yang mempelajari
manusia sebagai individu dan sebagai anggota masyarakat. Ilmu ini
memasukkan ilmu-ilmu antropologi, pedagogik, psikologi, sosiologi,
sejarah, ekonomi, politik, hukum, dan sebagainya oleh al-Faruqi

$"Dauly, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 158.

$8Asy’ari, Hasyim. 1415 H. Adab al-Alim wa al-Muta’allim fi maYahtdj ilaih al-
Muta’allim fi Ahwal Ta’limihwa ma Yatawaqqof a’laih al-Mu’allim fi Madomat al-Ta’limih
(Jombang: Maktab al-Turats al-Islami, 1415 H), hlm. 44-45.

Majd ‘Arsan al-Kailani, Tathawwur Mafhiim al-Nazhariyt al-Tarbawiyat al-
Islamiyah (Damaskus: Dar Ibn Katsir, 1985), hlm. 192.

“Arifin, Filsafat Pendidikan, hlm. 141.

“bid., hlm. 142.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 59



digolongkan ke dalam ilmu tentang umat atau menurut Al-Qur’an biasa
disebut al-'Uliim al-Insdniah atau ilmu-ilmu tentang manusia. Ketiga,
Ilmu-ilmu pengetahuan tentang alam atau disebut al-Ulum al-Kauniah
atau ilmu pengetahuan alam, yang termasuk di dalamnya antara lain
ilmu biologi, botani, dan astronomi.

Berdasarkan uraian di atas bahwa kurikulum pondok pesantren
merupakan suatu rencana dalam pendidikan untuk mewujudkan tujuan
pendidikan. Di mana pendidikan itu dapat terealisasikan ataupun
tercapai. Kurikulum merupakan alat bagi tercapainya suatu tujuan
pendidikan, kurikulum merupakan hal yang amat penting dalam proses
pembelajaran. Dengan kurikulum, dapat ditentukan suatu langkah demi
tercapainya tujuan pendidikan, yakni kebahagiaan hidup di dunia dan
di akhirat.

C. Tipe-tipe Belajar

Dalam praktik pengajaran di pondok pesantren, penetapan satu dasar
teori untuk segala situasi merupakan tindakan kurang baik. Sebab
tidak ada satu teori belajar pun yang cocok untuk segala situasi.
Karena masing-masing mempunyai landasan berbeda dan cocok untuk
situasi tertentu. Oleh karena itu, tipe belajar yang harus dianut dalam
pembelajaran di pesantren adalah satu kebulatan yang saling melengkapi
dan tidak bertentangan. Sebagaimana dituturkan oleh Robert M. Gagne
(1979) yang dikutip oleh Muhammad Ali bahwa belajar mempunyai
delapan tipe.*> Ke delapan tipe itu, bertingkat ada hierarki dalam
masing-masing tipe. Setiap tipe belajar merupakan persyaratan bagi
tipe belajar di atasnya.

Tipe belajar dikemukakan oleh Gagne tersebut pada hakikatnya
merupakan prinsip umum, baik dalam belajar maupun mengajar. Artinya
dalam mengajar atau membimbing peserta didik belajar pun terdapat
tingkatan sebagaimana tingkatan belajar tersebut di atas. Ke delapan
belajar tipe itu adalah sebagai berikut.

2A]li, Pendidik dalam Proses, hlm. 25-28.

60  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



1. Belajar Isyarat (Signal Learning)

Belajar isyarat mirip dengan conditioned respons atau respons bersyarat,
seperti menutup mulut dengan telunjuk, isyarat mengambil sikap tidak
bicara. Lambaian tangan, isyarat untuk datang mendekat. Menutup
telunjuk dan lambaian tangan adalah isyarat, sedangkan diam dan
datang merespons suatu isyarat. Jadi, respons yang dilakukan itu
bersifat umum, kabur, dan emosional. Menurut Kimble (1961), bentuk
belajar semacam ini biasanya bersifat tidak disadari, dalam arti respons
diberikan secara tidak sadar.

2. Belajar Stimulus — Respons (Stimulus Respons Learning)

Berbeda dengan belajar isyarat, respons bersifat umum, kabur dan
emosional. Tipe belajar SaR, respons bersifat, spesifik, 2x3=6 adalah
bentuk suatu hubungan SaR. Mencium bau masakan sedap. Keluar air
liur, itu pun ikatan SaR, jadi belajar stimulus respons dapat diperkuat
dengan reinforcement, hal ini berlaku pula pada tipe belajar stimulus
respons.

3. Belajar Rangkaian (Chaining)

Rangkaian atau rantai dalam chaining adalah semacam rangkaian antara
SaR yang bersifat segera. Hal ini terjadi dalam rangkaian motorik; seperti
gerakan dalam mengikat sepatu, makan-minum, merokok; atau gerakan
verbal seperti selamat-tinggal bapak-ibu.

4. Asosiasi Verbal (Verbal Assosiation)

Suatu kalimat “piramida itu berbangun limas” adalah contoh asosiasi
verbal. Seseorang dapat menyatakan bahwa piramida berbangun limas
kalau ia mengetahui berbagai bangun, seperti balok, kubus, atau
kerucut. Hubungan atau asosiasi verbal terbentuk bila unsur-unsurnya
terdapat dalam urutan tertentu, yang satu mengikuti yang lain.

9. Belajar Diskriminasi (Discrimination Learning)

Tipe belajar ini adalah pembedaan terhadap berbagai rangkaian seperti
membedakan berbagai bentuk wajah, binatang atau tumbuh-tumbuhan.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 61



6. Belajar Konsep (Concept Learning)

Konsep merupakan simbol berpikir. Hal ini diperoleh dari hasil
membuat tafsiran terhadap fakta atau realita, dan hubungan antara
berbagai fakta. Dengan konsep, dapat digolongkan binatang bertulang
belakang menurut ciri-ciri khusus (kelas), seperti kelas mamalia,
reptilia, amphibia, burung dan ikan, dapat pula digolongkan manusia
berdasarkan ras (warna kulit) atau kebangsaan, suku bangsa, atau
hubungan keluarga, kemampuan membentuk konsep ini terjadi bila
orang dapat melakukan diskriminasi.

1. Belajar Aturan (Rute Learning)

Hukuman, dalil atau rumusan adalah rute (aturan). Tipe belajar ini
banyak terdapat dalam semua pelajaran di sekolah, seperti benda
memuai dipanaskan, besar sudut, dalam sebuah segitiga sama dengan
180 derajat. Belajar aturan ternyata mirip dengan verbal chaining
(rangkaian verbal), terutama bila aturan itu tidak diketahui artinya. Oleh
karena itu, setiap dalil atau rumusan yang dipelajari harus dipahami
artinya.

8. Belajar Pemecahan Masalah (Problem Solving)

Memecahkan masalah adalah biasa dalam kehidupan. Ini memerlukan
pemikiran. Upaya pemecahan masalah dilakukan dengan menghubungkan
berbagai aturan yang relevan dengan masalah itu. Dalam memecahkan
masalah diperlukan waktu, adakalanya singkat adakalanya lama. Juga
sering kali harus melalui berbagai langkah, seperti mengenal tiap unsur
dalam masalah itu, mencari hubungannya dengan aturan (rute) tertentu.
Dalam segala langkah diperlukan pemikiran. Tampaknya, pemecahan
masalah terjadi secara tiba-tiba (insight). Dengan ulangan-ulangan,
masalah tidak terpecahkan dan apa yang dipecahkan sendiri —yang
menyelesaikan ditemukan sendiri- lebih mantap dan dapat ditransfer
kepada situasi atau problem lain. Kesanggupan memecahkan masalah
memperbesar kemampuan untuk memecahkan masalah-masalah lain.

Kedelapan tipe sebagaimana diuraikan di atas itu ada hierarkinya.
Setiap tipe belajar merupakan prasyarat bagi tipe belajar di atasnya.
Sebaliknya, tiap-tipe belajar memerlukan penguasaan pada tipe
belajar pada tingkat di bawahnya. Untuk belajar memecahkan masalah

62  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



misalnya, perlu dikuasai sejumlah aturan yang relevan dan untuk
menguasai aturan perlu dipakai semua konsep dalam aturan itu. Agar
dikuasai konsep perlu kemampuan membuat perbedaan, dan agar dapat
membuat pembedaan perlu dikuasai verbal chain, dan seterusnya.

Biasanya dalam pelajaran di sekolah atau di pesantren hanya sampai
kepada tingkat konsep. Namun, ada kalanya kita harus menggunakan
taraf belajar lebih rendah lagi. Agar belajar dapat mencapai taraf lebih
tinggi, diperlukan kemampuan pendidik dalam menerapkan prinsip
sebagaimana diuraikan di atas.

D. Proses Belajar

Untuk mencapai tujuan belajar di pondok pesantren, sesungguhnya
dapat dilakukan tidak hanya menggantungkan sepenuhnya pada pendidik
selaku orang yang memberikan informasi dan ilmu pengetahuan.
Akan tetapi, peserta didik sendiri dapat didudukkan sebagai subjek
pendidikan. Artinya, peluang-peluang untuk pengembangan daya kreasi
dan intelek peserta didik dapat dilakukan oleh peserta didik itu sendiri,
di samping, memang, harus adanya peranan orang lain yang memberi
corak dalam pengembangannya dalam hal ini adalah pendidik.

Pembelajaran yang dilaksanakan di pondok pesantren, di-setting
dalam kondisi yang tepat, semua peserta didik mampu belajar dengan
baik dan memperoleh hasil belajar secara maksimal terhadap seluruh
bahan yang dibelajarkan. Semua peserta didik diupayakan memperoleh
hasil belajar secara maksimal dengan pembelajaran yang sistematis.
Kesistematisan dapat tercermin dari strategi pembelajaran yang
dilaksanakan, terutama dalam mengorganisasikan tujuan dan materi
pembelajaran, melaksanakan evaluasi dan memberikan bimbingan bagi
mereka yang gagal mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Strategi
belajar diterapkan secara menyeluruh sebagai upaya meningkatkan mutu
pendidikan di pondok pesantren, terutama dalam mengembangkan
individu dalam proses pembelajaran. Perhatian pendidik terhadap
waktu, diperlukan untuk belajar sampai taraf penguasaan materi
pembelajaran sepenuhnya.* Langkah-langkah umum dalam proses
belajar adalah:

#E. Mulyasa, Kurtkulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik, dan
Implementasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 55.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 63



Membelajarkan satuan pembelajaran pertama.

Memberikan tes diagnostik untuk memeriksa kemajuan belajar
peserta didik setelah disampaikan satuan pembelajaran tersebut.
Hasil tes ini menunjukkan peserta didik yang telah memenuhi
kriteria dan yang belum.

Peserta didik yang telah memenuhi kriteria keberhasilan yang telah
ditetapkan diperkenankan menempuh pembelajaran berikutnya,
sedangkan bagi yang belum, diberikan kegiatan korektif.
Melakukan pemeriksaan akhir untuk mengetahui hasil belajar yang
telah tercapai oleh peserta didik dalam jangka waktu tertentu.**

Dalam implementasinya, belajar meliputi merencanakan dan

melaksanakan.

1.

Merencanakan

Bloom-Block mengemukakan perencanaan merupakan prakondisi
belajar yang sebaiknya disusun dengan langkah-langkah sebagai berikut:

a.

Merumuskan tujuan bidang pembelajaran. Terlebih dahulu
merancang standard kompetensi dan penentuan standar perilaku
yang diharapkan tercapai oleh peserta didik.

Mempersiapkan alat evaluasi. Para peserta didik dinilai berdasarkan
alat evaluasi tersebut pada akhir pembelajaran mengenai materi
pembelajaran tertentu. Hasilnya dibandingkan dengan standar
perilaku yang ditetapkan sebelumnya.

Menjabarkan materi pembelajaran menjadi urutan-urutan
pembelajaran yang kecil. Masing-masing diperlukan untuk jangka
waktu dua minggu dalam rangka pencapaian standar kompetensi.

Mengembangkan prosedur koreksi dan umpan balik bagi setiap
unit pembelajaran.

Menyusun tes diagnostik kemampuan belajar untuk memperoleh
informasi dan balikan bagi pendidik dari peserta didik tentang
perubahan yang terjadi sebagai hasil pembelajaran sebelumnya
sesuai dengan unit pembelajaran.

*“Qemar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran (Jakarta: Bumi Aksara, 2001),

hlm. 133.

64

Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Mengembangkan satu himpunan materi pembelajaran alternatif
sebagai alat untuk mengoreksi hasil belajar, yang bersumber pada
setiap pokok uji satuan tes.

Setiap peserta didik diupayakan menemukan kesulitannya sendiri
dalam mempelajari materi pembelajaran. Peserta didik dibantu
untuk dapat menemukan cara belajar alternatif mengenai bahan
yang belum dikuasainya, kemudian memilih cara belajarnya sendiri.

Perencanaan belajar dapat dilakukan dalam dua tahapan, meliputi

langkah-langkah kerja yang lebih khusus. Tahap kesatu, mendefinisikan
pelaksanaan belajar dalam bidang pembelajaran yang akan dibelajarkan.
Tahapan ini dilaksanakan melalui lima langkah kegiatan sebagai berikut:

a.

Penentuan tujuan pembelajaran. Berdasarkan rumusan kompetensi
dasar yang meliputi aspek-aspek kognitif, afektif, dan psikomotor yang
telah ditentukan untuk jangka waktu satu semester.

Penyusunan tabel spesifikasi satuan bahasan. Tabel ini memuat
satuan-satuan bahasan yang akan disampaikan, dan setiap satuan
bahasan dicek berdasarkan kriteria tujuan pendidikan aspek kognitif
yang terdiri atas pengetahuan, pemahaman, aplikasi, analisis,
sintesis, dan evaluasi.

Pengecekkan tabel spesifikasi dan penentuan standar kompetensi.
Tabel spesifikasi ditinjau dari segi kesesuaiannya dengan entry
behavior peserta didik. Jika kurang atau tidak sesuai, perlu diadakan
review sebagaimana mestinya. Selanjutnya, merumuskan standar
kompetensi sambil memperhatikan kompetensi dasar dan satuan
bahasan.

Penentuan alat untuk memeriksa hasil akhir belajar berdasarkan
tabel spesifikasi. Alat ini berupa tes sumatif sesuai dengan standar
kompetensi yang telah dirumuskan untuk mengetahui keberhasilan
belajar peserta didik. Tes ini bersifat criteria referenced (mengacu
kepada standar atau ukuran mutlak) dalam rangka menilai hasil
belajar individu.

Penentuan standar perilaku. Standar perilaku (performance standard)
merupakan indikator tingkat penguasaan bahan oleh peserta didik.
Ada tiga cara yang digunakan untuk menentukan standar tersebut.
Pendidik dapat memilih salah satu cara saja dari tiga cara di bawah
ini:

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 65



1) Penentuan standar perilaku berdasarkan persentase standar
kompetensi yang dicapai.

2) Penentuan standar perilaku berdasarkan pencapaian seluruh
kriteria yang ditetapkan untuk setiap standar kompetensi,
misalnya untuk satu standar kompetensi 8 buah jawaban yang
benar untuk 10 buah pokok uji, atau 4 buah jawaban yang
benar untuk 5 buah pokok uji, dan seterusnya;

3) Penentuan standar perilaku berdasarkan pencapaian kriteria
operasi intelektual untuk masing-masing satuan bahasan.
Perhitungan berdasarkan jumlah pokok uji yang harus dijawab
benar untuk masing-masing satuan bahasan ditinjau operasi
intelektual yang telah direncanakan dalam himpunan kerangka
pokok uji.

Tahap kedua, merencanakan satuan pembelajaran yang

memungkinkan semua peserta didik dapat dan mau belajar. Langkah-
langkah kegiatannya adalah sebagai berikut:

a.

66

Mengidentifikasi satuan pembelajaran. Setiap satuan pembelajaran
hanya memuat satu himpunan standar kompetensi, satu satuan
bahasan yang akan diajarkan, satu satuan waktu (paling banyak
dua minggu). Materi pembelajaran untuk satu semester dijadikan
beberapa satuan bahasan. Jadi, dalam jangka satu semester terdapat
beberapa satuan pembelajaran yang disusun berurutan. Antara
ketiga unsur itu harus ada keserasian.

Membuat spesifikasi satuan bahasan. Di dalamnya terdapat rincian
bahan sebagai dasar usaha pengembangan lebih lanjut. Di samping
itu, memuat satuan bahasan, unsur-unsur dan operasi intelektual
berdasarkan taksonomi Bloom. Satu satuan bahasan adalah satu
satuan pembelajaran. Satu semester terdiri atas beberapa satuan
bahasan. Setiap satuan bahasan mengandung (kemungkinan)
unsur-unsur prosedur, prinsip, konsep, fakta, istilah dan faktor.
Operasi intelektual terdiri atas pengetahuan, pengertian, aplikasi,
analisis, sintesis, dan evaluasi.

Perencanaan kegiatan belajar dan pembelajaran untuk satuan
pembelajaran pengembangan kegiatan belajar dan pembelajaran
meliputi hal-hal berikut:

Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



1) Perencanaan pembelajaran berdasarkan kelompok.

2) Penyusunan diagnostic progress test yang merupakan bacaan
integral dalam proses belajar dan pembelajaran.

3) Pengembangan unit korektif dengan cara penyajian kembali
bahan yang sama kepada yang membutuhkannya dengan cara
yang berbeda dengan kegiatan kelompok, yang telah dilakukan
sebelumnya.

4) Penentuan kegiatan korektif berdasarkan pokok uji dalam
test. Peserta didik sendiri memilih kegiatan korektif yang akan
dilakukannya.*

2. Melaksanakan

Berdasarkan perencanaan yang telah dipersiapkan, pendidik di pondok
pesantren mulai melaksanakan belajar di kelas. Para pendidik terlebih
dahulu memperkenalkan prosedur belajar kepada peserta didik dengan
maksud memberikan motivasi, menumbuhkan kepercayaan pada diri
sendiri dan memberikan petunjuk awal. Pelaksanaan belajar terdiri atas
langkah-langkah sebagai berikut:

a.

Kegiatan orientasi. Kegiatan ini mengorientasikan peserta didik
terhadap strategi belajar yang berkenaan dengan orientasi tentang
apayang akan dipelajari oleh peserta didik dalam jangka waktu satu
semester dan cara belajar yang harus dilakukan oleh peserta didik.
Pendidik menjelaskan keseluruhan bahan yang telah dirancang
dalam tabel spesifikasi, lalu melanjutkannya dengan pra-tes yang
isinya sama dengan tes sumatif (pascates). Pendidik menjelaskan
kepada peserta didik tentang cara belajar yang baru, pelaksanaan
tes sumatif untuk mengontrol keberhasilan belajar, standar yang
dipergunakan (standar mutlak) yang ditandai dengan derajat
keberhasilan (A, B, C, D, E) kerja sama dalam belajar, bantuan
belajar, diagnostic progress, kegiatan korektif berdasarkan pilihan
sendiri.

**Oemar Hamalik, Strategi Belajar Mengajar Berdasarkan CBSA (Bandung,

Sinar Baru, 1991), hlm. 92. Lihat Abu Ahmadi & Joko Tri Prasetya, Strategi Belajar
Mengajar (Bandung: Pustaka Setia, 1997), hlm. 159.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 67



68

Kegiatan belajar dan pembelajaran. Pendidik memperkenalkan
standar kompetensi pada satuan pembelajaran yang akan
dibelajarkan dengan cara: (1) memperkenalkan tabel spesifikasi
tentang arti dan cara mempergunakannya untuk kepentingan
bimbingan belajar; (2) mengajukan pertanyaan yang menonjolkan
isi bahan yang hendak disajikan sambil menunjukkan apa yang wajib
dikerjakan oleh peserta didik secara maksimal; (3) mengajukan
topik umum yang akan dipelajari dan menyajikan ringkasan materi
pembelajaran terdahulu (apersepsi).

Penyajian rencana kegiatan belajar dan pembelajaran berdasarkan
standar kelompok. Tujuannya adalah menjelaskan tentang tindakan
yang hendak dilakukan oleh peserta didik dalam kegiatan kelompok.
Dengan cara ini, mereka dapat memahami tentang strategi belajar
dan pembelajaran yang dilakukan pendidik, sehingga mereka aktif
membuat catatan dan ikhtisar.

Penyajian pembelajaran dalam situasi kelompok berdasarkan satuan
pembelajaran. Pendidik menyampaikan materi pembelajaran sambil
memberi peringatan secara periodik untuk meminta perhatian
peserta didik, misalnya dengan mengajukan pertanyaan tentang
pengalaman atau masalah-masalah yang dapat dijawab mereka
dan melibatkan mereka secara aktif dalam kegiatan belajar dengan
teknik tertentu, misalnya mendorong mereka belajar, menggunakan
prinsip minimum-maksimum, yakni meminimumkan materi yang
tidak relevan dan memaksimumkan materi yang relevan;

Mengidentifikasi kemajuan belajar peserta didik yang telah
memuaskan dan yang belum memuaskan. Tes diadakan setelah satu
satuan pembelajaran selesai diajarkan. Informasikan bahwa tes ini
semata-mata untuk perbaikan cara belajar dan untuk meningkatkan
hasil belajar. Untuk mengetahui apakah hasil belajar peserta didik
telah memuaskan atau belum, maka mereka diminta mencocokkan
hasil test mereka masing-masing dengan presentase uji yang telah
dijawab (misalnya 80%-90%= telah memuaskan; kurang dari 80%
berarti memerlukan perbaikan cara belajar).

Menetapkan peserta didik yang hasil belajarnya telah memuaskan.
Peserta didik dianggap memperoleh hasil belajar yang memuaskan
bila telah memenuhi persentase pokok uji. Mereka diminta untuk
membantu teman-temannya selaku tutor dan mereka bahas.

Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



g. Memberikan kegiatan korektif kepada peserta didik yang hasil
belajarnya belum memuaskan. Kegiatan korektif dapat dilakukan di
kelas atau di luar kelas. Ada tiga teknik yang dapat dikembangkan,
yakni: (1) bantuan tutor sekelas; (2) pendidik membelajarkan
kembali bahan yang berhubungan dengan pokok uji apabila
sebagian besar peserta didik belum memuaskan; dan (3) peserta
didik yang bersangkutan memilih sendiri daftar korektif yang telah
disediakan dan melakukannya secara individual.

h. Menetapkan peserta didik yang hasil belajarnya memuaskan.
Kegiatan ini dimaksudkan untuk menentukan para peserta didik
yang benar-benar siap mengikuti tes akhir satuan pembelajaran,
sedangkan peserta didik yang belum mencapai tingkat memuaskan
dapat juga mengikuti tes dengan pengaturan tertentu.

i. Penentuan tingkat penguasaan bahan. Setelah satu satuan
pembelajaran selesai dibelajarkan, lalu diadakan test sumatif.
Lembaran jawaban yang telah selesai diperiksa oleh temannya
dihitung sendiri berdasarkan petunjuk pendidik, tetapi
penjumlahannya dihitung oleh peserta didik. Mereka sendiri
yang menentukan tingkat penguasaan bahan berdasarkan kriteria
penguasaan yang telah ditetapkan sebelumnya.

j- Memberitahukan kembali tingkat penguasaan setiap peserta didik.
Kegiatan ini bertujuan untuk mengetahui tingkat penguasaan
mereka.

k. Pengecekkan keefektifan keseluruhan program. Dengan demikian,
dapat diketahui keefektifan keseluruhan program yang telah
dilaksanakan.®

E. Prinsip-prinsip Belajar

Dalam belajar terdapat tiga prinsip, yaitu penyediaan waktu;
memberikan balikan; dan perbaikan.

*Hamalik, Strategi Belajar, hlm. 95; lihat Ahmadi & Joko Tri Prasetya, Strategi
Belajar, hlm. 162-165.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 69



1. Penyediaan Waktu

Menurut Benjamin S. Bloom bahwa bakat untuk sesuatu bidang studi
tertentu, ditentukan oleh tingkat belajar peserta didik menurut waktu
yang disediakan pada tingkat tertentu. Atas dasar itu, maka bakat tidak
didefinisikan sebagai indek tingkat penguasaan peserta didik, melainkan
sebagai kecepatan belajar dan sebagai ukuran sejumlah waktu yang
diperlukan peserta didik untuk menguasai materi pembelajaran dalam
suatu kondisi yang ideal. Dengan demikian, seorang peserta didik
dengan bakat yang tinggi dapat mempelajari suatu bidang studi secara
cepat, sedang peserta didik lainnya dengan bakat yang rendah hanya
dapat mempelajari bidang studi yang sama dalam waktu yang sama
dan lebih lambat.

Apabila untuk setiap peserta didik disediakan waktu yang
diperlukan, ia dapat mencapai tingkat penguasaan yang ditargetkan.
Tingkat penguasaan belajar itu, bergantung pada waktu yang secara
riil digunakannya berbanding waktu yang diperlukan untuk belajar.
Contohnya, jika peserta didik memerlukan 10 jam pembelajaran
untuk mempelajari satu satuan pembelajaran, sedangkan waktu yang
digunakan secara riil hanya 8 jam pembelajaran, maka pada dasarnya
peserta didik hanya belajar 80% dari satuan pembelajaran tersebut.

Berdasarkan contoh di atas, dikemukakan ada dua jenis waktu,
yaitu: (1) waktu yang diperlukan; dan (2) waktu yang secara
riil digunakan. Banyak usaha penelitian di bidang belajar tuntas
mempersoalkan tingkat waktu tersebut, antara lain penelitian itu
ingin menjawab dan menemukan sesuatu strategi belajar yang dapat
mempersingkat “waktu yang diperlukan.” Di pihak lain, waktu yang
secara riil digunakan dapat diperpanjang untuk setiap peserta didik,
sehingga sangat memungkinkan terjadinya belajar tuntas. Dalam
hal demikian dapat dikatakan, ada tiga faktor yang memengaruhi
waktu yang diperlukan yaitu: (1) bakat mempelajari serta tugas yang
diberikan; (2) kemampuan siswa memahami pembelajaran; dan (3)
kualitas pembelajaran itu sendiri. Tiga faktor ini dapat diperhitungkan
untuk mempersingkat waktu yang diperlukan. Kedua faktor pertama
biasanya sukar dapat dipengaruhi, sedang yang sangat mungkin dapat
dipengaruhi adalah kualitas belajar dan pembelajaran itu sendiri. Oleh
karena itu, dalam strategi pembelajaran belajar tuntas, kualitas belajar

70 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



dan kualitas pembelajaran menjadi sangat penting dan dapat diupayakan
seefektif dan seefisien mungkin.

Secara riil, waktu yang digunakan dalam belajar dipengaruhi oleh
dua faktor, yaitu: (1) waktu yang tersedia atau kesempatan belajar; dan
(2) waktu yang diinginkan untuk mempelajari materi pembelajaran
yang dalam hal ini dinamakan “ketekunan dalam usaha (perseverance).
Waktu yang tersedia dalam belajar menurut kurikulum sekolah
biasanya dibatasi oleh jadwal. Strategi belajar dalam rangka waktu yang
digunakan berpengaruh terhadap ketekunan peserta didik dalam belajar.

Berdasarkan uraian waktu selama ini, dapat dikemukakan bahwa
waktu belajar bagi peserta didik sangat penting dan menentukan. Setiap
peserta didik dengan bakatnya masing-masing mempunyai kecepatan
belajarnya sendiri-sendiri. Pandangan ini menegaskan adanya perhatian
secara khusus diberikan secara individual kepada peserta didik daripada
menyamaratakan kualitas peserta didik dalam satu kelas.*

2. Memberikan Balikan

Umpan balik adalah observasi terhadap akibat perbuatan yang telah
dilakukan. Umpan balik dalam kegiatan belajar dan pembelajaran
merupakan peristiwa yang memberikan kepastian kepada peserta didik
bahwa kegiatan belajar dan pembelajaran telah atau belum mencapai
tujuan. Dengan umpan balik, peserta didik mengecek melalui observasi
terhadap sesuatu di luar dirinya.

Bagi peserta didik, umpan balik merupakan pemberitahuan
apakah yang dikerjakannya sudah betul atau salah. Kalau sudah betul,
ia meneruskan pekerjaannya, sedangkan jika masih salah ia perlu
memperbaiki kesalahannya. Keterangan ini memberikan penjelasan
bahwa umpan balik yang “sering” dan “segera” diketahui peserta didik
itu penting artinya. Jika dalam kegiatan belajar, peserta didik segera
memperoleh umpan balik, berarti memberitahukan kepadanya apakah
yang dikerjakannya salah atau betul.

Penerapan prinsip umpan balik ini, biasanya dilakukan melalui tes.
Jika peserta didik telah mengerjakan sesuatu latihan, ia diberikan tes. Tes

“Mustagqim dan Abdul Wahab, Psikologi Pendidikan (Jakarta: Rineka Cipta,
1991), him. 113-115.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 71



sendiri merupakan umpan balik langsung untuk melihat apakah yang
dipelajarinya sudah mencapai tujuan atau belum. Tes digunakan sebagai
umpan balik yang memberikan kepastian kepada peserta didik tentang
harapan-harapannya apakah sudah atau belum terpenuhi. Penggunaan
tes secara baik dapat mendorong peserta didik untuk belajar lebih giat
lagi. Tes diberikan secara kontinu dan sistematis. Akibat positif lain
dengan penggunaan dan pemanfaatan umpan balik adalah menjamin
tensi belajar untuk waktu yang lebih lama. Tanpa umpan balik, tensi
belajar akan kecil artinya dan apa yang dipelajari akan cepat terlupakan
oleh peserta didik.*

3. Perbaikan

J. H. Block, ahli belajar tuntas, menamakan prinsip ketiga ini dengan
sebutan correctives, artinya usaha memperbaiki setiap kesulitan atau
masalah yang dihadapi peserta didik pada waktu mempelajari sesuatu.
Prinsip ini sangat penting kedudukannya dalam proses belajar dan
pembelajaran yang dikelola pendidik. Dalam strategi belajar, dengan
segala macam cara dan media, peserta didik yang lambat belajar dibantu
untuk menguasai materi pembelajaran yang direncanakan. Hal ini hanya
dapat dimungkinkan dengan menyelenggarakan perbaikan. Usaha
pendidik melakukan perbaikan merupakan suatu bagian yang intern
dalam proses belajar.

Perbaikan diberikan pada waktu permulaan pembelajaran, yaitu
pada waktu diketahui peserta didik belum menguasai sesuatu pra
syarat yang diperlukan dalam suatu pembelajaran tertentu. Perbaikan
diberikan pula pada saat proses belajar berlangsung dan diberikan
kepada peserta didik yang menemui kesulitan atau kepada mereka
yang lambat belajarnya. Kelambatan dalam belajar ada yang dengan
mudah dapat diketahui dan ada pula yang sukar diketahui atau sukar
dideteksi. Cara yang dapat diketahui guna mengidentifikasi kesulitan
atau kelambatan belajar itu adalah melalui penggunaan tes atau teknik-
teknik diagnostik kesulitan belajar lainnya.

Melalui tes diagnostik ditemukan adanya dua kategori peserta
didik, yaitu mereka yang dapat diperbaiki dan sukar diperbaiki. Peserta
didik yang sukar diperbaiki oleh pendidik, penanganannya diserahkan

“Mustagim dan Abdul Wahab, Psikologi Pendidikan, hlm. 115-117.

72 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



kepada konselor sekolah atau jika perlu diserahkan kepada dokter jiwa.
Dalam upaya perbaikan belajar, ada enam komponen yang memerlukan
perhatian.

Pertama, sejumlah peserta didik tertentu yang memerlukan bantuan
perbaikan, mungkin ada dua orang, tiga, empat atau lima orang. Jumlah
dari mereka yang memerlukan perbaikan sangat memengaruhi teknik
perbaikan yang digunakan.

Kedua, tempat bantuan perbaikan diberikan. Bantuan perbaikan
dapat diberikan di dalam kelas, di halaman, di perpustakaan sekolah
atau di rumah yang bersangkutan. Dengan memberikan pekerjaan
rumah, perbaikan diselenggarakan oleh peserta didik di rumah yang
bersangkutan.

Ketiga, komponen penolong, yaitu orang yang memberikan
perbaikan. Pendidik yang membelajarkan langsung di kelas adalah
penolong utama, karena dialah yang paling mengetahui keperluan dan
keadaan peserta didiknya, maka ia berkewajiban memberi bantuan
sepenuhnya. Namun demikian, perbaikan itu pun dapat dilatihkan
kepada peserta didik tertentu, yaitu peserta didik yang cepat belajarnya
atau yang lebih tinggi kelasnya atau diberikan oleh kakaknya di rumah.
Penyuluh pendidikan pun dapat dilibatkan untuk peserta didik tertentu
bila sukar dilakukan oleh pendidik langsung. Peranan pendidik dalam
hal ini penting untuk menentukan siapa di antaranya yang paling tepat
membantu agar perbaikan itu dapat diselenggarakan dengan baik dan
tepat.

Keempat, komponen metode dan alat yang sesuai untuk perbaikan.
Alat pembelajaran antara lain dapat berupa buku pembelajaran yang
sedang dipakai, lembaran kerja, gambar, peta, tape recorder, film, dan
alat-alat laboratorium. Metode adalah cara penggunaan alat dalam
proses perbaikan. Metode yang dapat digunakan banyak ragamnya.
Pendidik bertugas memilih metode mana yang paling tepat untuk
digunakan. Dalam kegiatan perbaikan, metode dan alat itu penting
untuk: (1) memberikan motivasi kepada peserta didik untuk bekerja
keras dan untuk memelihara agar perhatian yang bersangkutan dapat
terus menerus dipusatkan selama kegiatan perbaikan itu berlangsung;
(2) menyampaikan pembelajaran secara tepat agar mereka benar-benar
mengerti materi yang dipelajarinya dan agar penyajian perbaikan
tidak terlalu sukar atau membingungkan; (3) memberikan latihan

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 73



praktik secukupnya, sehingga mereka dapat menguasai konsep-konsep
pembelajaran disertai dengan keterampilan; (4) bahan perbaikan dengan
mudah dipahami oleh pemberi bantuan perbaikan, sehingga mereka
tidak menemui kesukaran dan dengan demikian mereka dapat dengan
mudah memilih bahan dan langkah-langkah perbaikan yang diperlukan.

Kelima, tingkat kesukaran belajar. Sebagaimana telah dijelaskan di
atas, ada kesulitan belajar yang mudah diatasi dan ada pula yang sukar
diatasi. Jika keterlambatan peserta didik disebabkan karena tingkat
pemahaman belajarnya relatif rendah atau lambat dan tidak terdapat
gangguan-gangguan lainnya, maka kesulitan demikian dengan mudah
dapat diatasi. Jika penyebabnya parah, maka diperlukan bantuan tenaga
ahli seperti konselor sekolah dan psikiater.

Keenam, waktu pelaksanaan perbaikan. Dalam hal ini, waktu ada
dua aspek, yaitu: (1) kapan perbaikan itu diadakan; dan (2) berapa
lama perbaikan itu diberikan. Perbaikan itu memiliki beberapa bentuk.
a. Memberikan buku pembelajaran lain yang relevan dengan tujuan

sesuatu pembelajaran yang sedang dipelajari kepada peserta didik.

Dalam buku pembelajaran itu, terdapat soal-soal dan latihan-

latihan sebagai alternatif pekerjaan dengan mengerjakan latihan-

latihan, sehingga peserta didik yang bersangkutan pengertian dan
pemahamannya lebih baik.

b. Perbaikan yang diberikan oleh teman peserta didik yang sebaya.
Bentuk ini dikenal dengan tutor sebaya (peer teaching). Kegiatan
perbaikan dengan cara ini dilakukan secara individual oleh peserta
didik yang cepat belajarnya kepada peserta didik yang belum
menguasai tujuan pembelajaran tertentu yang sedang dipelajari.

c. Kerja kelompok kecil, yakni bentuk perbaikan diberikan secara
berkelompok yang terdiri atas 3 atau 4 orang peserta didik. Mereka
mendiskusikan kesulitan belajarnya dan mempelajari bagian-bagian
tertentu dari materi pembelajaran yang sedang dipelajari.

d. Membelajarkan kembali atau reteaching, yakni kegiatan perbaikan
dengan pendidik membelajarkan kembali materi pembelajaran
kepada sekelompok besar peserta didik yang pada umumnya
belum memahami materi yang sedang dikerjakan atau dipelajari.
Membelajarkan kembali dapat pula dalam bentuk pembelajaran
secara klasikal, artinya pembelajaran diberikan untuk seluruh kelas

74 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



karena sebagian besar peserta didik belum paham benar terhadap
materi yang dibelajarkan oleh pendidik.

Bentuk perbaikan yang dikerjakan melalui lembaran kerja yang
dikerjakan oleh peserta didik. Lembaran kerja itu berisi latihan-
latihan atau soal-soal yang sejalan dengan satuan pembelajaran yang
sedang dipelajari yang telah dipersiapkan pendidik sebelumnya.
Petunjuk-petunjuk untuk mengerjakan lembaran kerja itu telah
dijelaskan dalam lembaran kerja itu sendiri.

Audio visual Aids, yaitu bentuk kegiatan perbaikan lainnya yang
dikerjakan secara kelompok dengan memberikan penekanan
kepada metode Visual dan Auditif dengan memanfaatkan film, kaset,
ilustrasi dan video tape.

Permainan akademik, yakni bentuk kegiatan perbaikan yang
memanfaatkan cara bermain, tetapi sifatnya memecahkan
persoalan-persoalan pembelajaran yang dihadapi.

Latihan kelompok secara efektif. Bentuk ini dilaksanakan dengan
jalan mengadakan latihan bagi peserta didik yang sama-sama
mengalami kesulitan pembelajaran yang sama dengan memberikan
penekanan pada kegiatan-kegiatan emosional.

Permainan dengan menggunakan pias kertas, karton atau kartu.
Bentuk ini dijalankan dengan membuat huruf, kata, kalimat, gambar
atau simbol pada kartu pias-pias untuk lebih memudahkan peserta
didik memahami materi pembelajaran yang dianggapnya sukar.
Kegiatan perbaikan itu dilakukan secara individual, terutama dalam
mengulangi terminologi, kata, konsep atau prinsip yang terdapat
pada satuan pembelajaran yang sedang dipelajari.

Pembelajaran perorangan. Perbaikan ini dilakukan dalam
bentuk tertulis yang dapat dipelajari sendiri oleh peserta didik.
Pembelajaran perorangan yang dapat digunakan antara lain adalah
modul.*

“Mustagim & Abdul Wahib, Psikologi Pendidikan, hlm. 113-122.

Bab 3 | Konsep Dasar Belajar 75



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 4

DASAR-DASAR BELAJAR

Dasar belajar yang disusun al-Zarnuji merupakan antisipasi dan
perkiraan tentang apa yang akan dilakukan dalam belajar, sehingga
tercipta suatu situasi yang memungkinkan terjadinya proses belajar yang
dapat mengantarkan peserta didik mencapai tujuan yang diharapkan,
dasar ini meliputi:

A. lizamiyat al-Ta’lim (Kewajiban Belajar)

Al-Zarnuji pada bab pertama memaparkan:

Je b Aol CAb) s e sl Lol e, s

"Hadits ini terdapat pada Kitab Kasyf al-Khafa, juz. 2. Bab ilmu, Nomor: 43,
Hadits diriwayatkan oleh Ibnu Majah dari Ibnu Abdul Barr.

77



Rasulullah Saw. Bersabda: Mencari ilmu itu merupakan kewajiban bagi seorang
Muslim baik laki-laki maupun perempuan. Perlu diketahui bahwa, kewajiban
menuntut ilmu bagi Muslim laki-laki dan perempuan ini tidak untuk sembarang
ilmu, tetapi kewajiban mencari ilmu terbatas pada ilmu hal.

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan ilmu apa yang diwajibkan
kepada seorang Muslim untuk mencarinya? Sudah barang tentu tidaklah
semua ilmu. Artinya bahwa seorang Muslim tidaklah diwajibkan untuk
mencari semua ilmu yang ada. Akan tetapi, yang diwajibkan adalah ilmu
yang berhubungan dengan apa yang harus dan yang sedang dikerjakan
olehnya.

Menurut al-Zarnuji, bahwa ilmu yang wajib diketahui dan dikuasai
oleh seseorang itu adalah ilmu al-hal. Dimaksud dengan ilmu al-Hal
adalah, ilmu yang terkait dengan hal-hal yang sedang dialami oleh
orang, di antaranya ialah ilmu-ilmu yang berkaitan masalah kufur, iman,
salat, zakat, puasa, dan lain sebagainya, dan bukan ilmu yang berkaitan
dengan hal-hal yang akan datang, sebagaimana dikatakan:

JUH dais ol il JUH e el Jail g, LS

Ilmu yang paling utama adalah ilmu tentang pekerjaan yang dihadapi; dan amal
yang paling baik adalah memelihara keadaan yang dihadapi jangan sampai
menjadi sia-sia dan rusak.?

Al-Zarnuji menyatakan, bahwa belajar sebagai suatu kewajiban
bagi setiap Muslim merujuk sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu
Majah dan Ibnu Abdil-Barri seperti berikut:

Je b Aol CAb) e s ) Lol e, s
(ke e

Mencari ilmu adalah fardhu (wajib) bagi setiap Muslim laki-laki maupun
perempuan.

Dalam hadis di atas digunakan kata fardhu. Fardhu merupakan
istilah dalam syariat yang menunjukkan adanya keharusan untuk

*Burhanuddin al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum, terjemahan
Muhammadun Thaifuri, Pedoman Belajar bagi Penuntun Ilmu secara Islami (Surabaya:
Menara Suci, 2008), him. 3-4.

78  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



melaksanakan sesuatu yang difardukan itu, seperti salat, puasa dan
lain-lainnya. Di dalam Al-Qur’an dapat dijumpai kata-kata faradha dan
berbagai perubahannya, di antaranya terdapat dalam firman Allah Swr.,
sebagai berikut:

i:JQ\J.J\VUcuaJ_e&,\S\ O\
wdlﬂ&ﬁu«v&*d\»

Sesungguhnya yang mewajibkan atasmu melaksanakan hukum-hukum Al-Qur’an
benar-benar akan mengembalikan kamu ke tempat kembali. (QS Al-Qashas
[28]: 85).

Kata faradha dalam ayat di atas, berarti aujaba (mewajibkan).
Mewajibkan untuk mengamalkan, juga mewajibkan untuk mendalami.?
Kalau kita ikuti alur pikir ayat di atas, maka menuntut dan
mengamalkan ilmu yang telah kita pelajari adalah fardhu. Dengan
demikian, akan diperoleh kebahagiaan sebagai orang-orang yang
mengamalkan hukum-hukum Al-Qur’an. Kewajiban mencari ilmu, di
samping diperintahkan oleh Rasulullah Saw., sebagaimana disebutkan
dalam hadis di atas, juga diperintahkan oleh Allah sebagaimana
disebutkan dalam firman-Nya.

L8N \ﬂ\dxwduvxg;@;&m -3
r}uuwxrxcru\grwm

Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan! Dia menciptakan
manusia dari segumpal darah. Bacalah! Tuhanmulah Yang Mahamulia, yang
mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak
diketahuinya. (QS Al-Alaq, [96]: 1-5).

Ayat di atas merupakan wahyu pertama yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad Saw., di dalamnya berisi perintah belajar karena
adanya kata Igra’ (fi’il amar), yang bisa diartikan bacalah. Membaca
merupakan salah satu bentuk belajar. Hal tersebut merupakan perintah
Allah Swt., yang harus dilaksanakan. Sebab, amar meskipun mempunyai

’Ar-Raghib al-Asfahany, Mufradat Alfadh al-Qur’an (Darul-Katib al-A’rabi,
t.th.), hlm. 390.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 79



bermacam-macam makna, tetapi dalam penggunaan makna yang
terpentingnya adalah wajib, termasuk dalam surah di atas.*

Perintah membaca pernah didesakkan kepada Rasulullah Saw., oleh
malaikat Jibril, bahkan sampai tiga kali. Setelah disebutkan sebanyak
tiga kali baru, kemudian Beliau melaksanakannya. Perintah itu datang
pada saat Nabi Saw., menerima wahyu yang pertama di atas. Perintah
membaca dalam arti yang luas adalah belajar.

Membaca merupakan perintah paling awal dibandingkan dengan
berbagai perintah yang lainnya yang disampaikan kepada beliau. Bahkan
perintah membaca mendahului perintah berdakwah, perintah berjihad,
mendahului perintah bersedekah dan lain sebagainya. Hal ini tentu
bukan tanpa maksud, karena secara rasio kita tahu bahwa membaca
mempunyai peran yang sangat besar dalam kehidupan manusia. Dengan
membaca/belajar, dapat mengetahui mana yang haq dan mana yang
bathil, mana yang layak dimintai pertolongan dan yang tidak, mana
yang harus disembah dan yang tidak, mana yang halal dan mana yang
haram. Dengan membaca pula, dapat memperoleh banyak pengetahuan,
mampu beribadah dan bersyukur kepada-Nya, berjihad di jalan-Nya,
dan mampu melestarikan alam semesta ini.

Selanjutnya secara bahasa, kata iqra’ berasal dari kata gara’a, berarti
jama’a (menghimpun).® Apabila kata tersebut dikaitkan dengan belajar,
maka dapat berarti menghimpun masalah-masalah yang muncul, ide-
ide, berbagai penemuan baru, dan lain-lainnya, baik dalam bentuk
tulisan maupun dalam hati, sebagai yang amat penting dan besar
artinya. Dengan demikian dalam membaca (belajar), diperlukan adanya
“sesuatu yang mengesankan” untuk dicatat dalam buku dan kalbu seraya
diamalkannya. Belajar sebagai proses dalam pendidikan menurut al-
Zarnuji adalah mengembangkan semua potensi diri seefektif mungkin
baik jasmaniah maupun rohaniah untuk mempelajari, menguasai secara
baik, menghayati seraya mengamalkan ilmu-ilmu yang dituntut dan
diperlukan oleh agama dan dunia.

*Muhammad Al-Khudari Bek, Ushill al-Figh (Kairo: Maktabah al-Rahmaniyah,
1933), him. 242.
SAl-Asfahany, Mufradatu al-Fazi, hlm. 413.

80  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Sementara itu, kajian mendalam dan penelitian serius mengenai
perhatian Al-Qur’an terhadap ilmu telah dilakukan oleh sarjana Barat
modern, Franz Rosenthal misalnya. Dia beranggapan bahwa “ilmu
adalah salah satu dari hal-hal mendasar yang telah mendominasi Islam
dan memberikan peradaban Islam dalam bentuk dan corak yang berbeda.
Karena faktanya, tidak ada hal mendasar yang setingkat dengan ilmu
yang dijadikan sebagai penentu peradaban Islam di semua aspeknya.”®
Mendukung argumennya ini, dia meneliti sejumlah penggunaan kata
ilm di dalam Al-Qur’an. Menurutnya, dalam pembentukan katanya,
asal kata ‘1lm, yang tentu saja tidak berkaitan dengan kata ‘alam dunia
muncul dengan frekuensi yang tidak biasa di dalam Al-Qur’an. Dari
semuanya diberitahukan bahwa ada 750 kemunculan kata tersebut.
Karena setidaknya dalam Al-Qur’an terdapat 78.000 kata, dapat
dikatakan bahwa kata ‘ilm mencapai kira-kira satu persen dari kosakata
yang ada di dalam Al-Qur’an.”

Kemudian dia menyatakan bahwa frekuensi kemunculan kata ‘ilm di
dalam Al-Qur’an adalah bukan masalah kebetulan. Ini disebutkan terus-
menerus, sehingga tak seorang pun yang luput untuk memperhatikannya.
Ini adalah hal yang penting yang Nabi inginkan untuk diperhatikan. Hal
Ini merupakan salah satu ide dasar yang dijadikan sebagai tugasnya
untuk disampaikan kepada para pengikutnya.®

Cendekiawan Muslim Malaysia, Wan Mohd Nor Wan Daud
menyatakan bahwa keseringan munculnya satu kata (‘ilm), adalah satu
indikasi akan pentingnya sebuah hubungan konsep, dia menyatakan
bahwa pentingnya ilmu dapat dilihat dari tindakan mengagungkan
yang dilakukan oleh orang yang mencari, memiliki, mengajarkannya,
dan mengamalkannya (ulama).’

Al-Qur’an menolak dengan pasti persamaan pemikiran antara
mereka yang mengetahui dan mereka yang tidak mengetahui, “Katakan
(kepada mereka, wahai Muhammad), apakah sama orang-orang yang
mengetahui dan orang-orang yang tidak mengetahui? Sesungguhnya orang yang

SFranz Rosenthal, Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval
Islam (Leiden: E. J. Brill, 1970), hlm. 2. ,

’Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 19-20.

SRosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 21.

*Wan Mohd Noor Wan Daud, The Concept of Knowledge in Islam and Its Implication
for Education in a Developing Country (London: Mansell, 1989), hlm. 34.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 81



berakallah (ulul albab) yang dapat menerima pelajaran.” Rasa takut kepada
Allah Swt., yang membentuk prinsip dasar kehidupan agama Islam
hanya dapat dicapai oleh orang-orang yang memiliki ilmu (QS Fathir
[35]: 28). Mereka bersama para malaikat dapat memberikan kesaksian
atas keberadaan Tuhan dan keesaan-Nya (QS Ali Imran [3]: 18) melalui
bukti penciptaannya. Tidak ada seorangpun, kecuali orang-orang yang
berilmu yang akan memahami arti kebijaksanaan Tuhan melalui berbagai
perumpamaan (amtsal) yang telah Allah ciptakan untuk umat manusia
(QS Al-Ankabut [29]: 43).1°

Al-Faruqji, seorang cendekiawan Muslim, bersama dengan istrinya
Lois Lamya, telah menulis bahwa Islam mengidentikkan dirinya dengan
ilmu. Ini menginformasikan kedudukannya dan juga tujuannya.!’ Pada
zamannya, Syed Muhammad Naquib al-Attas juga menyatakan bahwa
dalam Al-Qur’an banyaknya penjelasan mengenai pentingnya ilmu di
dalam Islam melebihi banyaknya penjelasan tentang agama, budaya,
dan peradaban lainnya, dan tidak ada keraguan dalam hal ini karena
kedudukannya yang tinggi dan peranannya yang penting.'?

Pentingnya ilmu di dalam Islam, dapat dengan mudah dilihat dalam
bidang dinamika Islam seperti teologi dan ilmu hukum. A. S. Tritton
menunjukkan kedudukan akan pentingnya ilmu pada awal perkembangan
sekolah-sekolah teologi Islam seperti Khawarij, Murji’ah dan Mu’tazilah.
Walaupun ada kontroversi yang serius di antara mereka, Tritton menyatakan
bahwa fakta yang mencuat adalah bahwa semua teori ini adalah teori orang-
orang Islam. Titik pangkalnya adalah agama; manusia berhadapan dengan
Tuhan, kitab-Nya dan nabi-Nya. Ini terlihat bahwa doktrin pemikiran
Mu’tazilah sebagai sumber ilmu Tuhan adalah bukan Islam, tetapi sama-
sama masuk akal untuk beralasan bahwa ini merupakan hasil penekanan
yang Al-Qur’an sandarkan pada isyarat-isyarat Tuhan, karena isyarat-isyarat
itu tidaklah berguna jika tidak ada seseorang yang menterjemahkannya.

Daud, The Concept of Knowledge, hlm. 34-35.

Isma‘ll R. al-FarGqi dan Lois Lamya‘ al-Far(iqi, The Cultural Atlas of Islam
(New York: MacMillan Publishing Company, 1986), hlm. 230. Lihat Affandi
Mochtar, Ta’lim al-Muta’allim Tariq at-Ta’allum (Beberapa Catatan Studi) dalam Islam
Berbagai Perspektif Didedikasikan Untuk 70 Tahun. Munawir Sjadzali,” (Yogyakarta:
LPML. 1995), hlm. 17-34.

2Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur:
Muslim Youth Movement of Malaysia (ABIM), 1978), hlm. 136.

82  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Sepertinya Mu’tazilah mengikuti saran dari luar, tetapi pada intinya tidak
ada sesuatu yang asing dalam sejarah teori ini.'®

Dalam bidang ilmu hukum Islam, masalah ilmu ini telah menjadi
masalah pokok sejak dianjurkan untuk melakukan ijtihdd, yang dengan
ijtihad itu masalah-masalah hukum Islam dapat diselesaikan dalam
ketetapan praktis untuk memenuhi kondisi sosial yang terus berubah.
Ini tentu saja benar bahwa bagi orang-orang Islam sumber utama hukum
Islam adalah Al-Qur’an dan Hadis, tetapi sumber utama hukum Islam
sendiri tidak cukup dalam menghadapi kebutuhan-kebutuhan teknis,
terutama dalam bidang kemasyarakatan yang fleksibel.

Dua sumber utama hukum Islam tersebut, harus dikembangkan
melalui proses berpikir (ijtthad). Untuk melakukan ijtihad, seperti
yang Al-Qur’an dan Hadis anjurkan, tentu saja dibutuhkan beberapa
ilmu sebagai aturan yang melatarbelakangi masalahnya. Setiap Muslim
faktanya membenarkan dan bahkan mewajibkan melakukan ijtihad,
tetapi ini tidak dapat dilakukan tanpa memenubhi syarat-syarat berikut
ini:

1) Memilki pengetahuan tentang Al-Qur’an dan semua yang
berhubungan dengan Al-Qur’an, baik membacanya, paham tentang
bahasanya;

2) Memiliki pengetahuan yang mendalam tentang susunan Al-
Qur’an dan semua subbagiannya, hubungan satu sama lainnya dan
hubungan dengan perintah sunah.

3) Dapat menjelaskan arti dari ayat-ayat mutasyabihdt, membedakan
makna harfiah dan kiasan, makna umum, dan makna khusus.

4) Hapal Al-Qur’an, hadis-hadis dan penjelasannya.

5) Memiliki pengetahuan yang baik tentang hadis, atau paling tidaknya
tiga ribu hadis.

6) Shaleh dan cermat.
7) Memiliki pengetahuan yang luas tentang fikih (ilmu hukum Islam).

BBA.S. Tritton, Theory of Knowledge in Early Muslim Theology, in Woolner
Commemoration Volume, diterbitkan oleh Mohammad Shafi, edisi pertama (Lahore:
Mehar Chand Lahman DAS, Harvard University Library Microproduction
Department, 1940), hlm. 256.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 83



8) Memiliki pengetahuan yang luas mengenai aturan hukum dari
empat mazhab."

Begitu pula, terdapat sejumlah hadis yang menekankan akan
pentingnya ilmu dalam Islam. Beberapa di antaranya disajikan secara
kolektif sebagai berikut:

“Carilah ilmu dari buaian sampai liang lahat. Ilmu seperti harta benda yang
hilang dari pemiliknya, dia mencarinya walaupun sampai ke negeri Cina.”
“Mencari ilmu merupakan kewajiban bagi setiap Muslim baik laki-laki
ataupun perempuan.” “Carilah ilmu karena orang yang mendapatkannya
akan berkelakuan sebagaimana orang soleh.” “Orang yang berjalan
menuntut ilmu, kepadanya Allah akan menunjukkan jalan.” “Orang
itu berjalan di jalan Allah. Siapa yang pergi mencari ilmu maka Allah
tidak akan membiarkan usahanya tidak dibalas di dunia dan di akhirat.”
“Orang-orang yang meninggal ketika berjuang dalam mencari ilmu serta
mengamalkannya maka akan diberi rahmat pada kehidupan selanjutnya.”!®

Sikap al-Zarnuji terhadap ilmu seperti yang akan ditunjukkan
di bawah, pada dasarnya sejalan dengan pemikiran-pemikiran Islam.
Walaupun dia jarang mengutip ayat Al-Qur’an atau hadis, tetapi lebih
sering mengacu kepada tradisi dan kebijaksanaan leluhurnya, dalam
kitab Ta’lim al-Zarnuji dengan jelas mengakui bahwa kebaikan dan
kemuliaan belajar banyak sekali.'®

Hal yang mengesankan dari pernyataannya muncul berkenaan
dengan pentingnya ilmu kaitannya dengan kemuliaan manusia dengan
ciptaan Tuhan lainnya. Tanpa adanya penjelasan yang mendasar,
beliau berpendapat bahwa kemuliaan ilmu tidak disembunyikan dari
seseorang karena ini khusus untuk manusia. Manusia dan semua
binatang lainnya disamakan dalam setiap sifat keberanian, tindakannya,
kekuatan, kemarahan dan juga perasaan haru kecuali ilmu.'” Untuk

“TP. Hughes, Dictionary of Islam (Clift on, N. J.: Reference Book Publishers,
1965), hlm. 199.

BAfzalur Rahmén, Muhammad Salla Allah ‘alaihi Wassalam: Encyclopaedia
of Seerah, vol. 3 (London: The Muslim Schools Trust, 1955) dan H.A. Jawad,
“Muhammad The Educator: an Authentic Approach”, Islamic Quarterly 34: 2, 1990,
hlm. 115-121.

16Al-Zarndji, Ta‘lim al-Muta‘allim Tariq al-Ta‘allum, Instruction of the Student:
The Method of Learning, terjemahan oleh G.E.von Grunebaum dan T.M. Abel (New
York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 24.

7Al-Zarn(ji, Ta‘lim al-Muta‘allim, hlm. 22.

84  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



mendukung pernyataannya ini, dia merujuk pada pemikiran bahwa
Tuhan menyatakan keunggulan Adam melebihi Malaikat-Malaikat yang
dia perintahkan untuk bersujud di hadapannya (Adam).'®

Selanjutnya, al-Zarnuji menyoroti pentingnya ilmu sebagai
petunjuk yang dengan ilmu seseorang bisa mendapatkan derajat yang
tinggi di mata Allah. Mengenai hal ini, dia menyertakan argumennya
dengan konsep takwa, dengan menyatakan, ilmu itu mulia karena ilmu
menuntun kepada rasa takut terhadap Tuhan yang dapat memberikan
seorang hamba-Nya kebaikan dan kebahagiaan yang kekal.!” Hanya
dengan ilmulah, seseorang dapat melaksanakan setiap perintah agama,
dan menghindari larangan yang ditentukan oleh ajaran agama. Dua hal
ini, melaksanakan dan menjauhi larangan, adalah komponen utama
dalam konsep takwa.

Berdasarkan beberapa kutipan di atas, jelas bahwa pemikiran al-
Zarnuji yang berkenaan dengan manfaat ilmu berkisar tentang konsep
kemanusiaan. Praktisnya, ada dua aspek dalam diri manusia, di mana
dia mendasarkan argumennya terhadap aspek-aspek itu.

Pertama, dibenarkan bahwa manusia sebagai makhluk yang
berbeda makhluk Allah yang lainnya, mempunyai kemampuan untuk
mendapatkan ilmu. Sementara makhluk yang lain, walaupun mereka
mempunyai tingkah laku mental yang dianggap sama dengan manusia,
seperti merasakan lingkungan mereka, tetapi mereka tidak bisa
mendapatkan ilmu. Dari perspektif ini, adalah wajar berasumsi bahwa
al-Zarnuji mengartikan ilmu melalui media simbol-simbol verbal yang
dikonseptualisasikan dan dapat dipahami.?

Kedua, menurut perspektif Islam bahwa manusia diwajibkan untuk
bertindak sesuai dengan aturan-aturan agama. Apabila mereka bertindak
sebaliknya, maka hidupnya tidak berarti. Begitu juga dalam melakukan
sesuatu, manusia membutuhkan ilmu untuk memfasilitasi pelaksanaan
tugasnya. Dalam pemikiran al-Zarnuji mengenai pentingnya konsep

81bid., hlm. 22.

“Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad, Al-Imdm Burhan al-Islim az-Zarniji:
Tilmidzu Sahib al-Hidayah, dalam al-Zarndji, Ta‘lim al-Muta‘allim li al-Ta‘allum Tarig
al-‘TIlm, yang diterbitkan oleh Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad (Beirut: Matba‘ah
al-Sa‘adah, 1986), him. 10.

2Yaqtt Ibn ‘Abd Allah al-Rami, Mujam al-Buldan, jilid. 3 (Beirut: Daral-Sadir,
1386/1957), him. 138.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 85



kemanusiaan, adalah sangat penting untuk memperhatikan aspek-
aspek kemanusiaan, sifat dasarnya, tujuannya dalam pandangan
pembelajaran Islam. Hal ini menarik untuk mengetahui bagaimana Al-
Qur’an memperhatikan permasalahan-permasalahan manusia. Dalam
Al-Qur’an, keterangan manusia sebagai makhluk dinyatakan dengan
istilah al-Insan yang muncul 65 kali dan bentuk jamaknya al-Nas dan
al-Ins muncul sebanyak dua ratus dan empat puluh dan delapan belas
kali secara berturut-turut. Dari semuanya itu kecuali satu (QS Al-Isra
[17]: 4) munculnya kata sandang “al” bersamaan dengan kata insan
nampaknya mempunyai beberapa arti. Shamma menyatakan bahwa
kata sandang ini berfungsi sama dengan kata sandang dalam lafal al-Ilah
(Allah) yang terlihat meninggikan makna asli Tuhan sebagai Tuhan alam
semesta dan satu-satunya Tuhan. Berkaitan dengan kata insan, ini terlihat
menunjukkan akan pentingnya makna manusia yang luas dan unik.?!
Berkenaan dengan proses terjadinya manusia, Al-Qur’an menunjukkan
hal ini dengan keterangan mengenai dua tahapan proses penciptaan.
Tahapan pertama adalah permulaan, tahapan yang tidak terlihat, ghaib
dan hanya dapat dipahami melalui ilmu keyakinan.

Pada tingkatan ini, sering sekali Al-Qur’an menjelaskan bahwa
manusia diciptakan ex nihilo dari saripati (berasal) dari tin (tanah
liat), turab (debu dan lumpur), min salsal min hama’in masnun (dan dari
kegelapan yang berubah menjadi tanah liat) yang Tuhan bentuk dengan
tangannya sendiri dan ketika ini sudah dibentuk dengan sempurna,
dihembuskanlah roh Tuhan ke dalamnya.?? Sementara itu, pada
tahapan kedua, penciptaan manusia secara saintifik dikenal sebagai
proses biologi, sperma yang berada di tempat yang hangat dan berubah
menjadi gumpalan darah yang kemudian dilengkapi dengan tulang dan
daging.”® Walaupun perhatian Al-Qur’an terhadap penciptaan manusia
lebih cenderung pada tahapan permulaan yang tidak terlihat (ghaib),
penjelasan-penjelasan biologinya telah diterima secara saintifik.

Secara singkat, kejadian manusia dapat dijelaskan, manusia
mempunyai dua wujud, yaitu jiwa dan raga, sekaligus roh dan jasad (QS
Al-Hijr [15]: 29; QS Al-Mukminun [23]: 12-14). Tuhan mengajarinya
nama-nama (al-Asma’) benda seluruhnya (QS Al-Bagarah [2]: 31), dari

2Daud, The Concept of Knowledge, hlm. 15.
2bid., hlm. 15.
Zbid., hlm. 16.

86  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



‘nama-nama’ itu kita mengambil kesimpulan bahwa itu berarti ilmu (al-
‘Ilm) akan segala hal (al-Ashya’). Ilmu ini tidak merujuk pada inti sari
ilmu (dzat) atau ilmu yang tidak terlihat (sirr) dari suatu benda (shay’)
seperti contohnya roh (al-Ruh), kecuali hanya sedikit pengetahuan saja
yang diberikan oleh Allah kepada manusia (QS Al-Isra [17]: 85); ini
merujuk pada ilmu kejadian atau peristiwa (‘arad) dan sifat-sifat (sifah)
yang berkenaan dengan benda-benda yang layak dan dapat dimengerti
(mahsusat dan ma’qulat) supaya dapat mengetahui hubungan dan
perbedaan di antara itu semua dan untuk menjelaskan sifat dasarnya
supaya dapat mengetahui penyebab, kegunaan, dan tujuannya. Manusia
juga diberikan ilmu tentang Tuhan (ma’rifah), keesaan-Nya yang mutlak;
bahwa Allah adalah Tuhan sebenarnya (rabb) dan sejatinya yang harus
disembah (ilah) (QS Al-A'raf [7]: 172; QS Ali Imran [3]: 18). Kedudukan
ilmu ini di dalam diri manusia, baik al-‘Ilm dan ma’rifah adalah pada
jiwanya (al-Nafs), hatinya (qalb) dan pikirannya (al-Aql). Fakta bahwa
manusia bersaksi kepada Allah (‘arafa) dengan keesaan-Nya yang mutlak
sebagai Tuhan sejatinya dan kenyataan yang penting terhadap situasi
yang mengikutinya, telah mengikat manusia dalam sebuah perjanjian
(mitsaq/al-’ahd) yang menentukan tujuannya, sikap dan tindakan yang
berkenaan dengan dirinya dan Tuhan (QS Al-A'raf [7]: 172).%*

Mengenai tujuan manusia dalam hidupnya, sejak dia diciptakan
oleh Tuhan, dia harus melakukan ibadah (penyerahan diri) kepada-Nya,
dan tugasnya adalah patuh (tha’ah) kepada Allah yang telah menciptakan
manusia menurut fitrahnya itu (QS Ar-Rum [30]: 30).% Di sisi lain,
manusia adalah pemimpin (khalifah) di bumi (QS Al-Baqarah [2]: 30),
dengan demikian dia mengemban kepercayaan yang berat (amanah)
yaitu kepercayaan terhadap tanggung jawabnya untuk mengatur sesuai
dengan kehendak, tujuan, dan kesenangan Tuhan (QS Al-Ahzab [33]:
72).% Untuk mengantarkan tujuan hidupnya, pada dasarnya manusia
harus mengembangkan potensinya, termasuk kecerdasannya yang
diberikan kepadanya secara alami (fitrah).

Demikian pula, al-Zarnuji menekankan semua teorinya tentang
ilmu sebagai tindakan yang berarti (‘amal). Argumennya mengenai
hal ini sangat praktis dan ini, mungkin dipengaruhi oleh perhatiannya

24A1-Attas, Islam and Secularism, hlm. 132-133.
2]bid., hlm. 132-133.
261bid., hlm. 134.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 87



terhadap ilmu hukum Islam. Dia membedakan dua istilah yang saling
berhubungan: ‘ilm dan figh. Al-Zarnuji memahami ilmu sebagai alat
yang bisa membuat permasalahan menjadi jelas, sementara fikih adalah
pengetahuan mengenai batasan baiknya ilmu.?”” Kemudian dia mengutip
pandangan Abu Hanifah bahwa ilmu hukum adalah pengetahuan
seseorang terhadap hak dan kewajibannya dan bahwa tujuan dari ilmu
adalah untuk bertindak sesuai dengan ilmu itu sementara tujuan dari
tindakan adalah meninggalkan hal-hal yang tidak perlu yang terus
dilakukan. Penting bagi manusia untuk tidak mengabaikan jiwanya atau
mengabaikan apa yang membantu dan merusaknya dalam kehidupan
sekarang ataupun selanjutnya. Oleh karena itu, manusia harus berusaha
memenuhi apa yang baik bagi jiwa dan harus menghindari apa yang
membahayakannya, supaya kecerdasan dan ilmunya tidak menjadi
senjata yang melawannya dan hukuman atasnya akan diberatkan.
Semoga Tuhan menjaga kita dari kemarahan dan hukumannya.?

Pengaruh konsep amal menurut pemikiran al-Zarnuji lebih
jelas daripada teorinya ‘ilm al-hal, yang pada gilirannya menentukan
klasifikasinya terhadap ilmu. Al-Zarnuji menganggap Hadis Nabi
Muhammad Saw., bahwa mencari ilmu adalah wajib bagi setiap Muslim
laki-laki maupun perempuan.” Kemudian dia menjelaskan hadis ini
dengan menyatakan, ketahuilah bahwa tidak wajib bagi setiap Muslim,
laki-laki ataupun perempuan untuk mencari semua aspek ilmu, kecuali
hanya ilmu yang sesuai dengan lingkungan hidupnya (‘ilm al-hal).*
Selanjutnya, dinyatakan bahwa ilmu yang paling bermanfaat adalah
ilmu yang sesuai dengan lingkungan seseorang (‘ilm al-hal) dan tindakan
yang paling bermanfaat adalah menjaga lingkungan seseorang (hifz
al-hal) 3! Sebagai seorang ahli hukum dia mendasarkan argumennya
dalam sebuah anggapan bahwa penting bagi seorang Muslim untuk
berjuang mendapatkan sebanyak-banyaknya ilmu yang dia butuhkan
di lingkungannya apa pun ilmunya.*

Y"Al-Zarntji, Ta‘lim al-Muta‘allim, hlm. 24.
281hid., hlm. 24.
2]bid., him. 21.
3Jbid., hlm. 21.
31bid., him. 21.
2]bid., hlm. 21.

88  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Ibrahim Ibn Isma’il dan Muhammad ‘Abd al-Qadir Ahmad, dalam
komentar mereka terhadap Ta’lim, menyatakan bahwa ‘ilm al-hal
mencakup ilmu teologi Islam (ushul al-din) dan hukum Islam (figh).
Mengenai arti al-Hal sendiri, Isma’il menyatakan bahwa “ini merupakan
masalah langsung kehidupan manusia seperti masalah ketidakpercayaan
(kufr), keyakinan (iman), ritual sembahyang (salat), sedekah (zakat),
puasa tahunan selama bulan ramadan (siyam) dan masalah-masalah
lainnya di luar itu semua untuk masa selanjutnya.*®* Ahmad, dalam
sebuah pernyataan yang lebih detail menyatakan bahwa makna al-Hal
masalah-masalah langsung yang bersinggungan dengan kehidupan umat
manusia seperti keyakinannya, ilmunya yang berkaitan dengan ibadah
dan urusan pokok manusia juga yang berkenaan dengan pendekatan-
pendekatan untuk memenuhi kebutuhan ekonomi untuk menjalankan
hidupnya.**

B. Aghrad al-Ta’allum (Tujuan Belajar)

‘OKJ\,&;&;‘A\,&;A@L‘,@QLM\&fM
J@Q\A&QJ@)LQ@@&;@#M\&»@M&
| &}4\9&53}.\,&

Kewajiban bagi seorang Muslim untuk mencari ilmu tentang apa yang sedang ia
lakukan. Jika ia sedang melakukan salat umpamanya, maka ia harus memahami
syarat rukun salat.®

Selain itu, seorang Muslim harus mengetahui syarat rukun salat dalam
keadaan apa ia melakukannya, apakah dalam waktu sehat atau sakit, atau
dalam waktu berpergian atau tidak. Syarat rukun salat itu wajib diketahui,
karena itulah yang manjadi sah dan tidaknya salat diwajibkan. Karena
memang hal-hal menjadi sempurnanya suatu kewajiban juga menjadi soal
wajib diketahui. Kalau demikian halnya dalam hal yang berhubungan dengan

3Ibrahim Ibn Isma’il, Syarh Ta‘lim al-Muta‘allim (Mesir: Mustafa al-Babi al-
Halabi, t.th.), hlm. 4.

3Al-Zarndji, Ta‘lim al-Muta‘allim, diterbitkan oleh Muhammad ‘Abdul-Qadir
Ahmad (Kairo: al-Sa‘ddah, 1986), hlm. 83.

$Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 4.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 89



ibadah murni, yaitu salat, puasa, zakat, haji dan sebagainya, maka demikian
juga seorang pedagang yang melakukan perdagangan itu. Selain masalah-
masalah perdagangan, juga umpamanya masalah riba, barang-barang yang
boleh dan tidak boleh diperdagangkan dan sebagainya.

Demikian pula yang berhubungan dengan pekerjaan-pekerjaan lain.
Umpamanya pertukangan, maka orang yang melakukan pertukangan
juga harus mengetahui tentang seluk-beluk pertukangan itu. Selain
itu, merupakan kewajiban seorang Muslim untuk mengetahui tentang
tingkah laku hati, umpamanya tawakal, menyerahkan diri kepada Allah
Swt., mengembalikan segala sesuatu kepada-Nya, takut kepada-Nya,
rela dengan hukum-Nya dan gadha’-Nya, karena tingkah laku hati itu
pasti dialami oleh orang dalam segala keadaan.*

Mengenai ilmu, al-Zarnuji nampaknya menganggap ini sebagai
standar kualitas ilmu yang peserta didik harus cari. Walaupun di
dalam kitab Ta’lim-nya dia hanya menyebutkan ilmu dalam jumlah
yang terbatas, dari penjelasannya jelas bahwa semakin berguna suatu
ilmu maka semakin penting ilmu itu untuk dipelajari. Pemikiran ini
sebanding dengan pemikiran yang dinyatakan oleh al-Hujwiri (w.
567/117) bahwa ilmu adalah wajib sepanjang ini dibutuhkan untuk
berbuat baik. Tuhan mengutuk orang-orang yang mempelajari ilmu yang
tidak berguna.*” Pertanyaan yang alakadarnya mengenai hubungan ‘ilm
dan ‘amal sesungguhnya telah menjadi masalah yang membangkitkan
semangat di dalam sejarah pembelajaran dalam Islam.

Al-Khatib al-Baghdadi (W. 463/107) beranggapan, perilaku (‘amal)
sebagai satu-satunya cara yang mungkin untuk memberikan ketetapan
pada hari akhir dan mendapatkan keselamatan.*® Dalam pemikiran
ini, ilmu membutuhkan perbuatan. Ibn Bajjah (W. 533/138) dalam
memahami hubungan antara keduanya, mengutip Abd al-Rahman
Muhammad al-Atibi (W. 228 H.) bahwa akhir dari berpikir adalah
permulaan bertindak dan akhir dari bertindak adalah berpikir.** Namun,
pemikir-pemikir Islam umumnya menganggap ilmu lebih tinggi dari

°Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim (2008), hlm. 4-6.

%G.E. von Grunebaum, Muslim World View and Muslim Science, Oriens 17,
(1964), hlm. 361.

$8Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 248.

*Ibn Bajjah, Al-Wugqif ‘ald al-Aql, in Rasd’il Ibn Bajjah al-Ilahiyah, diterbitkan
oleh Majid Fakhri (Beirut: Dar al-Nahr, 1968), hlm. 108.

90  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pada perilaku (‘amal). Ada lima alasan yang mendukung argumen
keutamaan ilmu:

1. Ilmu tanpa tindakan adalah sebuah tindakan, sebaliknya tindakan
tanpa ilmu bukanlah tindakan.

2. Ilmu tanpa tindakan mungkin berguna, tetapi tindakan tanpa ilmu
tidaklah berguna.

3. Ilmu itu penting seperti lampu dan tindakan mengikutinya (yang
mana yang penting, apakah ilmu yang keberadannya menjadi cahaya
atau seperti bayangan yang mengikuti cahaya atau lampu?).

4. Orang-orang yang berilmu mempunyai kedudukan yang sama
dengan para nabi.

5. Ilmu datang dari Allah sementara tindakan datang dari manusia.*

Ibnu al-Muqaffa’ (W. kira-kira 139/757) menyatakan bahwa ilmu
adalah jiwa sementara tindakan adalah jasad; ilmu adalah fondasi
sedangkan tindakan adalah cabangnya; ilmu adalah orang tua, sedangkan
tindakan adalah anaknya; dan di dalam ilmu pasti ada tindakan di
dalamnya sedangkan di dalam tindakan ilmu tidak secara otomatis
ada.*' Selain itu, dia menyatakan bahwa tindakan seseorang terhadap
sebuah masalah yang dia sendiri tidak tahu bahwa ini salah adalah
indah sementara selanjutnya akan menjadi wabah bagi kebaikan;
tindakan penghindaran seseorang terhadap masalah yang dia sendiri
tidak mengerti bahwa ini benar adalah kecerobohan sementara nantinya
akan menjadi wabah bagi agama; perlawanan seseorang secara berani
terhadap masalah yang dia sendiri tidak tahu apakah ini benar atau
salah adalah kegemaran orang pintar.*

Sementara itu, al-Ghazali, seperti yang dikutip oleh Roshental,
menyatakan bahwa ilmu memang hal yang paling mendasar’, karena
tindakan dapat dilakukan hanya melalui ilmu akan tata cara yang
berkenaan dengan tindakan yang harus dilakukan, dan ada juga beberapa
ilmu yang tidak ada kaitannya dengan tindakan, seperti ilmu tentang

“Rosenthal, Knowledge Triumphant, hlm. 249.

“'Abd Amir Syams al-Din, Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda Ibn al-Mugqaff a’, al-Jahiz, Abd
al-Hamid al-Katib (Beirut: Dar al-Iqra’, 1985), hlm. 165.

#2Syams al-Din, Al-Fikr al-Tarbawi, hlm. 165.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 91



Tuhan, dan sifat-sifat-Nya, dan malaikat-malaikat-Nya.** Meskipun
begitu, dia konsisten dalam menentukan hubungan dua hal, ‘ilm dan
‘amal, supaya bisa mendapatkan kebahagiaan yang sudah pasti dicari
oleh orang-orang kuno dan modern. Menurutnya, ilmu memerlukan
sebuah standar, yang membedakannya dari kegiatan-kegiatan lain
sementara tindakan (‘amal) adalah sebuah ukuran atau norma yang
akan menetapkan cara yang jelas dan ringkas, yang muncul atas tiruan
pasif (taglid) dan mengarah pada kepastian yang terbuka, yaitu jenis
tindakan yang berdampak pada kebahagiaan dan membedakannya dari
tindakan yang mendatangkan kemalangan.”**

Demikian pula ini menarik untuk diperhatikan, di samping
menunjukkan bahwa Abu Hanifah seperti yang al-Zarnuji nyatakan
bahwa tujuan ilmu adalah untuk berperilaku dengan ilmu itu,
menunjukkan pendapat yang agak berbeda di dalam kitab al-Alim wa
al-Muta’allim-nya, “bahwa ‘amal merupakan cerminan (thaba’) dari ‘ilm;
‘ilm dengan sedikit ‘amal adalah lebih baik dari pada kebodohan dengan
banyak ‘amal.* Ini juga menarik untuk memperhatikan pendapat ahli
sufi pada abad kedua belas, Abu al-Najib al-Suhrawardi (W. 1171/1168)
yang menyatakan bahwa ada pepatah, Dia yang mendengar dengan
telinganya akan menghubungkan (apa yang telah dia pelajari), dia
yang mendengar dengan hatinya akan mengajarkannya, dan dia yang
mengamalkan apa yang telah dia pelajari dituntun dan memberikan
tuntunan. Ada pepatah lain, ilmu mengerahkan cara melakukan sesuatu,
tetapi jika kemudian tidak merespons, ilmu akan pergi.*®

RNIRE ST e eV N B O O N
bl (g g L ey dinlly 5oy sgally el Ay 2ol

$A1-Ghazali, Mizdan al-Amal, hlm. 328.

*Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam (Leiden: E. J. Brill, 1991), hlm. 194.

*Joseph Schacht, “An Early Murci’ite Treatise: The Kitab al-Alim wa al-
Muta‘allim,” Oriens 17 (1964), him. 104.

*Abl al-Najib al-Suhrawardi, Kitdb Addb al-Muridin, a Sufi Rule of Novices,
terjemahan dan pengantar oleh Menahem Milson (Cambridge: Harvard University
Press, 1975), him. 41.

92 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Tidak seorang pun yang meragukan akan pentingnya ilmu pengetahuan, karena
ilmu itu khusus dimiliki umat manusia. Adapun selain ilmu, itu bisa dimiliki
manusia dan bisa dimiliki binatang.*’

S0 et sy ey 0 L L
AW sl )y s ) e

Ilmu itu sangat penting karena itu sebagai perantara (sarana) untuk bertagwa.
Dengan taqwa inilah manusia menerima kedudukan terhormat di sisi Allah,
dan keuntungan yang abadi.*®

Adapun tentang kemuliaan ilmu itu adalah cukup jelas, karena
ilmu itu adalah khusus bagi manusia. Ilmu itulah yang membedakan
antara manusia dengan hewan. Allah Swt., memberikan keutamaan
kepada Nabi Adam as., di atas para malaikat, dengan memerintahkan
mereka untuk sujud kepadanya, adalah karena Adam as., menguasai
ilmu, sedang malaikat tidak.*’

Sikap al-Zarnuji terkait dengan keutamaan ilmu bagi manusia,
baik karena sifat dasar manusia ataupun karena kebutuhan manusia
kenyataannya tidaklah unik. Walaupun begitu hal yang harus diingat
adalah bahwa argumennya mengenai hal ini murni bersifat religius,
bersama dengan tradisi leluhurnya sebagai rujukan. Sikap ini nampaknya
menunjukkan kecenderungan Muslim tradisionalis (ahli hukum) pada
zamannya yang mengabaikan pentingnya arti pendekatan rasional.
Hal ini nampak jelas ketika pendekatannya, dibandingkan dengan
cendekiawan Muslim lainnya seperti al-Ghazali dan Ibn Khaldun yang
pemikirannya mengenai signifikansi ilmu bagi manusia.

Al-Ghazali merupakan salah seorang cendekiawan Muslim yang
luar biasa, pendahulu al-Zarnuji yang memberikan penjelasan tentang
kaitannya dengan masalah ilmu, bukti logika, dan agama. Sepanjang
pendekatan filosofisnya diperhatikan, ilmu itu penting, bukan hanya
ketika dibandingkan dengan atribut-atribut Tuhan lainnya, tetapi juga
di dalam ilmu itu sendiri. [Imu, kata al-Ghazali, adalah keutamaan yang
mutlak yang ada pada ilmu itu sendiri, terlepas dari atribut Tuhan. Ini

“Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 6.
“Jbid., hlm. 7.
“Ibid., hlm. 6-7

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 93



merupakan deskripsi kesempurnaan Tuhan, dan melaluinya malaikat
dan nabi dikaruniai kehormatan.®® Selanjutnya, dia menyatakan
bahwa ilmu adalah sesuatu yang sangat menyenangkan di dalamnya
dan oleh karena itu, ilmu dicari karena nilai hakikinya dan kamu juga
akan menemukannya sebagai jalan yang menuntunmu ke akhirat dan
kebahagiaan, di mana tujuannya adalah untuk mendekatkan diri kita
kepada Allah Swt. Pencapaian terbesar menurut pemikiran manusia
adalah kebahagiaan yang abadi dan hal yang paling baiknya adalah cara
yang menuntun kita kepada kebahagiaan itu. Kebahagiaan ini tidak
akan pernah dicapai, kecuali dengan ilmu dan usaha, dan usaha tidak
mungkin berhasil tanpa ilmu. Dasar kebahagiaan di dunia adalah ilmu.
Oleh karena itu, dari semua usaha ilmu adalah yang paling utama.>!

Sementara itu, Ibn Khaldun yang tumbuh dan berkembang kira-
kira dua abad setelah al-Zarnuji mengakui kemampuan manusia
untuk mencari ilmu. Perhatiannya terhadap masalah ini terlihat jelas
dalam beberapa bagian dari mugaddimah-nya. Menurut Rab Nawaz
Malik, pemikirannya bahwa apa yang membedakan manusia dari
makhluk hidup lainnya adalah kapasitas berpikir dan rasa ingin
tahunya. Kemampuan berpikir manusia dipadukan dengan rasa
keinginantahuannya membuatnya melakukan penelitian, mengetahui
dan menemukan.”*> Malik menambahkan bahwa “rasa keingintahuan
manusialah yang membuat manusia ingin memahami sesuatu dan
mendapatkan banyak pengetahuan. Ibnu Khaldun menyatakan bahwa
yang dapat mengumpulkan kemampuan manusia dalam berpikir
dan bertanya adalah pelanggaran terhadap sifat dasarnya, sehingga
mencegahnya dari pencapaian apa yang dapat dia capai.”*

Menurut Ibn Khaldun, manusia adalah bagian dari kelompok
yang dengan kemampuan berpikirnya terpisah dari ciptaan-ciptaan
Allah Swt., yang lainnya yang berada pada tingkatan rendah. Melalui
kemampuan ini dan keberadaan jiwa, dia mampu berpindah menuju
dunia malaikat, yang isinya adalah penglihatan murni dan kepandaian

50Al-Ghazali, Kitdb al-‘Ilm: The Book of Knowledge, terjemahan dan catatan oleh
Nabih Amin Faris (Lahore: S.H. Muhammad Ashraf, t.th.), him. 25.

1Az-Zarntji, Op. Cit., hlm. 26.

*2Rab Nawaz Malik, The Development of Muslim Educational Thought (700-1900),
(Dissertation) (Kansas: University of Kansas, 1968), hlm. 70-71.

3Malik, The Development of Muslim, hlm. 71.

94  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang mutlak. Ini adalah dunia malaikat yang memberikan kekuatan
penglihatan jiwa dan isyarat.>*

Selain itu, Schleifer berpendapat bahwa Ibn Khaldun memandang
manusia sebagai bagian yang sangat penting dari alam semesta. Akan
tetapi, sebelum mencapai tingkat kecerdasannya yang tinggi, manusia
benar-benar mempunyai banyak masalah, bahwa dia tidak tau akan
semua ilmu (lata’lamuna syaia). Akan tetapi, melalui ilmu, manusia
dapat mencapai kesempurnaannya. Kecerdasan yang tinggi, kemampuan
untuk berpikir telah menjadikan manusia mampu bertindak secara
layak dan logis.>®

C. Bahan Pelajaran

oSEl g 2 el 5 Ly o Tao g ol s L
Ilmu didefinisikan dengan: Sifat yang dimiliki seseorang, maka menjadi jelaslah

apa yang terlintas di dalam pengertiannya.>®

Diceritakan bahwa Imam Syafi’i menyatakan:
g Ly Ol ) ey L ol azd) Je L plle )

Ilmu itu ada dua macam: Ilmu fiqih untuk mengetahui agama, dan ilmu
kedokteran untuk mengetahui badan; sedang selainnya itu adalah bumbu
pembicaraan.>’

Pada bagian ini, akan dibahas pemikiran al-Zarnuji tentang
pengelompokan ilmu. Sebelum dibahas lebih jauh mengenai ilmu-ilmu
yang perlu dikaji, akan diuraikan lebih dahulu konsep ilmu menurut al-
Zarnuji. Untuk itu perlu penulis tampilkan konsep al-Zanurji mengenai
ilmu dan fikih, sehingga diketemukan konsep utuhnya mengenai ilmu.,

Ilmu, menurutnya adalah suatu sifat yang ada atau dimiliki

*Aliah Schleifer, Ibn Khaldiin’s Theories of Perception, Logic, and Knowledge, The
Islamic Quarterly 34:2 (1990), hlm. 93.

55Schleifer, Ibn Khaldiin’s Theories, hlm. 98.

Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 13.

*’Ibid., hlm. 12.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 95



seseorang yang menunjukkan kemengertiannya mengenai sesuatu
secara sempurna. Sementara itu, fikih adalah mengetahui keindahan
dan kehalusan (rahasia) macam-macam ilmu. Ditambahkan bahwa
ilmu -mengutip pendapat Imam Abu Hanifah- harus diamalkan
untuk kepentingan akhirat. Ilmu merupakan sifat kemengertian yang
menempel pada diri manusia. Sifat itu bisa menjadi semakin kuat
merekat pada dirinya bila ditumbuhkembangkan secara baik dan benar,
misalnya diamalkan. Akan tetapi, ia juga bisa hilang karena sebab-sebab
tertentu, misalnya pikun, hilang ingatan dan sebagainya. Pemikiran
al-Zanuji tersebut nampaknya didasari oleh firman Allah Swt., yang
berbunyi:

rﬁ 2>y ).Juuyrg.\.y Qjﬁr’wﬁgpﬁ\ ‘U\S\j
ujgﬂsu ;Y‘}j\@m}é—ﬂ

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak
mengetahui sesuatupun. Dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan
hati agar kamu bersyukur. (QS An-Nahl [16]: 78).

Ayat ini dapat juga dipergunakan untuk memaknai konsep kebenaran
ilmu menurut al-Zarnuji yaitu kebenaran-sensual (pendengaran dan
penglihatan), kebenaran logik (hati/fu’ad) dan kebenaran etik, serta
transcendental (bersyukur). Akan lebih jelas lagi kesahihan dua macam
kebenaran yang disebut terakhir (etik dan transendental) bila kita
perhatian konsep fikihnya plus konsep fikih menurut gurunya seperti
di atas yaitu ilmu perlu dihayati sedalam-dalamnya dan diamalkan demi
memperoleh kebahagiaan duniawi dan ukhrawi.

Al-Zarnuji mengklasifikasikan ilmu, sebagai mata pelajaran dalam
pembelajaran ke dalam dua kategori. Pertama adalah ilmu yang berkaitan
dengan masalah mengenai seseorang dalam semua situasi, dan oleh
karena itu ini penting bagi setiap individu (Muslim) untuk mencari jenis
ilmu ini. Bagi al-Zarnuji kedudukan ilmu ini sama dengan kedudukan
makanan®® yang setiap orang sudah pasti membutuhkannya. Dalam
istilah hukum Islam mempelajari ilmu ini mungkin ditetapkan sebagai
fardh “ain, kewajiban yang harus ditunaikan oleh setiap Muslim.

8Ibid., hlm. 21.

96  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Dalam Ta’lim al-Zarnuji menjelaskan, semenjak seorang Muslim
diharuskan untuk menjalankan salat, pastinya seorang Muslim perlu banyak
mengetahui tentang tata cara salat supaya dapat membantunya dalam
menjalankan sendiri tugasnya untuk salat. Selanjutnya, ilmu mengenai
kewajiban-kewajiban agama lainnya adalah kewajiban atas dirinya. Karena
apa pun yang membawa pada penentuan kewajiban adalah kewajiban itu
sendiri. Hal ini berlaku juga terhadap puasa, dan juga membayar zakat kepada
orang-orang miskin jika orang itu kaya, dan berangkat haji jika seseorang
itu berada dalam kewajiban untuk melaksanakannya. Ini juga berlaku untuk
perdagangan jika seseorang itu berdagang.>

Selanjutnya, al-Zarnuji memasukkan ilmu tata krama (aturan-aturan
bertingkah laku) dalam kategori pertama. Ini dianjurkan bagi kita semua
untuk mempelajari kualitas (sifat manusia) seperti kedermawanan
dan kekikiran, rasa pengecut dan keberanian, kesombongan, dan
kerendahan hati, kesederhanaan (dan berlebihan), boros, dan hemat,
serta sebagainya. Sombong, kikir, pengecut, dan boros adalah haram.
Hanya dengan ilmu mengenai itu semua dan lawan-lawannyalah kita
mungkin bisa berlindung untuk melawannya.®® Demikian pula, di
tempat lain al-Zarnuji mengangkat pentingnya ilmu tentang keesaan
Tuhan. Masalah ini dianggap penting untuk dipelajari oleh semua orang
Islam karena ini berkenaan dengan dasar keyakinan mereka. Al-Zarnuji
menganggap ilmu ini sebagai ilmu yang harus dicari pada tahap awal
perkembangan agama mereka.

Tidak seperti kebanyakan cendekiawan Muslim lainnya, al-
Zarnuji terlihat mengabaikan pentingnya ilmu tentang Al-Qur’an dan
al-Hadits. Pada dalam bab I kitab Ta’lim secara eksklusif membahas
tentang ilmu, al-Zarnuji tidak menyebutkan dua hal, Al-Qur’an dan
al-Hadits untuk dipelajari oleh peserta didik. Namun, di dalam bab IV
mengenai ilmu dan orang-orang yang memilikinya, sikap hormatnya
terhadap dua ilmu itu jelas-jelas nyata di dalam pernyataannya bahwa
wajib bagi peserta didik, untuk tidak meletakan kakinya di atas kitab
itu, meletakkan kitab terjemahan Al-Qur’an di atas buku-buku lainnya
dan tidak meletakkan apa pun di atas kitab itu.®’ Mengenai hadis, dia
merujuk kepada pendahulunya bahwa Muhammad ibn. Isma’il datang

%Ibid., hlm. 21.
S0Ibid., hlm. 22.
S11bid., hlm. 35.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 97



kepada Muhammad ibn. al-Hasan dengan buku salat (mungkin kitab
undang-undang) dan Muhammad al-Hasan berkata kepadanya: keluar
dan pelajari ilmu hadis karena memang dia mengira bahwa jenis ilmu ini
yang sesuai dengan sifatnya. Dengan demikian, siswa ini mempelajari
ilmu hadis dan pada akhirnya menjadi lebih unggul dari teman-teman
lainnya.%

Sikap seperti yang dipaparkan di atas terlihat mengindikasikan
bahwa pada faktanya dia menganggap pelajaran Al-Qur’an dan al-Hadits
sebagai ilmu wajib yang harus dipelajari oleh peserta didik. Sebenarnya,
adalah tidak mungkin untuk menguasai ilmu agama seperti hukum
Islam (figh) dan teologi Islam (tawhid) sembari mengabaikan Al-Qur’an
dan al-Hadits yang dianggap sebagai sumber utama pengajaran Islam.

Kategori kedua dari ilmu, menurut al-Zarnuji adalah ilmu
mengenai masalah-masalah yang memengaruhi seseorang atas alasan-
alasan tertentu®® dan mencari ilmu ini diklasifikasikan sebagai fardh
al-Kifayah (kewajiban bersama). Untuk menjelaskan kewajiban ini,
dia menyatakan, ini berarti bahwa ketika beberapa orang memenuhi
kewajiban ini di tempat yang diberitahukan, yang lainnya dibebaskan
dari kewajiban ini; di sisi lain, jika tidak ada seorang pun yang memenuhi
kewajiban ini, dosa yang diakibatkan dari kelalaian ini diberikan kepada
semua masyarakat itu. Dosa itu berlaku bagi imam yang memimpin
dan masyarakat yang pasrah dengan kewajiban ini.®* Dia membuat
sebuah analog bahwa ilmu fardu kifayah mempunyai posisi yang sama
dengan ilmu kedokteran dan perbintangan karena ilmu-ilmu itu hanya
dibutuhkan pada saat tertentu saja.

Meskipun begitu, harus diingat bahwa dia membedakan dua jenis
ilmu ini, ilmu kedokteran dan ilmu astronomi, dan mengklasifikasikan
itu semua ke dalam dua kategori yang berbeda. Pertama, ilmu seperti
ilmu kedokteran mewakili ilmu yang pada dasarnya diperbolehkan
untuk dipelajari karena ini berkaitan dengan perkara-perkara kebetulan
(sekunder) saja. Oleh karena itu, studinya diperbolehkan hanya ketika
untuk perkara-perkara kebetulan lainnya. Nabi mengobati dirinya

82Ibid., hlm. 36.

83Ibid., hlm. 23.

*Al-ZarnGji, Ta‘lim al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tariq al-‘Ilm, Instruction of the
Student: The Method of Learning (New York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 73.

98  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



seecara medis.®® Mengenai kategori yang kedua yang diwakili oleh
ilmu perbintangan, pada awalnya studinya dilarang karena menurut
al-Zarnuji, ini berbahaya dan tidak berguna dan dia berkata, terlepas
dari perintah Tuhan dan dispensasinya adalah tidak mungkin, sehingga
studi terhadap ilmu bintang adalah sia-sia dan merupakan tindakan
asustla.’® Namun, dia mengakui bahwa larangan ini sesuai dengan
kualifikasi bahwa seseorang diperkenankan mempelajari ilmu astronomi
hanya cukup untuk menentukan kiblat dan waktu salat.®” Dengan kata
lain, ini dapat diasumsikan dari pernyataannya bahwa selama sesuai
dengan perintah agama, meskipun begitu mencari ilmu yang bukan
agama adalah penting.

Secara singkat dapat dikatakan bahwa pembagian al-Zarnuji
terhadap ilmu, rupanya dipengaruhi oleh disiplin ilmu figh-nya, yang
terdiri atas dua kategori utama: ilmu yang hukumnya fardhu ‘ain dan
fardhu kifayah. Ilmu yang fardhu ‘ain sebagian besar meliputi tauhid
(teologi Islam), figh (ilmu hukum Islam), dan akhlak (tata susila Islam).
Mengenai ilmu fardhu kifayah, ini diwakili oleh ilmu kedokteran dan
perbintangan. Ini tidak bernilai apa-apa bahwa pembagiannya yang
paralel dengan pendapat al-Syafi’i, yang dikutip olehnya, bahwa ilmu
memiliki dua cabang: ilmu tentang doktrin legal yang berkenaan dengan
persoalan-persoalan agama (adyan) dan ilmu kedokteran yang berkenaan
dengan tubuh manusia (abdan); studi di luar ilmu-ilmu itu adalah harus
melihat dulu kondisinya.®

Akhirnya dapat ditarik suatu pengertian bahwa ilmu menurut al-
Zarnuji adalah sifat (kualitas) yang dimiliki seseorang lagi mengandung
nilai-nilai kebenaran sensual, logik, etik dan transcendental yang harus
dihayati dan diamalkan demi kebahagiaan yang hakiki. Bagaimanakah
konsep tersebut dibandingkan dengan konsep pengetahuan dan ilmu
yang berkembang dewasa ini? Ia mencakup batasan pengetahuan yang
diberikan oleh Angeles, menurutnya ilmu itu mengenal atau tahu akan
sesuatu yang berupa fakta, kebenaran dan kewajiban.® Tidak berlebihan

$Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 24.

5Ibid., hlm. 24.

S7Ibid., hlm. 23.

$8Djudi al-Falasani, Konsep Belajar Menurut al-Zarniiji: Kajian Psikologik Etik Kitab
Ta‘lim al-Muta‘allim, Tesis Sarjana Pendidikan Islam (Yogyakarta: Institut Agama
Islam Negeri Sunan Kalijaga, 1990), hlm. 19-20.

%Peter A. Angeles, Dictionary of Philoshophy (New York: Barnes & Noble

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 99



bila konsep ilmu menurut al-Zarnuji tersebut melebihi dari pendapat
Montagu yang menyatakan bahwa ilmu adalah pengetahuan yang
disusun dalam satu sistem yang diperoleh dari pengamatan, studi dan
eksperiman untuk menentukan natur atau prinsip-prinsip mengenai
sesuatu yang sedang dipelajari.” Letak kelebihan konsep ilmu menurut
al-Zarnuji atas Montagu yaitu pada nilai kebenarannya. Kebenaran
ilmu menurut al-Zarnuji mencakup tiga hal, sementara Montagu hanya
mencakup dua, yakni sensual dan logik. Al-Zarnuji mengklasifikasikan
ilmu menjadi:
1. Fardhu ‘ain, yang termasuk dalam kategori ini adalah ilmu al-hal,
ahwal al-qalb, yang diperlukan setiap waktu, yang berkenaan dengan
muamalat, berbagai karier dan akhlak.

2. Fardhukifayah, yang termasuk dalam kelompok ini adalah ilmu-ilmu
keperluannya hanya dalam waktu-waktu tertentu.

3. Dilarang (haram) dipelajari, seperti ilmu nujum yang digunakan
untuk meramalkan sakit seseorang.

Memperhatikan klasifikasi (pengelompokkan) ilmu sebagaimana
disebutkan di atas, tampak bahwa beliau memandang ilmu dari hirarki
tata nilai Islami. Apakah hal itu sebagai yang tepat di zamannya dan
bisa dikembangkan dewasa ini masih perlu dipelajari dan diselidiki lebih
lanjut. Disebutkan bahwa ilmu yang fardu hukum mencarinya adalah
ilmul-hal, yaitu ilmu ushul al-din dan ilmu figh.”" Usul al-din meliputi
rukun iman dan Islam, sementara ilmu figh mencakup persoalan ibadah
dan muamalat. Keduanya telah berkembang secara mapan di masa al-
Zarnuji.

Selain itu, orang Islam juga diwajibkan untuk menuntut ilmu yang
diperlukan setiap waktu. Menurut istilah K. H. Hammam Nasiruddin
yaitu ilmu mengenai sesuatu yang sedang atau akan dialami dalam
keadaan sehat maupun sakit. Sebagai contoh, seorang Muslim yang
berkewajiban menunaikan ibadah puasa, salat dan haji, maka wajiblah
ia mengetahui ilmu yang berkaitan dengan masing-masing kewajiban

Books, 1981), hlm. 142.

"HM. Rasyidi dan Sarifuddin Cawidu, Islam untuk Disiplin Ilmu Filsafat (Jakarta:
Bulan Bintang, 1988), hlm. 42.

'Ibrahim bin Ismail, Syarh Ta’limu al-Muta’allim (Surabaya: Dar Ihya al-Kutub
al-A'rabiyyah, t.th.), hlm. 4.

100 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



tersebut.”> Seorang Muslim yang menekuni karier atau profesi tertentu,
menurutnya, berkewajiban belajar mengenai hal atau seluk-beluk
yang berkaitan degan karir atau profesinya. Pedagang misalnya,
di samping ia harus belajar ilmu-ilmu mengenai dagang dan juga
hukum halal haramnya. Demikian halnya profesi dokter, kontraktor
dan lain sebagainya. Kemudian timbul pertanyaan, “Bagaimanakah
bila seseorang tidak menekuni suatu karier atau profesi tertentu lalu
mempelajarinya, mubah (boleh), fardhu ‘ain, fardhu kifayah atau haram?
Ulasan akan penulis berikan sesudah memperhatikan konsep-konsepnya
menganai ilmu yang perlu dipelajari.

Ilmu akhlak dan ilmu ahwal al-qalb termasuk yang difardukan.
Ilmu-ilmu selain yang diwajibkan termasuk dalam kelompok yang
fardhu kifayah atau haram atau lainnya. Kalau disimak pemikiran al-
Zarnuji mengenai klasifikasi ilmu seperti yang telah disebutkan di atas
nampak bahwa pengklasifikasian ilmu itu didasarkan atas nilai manfaat
bagi kehidupan di masa sekarang maupun mendatang. Ini terlihat dari
ungkapan yang beliau tulis, mengetahui ilmu yang diperlukan oleh
setiap orang di setiap waktu ibarat makanan (pokok) yang diperlukan
oleh setiap individu. Adapun ilmu yang diperlukan dalam waktu-waktu
tertentu dimisalkan obat yang diperlukan ketika sakit.” Ibarat itu dapat
disimpulkan bahwa ada sebagian ilmu yang benar-benar diperlukan
oleh setiap individu, di mana seseorang tidak akan dapat menunaikan
kewajiban agama dan kewajiban duniawi tanpa ilmu-ilmu tertentu
sebagaimana dia tidak akan dapat hidup tanpa makan. Oleh karena
itu, mempelajari ilmu-ilmu sebagaimana yang telah difardukan adalah
mutlak adanya.

Tepatkah ilmu-ilmu yang difardukan diperlukan pada setiap saat?
Penulis memandang bahwa ilmul-hal, yang diperlukan pada setiap
waktu seperti ilmu tentang puasa, salat dan sebagainya, ilmu ahwal
al-Qalb, menganai karier, dan akhlak adalah diperlukan di setiap insan,
sehingga wajib mempelajarinya. Perlu diingat bahwa belajar menurut
al-Zarnuji, dengan memperhatikan konsepnya tentang ilmu, dapat
diartikan sebagai berusaha menguasai secara baik ilmu-ilmu yang
dipelajarinya, menghayati nilai-nilai dan rahasia yang dikandungnya,

72Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 4.
Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 8.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 101



serta mengamalkannya demi memperoleh kebahagiaan ukhrawi dan
duniawi. Proses penghayatan dan pengamalan terhadap ilmu-ilmu yang
difardukan berlangsung terus-menerus dan di setiap waktu. Dari situ,
nampak kelurusan pemikiran Burhanul-Islami al-Zarnuji.

Adapun seseorang yang menekuni suatu cabang ilmu tertentu
atau yang bukan profesinya sekalipun al-Zarnuji tidak menyatakan
secara eksplisit status hukumnya, tetapi dapat dimengerti bahwa
mempelajari ilmu itu sebagai sesuatu yang fardhu kifayah. Sebab,
dari segi kegunaannya mungkin hanya dalam waktu-waktu tertentu.
Memperhatikan motode klasifikasi ilmu yang dikemukakan oleh al-
Zarnuji, penulis memandang hal itu sebagai hal yang tepat. Dalam hal
ini al-Zarnuji menggunakan skala prioritas, dan cara berpikir seperti
itu masih banyak diikuti orang sampai saat ini. Bahkan banyak juga
yang diterapkan dalam menyusun rencana pelaksanaan suatu program
belajar maupun lainnya. Model pengklasifikasian ilmu seperti yang
disusun penulis kitab Ta’lim al-Muta’alim itu bisa dikembangkan lebih
jauh sesuai bidang dan kondisi, serta situasi yang ada.

Sesuai dengan pemikirannya tentang fardhu kifayah, maka al-Zarnuji
berpandangan bahwa ada hal-hal yang perlu diketahui, tetapi tidak
harus oleh setiap orang. Bila ada seseorang atau sebagaian orang yang
telah melakukannya, maka gugurlah kewajiban yang lain. Akan tetapi,
bila tidak ada seorangpun yang menunaikan kewajiban tersebut, maka
semua anggota masyarakat akan terkena dosanya. Itulah ilmu fardhu
kifayah yang diklasifikasikan oleh al-Zarnuji. Allah Swt., berfirman.

Gl “«Bﬂfw N 1350 G550 58 g
C)))J&r@_\.«&j )”')\5\ E:;:f bj%}ig\é\,)ﬁfz:/j

Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang).
Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang
untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi
peringatan kepada kaumnya apabila mereka Telah kembali kepadanya, supaya
mereka itu dapat menjaga dirinya. (QS At-Taubah [9]: 122).

Ayat di atas menunjukkan bahwa mencari ilmu yang membawa
maslahat bersama (suatu kelompok masyarakat), baik di dalam urusan
duniawi maupun ukhrawi, adalah termasuk fardhu kifayah dan yang

102 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



demikian itu termasuk tanggung jawab sosial. Dengan demikian, dari
segi agama, sanksinya ditentukan oleh ada tidaknya anggota kelompok
yang melaksanakan. Bila ada meskipun hanya seorang selamatlah dari
dosa, kalau tidak terkenalah semuanya.

Walau demikian, al-Zarnuji tidak menunjuk secara tegas ilmu-
ilmu mana saja yang dikelompokkan dalam fardhu kifayah, tidak pula
diketahui apa alasan ilmu-ilmu itu menjadi fardhu kifayah. Akan tetapi,
dimungkinkan karena banyaknya cabang ilmu yang sewaktu waktu bisa
dimanfaatkan dan membawa kemaslahatan bersama, pada kehidupan
manusia. Berkenaan dengan hal itu, maka al-Zarnuji ada ilmu yang
difardhukifayah-kan untuk mencarinya. Berkaitan dengan hal ini, Yusuf
al-Qardawi menyebutkan, ilmu-ilmu seperti ilmu kedokteran, teknik,
matematika, falak, kimia, ilmu alam, ilmu hayat, geologi, dan lain-
lainnya.”

Sekalipun al-Zarnuji tidak mengklasifikasikan macam-macam
ilmu sebagaimana yang dituturkan oleh Yusuf al-Qardawi sebagai yang
fardhu kifayah, tetapi dari kesamaan pandangan mengenai bahwa yang
difardhukifayahkan itu membawa maslahat umat, maka tidaklah terlalu
salah kalau ke semuanya itu diidentikkan dengan pandangan al-Zarnuj.
Kecuali yang secara tegas dikatakan falak dan kedokteran itu jaiz (boleh)
mencarinya.” Akan tetapi perlu diingat, bahwa sesuatu yang jaiz karena
alasan tertentu, bisa saja meningkat status hukumnya. Misalnya ilmu
kedokteran, hukum mencarinya bisa meningkat ke fardhu kifayah, karena
amat diperlukan untuk memelihara kesehatan masyarakat. Bahkan, di
suatu waktu bisa menjadi fardhu ‘ain, karena sebab tertentu.

Menurut al-Zarnuji ada pula ilmu yang tidak dibolehkan
mencarinya, bahkan masuk dalam kategori haram, seperti ilmu sihir
dan yang sejenisnya. Alasannya, karena ilmu tersebut membahayakan
dan kurang kemanfaatannya. Akan tetapi, masih terdapat perselisihan
pendapat di kalangan ulama, ada di antara merwka yang membolehkan,
sementara lainnya mengharamkan.” Kalau mempelajari sihir untuk

"Yusuf al-Qardawi, Metode dan Etika Pengembangan Ilmu Persepektif Sunah,
terjemahan oleh Kamaludin A. Marzuki (Bandung: Rosda, 1989), hlm. 104.

"Muhammad Abdul Qadir Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum
(Kairo: Maktab al-Nahdah al-Misriyah, 1986), hlm. 90.

7°Ali Abdul Azim, Epistimologi dan Aksiologi Ilmu Perspektif al-Qur’an, terjemahan
oleh Ahmas Masykur Hakim (Bandung: Rosda, 1990), him. 60.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 103



maksud-maksud jahat atau malah membuat dirinya sesat, jelas hal itu
tidak dibenarkan bahkan diharamkan. Akan tetapi, bila dimaksudkan
untuk menyelamatkan diri dan umat manusia dari kaum pendusta dan
menghancur luluhlantahkan tipu daya orang-orang takabur, musyrik
dan lain-lainnya, maka itu menurut sebagian pendapat diperbolehkan
(mubah). Akan tetapi, mengingat dampak negatifnya, menurut penulis
lebih besar, meskipun bisa digunakan untuk maksud-maksud yang
terlihat baik dan adanya kemungkinan membawa ke arah syirik. Maka
menurut penulis, demi kehati-hatian, lebih baik ditinggalkan dan
diusahakan untuk mencari jalan lain yang lebih menyelamatkan diri
dari dosa.

Berdasarkan klasifikasi ilmu sebagaimana disebutkan di atas, yakni
fardhu ain, fardhu kifayah, jaiz (boleh), serta haram, menjadi jelas bahwa
al-Zarnuji memandangnya dari sisi aksiologinya (nilai) bagi seseorang
maupun kelompok. Di samping ontologi ilmu juga tidak lepas dari
perhatiannya, meskipun belum dinyatakan secara tegas dan tuntas.
Penulis berkesimpulan bahwa ilmu yang bersifat fardhu ‘ain adalah ilmu
yang diperlukan dan diperintahkan oleh agama dan dunianya. Mengenai
cabang-cabang ilmu yang diklasifikasi pada fardhu pada dasarnya tidak
menjadi soal, yang penting adalah esensinya. Adapun yang termasuk
dalam fardhu kifayah yaitu ilmu yang secara kolektif diperlukan untuk
mensejahterakan umat. Adapun yang diharamkan adalah ilmu yang
kemungkinan akan membawa madharat yang lebih besar.

Klasifikasi ilmu seperti yang ditawarkan oleh al-Zarnuji menjadi
fardhu kifayah dan seterusnya itu merupakan satu alternatif. Dengan
demikian, tidak menutup kemungkinan adanya klasifiksi-klasifikasi
lainnya. Namun, apa yang ditawarkan oleh beliau hingga kini masih
banyak diikuti. Al-Zarnuji mengingatkan pada segenap pencari ilmu
untuk sebaiknya memilih dan menekuni ilm al-*Atig (ilmu-ilmu kuno),
bukan muhdasat (ilmu Barat), serta menjauhkan perdebatan yang tidak
argumentatif (bertele-tele). Ilm al-Atiq adalah ilmu dari Nabi Muhammad
Saw., para sahabat, tabi’in dan atba’u tabi’in.”” Muhammad Abdul Qadir
Ahmad menafsirkan ilm al-‘atiq sebagai ilmu yang telah diakui dan
disepakati kesahihannya karena adanya bukti yang kokoh kuat,”® maka

7Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 13.
8Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 99.

104 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



dari itu, al-Zarnuji menganjurkan untuk mempelajarinya. Adapun yang
termasuk dalam muhdasat yakni ilmu yang masih dan selalu menimbulkan
perselisihan seperti ilmu mantiq (logika), hikmah (filsafat) dan ilmu
ikhtilaf (ilmu-ilmu yang diperselisihkan kesahihannya), ilmu yang
argumentasinya masih bertentangan antara satu dengan yang lainnya.
Al-Zarnuji tidak menganjurkan mempelajari filsafat pada saat itu
tertentu ada alasannya. Pandangan ini nampak ada kesamaan dengan
pandangan al-Ghazali. Alasannya bahwa orang-orang pada waktu itu
terdorong oleh berkecamuknya pikiran bebas yang banyak membuat
orang meninggalkan ibadat.” Al-Ghazali menyatakan bahwa tidak
semua cabang ilmu harus dipelajari oleh semua orang Islam. Ada ilmu
tertentu yang harus dipelajari oleh setiap individu Muslim ada pula yang
tidak perlu. Walaupun begitu, dia mengakui bahwa untuk menentukan
ilmu mana yang wajib, masih berada dalam wilayah kontroversi
permasalahan terhadap urusan konsentrasi ilmu mereka sendiri.

Sarjana teologi (mutakallimun) contohnya, menyatakan bahwa
ilmu yang wajib dipelajari adalah theologi, karena ilmu ini menguraikan
tentang masalah keyakinan terhadap Tuhan Yang Maha Esa. Sarjana ilmu
hukum Islam juga mempunyai pandangan yang berbeda, bahwa ilmu
yang wajib adalah ilmu hukum, karena ini mencakup masalah-masalah
kehidupan sehari-hari. Para sarjana ahli tafsir Al-Qur’an (mufassiriin) dan
sarjana-sarjana yang konsen dengan kebiasaan-kebiasaan Muhammad
(muhadditsiin) juga menganjurkan demikian.

Terlepas dari kontroversi ini, al-Ghazali memunculkan idenya
yang berasal dari pembagiannya akan keseluruhan ilmu. Di sisi lain,
dia menekankan pembagian ilmu ke dalam dua kategori utama yaitu
mukdshafah, yang membahas tentang masalah-masalah yang dapat
dipahami oleh orang-orang tertentu saja (esoterik) dan mu’amalah, yang
mencakup aturan-aturan kegiatan atau tingkah laku manusia. Di sisi
lain, dia merasa bahwa ilmu terdiri dari dua bagian yaitu ilmu yang
berkenaan dengan jalan pendekatan diri terhadap kehidupan akan datang
(akhirat) dan ilmu yang berkaitan dengan masalah-masalah duniawi.
Hanya dalam kategori inilah pernyataannya yang mengenai ilmu yang
harus dipelajari oleh semua orang Islam dapat dimengerti.

Noercholish Majid, Khazanah Intelektual Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1985),
him. 34.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 105



Bagi al-Ghazali, ilmu fardhu ‘ain adalah ilmu yang penting bagi
keberlangsungan hidup individu, yang berada dalam kerangka keyakinan
seseorang, tindakan dan larangan.®® Sementara itu, ilmu fardhu kifayah
adalah ilmu yang penting untuk keberlangsungan hidup masyarakat.
Namun, kewajiban ini tidak lagi mengikat seorang individu jika anggota
suatu kelompok tertentu melaksanakannya bagi kepentingan seluruh
masyarakat.®!

Lebih jauh dari itu, dimungkinkan orang-orang yang mengandalkan
pada kemampuan akal dan terlalu mempercayai akan kebenaran yang
didasarkan pada empirik logik akan menjadi sesat. Sebab, ada nilai-
nilai transendental yang sulit sekali dirasiokan. Segenap penuntut ilmu
diingatkan agar tidak masuk dalam masalah-masalah khilafiah (‘ilm al-
khilaf) dan perdebatan (al-Jidal) yang tidak argumentatif dan tidak jelas
arahnya. Hal ini itu akan argumentatif dan tidak jelas arahnya. Hal itu
akan menghabiskan waktu tanpa guna, bersikap antipati, mendorongnya
gemar bermusuhan dan menyebabkannya tidak menguasai fikih.®

Apa yang disampaikan oleh al-Zarnuji tersebut adalah sesuatu
yang sangat tepat dan relevan sampai dengan sekarang ini. Penuntut
ilmu apabila dalam menuntut ilmu menceburkan diri dalam ilmulkhilaf
akan merugi, dan itu tidak sesuai dengan kepribadian seorang penuntut
ilmu yang selalu mendambakan keberhasilan, filsafat, dan logika
boleh, bahkan perlu dipelajari bila membawa manfaat dan diperlukan.
Lebih jauh lagi, al-Zarnuji mengarahkan kepada penuntut ilmu untuk
mempelajari dan menekuni ilmu-ilmu yang terbaik bagi dirinya, bagi
urusan agamanya dan bagi kehidupannya di masa mendatang.

Seorang penuntut ilmu harus memilih materi-materi yang sesuai
dengan kemampuan dirinya, kemudian mempelajarinya secara tekun
tidak kecil kemungkinan akan memperoleh keberhasilan yang memadai.
Secara intelektual, materi itu dapat diwujudkan dalam tindakan nyata
yang disertai dengan ketulus-ikhlaskan. Berbeda dengan materi-materi
yang tidak sesuai dengan kemampuannya. Ia merasa terbebani sangat
berat, risau, tersiksa pada gilirannya ia malas belajar, sehingga gagal
dalam studinya. Dalam pada itu, penuntut ilmu diharapkan mampu

89Munawar Ahmad Anees and Alia Nasreen Athar, Educational Thought in Islam,
(Hamdard Islamicus 3:2, 1981), him. 71.

811bid., hlm. 71.

82Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 99.

106 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



mengetahui dirinya secara baik, bakatnya, kelebihan dan kekurangan,
serta lain-lainnya. Kemudian, ia selalu berusaha untuk menjadi lebih
baik dan lebih baik lagi dalam ukuran diri sendiri, orang lain dan
Tuhan. Kalau demikian halnya, maka sesuai pandangan al-Zarnuji
mengenai perlunya pencari ilmu menekuni apa-apa yang paling baik
dan sesuai bagi dirinya. Di samping itu, beliau juga menganjurkan agar
pencari ilmu, sebagaimana dikatakan, menekuni nilai-nilai agama yang
dianutnya (dalam hal ini Islam). Mengapa demikian? Perlu diketahui
bahwa “menekuni” di sini bukanlah hanya untuk dipahami semata,
tetapi lebih dari itu, diamalkan dengan penuh kejujuran, kesucian niat
hanya karena dan untuk Allah semata.

Agama sebagai pendorong dan pembangkit semangat kala kita
sedang lemah semangat. Ia sebagai pelipur lara di kala kita sedang
sedih dan duka, serta sebagai yang memberi peringatan di kala kita
lupa bersyukur dan menghambakan diri kepada-Nya. Tegasnya, nilai-nili
agama yang telah dipahami secara baik, dihayati dan diamalkan akan
mampu menciptakan suatu sistem kehidupan yang harmonis antara
nada akal, qalb, nafsu dan lain-lainnya. Dengan demikian, munculah
hamba Tuhan yang beriman teguh, berilmu, berakhlak mulia dan
beramal saleh. Allah Swt., berfirman:

\ s }/\/’.f ;\'5) /7Z’§X’,/’
¢ N
A 551555 S 05

Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali
orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh dan nasehat menasehati

supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati supaya menetapi kesabaran.
(QS Al-Ashr [103]: 1-3)

Maksudnya, manusia akan merugi disebabkan mereka tidak mampu
memanfaatkan waktu untuk beramal saleh yang didasari iman. Mereka
mengisi waktu-waktunya untuk berbuat dosa dan berlaku maksiat.
Mereka akan memperoleh keberuntungan dan kebahagiaan bila syarat-
syarat berikut terpenuhi:

1. Iman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, rasul-rasul-Nya, kitab-
kitab suci-Nya, hari kemudian dan qada serta gadar-Nya. Iman di

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 107



sini bukanlah hanya di bibir, tetapi memerlukan bukti nyata dengan
perbuatan. Iman ini pulalah yang menjadikan diterimanya amal
seorang di sisi Allah.

2. Amal saleh, yaitu melakukan segala amal perbuatan yang
berguna bagi diri sendiri, keluarga, kelompok dan manusia secara
keseluruhan, serta sesuai dengan dalil akal, Al-Qur’an dan/atau
as-Sunnah. Dengan kata lain, melakukan segala perbuatan yang
diridai Allah.

3. Saling menasehati untuk menaati yang haq. Yaitu taat kepada ajaran
Allah dan Rasul-Nya. Di antaranya berlaku jujur, tidak sombong,
tidak menyakiti hati orang lain, menepati janji, menunaikan ibadah
puasa, salat, dan lain-lainnya.

4. Nasihat menasihati untuk bersabar

Dalam kehidupan, penuntut ilmu dan seluruh umat manusia
tidak pernah lepas dari tugas dan kewajibannya, ujian dan cobaan
dari Allah. Untuk menanggung itu semua, tidak semuanya
mampu. Malah kadang malas, bosan, putus asa, berkeluh kesah
dan seterusnya. Situasi semacam itu tidak jarang dialami oleh
penuntut ilmu. Oleh sebab itu, perlu sekali adanya usaha saling
menasihati untuk tetap tabah, sehingga menjadi tabah dan tekun
dalam melaksanakan tugas dan kewajibannya. Selain itu, juga
bersabar dalam berusaha mencapai cita-cita yang diharapkan.
Apabila keempat syarat tersebut dapat dipenuhi secara baik oleh
penuntut ilmu, maka mereka akan mampu meraih apa yang idam-
idamkan. Terlebih lagi bila anjuran pertama dan ketiganya dapat
pula dipenuhi.

Arahan al-Zarnuji yang ketiga itu agar penuntut ilmu memilih dan
menekuni ilmu-ilmu yang berguna bagi hidup dan kehidupannya di
masa mendatang. Dengan ungkapan itu, beliau berharap kepada segenap
penuntut ilmu di zamannya dan juga di masa sekarang, serta di waktu-
waktu mendatang untuk mampu mengantisipasi perkembangan zaman
sekarang dan masa mendatang. Selanjutnya, bisa mengembangkan diri
secara optimal tanpa mengabaikan hal-hal yang merugikan diri sendiri
maupun orang lain. Untuk itu, peran agama menjadi semakin penting.
Masa mendatang di sini berarti dalam kehidupan duniawi maupun
kehidupan ukhrawi.

108 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Pemikiran tersebut masih bisa dikembangkan terus. Bahkan, kita
harus merasa bertanggung jawab untuk mengembangkannya. Bukankah
kita telah mendapat banyak dan mampu mengembangkan diri kita
berkat kitab tersebut? Ibnu Taimiyah mengakui bahwa pemikiran-
pemikiran al-Zarnuji cukup moderat. Beliau menantang dan mendobrak
kejumudan berpikir yang terjadi waktu itu. Beliau menganjurkan untuk
berpikir argumentatif dan perlunya mempelajari ilm al-Atiq, bukan
muhdasat.®® Pengakuan Ibnu Taimiyah tersebut tidaklah berlebihan
karena konsep-konsepnya masih bisa dijadikan pedoman dan layak
untuk dikembangkan.

Untuk menyimpulkan dari pembahasan di atas yang berkaitan
dengan aspek-aspek ilmu, jelas bahwa kontribusi al-Zarnuji sangat
berbeda dari kontribusi cendekiawan-cendekiawan lainnya. Memang
sejalan dengan pemikiran tradisional terhadap masalah ilmu yang
berkaitan dengan agama yang sering diperoleh dari kebebasan dan
pengalaman pendahulunya, yang memainkan peranan yang dominan.
Tetapi al-Zarnuji menunjukkan kemajuannya dan bahkan mengikuti
langkah kehidupan yang muncul berikutnya dengan konsep yang
sangat sederhana, yakni konsep ilmu hal. Al-Ghazali yang pengaruhnya
dapat dikenal pada masa jayanya, al-Zarnuji mungkin cendekiawan
yang darinya dia dapat mengambil manfaat yang luar biasa, walaupun
faktanya bahwa nama intelektual besar Muslim itu hampir tidak
ditemukan di dalam Kitabnya, Ta’lim.

Untuk itu, alangkah indah syair yang ditujukan kepada Muhammad
Ibn al-Hasan Ibn Abdillah:

el K0l ey Jaady # AaY 35 Ll 01 L
wwﬁu&\ﬁ#dw\wkﬁ éé\.d\ VLJ\)A
Lghasl)
‘xwxﬁg&cﬂway#s;gj,ﬁy\wé

8Majid Arsan al-Kailani, Al-Fikru al-Tarbawi Inda Ibnu Taimiyah (Madinah:
Maktabah Dar al-Turas, 1986), hlm. 47.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 109



cols Jacly gailly AN ] # ol sl azdll oL ais
se il o pllasd) o sl # Loy e Vil Leis 013

Belajarlah, karena ilmu adalah hiasan bagi penyandangnya, keutamaan dan
tanda semua akhlak yang terpuji. Usahakanlah setiap hari menambah ilmu
dan berenanglah di lautan ilmu yang bermanfaat. Belajar ilmu figih, karena
ia pandu yang paling-paling adil. Ia adalah tanda yang membawa pada jalan
petunjuk, ia adalah benteng yang menyelamatkan dari segala kesulitan. Karena
seorang ahli fiqih yang menjauhi perbuatan haram adalah lebih membahayakan
kepada syetan daripada seribu orang yang beribadah.®*

Demikianlah juga hal-hal yang berhubungan dengan akhlak, seperti
murah hati, kikir, penakut, berani, sombong, merendahkan diri, boros
dan sebagainya, amalan yang jelek harus dijauhi dan yang baik sedapat
mungkin dilakukan. Tentang hal-hal yang seperti itu seorang Muslim
juga harus mengetahui.®

o) W) e 85 e ey L L) 35 e il e
3 Jeld 5 ol

Figqih merupakan pengetahuan tentang kelembutan-kelembutan ilmu. Ujar Abu
Hanifah fiqih merupakan pengetahuan tentang hal-hal yang berguna, yang

berbahaya bagi diri seseorang. Ujarnya lagi Ilmu itu hanya untuk diamalkannya,
sedang mengamalkan di sini berarti meninggalkan orientasi demi akhirat.

Dimaksud dengan ilmu ialah sifat yang dengan itu orang menjadi
jelas apa yang diterangkan. Abu Hanifah memberi pengertian bahwa
yang diterangkan dengan fikih adalah pengetahuan tentang apa yang
baik dilakukan orang dan apa yang tidak baik dilakukan. Dan ilmu adalah
amal, dan amal adalah meninggalkan hal-hal yang duniawi dengan
menyibukkan diri dengan hal-hal ukhrawi.?”

8Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 7-8.
8]bid., hlm. 7-9.

8]bid., hlm. 13.

]bid., hlm. 12-14.

110 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Aspek lain dari pemikiran al-Zarnuji terhadap ilmu adalah bahwa
dia secara jelas mempromosikan ilmu hukum Islam (figh) sebagai ilmu
yang paling urgen dalam pembelajaran. Untuk mengingat, ini penting
dalam memperhatikan penekanan Muhammad ibn. Al-Hasan Abu ‘Abd
Allah yang al-Zarnuji kutip:

1. Belajarlah, karena ilmu adalah perhiasan bagi dia yang memilikinya,
kebajikan dan pengantar untuk setiap tindakan yang patut dipuji.

2. Dapatkan pelajaran setiap harinya dengan peningkatan belajar dan
berenang di lautan ilmu yang bermanfaat.

3. Korbankan dirimu untuk mempelajari ilmu hukum, karena ilmu
hukum merupakan petunjuk terbaik untuk kesalihan dan rasa takut
pada tuhan, dan ini merupakan jalan terbaik untuk mencapai tujuan
itu.

4. Iniadalah petunjuk yang mengarahkan kepada jalan petunjuk yang
tepat, ini adalah benteng yang menyelamatkan seseorang dari
semua kesulitan.

5. Sesungguhnya seseorang yang saleh yang benar-benar mengetahui
ilmu hukum itu lebih kuat melawan setan dari pada seribu orang
yang suka beribadah.®

Al-Zarnuji menjelaskan istilah figh dengan mengutip pendapat
Abu Hanifah bahwa figh adalah pengetahuan seseorang akan hak-hak
dan kewajibannya.** Dalam penjelasannya yang lebih luas, isi dari figh
adalah beberapa hal seperti salat, puasa, membayar zakat, dan berangkat
haji ke Mekah jika mampu. Figh adalah ilmu yang menyangkut tentang
kewajiban-kewajiban hukum.

Dalam periode klasik sejarah Islam, diketahui bahwa figh sebagai
jasad ilmu tidak berkembang sampai munculnya sekolah-sekolah
hukum Islam. Fakta bahwa al-Zarnuji merujuk pada Abu Hanifah
adalah bukti bahwa dia tahu akan perkembangan pelajaran ini (figh),
karena Abu Hanifah adalah cendekiawan yang hebat dari periode awal
yang kepada dialah sekolah Hanafi digagas. Oleh karena itu, pendapat
Abu Hanifah merepresentasikan sifat dasar pelajaran ini pada awal

88Ibid., hlm. 22.
8Ibid., hlm. 22.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 111



perkembangannya. Selanjutnya, al-Zarnuji juga merujuk kepada al-
Syafi’i, cendekiawan hebat lainnya pada periode klasik yang kepada
dialah sekolah Syafi’i digagas. Ketika al-Zarnuji menerima pembagian
ilmu oleh Syafi’i, ini nampak yakin bahwa dia tahu akan pendapat as-
Syafi’i tentang pelajaran figh.

Tidak dapat dipungkiri bahwa penjelasan al-Syafi’i tentang ilmu figh
lebih penting dari pada risalahnya, di mana ilmu ini diterima bahwa ilmu
hukum terdiri dari dua jenis: pertama adalah untuk masyarakat umum,
dan tidak ada orang yang akil balig tidak mengetahui akan ilmu ini.”
Menurut al-Syafi’i, jenis ilmu ini disebutkan di dalam Al-Qur’an dan
mungkin populer di kalangan orang-orang Islam. Ilmu ini bersifat gat’i;
ini tidak diperbolehkan untuk mempertanyakannya.! Dia memberikan
beberapa contoh salat lima waktu dalam sehari semalam, berpuasa
di bulan Ramadan, menunaikan ibadah haji ke tanah suci kapan pun
mereka mampu, dan membayar zakat atas harta mereka, Tuhan telah
melarang riba, berzina, membunuh, mabuk-mabukan dan segala sesuatu
yang semacamnya yang telah Allah Swt., wajibkan bagi manusia untuk
memahaminya, menjalankannya, menunaikan kewajiban atas harta
mereka, dan menjauhkan diri dari hal-hal yang dilarang karena Allah
telah melarangnya.®

Kedua dari figh al-Syafi’i menyatakan bahwa ilmu ini terdiri atas
detail tugas-tugas dan aturan-aturan wajib bagi manusia yang berkaitan
dengan keberadaannya, itu semua baik yang ada maupun tidak ada
di dalam teks Al-Qur’an atau pun sunah. Jenis ketetapan figh yang
merupakan produk beberapa pendapat ahli agama, hal ini merupakan
pokok interpretasi yang diambil melalui giyas.*®

Meskipun begitu, di samping dua jenis figh ini, al-Syafi’i menerima
jenis yang lainnya yang berasal dari khabar atau giyas.** Untuk
memperkuat argumennya, dia merujuk pada seruan untuk jihad yang
dituangkan oleh Allah di dalam Al-Qur’an dan juga disampaikan oleh
nabi-Nya. Seruan untuk berjihad, perang di jalan Allah adalah tugas

®“Muhammad Ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risdlah, terjemahan dan catatan oleh
Madjid Khadduri (Cambridge: The Islamic Texts Society, 1987), him. 81.

*11bid., hlm. 82.

Ibid., hlm. 81.

%Ibid., hlm. 82.

*4bid., hlm. 82.

112 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang berbeda dengan salat, orang-orang yang melaksanakannya dengan
peperangan melawan orang kafir akan memenuhi kewajiban dan
mendapatkan kebaikan yang luar biasa, karena dengan cara demikian,
ini dapat mencegah orang-orang yang ada di belakang jatuh ke dalam
kesalahan.%

Sementara itu, al-Khawarizmi (W. kira-kira 356-387/975-987)
memasukkan delapan hal di dalam ilmu figh antara lain, bersuci
(al-Thaharah), salat (al-Shalah), puasa (al-Shaum) zakat (al-Zakah),
ibadah haji (al-Hajj) dan syarat-syaratnya, transaksi jual beli (al-Bay’),
pernikahan (al-Nikah), kompensasi (al-Diyah), pembagian waris menurut
hukum Islam (al-Faridah), persoalan-persoalan yang aneh atau jarang
ditemui (al-Nawadir).*® Cendekiawan Muslim lainnya, ‘Abd al-Basit
al-Almawi menjelaskan bahwa figh adalah ilmu yang berkaitan dengan
detail hukum asli yang diformulasikan berdasarkan detail bukti-
bukti yang berasal dari Al-Qur’an dan Hadis dan dikembangkan oleh
ahli-ahli hukum yang menggunakan metode-metode tertentu untuk
menginterpretasikan teks. Ilmu ini berisi semua aspek hukum Islam
yang berasal dari Al-Qur’an, Hadits, jjma’ (kesepakatan), giyas (analogi)
atau pendekatan-pendekatan hukum Islam lainnya. Figh bertujuan untuk
menuntun orang Islam untuk menjalankan perintah Allah dan menjauhi
larangan-Nya, supaya dia mendapatkan manfaat, baik di kehidupan
dunia ataupun di kehidupan selanjutnya.?’

Berdasarkan beberapa definisi tersebut di atas, dapat dipahami
bahwa ilmu figh berkaitan dengan semua aspek kegiatan keagamaan
yang orang Islam diwajibkan untuk melaksanakannya. Karena itu, figh
memberikan orang Muslim seperangkat aturan yang lengkap di mana
tindakan manusia harus berdasarkan atas aturan tersebut. Bagi Muslim,
tidak ada aktivitas dalam kehidupannya yang keluar dari figh. Berkenaan
dengan kepercayaan ini, tidak heran kalau al-Zarnuji mempopulerkan
figh sebagai ilmu yang sangat urgen dalam pembelajaran Islam.

9Jbid., hlm. 84.

%Al-Khwarizmi Muhammad Ibn Ahmad Ibn Ytsuf, Mafatih al-‘Ulim,
diterbitkan oleh Ibrahim al-Abyéri (Beirut: Dar al-Kitib al-Arabi, 1989), him.
19-40.

7Abd Basit al-Almawi, Al-Mu‘id fi Adab al-Mufid wa al-Mustafid (Beirut: Dar
Iqra’, 1986), hlm. 78.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 113



Menurut Schacht, hukum Islam adalah lambang dari pemikiran-
pemikiran Islam, merupakan suatu perwujudan yang paling khas dari
cara hidup Islam, sebagai inti dari Islam itu sendiri.”® Dikatakan oleh
Anderson bahwa selama berabad-abad hukum Islam telah mendapatkan
tempat tertinggi dalam peradaban dan struktur dunia Islam, paling tidak
di dalam keteladanan Islam. Lanjut Anderson, hukum Islam mencakup
setiap aspek kehidupan dan setiap bidang hukum internasional,
konstitusional, administratif, kriminal, perdata, keluarga, perorangan,
dan agama. Selanjutnya, ini juga mencakup bidang yang sangat luas yang
tidak akan dipandang sebagai hukum sama sekali di dalam klasifikasi
zaman modern.” Dengan demikian, Bousquet dan Joseph Schacht
menyatakan bahwa Islam sering disebut agama hukum.!®

Melihat beberapa pernyataan di atas, tidak heran jika al-Zarnuji
kemudian mempromosikan pelajaran figh sebagai ilmu agama yang
harus dipelajari oleh para santri dengan prioritas tinggi. Hal ini dapat
dipahami bahwa karena dia hidup pada masa di mana institusi sekolah
Islam yang dikenal sebagai madrasah, menempatkan figh sebagai ilmu
tertinggi, dan telah berkembang secara ekstensif di seluruh daerah
Islam. Sesuai dengan keadaan trersebut, tidak ada keraguan bahwa al-
Zarnuji, dalam mempromosikan hukum Islam sebagai mata pelajaran
yang sangat urgent, menggambarkan kecenderungan umum pada
masanya.

s 5yt Sl et gt Ll e s U
Sl e o g5l 13, AN LS

Mempelajari ilmu kedokteran diperbolehkan, karena ia merupakan usaha
penyembuhan yang tidak ada hubungannya dengan sthir, jimat, tenung dan lain-
lainnya. Nabi juga pernah berobat.’!

*8Joseph Schacht, Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964),
him. 1.

®Anderson, Law as a Social Force in Islamic Culture and History, Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 20 (1957), hlm. 13-14.

1%G.H. Bousquet dan Joseph Schacht, eds., Selected Works of C. Snouck Hurgronje
(Leiden: E.J. Brill, 1957), him. 48.

101A]-Zarnuji. Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 12.

114 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



o b 3] ealll S g 0 s0y s Al Sls e ol
s 3gms Sall 2yl AL 4 Gy Lo 513 g

Sedangkan mempelajari ilmu nujum itu hukumnya haram, karena ia ditbaratkan
penyakit yang sangat membahayakan. Dan mempelajari ilmu nujum itu hanyalah
sia-sia belaka, karena ia tidak bisa menyelamatkan seseorang dari taqdir
Tuhan. Baru diperbolehkan mempelajari ilmu nujum (ilmu falaq), kalau untuk
mengetahui arah kiblat, dan waktu-waktu salat.'®*

Adapun mengetahui ilmu yang terkait dengan hal-hal yang hanya
sekali-kali saja terjadi, al-Zarnuji menyatakan bahwa itu adalah fardhu
kifayah. Ia menyatakan bahwa ilmu yang terkait dengan hal-hal yang
dialami oleh setiap orang Islam itu adalah seperti makanan, yang
setiap orang memerlukannya, dan ilmu yang terkait dengan hal-hal
yang terjadi dalam waktu-waktu tertentu adalah seperti obat yang
diperlukan sewaktu orang sakit. Astrologi menurut al-Zarnuji adalah
haram dipelajari, karena itu membawa bahaya dan tidak ada manfaat
sama sekali dan menyebabkan orang lari dari gadha dan qadar Allah Swt.
Adapun astronomi untuk mengetahui kiblat, waktu salat dan sebagainya
itu boleh, demikian halnya dengan ilmu kedokteran.!®

Pembahasan al-Zarnuji mengenai masalah ilmu kedokteran
dan astronomi, nampaknya meyakinkan betul bahwa pemikirannya
menggambarkan sikap orang Islam pada masanya terhadap
perkembangan kedua ilmu tersebut. Perlu diingat bahwa orang-
orang Islam pada waktu itu, memandang ilmu asing, di mana ilmu
medis dan astronomi termasuk di dalamnya, sangatlah kontras, jika
dibanding dengan ilmu agama, yang menurut mereka ilmu agama
yang mereka klaim sebagai ilmu yang berasal dari Al-Qur’an dan al-
Hadits.!** Mereka menganggap bahwa ilmu kedokteran dan astronomi
bukan berasal dari Islam. Namun, terlepas dari kontroversi yang
berlangsung, mereka sedikitnya menikmati sejumlah manfaat dari

127bid., hlm. 11.

105].L. Breggren, Islamic Acquisition of the Foreign Sciences: A Cultural Perspective,
The American Journal of Islamic Social Sciences 9 (1992), hlm. 318-319.

1041bid., hlm. 310-325.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 115



kedua ilmu tersebut. Sejumlah klinik dan rumah sakit didirikan
untuk memberikan layanan medis.

Kalau diperhatikan tradisi-tradisi Islam, mengindikasikan
bahwa banyak hadis Nabi yang terkait dengan medis, tetapi
pengaruhnya terhadap ilmu kedokteran dalam Islam nampaknya
belum mempunyai pengaruh yang signifikan. Bahkan Ibn Khaldun
(W. 1406) menyatakan bahwa tidak penting melaksanakan ketentuan
ilmu medis, karena misi Nabi adalah mengajari kita mengetahui
akan ketentuan-ketentuan hukum Islam dan tidak memerintahkan
kita paham akan ilmu kedokteran dan praktik-praktik umum lainnya
dalam kehidupan yang biasa. Beliau memaparkan, seseorang tidak
berkewajiban untuk percaya bahwa ketentuan-ketentuan medis yang
terus berlangsung dan berkembang, bahkan di dalam hadis-hadis
yang autentik telah mengajarkan kepada kita bahwa ilmu medis
sebagai ketentuan-ketentuan yang kita terbatas untuk menelitinya;
dalam hadis-hadis Rasul juga tidak ada hal yang mengindikasikan
bahwa ilmu medis merupakan sebuah kasus. Namun ini benar
bahwa jika seseorang senang menggunakan obat-obatan dengan
tujuan mendapatkan rahmat Tuhan, dan jika seseorang menerima
obat-obatan dengan keyakinan yang ikhlas, seseorang mungkin
mendapatkan manfaat yang luar biasa, walaupun obat-obatan itu
bukan merupakan bagian dari ilmu kedokteran.!®® Akan tetapi,
pada praktiknya sejarah Islam mencatat bahwa perkembangan ilmu
ini dan manfaatnya bisa dirasakan secara luas dan tidak ada alasan
untuk menolak sama sekali akan kebutuhan ilmu itu. Aidin Mehmed
Sayili menyatakan: Nabi dan khalifah pertama diobati oleh Harat Ibn
Kalada al-Tsaqafi (W. 650), yang menurut beberapa sumber beliau
telah belajar ketabiban di Jundisapur. Namun pengaruh yang kuat
dan terus-menerus terhadap kaum Muslim tabib dari Jundisapur ini,
berlangsung hanya selama pemerintahan Khalifah Abbasiyah Harun
al-Rasyid (788-809). Kemudian Khalifah Umayyah berlangganan
tabib terbaik dari Alexandria dan pusat budaya terkenal lainnya di
Iraq dan Syria. Seperti orang-orang Sasan dan kerajaan Abbasiyah
dulu, Khalifah Umayyah juga nampaknya mencari jasa dokter-dokter
yang memiliki ilmu kedokteran Hindu; Barmak seorang pemeluk

15Aidin Mehmed Sayili, The Institutions of Science and Learning in the Moslem
World, Disertasi (Harvard: Harvard University, 1941), hlm. 79. t.d.

116 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



agama Buddha yang dipanggil ke Damaskus ke tempatnya Abdul
Malik. 106

Kamaluddin menyatakan bahwa orang-orang Islam dalam sejarah
abad pertengahan memulai melirik kepada ilmu medis dan semua
cabang-cabangnya. Orang-orang non-Muslim masih pergi ke tempat
sucinya orang suci atau yang lainnya, untuk berobat agar disembuhkan
dari penyakit mereka, sementara orang-orang Islam sudah bergeser,
mereka pergi berobat ke rumah sakit untuk diobati di rumah sakit dan
rumabh sakit jiwa dengan perawat-perawat yang cakap dan dokter-dokter
yang terampil yang tersebar di kerajaan Islam saat itu. Di Baghdad
sendiri saat itu, sudah ada 864 dokter berlisensi.'*”

Demikian pula, Charles Michael Stanton menyatakan bahwa
“kontribusi Islam terhadap ilmu kedokteran sangatlah besar,
banyak buku-buku medis yang ditulis oleh dokter-dokter terkenal
pada masa klasik itu, termasuk Ibnu Sina, al-Razi dan Ibnu Rusyd.
Stanton selanjutnya menyatakan bahwa konsep mereka terhadap
peranan dokter melebihi pengobatan mekanik terhadap penyakit
mental dan fisik, tetapi menggunakan pendekatan holistik yang
menggabungkan obat-obat pencegahan dan juga konsep-konsep
ilmu kesehatan.!%

Sementara itu, Ibnu Jumay’ (w. 594/1198) memberikan beberapa
alasan untuk keunggulan ilmu medis hubungannya dengan ilmu
agama. Dia menyatakan: Tujuan ilmu kedokteran adalah untuk menjaga
kesehatan tubuh; dan ini nyata bahwa kesehatan merupakan sesuatu
yang paling berharga yang tubuh butuhkan. Karena kenikmatan
berbagai hal yang bisa didapatkan dengan mudah dari hidup ini, atau
dapat dicapai dengan sempurna hanya dengan kesehatan. Oleh karena
itu, orang-orang bijak menyatakan: kesehatan merupakan kekayaan
tersembunyi yang tanpanya kekayaan yang tampak tidak akan berarti.
Jadi, hanya dengan kesehatanlah aktivitas ketaatan secara jasmani dan
ibadah dapat dilaksanakan. Oleh karena itu, hukum tuntunan yang benar

106]bid., hlm. 76.

107Khwaja Kamaludin, Islam and Civilization (Lahore: The Working Moslem
Mission, 1931), him. 53-54.

1%Charles Michael Stanton, Higher Learning in Islam: The Classical Period, A.D.
700-1300 (Savage: Maryland, Rowman & Littlefi eld Publishers, 1990), him.
114-115.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 117



harus mampu menggabungkan seni ilmu kedokteran dan pembelajaran
agama.'%

Sebagaimana respons terhadap ilmu kedokteran, respons yang
samapun muncul terhadap ilmu perbintangan (astronomi), terhadap
ilmu ini Al-Zarnuji menuntun kita untuk mempertimbangkan respons
orang-orang Islam selama sejarah Islam abad pertengahan. Seperti
halnya ilmu kedokteran, ilmu astronomi tidak berasal dari Islam. Bahkan
persepsi hadis terlihat negatif terhadap ilmu ini. Dikatakan dalam
sebuah hadits yang dikutip oleh Ibnu Sina, bahwa ada dua hal yang
yang saya takutkan di atas semuanya, yang berkaitan dengan umatku:
percaya kepada bintang dan ketidaksetiaan mereka, yakni penolakan
doktrin takdir.’® Ibnu Khaldun mengungkapkan hadis lainnya: orang-
orang yang menyatakan bahwa ‘hujan yang kita terima datang dari
kebaikan Tuhan dan dari rakhmat-Nya’ percaya kepada saya dan tidak
percaya terhadap bintang-bintang; orang-orang yang mengatakan bahwa
hujan yang kita terima datang dari bintang tidak percaya kepada saya,
tetapi kepada bintang.!!! Selanjutnya, respons yang ekstrem terhadap
kegunaan ilmu ini muncul dari al-Asbahi, sarjana hukum Yamani abad
ke tiga belas yang menyatakan bahwa waktu salat harus dihasilkan oleh
penelitian dengan mata seseorang. Waktu-waktu itu tidak ditentukan
oleh tanda-tanda berdasarkan astrolabe atau dengan penghitungan yang
menggunakan ilmu para astronom-astronom ini. Astronom-astronom
mendapatkan ilmu mereka dari Euclid, tradisi astronomi indian yang
dicatat oleh pengarang Sindhin dan juga Aristoteles dan filosof-filosof
lainnya dan semua dari mereka adalah orang-orang kafir.!!?

Ini jelas bahwa alasan penolakan terhadap ilmu perbintangan
memang berkenaan dengan agama, baik karena ilmu itu menuntut
orang-orang Islam untuk percaya kepada sesuatu selain dari pada
Allah atau karena ilmu itu ditemukan oleh intelektual-intelektual non-
Muslim. Namun, beberapa ahli teologi seperti Ibnu Hajar al-Haytami
dan Abu Khayar mau percaya bahwa Tuhan telah menganugerahkan

1%]bn Jumay’, Treatise to Salah ad-Din on the Revival of the Art of Medicine, ed.
and trans. by Hartmut Fahndrich (Wiesbaden: Kommissionsverlag Franz Steiner
GMBH, 1983), him. 9.

110Sayili, The Institutions of Science, hlm. 178.

Hbid., hlm. 178-179.

2Breggren, Islamic Acquisition, hlm. 318-319.

118 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



alam sifat seperti persesuaian yang muncul antara kejadian-kejadian
di alam dan kedudukan bintang-bintang di langit. Apa yang mereka
beratkan adalah para astrolog yang percaya pada pengaruh langsung
bintang-bintang sebagai prinsip dasar astrologi.!!?

Ibn Hazm (W. 456/1064), seorang cendekiawan Muslim Andalusia
di abad pertengahan, bahkan lebih jauh menulis bahwa astronomi
telah diperbincangkan oleh Ptolemy, Lunakhas sebelum dia pengikut-
pengikut mereka, dan orang-orang India, Nabataeans, dan Copts. Ini
adalah ilmu pengetahuan yang bermanfaat berkaitan dengan panca
indra, dan terbuka. Ilmu ini terdiri dari ilmu tentang bintang di angkasa,
dan satelit-satelitnya. Kegunaan ilmu ini adalah untuk mencapai
prinsip-prinsip penciptaan dan keagungan kebijaksanaan sang pencipta,
kekuasaannya, desainnya, dan kehendaknya. Kemanfaatan ini adalah
yang paling tinggi atau mulia, khususnya untuk masalah-masalah yang
berkaitan dengan akhirat.!*

Berkenaan dengan prinsip kegunaan, Islam memandang bahwa
astronomi adalah murni sebagai ilmu yang penting dan berguna baik
dalam urusan-urusan yang lumrah yang berkaitan dengan penanggalan
ataupun dalam hal kebutuhan akan penentuan hari-hari penting
keagamaan, dan juga untuk penentuan waktu salat, permulaan, dan
akhir ibadah puasa di bulan Ramadan.

131bid., hlm. 182.
14A.G. Chejne, Ibn Hazm (Chicago: Kazi Publications Inc., 1982), hlm. 155.

Bab 4 | Dasar-dasar Belajar 119



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 5

ETIKA DALAM BELAJAR

Konsep etika ini merupakan konsep yang belum ditemukan pada
konsep tokoh-tokoh pendidikan kontemporer, sehingga konsep etika
belajar merupakan istimewa yang digagas oleh al-Zarnuji. Penempatan
etika dalam pembelajaran Islam telah dikenal dengan baik, ada dua
faktor yang menegaskan akan hal ini. Etika merupakan pelajaran yang
harus dipelajari oleh santri manapun yang sedang belajar, karena hal
tersebut mengatur tingkah laku dalam kehidupan sehari-hari mereka.
Dengan mempelajari ilmu etika, melalui pelatihan dan pembiasaan,
secara umum para santri diharapkan mempunyai tingkah laku yang baik
(akhlak karimah). Etika juga penting dalam kaitannya hubungan antara
santri dengan gurunya dan juga interaksi santri dengan lingkungan
sekitarnya.

Terdapat empat konsep utama masalah etika yang dikembangkan
oleh al-Zarnuji. Keempat hal tersebut adalah (a) niat; (b) ketekunan; (c)
kepasrahan kepada Tuhan; dan (d) rasa hormat. Keempat hal tersebut,
nampak jelas tiga hal yang pertama konsen terhadap sikap kesadaran
pada dirinya sendiri, sedangkan yang keempat berkenaan dengan sikap
hormat terhadap orang lain. Konsep ini akan dibahas secara lebih rinci

121



di bawah ini, dengan menyajikan arti secara umum dan memberikan
kemajuan santri dalam belajar.

A. Al-Niyyah (Niat)

b ks, Sl el S A L
3 oy Loy s 3ammd olpmy i N Ll 515l
Seall se pdly g 2l

Apabila seseorang mencari kedudukan untuk dapat menyerukan kebaikan dan
mencegah kemungkaran (amar ma’ruf nahi munkar), menegakkan kebenaran
dan mengagungkan agama bukan untuk kepentingan hawa nafsunya, maka
hal tersebut diperbolehkan sebatas kedudukan di mana ia sudah dapat amar
ma’ruf nahi munkar.!

Orang yang mencari ilmu hendaknya berniat untuk meraih
kemuliaan. Akan tetapi bahwa keinginan mencapai kemuliaan itu bukan
untuk kepentingan dirinya sendiri, maka itu diperbolehkan.?

e oY paall s ) s ol 3l e d N
Jl

Wajib bagi pelajar menata niatnya ketika akan belajar, sebab niat merupakan
pokok dalam segala hal

Hal utama terkait dengan etika santri dalam belajar adalah, harus
berniat, mengingat niat adalah sangat penting. Karena niat itu adalah
jiwa dari segala tingkah laku seseorang.

s sl Loy Wy el g 0 sl
sy ol sbaly Sl Sl sey s s Jod) W),

'Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 18.
2Ibid., hlm. 15-19.
3Ibid., hlm. 15.

122 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



o sl an ) e Yyl ML Ll ol L
oSt

Penting bagi seorang pelajar hendaknya berniat mencari ridha Allah Swt,
mengharap kebahagiaan di akhirat, menghilangkan kebodohan dari dirinya
sendiri dan dari segenap dari orang-orang bodoh, menghidupkan agama dan
melestarikan Islam, karena sesungguhnya kelestarian islam hanya dipertahankan
dalam ilmu dan perilaku zuhud serta takwa tidaklah sah dengan kebodohan.*

Lalu, niat semacam apa yang harus dimiliki santri yang mencari
ilmu? Niat orang yang mencari ilmu adalah mencari keridaan Allah
Swt., dan masuk surga di hari kemudian, menghilangkan kebodohan
orang lain dengan jalan mengajar orang lain itu, menghidupkan agama,
mengekalkan Islam, karena kekalnya Islam itu harus dengan ilmu, serta
tidak sah bersikap zuhud dan takwa yang disertai dengan kebodohan
(tanpa disertai dengan ilmu).

‘MJA\qmﬁ@#MrJ\cﬁfsu
Ay w3 3 gy ol # iz el 3 Olai Lea

Adalah merupakan kerusakan besar bagi seorang alim yang suka melanggar
syara’. Tetapi lebih rusak lagi adalah orang-orang yang bodoh ta’at beribadah.
Kedua orang itu adalah fitnah besar bagi alam semesta, bagi orang yang
mengikuti keduanya itu dalam kehidupan agama.’

Juale g Yy 00 d By Jadl 2en o Sel iy 555
o5 Ol e k) Sy Loallallas L el Y, L L)

Dalam menuntut ilmu juga harus didasari niat untuk bersyukur kepada Allah
atas kenikmatan akal dan kesehatan badan. Jangan sampai ada niat supaya
dihormati masyarakat, untuk mendapatkan harta dunia, atau agar mendapatkan
kehormatan di hadapan penguasa atau lainnya.

“Ibid., him. 16.
SIbid., hlm. 16.
SIbid., hlm. 17.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 123



Selain itu, orang yang mencari ilmu juga harus berniat melahirkan
kesyukuran terhadap nikmat akal dan kesahatan badan yang diberikan
oleh Allah Swt., kepadanya. Sebaliknya, orang yang mencari ilmu tidak
boleh berniat untuk menarik perhatian orang lain, dan untuk mencari
kekayaan dunia, dan mencari kemuliaan di hadapan penguasa dan lain
sebagainya.

w@\%«b&bgﬁ%di(&u\qug‘,ﬂ
A AL 5 i) Lol ) 6 Y S

Seyogyanya bagi para pencari ilmu berpikir dengan serius, supaya ilmu yang
mereka cari dengan perjuangan yang berat (susah payah) tidak sia-sia. Jangan
sampai ia memalingkannya pada tujuan duniawi yang hina, sedikit dan fana
(binasa).”

Sehubungan dengan prinsip ini, al-Zarnuji mengungkapkan adalah
wajib berniat waktu belajar. Sebab, niat merupakan pokok dari segala
hal, sebagaimana Rasulullah bersabda dalam hadis sahihnya yang
diriwayatkan oleh Al-Bukhari yang berbunyi:

A _
solil Jeai
Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya. (HR Bukhari).

Bahwa banyak perbuatan yang merupakan amalan duniawi menjadi
amalan ukhrawi dikarenakan niat yang baik. Tidak sedikit amalan
ukhrawi yang akhirnya bernilai duniawi lantaran niat yang buruk. Maka
dalam mencari ilmu hendaklah diniati untuk hal yang positif, tidak
diniati untuk hal negatif seperti untuk mencari pengaruh, kenikmatan
duniawi, untuk dihormati dan lain-lainnya.’

Penulis belum pernah menjumpai satu karya pun terkait psikologi
pendidikan, baik yang ditulis oleh tokoh-tokoh Barat maupun Eropa
yang menempatkan niat sebagai salah satu prinsip belajar. Terlebih
lagi yang sama atau hampir sama dengan niat yang disodorkan oleh
al-Zarnuji. Niat merupakan proses internal mulai dari adanya perasaan,

7Ibid., hlm. 19.
Hadis ini terdapat pada Shahih Buhari, Bab Kitab al-Iman, Juz 1, hlm. 2.
°Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 92.

124 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



keinginan, pertimbangan dan kehendak yang mendorong seseorang
untuk melakukan sesuatu. Ia merupakan tendency of act. Niat kadang-
kadang diterjemahkan sebagai ‘azm, qasad atau intention.'

Niat yang dalam kata lain orang menyebut azm sebagai suatu
kekuatan seperti listrik. Ia menggerakkan seseorang untuk melakukan
apa saja yang telah diniatkan. Menurut Abdullah al-Hadad,!! niat
mempunyai dua pengertian. Pertama, menunjukkan tujuan sebenarnya
yang telah mendorong seseorang untuk membersihkan niat di hati,
bekerja ataupun berbicara. Kedua, gerak hati seseorang untuk melakukan
sesuatu pada saat seseorang hendak melakukan suatu pekerjaan.
Berdasarkan kedua makna niat tersebut di atas, niat mempunyai
nilai yang sangat tinggi, bahkan ia sebagai penentu bernilai baik atau
tidaknya suatu perbuatan. Dengan demikian bisa tarik kesimpulan,
bahwa niat mempunyai nilai lebih tinggi dari perbuatan itu sendiri.
Bahkan walau hanya baru berniat, Allah telah mencatat sebagai suatu
kebaikan bagi seseorang. Misalnya seseorang berniat salat Tahajud,
walau belum melakukan sudah dinilai baik. Maka dari itu, tepatlah apa
yang dikemukakan al-Zarnuji bahwa niat merupakan pokok dari segala
hal yang dilakukan manusia.

Niat sebagai prinsip belajar akan menjadi pangkal bertolak,
sekaligus mengarahkan dan membimbing segala aktivitas seseorang
untuk mencapai tujuan. Ia juga akan menentukan pendekatan, teknik
dan strategi mana yang tepat dimanfaatkan dalam usaha mencapai
cita-cita. Niat merupakan persiapan mental dan keteguhan hati untuk
melakukan sesuatu yang dalam hal ini belajar, mencapai tujuan yang
diinginkan. Seorang pencari ilmu yang berniat ikhlas sebagaimana
dikemukakan oleh al-Zarnuji akan berusaha keras menyingkirkan hal-hal
yang mengotori hatinya, berkonsentrasi kepada ilmu, berusaha keras
demi ilmu, demi agama dan karena Allah Swt., semata. la menempatkan
ilmu di atas harta maupun kedudukan, dan mencari ilmu bukanlah
untuk mencari popularitas. Al-Zarnuji mengutip kata-kata Ibnu Hasan
“Siapa yang telah merasakan lezatnya ilmu dan amal, maka akan semakin

"®Muhammad Ali al-Khuli, Dictionery of Education English-Arabic (Beirut: Dar
al-Ilm li al-Malayin, 1981), hlm. 240.

""Abdullah al-Hadad, Tharigah Menuju Kebahagiaan, Terjemahan oleh Mubh.
Al-Baqir (Bandung: Mizan, 1986), him. 87.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 125



kecil cita-citanya akan harta.”!> Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa
seseorang yang telah gandrung dengan ilmu dan amal, ia akan selalu
asyik dengan kedua hal itu. Harta benda yang dimilikinya hanya akan
dimanfaatkan untuk ilmu dan amal. Dengan demikin, niat sebagai
prinsip yang sangat penting yang perlu mendasari dan mengawali
segala aktivitas belajar. Dengan demikian, kegiatan tersebut menjadi
punya nilai mulia di sisi Allah yang pada gilirannya memberikan
keberuntungan peserta didik yang berniat mulia.

Bagi orang yang mencari ilmu hal-hal yang sedemikian itu perlu
benar-benar dipikirkan, karena ia mencari ilmu itu dengan susah payah,
maka hendaknya jangan ia terpalingkan kepada masalah-masalah
dunia yang bersifat remeh, kecil lagi merusak. Selain itu, orang yang
mencari ilmu jangan sampai merendahkan diri dengan mengharapkan
memperoleh sesuatu yang tidak semestinya, dan mencegah dirinya dari
terlibat dalam hal-hal yang merendahkan ilmu. Harga diri hendaknya
selalu dijaga. Selain itu, Juga hendaknya ia bersikap tawadhu. Tawadu
merupakan sifat yang ada di tengah-tengah antara sombong dan
merendahkan diri. Terkait dengan hal ini, Abu Hanifah memberi nasihat
kepada sahabat-sahabatnya, “Hendaknya tidak merendahkan kepada
ilmu dan orang yang berilmu. Hal ini disebabkan karena sering kali
orang itu melihat kepada pakaian orang.”

Niat merupakan pekerjaan yang dilakukan di dalam hati, yang serta
merta mendahului tindakan fisik. Islam menganggap niat sebagai faktor
yang menentukan keabsahahan dari suatu tindakan secara keseluruhan.
Menurut al-Syafi’i dan Ahmad Ibn Hambal, lalai dalam berniat membuat
nilai pekerjaan tidak bermakna dan bahkan tidak sah. Maka sekali saja
niat untuk belajar yang ikhlas, ini berarti sepertiga dari ilmu yang
dikehendaki telah didapatkan.!* Al-Baihaqi (W. 565/1161) menyatakan
bahwa tindakan terdiri dari tiga tahapan: (a) hati (qalb) yang dari sinilah
niat berasal; (b) lidah (lisan) yang dengan inilah niat diucapkan; dan
(c) tindakan (‘amal) yang merupakan dilaksanakannya suatu kegiatan.
Berbeda dengan yang lainnya, niat bernilai sebagai ibadah.!*

2Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 94.

BSyafiq Muhammad Zay‘Gr, Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda al-Almawi (Beirut: Dar
Iqra’, 1986), hlm. 55.

YIbid., hlm. 55.,

126 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Berkaitan dengan masalah niat, sebuah hadis menyatakan,
bahwa perbuatan itu diukur (tergantung) pada niatnya.'> Hadis lain
menyatakan bahwa Tuhan (Allah) tidak menganggap pekerjaan pisikmu
tetapi dia lebih menganggap niat dan pekerjaanmu.'® Demikian juga di
dalam Al-Qur’an dinyatakan bahwa tidaklah berdosa bagi kalian semua
jika melakukan kesalahan tanpa disengaja, kecuali apa yang diniatkan
oleh hatimu (itu akan menjadi sebuah dosa bagimu).!”

Kutipan-kutipan di atas menunjukkan kedudukan niat sebagai
faktor yang menentukan yang mengukur kualitas suatu tindakan
atau pekerjaan. Jadi, niat merupakan suatu hal yang penting, tidak
hanya untuk mendapatkan kesahan suatu pekerjaan, tetapi juga untuk
mengukur nilainya. Jadi, merupakan sesuatu yang tidak mungkin
apabila pekerjaan yang sebenarnya baik dianggap jelek walaupun ini
datang dari hati yang jahat. Ini juga mungkin terjadi apabila tindakan
atau pekerjaan buruk dinilai baik karena ini dihasilkan dari hati yang
ikhlas. Hadis di bawah ini secara jelas mengonfirmasikan masalah ini:
“Betapa banyak amalan yang terkesan amalan-amalan dunia, tetapi karena
niatnya baiknya, maka menjadi amalan bagi kehidupan akhirat, dan berapa
banyak amalan yang berkesan bagi kehidupan akhirat, tetapi karena niatnya
buruk, maka menjadi amalan di dunia saja.”'®

Berpedoman pada pendapat di atas, bahwa niat merupakan dasar
dari setiap pekerjaan. Al-Zarnuji menganggap hal ini sebagai dasar
etika santri dalam mencari ilmu. Santri seharusnya dalam keadaan apa
pun mampu menjaga niatan baik di dalam hatinya, karena kalau tidak,
proses pencarian ilmunya akan mengalami kecacatan yang serius. Niat
harus benar-benar ditanamkan di hati santri. Karena semakin kuat
niatnya, maka belajarnya semakin giat dan karenanya kesuksesan yang
akan didapat akan maksimal.

Selanjutnya, al-Zarnuji membahas jenis niat yang terkait dengan
nilai belajar. Sebagaimana dikemukakan bahwa sesungguhnya belajar

BAl-ZarnGji, Ta‘lim al-Muta‘allim Tariq al-‘Ilm, Instruction of the Student: The
Method of Learning, terjemahan dan catatan oleh G. E. von Grunebaum and T. M.
Abel (New York: King’s Crown Press, 1947), hlm. 25.

1*Muhyiddin Abi Zakariya Yahya Ibn Sharaf al-Nawawi, Riyad al-Salihin min
Kalam Sayyid al-Mursalin (Beirut: Dar al-Hikmah, 1987), him. 15.

"Mohammed Marmaduke Pickthall, The Meaning of the Glorious Koran: An
Explanatory Translation (New York: New American Library, t.th.), hlm. 301.

8Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim (2008), hlm. 25.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 127



adalah sesuatu yang mulia seperti yang telah dijelaskan oleh banyak
ayat Al-Qur’an dan hadis. Akan tetapi hal ini bisa menjadi sebaliknya
apabila dalam belajar berdasarkan niatan yang tidak baik. Ibn Jama’ah
berpendapat bahwa kemanfaatan ilmu dapat diterima hanya pada
keadaan jika ilmu dicari berdasarkan niat yang baik.! Pendapat yang
sama dikemukakan oleh Al-Ghazali dan al-Biruni.

Al-Zarnuji, memberikan empat pertimbangan yang dapat
memperbaiki niat yang benar dalam mencari ilmu. Pertama, niat
mencari rida Allah Swt. Menurutnya, faktor ini dianggap sebagai faktor
penting dan menentukan dari tiga faktor lainnya. Niat yang pertama
ini menunjukkan hubungan manusia sebagai seorang yang taat kepada
Tuhan (‘abid). Manifestasi dari niat tersebut adalah, bahwa semua
kegiatan yang dilakukan, bernilai ibadah, dan harus dianggap berasal
hanya dari Tuhan. Belajar bagi al-Zarnuji dianggap sebagai tugas agama,
yang niatnya harus hanya untuk mendapatkan rida Allah Swt. Hal ini
menunjukkan bahwa belajar yang dilakukan tanpa adanya niat untuk
mendapatkan rida Allah kurang bermakna.

Kedua, bahwa belajar harus diniatkan sebagai usaha sungguh-
sungguh untuk mendapatkan kebahagiaan dunia dan akhirat. Kehidupan
yang abadi adalah di akhirat, sedangkan kehidupan di dunia hari ini
adalah sementara. Secara konsekuen, kebahagiaan yang sejati yang harus
dicari adalah kebahagiaan yang didapatkan di akhirat yang mungkin
membutuhkan pengorbanan kesenangan dunia. Orang-orang Muslim
percaya bahwa dunia ini adalah cobaan. Mereka Islam percaya bahwa
dengan melalui cobaan inilah kesenangan sejati pada kehidupan akhirat
akan diraih. Oleh karena itu, belajar mungkin untuk beberapa tingkatan
dianggap sebagai manifestasi pengorbanan yang menjembatani bagi para
siswa dalam kehidupan di dunia untuk menghadapi tempat terakhir di
akhirat.

Ketiga, niat belajar adalah untuk menyebarkan agama Islam atau
dakwah Islamiyah. Al-Zarnuji sadar akan pentingnya ilmu sebagai suatu
prasyarat yang sangat diperlukan untuk menegakkan gagasan-gagasan
agama. Dengan cara yang sama dia mengakui bahwa kegiatan agama

YIbn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami‘ wa al-Mutakallim fi Adab al-Alim wa al-
Muta‘allim (Hydarabad: Da’irat al-Ma‘arif, 1353), him. 13.

128 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



termasuk kehidupan pertama dan kesalihan tidak sempurna disebabkan
karena kebodohan.?°

Keempat, belajar harus diniatkan untuk beramal, berterima kasih
kepada Allah Swt., atas pikiran yang sehat dan tubuh yang kuat.?! Ini
sesuai dengan fakta bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang paling
sempurna, karena manusia dilengkapi dengan kemampuan intelektual
yang luar biasa (‘agl). Belajar harus diarahkan untuk mencapai kemajuan
intelektual dan juga potensi-potensi manusia lainnya seperti intuisi dan
aspek fisik keberadaan manusia.

Nilai niat pastinya terletak pada keikhlasannya. Ikhlas adalah sifat
baik untuk memegang teguh niat di lubuk hati yang paling dalam,
semata-mata hanya untuk Allah Swt. Ikhlas adalah sikap yang sama
sekali dalam melakukan sesuatu tidak membicarakannya kepada orang
lain, seolah-olah hanya hati kita yang tahu. Sifat baik ini benar-benar
sulit untuk dicapai, sehingga menurut hadis Nabi, niat seseorang lebih
penting daripada kegiatan fisiknya.?

Al-Ghazali yang menaruh perhatian dalam persoalan ini
memunculkan di dalam beberapa karyanya, melihat persoalan niat dalam
pencarian ilmu dalam dua keadaan. Pertama, adalah idealistik, dan Kedua,
adalah pragmatis. Persepsi idealistisnya terhadap belajar adalah bahwa
belajar harus diniatkan hanya untuk atau demi menggapai rida Tuhan.
Belajar dan juga mengajar adalah ibadah kepada Allah Swt., yang akan
sah hanya ketika orang itu mempunyai motivasi yang ikhlas.? Karena
ibadah merupakan ketaatan seorang Muslim kepada Tuhannya supaya
mendapatkan rida Tuhan.

Belajar yang tidak diniatkan karena Allah Swt., hanya akan
mengantarkan para santri jatuh kepada ma’siyah, pekerjaan yang pantas
mendapatkan celaan. Mengajar atau menuntut ilmu yang menjauhkan
diri dari Allah Sawt., dianggap dosa (ma’siyah), sama halnya dengan
menegakkan salat atau ikut serta dalam peperangan suci (jihad) tanpa

2Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 25.

UJbid., hlm. 26.

22Abd al-Basit al-Almawi, Al-Mu‘id fi Adab al-Mufid wa al-Mustafid, dalam
Zay‘tr, Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda al-Almawi, hlm. 55.

2Al-Ghazali, Fatihat al-‘Ulim (Kairo: Matba‘at al-Husayniyah al-Misriyah,
1322/1904), him. 9.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 129



niatan karena Allah Swt.?* Oleh karena itu, menurut al-Ghazali, orang
belajar dengan niatan untuk menghasilakan uang, mendapatkan
kedudukan di dalam masyarakat, atau untuk mengurangi pajaknya dan
menghindar dari kewajibannya terhadap atau kepada raja (pemimpin),
atau untuk tujuan lain bukan untuk mengabdi kepada Allah Swt., akan
mengantarkan dirinya kepada akibat yang mengerikan.*

Dalam situasi lainnya, al-Ghazali melihat niat belajar dengan
mempertimbangkan jenis ilmunya. Selama yang dicari itu adalah ilmu
agama, dia terikat untuk memberikan kesan bahwa dalam keadaan apa
pun, harus bertujuan mendapatkan ridha Allah. Namun, jika ilmunya itu
adalah ilmu ‘duniawi’, seseorang boleh meniatkannya untuk menunjang
keinginannya dalam hal urusan dunia.

Sementara itu, Ibnu Jama’ah mengemukakan beberapa pernyataan.
Menurutnya, belajar harus dilakukan karena Allah Swt. Ini juga harus
diniatkan untuk mengimplementasikan aturan suci sebagai kewajiban
bagi semua orang Muslim supaya mereka mendapatkan pahala dari
Allah Swt., dalam bentuk kehidupan yang nyaman. Belajar juga harus
ditujukan untuk bisa membawa santri lebih dekat kepada Allah Swrt.,
sehingga melalui belajar dia selalu mengingat kekuasaan Tuhan.?

Selanjutnya, Abu Bakr Jabir al-Jaza’iri menyatakan bahwa niat
yang ikhlas dalam belajar harus mencakup pada tiga tujuan, yakni (1)
memahami Tuhan; (2) menjaga ilmu dengan tujuan memperkenalkan
Islam; dan (3) mengajarkan ilmu kepada seseorang.”” Hajji Khalifah
(1067/1657) berpandangan bahwa orang yang mencari ilmu untuk
mata pencaharian tidak berkembang menjadi orang yang terpelajar, dia
hanya akan menjadi orang semi terpelajar.?®

Walaupun tujuan dasar belajar dalam Islam adalah yang pertama
dan paling utama berdasarkan pada dasar agama, ini tidak berarti
bahwa tujuan belajar sama sekali mengabaikan tujuan dunia dan
masyarakat. Nabi Saw., bersabda, yang terbaik di antara kamu adalah bukan

241bid., hlm. 9.

2]bid., hlm. 9.

26Ibn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami‘, hlm. 13.

27Abii Bakr Jabir al-Jazd’iri, Al-‘Ilm wa al-‘Ulama’ (Beirut: Dar al- Kutub li al-
Malayin, 1983), him. 31.

28Hajji Khalifah, Kashf al-Zuniin ‘an-Asami al-Kutub wa al-Funiin, Volume I,
Istanbul: Maarif Matbaasi (1941), hlm. 22.

130 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



orang yang mengabaikan kehidupan di dunia ini untuk kehidupan akhiratnya,
atau mengabaikan kehidupan akhirat untuk kehidupan dunia. Dia adalah
seseorang yang bekerja untuk kedua hal tersebut secara bersamaan.?® Ibn al-
Mugaffa’, seorang cendikiawan muslim pada abad ke-8 berkata, “Carilah
pengetahuan karena jika kamu seorang raja pengetahuan akan memberikanmu
kehormatan dan jika kamu menjadi orang yang terhina dan miskin maka
pengetahuan akan memberimu makanan.”*° Sementara itu, Ikhwan al-Safa’
mengatakan bahwa tujuan belajar adalah untuk mendapatkan manfaat
yang bernilai seperti kehormatan, martabat, kekuasaan, kemudahan
untuk mendapatkan sesuatu, kecakapan, kedermawanan, kenikmatan
dan martabat dan kemuliaan.®! Selanjutnya, Shihabuddin Yahya al-
Suhrawardi (587/1191) menyatakan bahwa belajar harus dicurahkan
“untuk mendapatkan pencerahan yang pada gilirannya membutuhkan
kesempurnaan dari semua kemampuan manusia, baik mental atau pun
psikologi yang melibatkan elemen-elemen rasional dan jiwa dengan
semua aspek dan dimensinya.**

Al-Biruni bersepakat bahwa belajar sebagai kegiatan keilmuan,
harus benar-benar untuk tujuan Allah Swt. Menurutnya, semua
ilmu itu bermanfaat sepanjang niatnya yang benar. Dia juga sepakat
dengan gagasan bahwa untuk beberapa tingkatan bisa diniatkan untuk
memenuhi masalah duniawi. Al-Biruni juga menyatakan bahwa belajar
harus membuat santri percaya diri dan terjamin. Karena tidak ada
sumber yang lebih buruk dari ketidakterjaminan dan degradasi dari
pada kebodohan.*

»Djemal D. Sabba and George J. Tomeh, Education as Philosophy, The Year Book
of Education (World Bank Company, 1957), hlm. 69. Mehdi Nakosteen, History of
Islamic Origins of Western Education A.D. 800-1350 (Boulder, University of Colorado
Press, 1964), him. 41.

%Khalil A. Totah, The Contribution of the Arabs to Education (New York: AMS
Press, 1972), him. 89.

31Ali Akbar Farhani, An Investigation of the Ideological Foundation and
Administrative Structure of Higher Education in Iran from Islamic Madressahs to Western
University, Dissertation, (Ohio: Ohio University, 1980), hlm. 130.

32Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Philosophers’ Views on Education, Muslim
Education Quarterly 2:4 (1985), hlm. 10.

$Hisyam Nasyabi, The Attitude of al-Birini towards Science and Education, in Al-
Birani: Commemorative Volume, ed. by Hakim Mohammad (Pakistan, The Time Press,
1979), hlm. 395.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 131



B. Al-Jiddu (Ketekunan)

Etika berikutnya seperti yang dibicarakan oleh Al-Zurjani adalah sebagai
berikut.

Ll U 2L 3y o e 3

Kemudian bagi para pelajar seharusnya bersungguh-sungguh dan tekun dalam
belajar.”3*

Yang harus dimiliki oleh seorang pelajar adalah ketekunan dan cita-
cita yang tinggi. Pada bab ini, bagi orang yang mencari ilmu menurut
al-Zarnuji harus mencarinya dengan sungguh-sungguh dan tekun.
Dalam hal itu terdapat isyarat dalam Al-Qur’an:

Aot T dals 2l Y s

Bl g B hdale Gl s A8
Dan mereka yang berjuang di jalan Kami pasti akan kita tunjukkan jalan-jalan
Kami. (QS Al-Ankabut [29]: 69).

Jn—”’)@)@} U £ oty Ay A bas Il e L3
ser ) a5 ) St IS s b Jd e b 0k
o G ) N s, Ll )

Dikatakan: Barang siapa bersungguh-sungguh mencari sesuatu (dengan
keseriusan) niscaya akan mendapatkannya. Dan barang siapa yang mengetuk
pintu, pasti dapat masuk sampai dalam. Dikatakan lagi: Tercapainya sesuatu
(cita-cita) yang diharapkan, itu sesuai dengan kemampuannya dalam berusaha.”
Dikatakan: ”Dalam belajar untuk mencapai kesuksesan mempelajari ilmu agama
(fikih) itu dibutuhkan adanya kesungguhan dari tiga orang, yaitu: pelajar, guru,
dan ayah bila masih hidup.®®

Memang sejauh pengorbanan orang itu dalam mencari ilmu maka
sejauh itu pula ia akan memperoleh apa yang ia inginkan. Diceritakan
bahwa mencari ilmu itu memerlukan kesungguhan tiga orang:

3Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 50.
3]bid., hlm. 50.

132 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



kesungguhan peserta didik, kesungguhan guru yang mengajar dan
kesungguhan orang tua apabila ia masih hidup.

Aliman Sadiduddin al-Syirazi mensyairkan syair yang digubah oleh
Imam Syafi’i:

el el r ol g sl Ll e s

Geo g e den 53 # el Gl 5ls 5o,

EEa
‘e 1 el e .. <
B8 sl OB Ay Ol # aall e dl 555 40 N

Kesunggguhan akan mendekatkan sesuatu yang jauh dan membukakan pintu
yang terkunci. Hak Allah yang paling utama bagi muridnya adalah orang-
orang yang bercita-cita tinggi justru diuji dengan hidup yang sempit. Sudah
menjadi suratan takdir dan menjadi ketentuan Allah, bahwa orang yang pandai
susah hidupnya dan orang yang bodoh sejahtera hidupnya. Tetapi orang yang
dikaruniai akal yang cerdas dijauhkan dari kekayaan karena keduanya saling
berlawanan dan sangatlah berbeda.®®

Selanjutnya imam al-Syirazi menyairkan syair lain:
dﬂd‘};\jﬂ\-&ﬂx#\ku\g*"gg wo\..; "
Qﬁ %Sr-u\-’ Lehad # Lize (90 Judi ol 3S) J:J}

Kau idam-idamkan menjadi seorang ahli fikih yang ahli menganalisa tanpa
mau bersusah payah. Memang kegilaan itu beraneka ragam bentuknya. Harta
benda saja tak akan kau dapatkan tanpa susah payah apalagi dengan ilmu.’

el JB LS L e e LI Y,

3¢Ibid., hlm. 51.
37Ibid., hlm. 52.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 133



Seorang pelajar harus berjaga (tidak banyak tidur) pada malam hari,
sebagaimana dikatakan seorang penyair.*®

I e il b s # el 36 SU

Keluhuran derajat akan tecapai sebatas usaha yang dilakukan, barangsiapa
mengharapkan kemuliaan maka ia harus berjaga pada malam hari.*

é.gd\ La\awu\#\wfbuwg&@&a\
S

Kurangilah makan agar kamu dapat terjaga di waktu malam. Kalau itu semua
dapat kau lakukan, niscaya kamu dapat mencapai kesempurnaan.*

Diungkapkan pula, barangsiapa membiarkan dirinya terjaga di malam hari,
hatinya akan ceria di siang hari.*!

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa orang yang mencari ilmu
itu harus kuat jaga malam juga supaya menyedikitkan makan, supaya
bisa tahan jaga malam. Dikatakan bahwa barang siapa yang dapat jaga
malam, maka ia akan gembira pada waktu siangnya. Diterangkan pula
bahwa yang menyebabkan kemalasan adalah karena orang tidak mau
merenungkan tentang kebaikan ilmu dan keutamaannya. Ali bin Abi
Thalib menyatakan:

db%ﬂd‘&iﬁdw Obd\v‘w\@\)\bg‘l@u‘\%@)@\
I Y e L

3¥Ibid., hlm. 53.
3Ibid., hlm. 53.
“Ibid., hlm. 55.
“Ibid., hlm. 55.

134 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Aku rela pembagian Zat yang Maha Kuasa kepadaku; Aku diberi ilmu dan
musuhku diberi harta benda. Karena harta kekayaan akan cepat hilang;
Sedangkan ilmu akan kekal abadi.*?

IImu yang bermanfaat itu selalu disebutkan orang, sekalipun
orangnya sudah meninggal dunia. Hal tersebut merupakan hidup yang
abadi. Syeikh al-Hasan bin Ali yang terkenal dengan al-Marghibani
menukil syair:

LU gle 0y O sdldly # o gge S Jand O shald
Orang bodoh itu mati sebelum mati; Orang alim sekalipun mati akan tetap
hidup.*

Demikian juga Syekh Burhanuddin menukil syair:
o il e s # e il £ s ) 0

Pada kebodohan terdapatlah kematian pada penyandangnya; Badan mereka
menjadi kubur sebelum dikubur. Orang yang tidak hidup dengan ilmu adalah
mati; Baginya pada waktu kebangkitan tidak ada kebangkitan kembali.**

Selain itu terdapat lagi syair:
20 92y sl e e # A e 252 e b 53,

Orang berilmu hidup kekal sekalipun telah mati; dan tulang belulangnya hancur
di bawah tanah. Orang bodoh mati sekalipun masih berjalan di atas bumi;
Disangka hidup padahal sebelumnya ia tiada.*

Oleh karena itu, sebagai syarat pertama dalam mencari ilmu ialah
menghadapinya sejak permulaan hingga akhirnya dengan penuh gairah.

“Ibid., hlm. 63.
“Ibid., hlm. 63.
“Ibid., hlm. 64.
“Ibid., hlm. 64.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 135



Orang yang memahami betapa nikmatnya ilmu dan ilmu fikih, maka
orang itu akan tergolong untuk mencapai ilmu itu.*¢

Bagaimanapun juga, niat hanya untuk mencari ilmu masih jauh
dari cukup. Dalam prosesnya, pasti belajar membutuhkan ketekunan
yang menunjukkan karakter santri yang konsisten dalam menggapai
keinginannya melalui kerja keras. Al-Zarnuji percaya bahwa sifat ini
akan menghasilkan pencapaian yang luar biasa. Oleh karena itu, apabila
kamu mengejar sesuatu dengan tekun maka kamu akan mendapatkan
apa yang kamu inginkan. Dengan kata lain, semakin serius kamu
berusaha, maka semakin besar hasilnya.

Adalah hal yang menarik untuk menyatakan bahwa sifat di atas
tentunya harus dimiliki bukan hanya oleh peserta didik, tetapi juga guru
dan ayahnya. Menurut al-Zarnuji, ketekunan dari tiga orang tadi sangat
penting dalam pencarian ilmu dan pengetahuan. Orang-orang ini adalah
peserta didik, guru, dan ayah.* Pernyataan ini nampaknya merefleksikan
pentingnya atau perlunya kerja sama di antara mereka. Guru dengan
profesinya adalah orang yang bertanggung jawab untuk memberikan
ilmu dan bimbingan kepada peserta didik. Sementara itu, ayah pada
dasarnya adalah orang yang mengurusi hidupnya, khususnya dalam
hal memberikan dukungan finansial peserta didik untuk memenuhi
kebutuhan-kebutuhannya. Selanjutnya, ayah juga mewakili seseorang
yang bertanggung jawab untuk mendidik peserta didik sepanjang
menyangkut keluarga inti. Al-Zarnuji terlihat yakin bahwa belajar
berhasil jika tiga elemen dapat bekerja sama satu sama lainnya.

Bagaimanapun di dalam kitab Ta’limnya, al-Zarnuji sendiri
memperhatikan sifat rajin dari pihak peserta didik. Dalam hal ini,
menurut dia, aspek ketekunan juga yang menyandarkan pemakaian
waktu seefektif mungkin. Dianjurkan bahwa belajar harus dilakukan
kapanpun sepanjang hidup peserta didik. Dia nampak sepakat dengan
pemikiran bahwa belajar adalah proses sepanjang hidup.

Kemudian al-Zarnuji masuk pada aspek praktis ketika dia
menyatakan bahwa ini penting dalam mencari ilmu untuk tetap terjaga
sepanjang malam.* Selanjutnya, dia menyatakan bahwa dalam mencari
ilmu perlu bagi seseorang untuk tetap belajar dan mengulang pelajaran

*Ibid., hlm. 50-55.
#Ibid., hlm. 38.

136 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pada permulaan malam dan akhir malam. Karena bahwasanya waktu
antara petang dan Subuh adalah waktu yang diberkahi.*

Ini nampak populer dalam tradisi belajar dalam Islam bahwa malam
hari adalah waktu yang spesial. Hal ini dianggap sebagai waktu yang
tepat, bukan hanya dalam hal keadaannya, tetapi juga dalam kepercayaan
orang-orang Islam tradisional. Keadaan ini merupakan waktu ketika
Tuhan menganjurkan kepada hambanya untuk beribadah, di mana
mereka berkomunikasi dengan-Nya. Kepercayaan ini memengaruhi
mereka dalam hal belajar karena seperti yang telah disebutkan di awal,
belajar juga merupakan tugas agama. Namun, ini tidak berarti bahwa
waktu-waktu yang lain tidak baik untuk belajar.

Ibnu Jama’ah contohnya, menyatakan bahwa santri harus mengatur
waktunya, baik di malam ataupun di siang hari berdasarkan berbagai
jenis kegiatan belajarnya. Untuk menghapal contohnya, dianjurkan
bahwa waktu yang paling tepat ialah di penghujung malam, mendekati
subuh. Untuk berpikir di awal pagi. Untuk menulis lebih baik di tengah
hari sementara untuk refleksi dan diskusi lebih efektif di malam hari.*
Sementara itu, al-Khatib al-Baghdadi menyatakan bahwa waktu malam
lebih bermanfaat dari pada waktu siang. Menurutnya, waktu yang
cocok untuk menghafal adalah di penghujung malam. Selanjutnya, dia
memberitahu bahwa waktu puasa adalah waktu yang lebih berharga
atau bermanfaat daripada waktu ketika tidak perpuasa.®

Di samping faktor penggunaan waktu dengan baik, al-Zarnuji
menyatakan bahwa santri harus selalu ingat akan cita-citanya dari
waktu ke waktu adalah sebuah kewajiban dalam mencari ilmu untuk
memiliki cita-cita yang tinggi dalam belajar. Karena sesungguhnya
manusia terbang dengan cita-citanya seperti burung terbang dengan
sayapnya.®! Kebiasaan tekun tumbuh bersamaan dengan kemajuan
cita-cita. Semakin tinggi cita-cita, maka semakin kuat ketekunannya
dalam belajar. Sebaliknya, ini akan menyiutkan kerja keras santri ketika
peserta didik memiliki cita-cita yang kecil. Oleh karena itu, al-Zarnuji
berpendapat bahwa yang dapat membantu untuk mendapatkan segala

“8bid., hlm. 39-40

“Ibn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sdmi‘, hlm. 114.
Ibid., him. 114.

SIAl-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 40.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 137



sesuatu adalah ketekunan dan ambisi yang besar.’* Dengan pasti al-
Zarnuji juga menyatakan bahwa apabila seseorang memiliki cita-cita
besar tetapi tidak memiliki ketekunan atau memiliki ketekunan, tetapi
tidak bercita-cita tinggi, maka ilmu yang didapatkan oleh seseorang itu
hanya sedikit saja.>

Dalam hal itu, al-Zarnuji juga mengingatkan santri untuk
berusaha secara layak dalam belajarnya. Santri tidak perlu
melelahkan atau memperlemahkan diri karena dengan begitu
akan mengganggu belajar. Santri harus mampu mengamalkan
kesederhanaan karena dalam hal ini kesederhanaan merupakan
sumber dari semua kesuksesan. Selanjutnya, dia menyerukan,
jangan membenci diri kamu untuk mengabdi kepada Tuhan.
Sesungguhnya Dialah yang membiarkan tumbuhan tumbuh tidak
memotong tangkalnya atau tidak sepenuhnya menyia-nyiakannya.*
Pemikiran ini bersumber dari hadits Nabi Saw., bersabda bahwa
sungguh agamaku ini tertanam dengan kuat, maka masuklah ke
dalamnya dengan kesederhanaan. Juga dinyatakan, pikiranmu
adalah binatang tungganganmu. Oleh karena itu, gunakanlah
dengan sederhana.®® Kemudian al-Zarnuji meneruskan untuk
membahas masalah kemalasan. Kemalasan merupakan masalah
serius yang dihadapi para santri, karena ini merupakan penyebab
utama kegagalan. Santri yang terjangkit sifat ini tidak akan
mendapatkan ilmu dari proses belajarnya. Walaupun ini bukan
tugas mudah untuk mengatasinya, al-Zarnuji menyatakan bahwa
santri harus sadar akan masalah ini dan oleh karena itu, ia harus
menaruh perhatian yang penuh untuk menghindarinya.

Al-Zarnuji mengungkapkan dua faktor yang menyebabkan santri
jatuh ke dalam kubangan kemalasan. Pertama, berkenaan dengan
motivasi yang berasal dari kesadaran akan manfaat belajar. Menurut
al-Zarnuji, hal ini akan menyebabkan kemalasan, sekali saja mereka
kehilangan motivasi akan manfaat belajar maka akan timbul rasa malas.
Oleh karena itu, ketika akan memulai belajar hendaknya ia bertindak

52Ibid., hlm. 40.
3Ibid., hlm. 41.
*bid., hlm. 40.
5Ibid., hlm. 40.

138 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



sendiri demi memperoleh (ilmu) dan memotivasi diri sendiri untuk
tekun dan bersungguh-sungguh dalam meraih manfaat belajar.>

Kedua, memperhatikan diri dengan masalah makan dan minum.
Dia beranggapan bahwa kontrol dalam masalah ini sangat diperlukan
dan dilakukan dengan memilih makanan yang baik dan mengukur
jumlahnya. Dalam hal ini, dia mengangkat pernyataan Galen bahwa
sebuah delima berguna sementara ikan berbahaya.’” Akan tetapi, al-
Zarnuji berpendapat bahwa seekor ikan kecil lebih baik daripada buah
delima yang banyak. Karena dengan makan berlebihan dapat mengurangi
kekayaan dan makan di luar kendali benar-benar berbahaya.*® Oleh
karena itu, dia terlihat lebih perhatian terhadap masalah jumlah.
Kemudian dia menyatakan bahwa cara yang benar untuk mengurangi
makanan adalah makan makanan yang berminyak juga makanan yang
lembut, makan seperlunya saja, tidak makan dengan mengumbar
nafsu. Namun jika seseorang memiliki tujuan yang baik untuk makan
dalam jumlah besar seperti supaya menjadi kuat dalam berpuasa, salat,
melakukan pekerjaan yang berat, maka hal tersebut diperbolehkan.*

C. Al-Tawakkal (Pasrah pada Tuhan)

Etika berikutnya bagi para pencari ilmu adalah tawakal kepada Allah,
al-Zarnuji menyatakan:

Y e Yy ) 5 Sl e ) U Y

Kemudian bagi pelajar, selama mencari ilmu harus bertawakkal (berserah

diri), dan jangan risau dengan masalah rezeki, jangan sampai hati dikotori
oleh masalah tersebut.*

Jangan menyibukan diri dalam mencari rezeki, dan hatinya
jangan sampai terpaut dengan mencari rezeki itu saja. Abu Hanifah
menceritakan bahwa Rasulullah Saw. bersabda:

56Ibid., hlm. 42.
S7Ibid., hlm. 45.
58Ibid., hlm. 45.
Ibid., hlm. 45.
507bid., hlm. 98.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 139



S A 5 345 o ey e ) Jo ll Jpy (ol
RN "\Jd&wﬁjjjw&\

Barang siapa yang mendalami ilmu Allah maka Allah akan mencukupi maksud
dan rizkinya dari sumber yang tidak diperkirakan.

Karena orang yang hatinya disibukan dengan urusan rezeki, dari
makanan dan pakaian, maka ia tidak bisa menumpahkan perhatiannya
untuk mencapai akhlak yang mulia dari hal-hal yang tinggi. Ada salah
satu syair yang menyatakan:

w&\r.c\.ﬁ\ el oo uul y # Lensd o 5 Y Kl -
Tinggalkanlah akhlak yang mulia dan janganlah Anda pergi untuk mencarinya.

Tak usahlah mencari akhlak yang mulia karena Anda sibuk mencari makanan
dan pakaian.®?

Ada seorang minta nasihat kepada Mansur al-Hallaj, seseorang
yang diminta nasehat itu berkata, perhatikanlah dirimu. Apabila Anda
tidak mempergunakannya untuk mencari kemuliaan, maka dirimu itu
akan mempekerjakan Anda untuk mengikuti keinginan-keinginannya.
Oleh karena itu, setiap orang hendaknya menyibukan dirinya dengan
perbuatan-perbuatan yang baik, hingga dengan demikian dia tidak
disibukkan oleh dirinya untuk mengerjakan keinginan-keinginannya.

Orang yang berpikir hendaknya tidak menyusahkan tentang
masalah dunia, karena susah itu tidak bisa menolak malapetaka dan
tidak bermanfaat, bahkan membahayakan hati, akal dan badan, dan
mengurangi perbuatan baik, karena hatinya selalu susah. Sebaliknya,
orang harus selalu memperhatikan masalah-masalah akhirat, karena
itulah yang bermanfaat di akhirat kelak untuknya.

Orang yang mencari ilmu hendaknya sedapat mungkin mengurangi
hubungan-hubungan duniawi. Inilah sebabnya mengapa para ulama

S'Hadits ini terdapat pada Kitab al-Kabir li al-Suyiith, juz 2. Bab al-Ilmu, Nomor
235, Hadits ini atas sanad Abu Hanifah.
82Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 99.

140 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



memilih “uzlah” yaitu mengasingkan diri dari pergaulan masyarakat.
Selanjutnya orang yang mencari ilmu harus sanggup menderita kesulitan
perjalanan untuk mencari ilmu itu. Inilah sebabnya mengapa Nabi Musa
As., waktu dalam perjalanan mencari ilmu, berkata kita telah payah
dalam perjalanan kita ini. Banyak ulama menyatakan bahwa menderita
capai untuk pergi mencari ilmu adalah lebih utama daripada melakukan
peperangan. Memang pembalasan dan pahala itu, besar kecilnya, adalah
seukuran dengan kecapaian dan penderitaan yang diberikan orang.
Maka barang siapa yang sabar menanggung penderitaan mencari ilmu,
ia akan memperoleh kelezatan ilmu yang melebihi kelezatan-kelezatan
dunia yang lain.®

Konsep tentang tawakal secara esensi dibagi menjadi dua. Di satu
sisi, seseorang harus bekerja sekuat tenaga dan dibarengi dengan atau
disertai dengan rencana, organisasi dalam pencapaian tujuannya. Di
sisi lainnya, sambil bekerja keras, seseorang harus percaya kepada
Tuhan yang menentukan keberhasilan pekerjaannya. Targetan yang
dimaksudkan seseorang dalam perencanaan dan organisasinya hanya
ada melalui harapan, tetapi ini tidak selalu didapatkan. Ketika ini
dapat diraih, rasa syukur kepada Tuhan harus diekspresikan dalam
bentuk tindakan; sementara ketika sebaliknya evaluasi harus dilakukan
dan harus menyokong usaha selanjutnya. Oleh karena itu, baik
bersyukur kepada Tuhan dan evaluasi harus dimanifestasikan dalam
bentuk tindakan. Dengan tawakal diharapkan tidak membuat orang
frustasi karena kegagalannya dan tidak membuatnya bangga akan
keberhasilannya. Agaknya sikap ini terus mendorong orang untuk
bekerja keras dalam mencapai keberhasilan yang sesungguhnya di masa
akan datang.

Menyadari akan pentingnya tawakkal, al-Zarnuji menyatakan bahwa
peserta didik harus percaya kepada Tuhan dalam pencarian ilmunya. Ini
penting bagi seseorang dalam pencarian ilmu untuk percaya kepada Tuhan
sambil terus belajar.** Bersamaan dengan niatan yang baik dan bekerja
dengan giat, dua sifat yang telah dijelaskan di atas, sifat tawakal harus
dijaga selama dalam keadaan mencari ilmu. Dalam pandangan Islam adanya
kekuatan mutlak dibelakang kemampuan manusia yang menentukan

83Ibid., hlm. 98-104.
$4Ibid., hlm. 55.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 141



pencapaian terakhir dari usaha manusia. Islam menyatakan bahwa
seseorang harus konsen dan berusaha sementara hasilnya diserahkan
kepada Tuhan. Disebutkan di dalam Al-Qur’an ketika ribuan ilmu
dipisahkan, maka kemudian tanamkanlah kepercayaanmu kepada Allah.

quﬁ\u@;’s ”@Jm\&;:@u

—
%

J;K};J\J‘L\S\Q &\L}cf

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah lembut terhadap
mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka
menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena itu ma’afkanlah mereka, mohonkanlah
ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu.
kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-
Nya. Maksudnya: urusan peperangan dan hal-hal duniawiyah lainnya, seperti
urusan politik, ekonomi, kemasyarakatan dan lain-lainnya. (QS Ali Imran
[3]: 159).

Bagaimanapun juga sifat ini tidak menandakan bahwa peserta
didik melemahkan usahanya untuk mendapatkan ilmu. Dipercaya
bahwa sampai dia sendiri yang mengubah keadaannya, Tuhan tidak
akan mengubahnya.

- A PR P o

bl G V3 35 R i VA &)
Sesungguhnya Allah tidak merobah Keadaan sesuatu kaum sehingga mereka
merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. (QS Al-Ra’du [13]: 11).

Apa yang tawakkal kaitkan atau perhatikan adalah bahwa dengan
urusan-urusan lain selain belajar peserta didik akan mengalami
kemunduran atau kemerosotan, seperti urusan yang dicurahkan untuk
masalah keduniawian. Ini sama saja dengan gagasan pemikiran bahwa
selama hatinya tidak masuk ke dalam usaha tawakkal belajar tidak akan
menghasilkan apa yang diharapkan.®® Dengan tawakkal, diharapkan

%John Jarolimek dan Clifford D. Foster, Teaching and Learning in the Elementary
School (New York: Macmillan Publishing Co., Inc., 1977), hlm. 307.

142 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



peserta didik dapat terus konsisten dengan tujuannya mencari ilmu,
bersih dari interfensi apa pun.

Sebagai konsekuensinya, al-Zarnuji menyerukan kepada para
peserta didik “untuk tidak terpengaruh dengan masalah-masalah yang
berkaitan dengan makanan atau bersamaan dengan itu tidak terpengaruh
dengan pikiran seseorang.%® Dia sepertinya selalu perhatian dengan
konflik belajar sebagai tugas agama dengan masalah pragmatis yang
berkaitan dengan orientasi dunia. Peserta didik secara terang-terangan
didorong untuk konsisten dengan tujuan belajarnya. Menurutnya, orang
yang pintar seharusnya tidak berhasrat dengan urusan-urusan dunia
karena jenis kekhawatiran dan perhatian yang menyedihkan ini tidak
menghindarkan malapetaka atau tidak berguna tetapi membahayakan
bagi jiwa, pikiran, dan raga. Perhatian-perhatian terhadap masalah
dunia ini menyebabkan terhentinya etos kerja yang bagus. Seseorang
seharusnya lebih cenderung terhadap masalah-masalah yang berkaitan
dengan kehidupan masa yang akan datang karena ini terbukti berguna.®’

Dengan kata lain, dia menyatakan bahwa penting dalam mencari
ilmu untuk sebisa mungkin mengurangi rasa cinta seseorang terhadap
masalah-masalah keduniawian. Lanjut al-Zarnuji, ini wajib bagi peserta
didik untuk tidak disibukkan dengan hal-hal lain, kecuali ilmu dan tidak
pernah berpaling dari belajar.®® Menurut Muhammad ibn al-Hasan,
sesungguhnya mencari ilmu itu dimulai dari buaian sampai liang lahat.
Jadi, peserta didik yang ingin berhenti dari pencarian ilmu untuk satu
jam saja, mungkin saja meninggalkan sepenuhnya pada jam itu juga.®
Peserta didik dalam keadaan apa pun harus mementingkan belajar. Al-
Zarnuji percaya bahwa dengan konsentrasi yang penuh peserta didik
bisa mendapatkan kesenangan dalam kerja kerasnya.

Berkenaan dengan masalah ini, al-Ghazali berpendapat bahwa
pilihan belajar di atas melebihi urusan-urusan dunia itu penting bukan
karena akhirnya tak bermanfaat, tetapi lebih dikarenakan perlunya
perhatian yang penuh dalam masalah ilmu. Masalah-masalah dunia,
dengan sendirinya selalu membuat manusia tertarik dan bahkan
mengganggu usaha manusia dalam mencari ilmu. Oleh karena itu, usaha

8Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 55.
7Ibid., hlm. 55.
68]bid., hlm. 56.
8]bid., hlm. 56.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 143



perlindungan diperlukan untuk melindungi peserta didik dari gangguan,
dan menjaga jarak dari urusan-urusan dunia lainnya dinilai efektif. Al-
Ghazali berpikir bahwa karena seseorang tidak dapat fokus terhadap dua
hal dalam satu waktu dan keterbatasan diri yang mengganggu, peserta
didik harus mengurangi ketertarikan terhadap urusan keduniawiannya.”

D. Al-Hurmah (Rasa Hormat)

Al-Zarnuji dalam kitab Ta’lim al-Muta’allim lain menyatakan:

ol by N g iy Ny ) oy Yl I 0 e
W elall e e ke ) 135 35, 56N ey daly
) o S Ll Al SO Y 0L 0 s 5

Ketahuilah, sesungguhnya pelajar tidak dapat meraih ilmu dan memanfaatkan
ilmunya kecuali dengan mengagungkan ilmu dan ahli ilmu serta menghormati
dan mengagungkan gurunya. “Dan dikatakan: “rasa hormat lebih baik daripada
kepatuhan (ketaatan). Ingat, bahwa manusia tidak menjadi kafir (kepada Allah)
karena berbuat maksiat, tetapi ia menjadi kafir, karena ia tidak menghormati
(mengagungkan) Allah.”

Perlu diketahui bahwa orang yang mencari ilmu tidak akan bisa
memperoleh ilmu dan tidak bisa memanfaatkan ilmu yang diperolehnya,
kecuali dengan memuliakan ilmu dan orang yang berilmu atau ulama,
dan membesarkan dan menghargai gurunya. Diceritakan bahwa orang
tidak menjaga kafir karena membuat maksiat, tetapi orang menjadi kafir
karena meninggalkan kehormatan. Umpamanya sudah tahu tentang apa
yang diperintahkan oleh Allah Swt., dan apa yang dilarangnya, tetapi
dengan tidak ada rasa hormat sedikit pun ia tidak melakukan apa yang
diperintahkan dan tidak meninggalkan apa yang dicegah. Dalam hal ini
Ali Bin Abi Thalib berkata:

K. El. S.M. al-Bagir, Al-Ghazali’s Philosophy of Education with Special Reference
to al-Thyd’, Book I, Dissertasi, (Edinburgh: The University of Edinburgh, 1953),
hlm. 206.

"1Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 34.

144 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



3o Wiy a0 S e 6 )l s ) s g

A
Sayyidina Ali karramallahu wajhah berkata, aku adalah hamba sahaya
(budak) bagi orang mengajariku, walaupun hanya satu huruf saja, kalau ia

ingin menjualku, terserah. Jika mau ia memerdekakanku, jika mau ia bisa
memperbudakku.”

Orang yang mengajar Anda sekalipun hanya satu huruf dari apa
yang Anda perlukan dalam agama, ia menjadi bapak Anda dalam agama,
Syekh Sadiduddin Al-Syairazi berkata:

J& Joi g3laslh ol s L) e bsld o,
ol £ o s Wle ol 056 ol all e it

U\@@\Q&Hdﬁ‘%ﬁﬁr@}wﬁajﬁﬁ) ¢ Lgial)
Ll saile 008

Guru-guru kita berkata bahwa barang siapa yang ingin anaknya menjadi orang
alim, maka ia harus menerima dengan senang hati orang-orang ahli fiqih yang
datang dari jauh, memuliakan mereka, dan memberikan sesuatu kepada mereka
sekalipun sedikit sebagai sedikit. Apabila anaknya tidak menjadi orang alim,
maka cucunyalah yang akan menjadi orang alim.”™

Selanjutnya al-Zarnuji menegaskan bahwa santri harus hormat,
terutama kepada guru. Guru diakui sebagai seseorang yang memiliki
ilmu dan mentransferkannya kepada santri. Dengan menghormati guru,
diharapkan santri mendapatkan perlakuan terbaik sekaligus manfaat
yang luar biasa dari gurunya. Bagi al-Zarnuji, dalam mempelajari
ilmu, seseorang tidak memperoleh ilmu ataupun manfaat dari ilmu
jika seseorang itu tidak menghargai ilmu dan orang yang berilmu itu.
Selanjutnya, sikap menghargai penting karena orang tidak akan menjadi

2Ibid., hlm. 35.
3Ibid., hlm. 36.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 145



kafir dengan berdurhaka, tetapi menjadi kafir dengan memandang
enteng akan kedurhakaannya dan berlaku tidak hormat.™

Pernyataan ini dasarnya ditemukan dalam hadis di mana hanya
ketika ilmu mendapatkan penghormatan yang baiklah, guru sebagai
orang yang terpelajar, mendapatkan penghargaan yang sama. Dinyatakan
bahwa dia (guru) menempati urutan ketiga setelah Tuhan dan malaikat-
malaikatnya.”” Demikian juga seseorang yang menghargai orang yang
berilmu, berarti dia dianggap telah melakukan hal yang sama terhadap
70 nabi.”® Hadis lain menyatakan, siapa saja yang menghormati orang
yang berilmu dianggap seperti melakukan hal yang sama kepada Tuhan.
Demikian pula siapa saja yang tidak menghormati orang yang berilmu
berarti dia tidak menghormati Tuhan dan utusan-Nya.”” Seseorang
yang salat bersama-sama dengan orang yang berilmu dianggap seperti
salat dengan Nabi, dan karena hal itu dia mendapatkan ampunan dari
Tuhan.” Oleh karena itu, dalam konteks belajar, peribahasa ini terkait
dengan kemuliaan seorang guru yang dalam keadaan apa pun santri
harus menghormatinya.

Ada beberapa ungkapan yang terkait dengan pemberian
penghormatan kepada guru. Al-Zarnuji menganjurkan supaya santri
mengingat ungkapan-ungkapan ini. Pertama, dia harus memuliakan
gurunya dengan menganggapnya seperti ayahnya. Menurut al-
Zarnuji, orang yang mengajarkanmu satu huruf dari semua yang
kamu butuhkan untuk pelajaran agamamu adalah ayahmu. Hal ini
harus dipahami dengan artian, bahwa guru menyuapi santri dengan
ilmu seperti orang tua menyuapinya makanan. Oleh karena itu,
santri harus menghormati guru dengan cara yang sama seperti yang
dia lakukan kepada bapaknya, dalam ranah kognitif dan efektif juga
kemampuannya. Pemikiran seperti ini juga dapat dijumpai di dalam
pemikiran al-Ghazali, bahwa orang tua adalah penyebab keberadaan
seorang anak saat hadir di dalam kehidupan ini, sementara guru
adalah penyebab kehidupan yang abadi. Apabila anak dibawa ke
dalam kehidupan dalam keadaan tidak siap, maka orang tua akan

74Ibid., hlm. 32.

75QS. Ali Imran [3]: 17.

76Ibn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami‘, hlm. 9.
7Ibid., hlm. 10.

8Ibid., hlm. 9-10.

146 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



mengalami kehancuran yang abadi. Hanya gurulah yang berjasa bagi
kehidupan yang abadi dalam kehidupan yang selanjutnya.”

Kemudian al-Ghazali menyatakan, sepertinya ini merupakan
tugas bagi anak dan ayahnya untuk saling mencintai dan bekerja
sama dalam mencapai tujuan bersama ini juga merupakan tugas
dari peserta didik dan gurunya untuk mencintai dan menghargai
satu sama lainnya.®°

Selanjutnya, menurut al-Ghazali, santri harus memposisikan diri
untuk menghargai gurunya, seperti halnya pasien kepada seorang
dokternya. Dia harus percaya kepada gurunya untuk memajukan proses
belajar. Karena dalam hal pendidikan, guru lebih tahu karena dia lebih
berpengalaman daripada santri, situasi ini sama halnya dengan pasien
yang harus percaya kepada dokternya karena dokter merupakan ahlinya
dalam mendiagnosa dan juga mengobati penyakitnya. Jika santri tidak
menghargai gurunya, dia akan sulit menggapai kesuksesan dalam
belajarnya.®!

Ibn Jama’ah membagikan pandangan ini ketika dia menyatakan
bahwa salah satu sikap terbaik santri kepada gurunya adalah percaya
kepada gurunya untuk mengatasi masalahnya. Mengenai status
perbandingan antara dokter dan guru, dia menyatakan bahwa santri
secara terbuka berkonsultasi dengan gurunya dan membiarkannya
menawarkan solusi terhadap masalah-masalahnya, seperti pasien yang
mengungkapkan tentang apa yang dia rasakan supaya dokternya dapat
membuat diagnosa yang akurat, juga menentukan penanganan yang pas.
Menurut Ibn Jama’ah, santri harus berbicara dengan gurunya tentang
apa yang harus dicapai, mencari kesenangan gurunya, mendekatkan
diri kepada Tuhan sambil melayani gurunya. Karena anggapan Ibn
Jama’ah bersifat rendah hati dalam menghadapi guru adalah berpahala.
Juga membiarkan guru mengontrol perkembangannya adalah suatu
penghormatan dan bersifat sopan kepadanya adalah perbuatan yang
baik.®? Seperti di dalam pemikiran al-Ghazali, dinyatakan bahwa santri
tidak boleh sombong ataupun angkubh, tetapi harus benar-benar patuh

Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 32.

80A]-Ghazali, Kitdb a I-‘Ilm: The Book of Knowledge, terjemahan dan catatan oleh
Nabih Amin Faris (Lahore: S.H. Muhammad Ashraf, 1962), him. 145.

81Al-Ghazali, Kitdb a I-‘Ilm, hlm. 145.

8]bn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami‘, hlm. 87.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 147



kepada gurunya dan mendengarkan arahannya, sebagaimana pasien
yang tidak tahu mendengarkan arahan dokter ahli.®!

Menurut pemikiran al-Zarnuji, selain menghormati guru, santri
juga harus menghormati anak-anak gurunya. Karena anak-anak gurunya
merupakan titipan, di mana gurunyalah yang bertanggung jawab
untuk mengurusi tumbuh kembangnya. Menghargai anak gurunya
berarti bahwa santri membantu gurunya melakukan tugasnya sebagai
orang tua, selain tugasnya dalam usaha mendapatkan ilmu yang dari
ilmu itulah santri dapat memperoleh manfaatnya. Bantuan seperti ini
sangat penting dalam menunjukkan bahwa dia sadar akan konsekuensi
kurang perhatian gurunya terhadap anak-anaknya karena kebanyakan
waktunya digunakan untuk mengajar. Walaupun kegiatan membantu
seperti ini tidak diberikan dalam bentuk tindakan fisik atau materi,
penghormatan kepada anak-anak gurunya dengan cara menjaganya
barangkali cukup untuk mengurangi beban gurunya. Menghormati
anak guru telah dianjurkan oleh gurunya al-Zarnuji, Burhanuddin al-
Marghinani yang menyatakan bahwa seorang imam besar Bukhari (pada
satu waktu) sedang duduk memberikan ceramah dan kadang-kadang
berdiri di tengah-tengah ceramahnya. Ketika dimintai alasan (akan hal
ini) dia menjelaskan bahwasanya, anak guru saya bermain dengan anak
lain di jalan dan kadang-kadang menghampiri gerbang masjid. Sesering
mungkin saya melihatnya, saya berdiri melihatnya supaya saya dapat
menghormati guru saya.®

Demikian halnya, santri juga harus menjadikan dirinya sendiri
sebagai ‘pembantu’ gurunya, dalam memenuhi kebutuhan sehari-
harinya. Al-Zarnuji percaya bahwa dengan berbuat seperti itu santri
akan mendapatkan kemajuan dalam pencarian ilmunya. Sebuah
pengalaman Fakhruddin al-Arsabandi (512/1118) mengungkapkan
bahwasanya saya telah mendapatkan jabatan ini (kepala imam Marw)
hanya dengan melayani guru saya, karena saya telah melayani guru saya,
hakim imam Abu Yazid al-Dabusi. Saya menunggu dan menyiapkan
makanannya selama 30 tahun, tetapi saya tidak pernah makan apa
pun dari makanan itu.®® Begitu pula, Harun al-Rasyid, (berkuasa pada
170-194/786-809), khalifah dinasti Abbasiyah, merasakan pentingnya
pandangan ini ketika dia mengirimkan anaknya kepada al-Asma’i (216/

83Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 33.

148 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



831) untuk belajar Gramar dan Adab. Suatu hari (khalifah) melihat al-
Asma’i membersihkan dirinya dan membasuh kakinya sementara anak
khalifah itu menuangkan air di atas kaki-kakinya. Dengan demikian,
(khalifah) menegur al-Asma’i dalam hal ini sambil berkata, memang,
saya mengirim dia (anak saya) kepadamu untuk belajar gramar dan
diajari adab, sehingga mengapa kamu tidak memintanya menuangkan
air dengan satu tangan dan membasuh kakimu dengan tangannya yang
lain?84

Rasa hormat harus diberikan kepada guru ketika dia mengunjungi
kota tempat santri tinggal. Pernyataan ini, di sisi lain, menggambarkan
tradisi Islam yang dikenalkan dengan perjalanan akademik, rihlah
ilmiah, yang dengan inilah santri terbiasa melaksanakan perjalanan
jauh dari satu kota ke kota lainnya untuk belajar supaya mendapatkan
ilmu. Di sisi lain, ini memberitahukan bahwa hubungan antara santri
dan guru adalah kekal, bahkan bila mereka hidup atau tinggal di
tempat yang terpisah. Oleh karena itu, keberadaan guru di suatu kota,
di mana tempat santri tinggal harus disambut dengan penghormatan
yang luar biasa.

Terdapat kisah di dalam kitab Ta’lim yang memperkuat pernyataan
ini, ada seorang imam yang patut dimuliakan, yang paling agung di
antara imam-imam lainnya, al-Hulwani, meninggalkan Buhara dan satu
waktu mendiami sebuah kota yang dikarenakan sebuah insiden yang
menimpanya. Para santrinya mengunjunginya dengan pengecualian
imam yang patut dimuliakan, hakim Abu Bakr al-Zarnuji. Ketika dia
menemuinya, al-Hulwani mengunjunginya, mengapa kamu tidak
mengunjungiku? Abu Bakr menjawab, saya sibuk melayani ibu saya.
Al-Hulwani menjawab, kamu akan mendapatkan nafkah tetapi kamu
tidak akan mendapatkan daya tarik mengajar. Dan ini, apa yang baru
saja terjadi karena (Abu Bakr) dalam hidupnya lebih banyak tinggal
di desa dan tidak dapat melanjutkan belajar, sehingga dicabutlah hasil
dari belajar bagi orang yang telah mengabaikan gurunya dan dia hanya
sedikit manfaat saja yang dia dapatkan dari ilmunya.’

Menarik ketika Ali ibn Abi Thalib memperkuat pernyataan ini,
saya adalah budak dia, orang yang mengajarkan saya satu huruf. Jika

841bid., hlm. 34.
85Ibid., hlm. 33-34.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 149



dia berkehendak mungkin dia menjual saya, jika dia berkehendak
mungkin juga dia membebaskan ini, dan jika dia peduli mungkin dia
memberdayakanku sebagai seorang budak.?

Ini jelas bahwa al-Zarnuji melihat guru sebagai faktor penentu
dalam proses belajar. Kesuksesan belajar nampak sangat bergantung
pada sikap bagaimana santri menghargai gurunya. Secara lebih singkat
atau praktis, al-Zarnuji menyatakan bahwa kemungkinan besar santri
membiarkan gurunya memilih atau memikirkan ilmunya. Al-Zarnuji
menyatakan, dalam mencari ilmu, perlu untuk tidak memilih sendiri
jenis ilmu yang akan digapai, tetapi percayakan masalah ini kepada guru.
Karena dalam hal ini ada pengalaman yang terjadi kepada seorang guru,
sehingga dia memiliki ilmu yang banyak dari apa yang dibutuhkan oleh
setiap orang dan apa yang cocok dengan (sifat dasar setiap siswa).?’

Penting bagi santri untuk tidak duduk dekat dengan guru selama
belajar, kecuali memang dibutuhkan. Agaknya penting bahwa santrii
duduk dengan pola semi lingkaran dengan jarak tertentu dari posisi
gurunya, karena memang ini lebih cocok untuk menghormati guru.®®
Salah satu dari sopan santun untuk menghormati guru adalah supaya
jangan berjalan di depannya, tidak boleh duduk di tempat duduknya,
tidak mulai berbicara di depan guru kecuali dengan izinnya, tidak banyak
bicara di depannya, tidak menanyakan sesuatu masalah pada waktu guru
cape, supaya memelihara waktu yang sudah ditentukan untuk bicara,
dan tidak mengetuk pintu rumahnya, tetapi sabar menunggu hingga
guru itu keluar dari rumahnya.

J'.\.Q&B°J’°KJJ‘“?J%MMJ oujﬁﬁi&auu

Walhasil seorang murid harus mendapatkan keridhaan dari guru, menjauhi
amarahnya, menjalankan perintahnya yang mana tidak bertentangan dengan
agama, sebab kita tidak boleh patuh kepada mahkluk untuk melakukan
perbuatan maksiat kepada sang Pencipta (Allah).®

8bid., hlm. 32.
87Ibid., hlm. 36.
88bid., hlm. 36-37.
8Ibid., hlm. 37.

150 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Pada intinya, santri supaya selalu berusaha untuk memperoleh rida dan
perkenan guru, dan menjauhi perbuatan-perbuatan yang menyebabkan guru
itu kurang senang. Selain itu, santri juga harus tunduk dan patuh melakukan
perintah-perintah guru yang tidak berupa maksiat kepada Allah Swt. Salah
satu cara untuk menghormati guru adalah mengormati anak-anaknya dan
orang yang ada hubungannya dengan dia. Selanjutnya, barang siapa yang
menyakiti hati gurunya maka ia tidak akan memperoleh berkahnya ilmu, dan
tidak mendapatkan manfaat daripadanya. Dalam salah satu syair dinyatakan:

Lo S6 o Lo 18] Oy N Lead il Ll )
uﬁajggiwtj\)#wgpj@ou;\,d,wu

Sebenarnya guru dan tabib, kedua-duanya: tidak akan memberi nasehat yang
baik jika kedua-duanya itu tidak dihormati. Hendaknya kau sabar menderita
penyakitmu jika kau kaku terhadap tabibmu, dan terimalah kebodohanmu, jika
kau kaku terhadap gurumu.*°

Diceritakan bahwa pada suatu ketika Harun ar-Rasyid, khalifah di
Baghdad, mengirimkan anaknya supaya belajar kepada Syekh al-Asma’i
untuk mempelajari berbagai macam ilmu dan sastra Arab. Pada suatu
hari ia melihat Syekh al-Asma’i sedang wudu dan membasuh kakinya.
Sedang anak khalifah menuangkan air pada kaki gurunya. Maka khalifah
Harun Al-Rasyid melahirkan penyesalan kepada Syekh al-Asma’i tentang
tingkah laku anaknya itu dan ia berkata, saya mengirimkan anak saya
kepada tuan supaya tuan mengajarnya dan mendidiknya. Mengapa
tuan tidak menyuruh anak saya supaya menuangkan air dengan salah
satu tangannya, dan membasuh kaki tuan dengan tangannya yang lain?

5)\.@.23&1 u\.‘;ﬁ\

Di antara cara menghormati ilmu adalah memuliakan kitab. Seorang pelajar
(santri) sebaiknya tidak memegang kitab kecuali dalam keadaan suci dari
hadas.*!

%Ibid., hlm. 40.
9Ibid., hlm. 41.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 151



Salah satu cara yang harus dilakukan orang yang sedang belajar
adalah menghargai ilmu dan menghargai kitab yang berisi ilmu yang
sedang ia kaji dan ia baca. Maka seyogianya seorang pelajar tidak
memegang kitabnya kecuali dalam keadaan suci. Diceritakan oleh as-
Syekh Syamsul A'immah al-Khulwani bahwa ia memperoleh ilmu yang
sedemikian itu karena ia menghormati ilmu. Ia tidak pernah memegang
kitabnya, kecuali dalam keadaan suci.

Sebagian dari sopan santun untuk menghormati ilmu dengan
menghargai kitab adalah supaya orang tidak membujurkan kakinya
kearah kitab, karena hal itu merupakan penghianatan. Juga supaya
meletakan kitab tafsir di atas semua kitab untuk memulihkan kitab tafsir
itu, dan jangan sampai meletakkan sesuatu apa pun di atas kitab karena
hal itu juga merupakan penghinaan terhadap kitab itu. Syekhul Islam
Burhanuddin menceritakan dari salah seorang ulama bahwa ada salah
seorang ahli fikih meletakan tempat tinta di atas kitabnya. Maka ulama
itu berkata kepada ahli figih tersebut, Anda tidak akan memperoleh
manfaat dari ilmu Anda.

Salah satu cara lain untuk menghormati ilmu dengan menghargai
kitab juga supaya menulis dengan baik dan supaya tulisannya jelas.
Jangan menulis dengan huruf-huruf yang kecil di pinggir-pinggir kitab
kecuali terpaksa. Pada suatu hari, Imam Abu Hanifah melihat salah
seorang penulis yang yang menulis kecil-kecil lagi tidak jelas. Maka ia
berkata, jangan Anda mengecilkan tulisan Anda dengan nulis yang tidak
jelas, karena apabila Anda hidup, Anda akan kecewa, dan apabila Anda
mati Anda akan dimaki orang. Diceritakan bahwa Syekh Majduddin
al-Sarhaki menyatakan bahwa, apa yang saya tulis dengan tulisan yang
kecil-kecil tidak jelas saya merasa menyesal.

Selain itu, lipatan kitab supaya berujung empat dan tidak bundar,
karena kitab yang potongannya, berujung empat itu mudah diangkat,
mudah diletakan, dan mudah dikaji. Potongan kitab yang sedemikian
itu dilakukan oleh Abu Hanifah.

Selanjutnya, orang jangan menulis dengan kitab yang sedang ia
pelajari dengan tinta atau sesuatu yang merah, karena itu perbuatan
ahli filsafat, bukan perbuatan ulama-ulama salaf. Menulis tulisan
dengan bentuk yang menarik dan jelas juga merupakan ungkapan
penghormatan kepada kitab-kitab menurut al-Zarnuji. Di samping
itu, dianjurkan untuk memilih kitab-kitab dalam bentuk kotak. Karena

152 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



inilah yang paling mudah untuk diangkat, dibaca, dan disimpan.® Masih
berkenaan dengan menghormati kitab, al-Zarnuji menyatakan, penting
untuk tidak menuliskan buku dengan tinta warna merah, karena ini
merupakan kata-kata filsuf, tetapi dan bukan kata-kata leluhur kita,
bagi syekh Muhammad Ibn Isma’il al-Bukhari, seorang tradisionalis
ternama Islam, penggunaan tinta warna merah dalam tulisan itu, adalah
hal yang dibenci.”

Jadi, di samping menghormati guru, penghargaan santri juga harus
diberikan kepada kitab dan juga buku-buku lainnya. Mengenai masalah
ini, al-Zarnuji mengacu pada tradisi tentang bagaimana cara menghargai
buku/kitab. Hal yang paling penting adalah bahwa santri harus dalam
keadaan suci ketika membawa atau mengambil kitab. Dengan cara
ini, artinya dipercaya bahwa pencapaian ilmu akan sukses didapat. Al-
Khulwani menyatakan bahwasanya, saya memberlakukan pelajaran ini
dengan tujuan penghormatan karena saya tidak akan pernah mengambil
kitab jika dalam keadaan tidak suci.** Dinyatakan di dalam kitab lain
bahwa imam yang mulia, pemimpinnya para imam, al-Sarahsi menderita
sakit perut. Ini adalah kebiasaannya ketika membaca Al-Qur’an di
malam hari sehingga dia mensucikan dirinya tujuh belas kali (tiap
kali setelah dia dipaksakan untuk menghilangkan kebiasaan ini) dan
tidak meneruskan hapalan tanpa dalam keadaan suci. Dia melakukan
ini karena ilmu adalah cahaya dan kesucian adalah cahaya, jadi cahaya
ilmu dikuatkan oleh (kesucian).*®

Selanjutnya, dalam kerangkan menghormati buku/kitab, maka
santri harus hati-hati dalam menyusun buku. Kitab dan artikel
keagamaan harus diletakkan di atas yang lainnya. Kitab yang berkenaan
dengan ilmu agama harus berada pada posisi yang lebih tinggi dari
pada yang lainnya. Begitu pula menurut al-Zarnuji, dilarang untuk
menginjakkan kaki pada Al-Qur’an dan kitab-kitab lainnya. Etika
berikutnya dalam belajar dikemukakan oleh al-Zarnuji sebagai berikut:

Ibid., hlm. 36.
%Ibid., hlm. 36.
9Ibid., hlm. 34-35.
%Ibid., hlm. 35.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 153



ah s e Lol e Ll ol 3,5 O i

- Yy
Seyogyanya orang yang berilmu hendaknya memiliki rasa kasih sayang, bersedia

memberi nasehat tanpa disertai rasa hasud (dengki), karena hasud adalah sifat
yang membahayakan diri sendiri dan tidak bermanfaat.*®

Salah satu cara dalam menghormati ilmu adalah menghormati
kawan-kawan yang bersama-sama mencari ilmu itu. Selain itu, santri
harus mendengarkan pelajaran tentang sesuatu dan hikmah dengan
segala penghargaan dan penghormatan. Menurut Mujtahid, yang
dimaksud dengan hikmah adalah Al-Qur’an, ilmu tentang Al-Qur’an
dan fikih. Penghormatan dan penghargaan itu harus diberikan, sekalipun
orang itu sudah mendengarkan masalah dan kalimah yang disampaikan
oleh guru itu seribu kali. Diceritakan bahwa barang siapa yang tidak
menghargai ilmu yang disampaikan oleh gurunya setelah seribu kali
seperti penghargaannya kepada ilmu itu pada pertama kali disampaikan,
maka orang itu bukanlah orang yang patut memperoleh ilmu.

Seorang pelajar harus mempunyai rasa hormat. Ulama ahli ilmu
hendaknya berhati lembut, asih dan selalu menginginkan kebaikan. Juga
tidak hasad dan dengki, karena hasad dan dengki itu berbahaya dan tidak
ada manfaatnya sama sekali. Syekhul Islam Burhanuddin berkata bahwa
para ulama menyatakan, mengapa anak ulama itu menjadi alim, karena
ulama itu menginginkan supaya santri-santrinya yang belajar Al-Qur’an
kepadanya menjadi ulama. Karena kepercayaan dan asihnya kepada santri-
santrinya, maka anaknya sendiri menjadi orang alim. Diceritakan bahwa al-
Shadrul-Ajal Burhanul-A'immah mengajar dua anaknya, yaitu al-Shadrus-
Syahid Hasanuddin dan al-Shadrus-Sa’id Tajudin, pada waktu siang setelah
ia mengajar murid-murid yang lain. Kedua anaknya itu bilang, bahwa
mereka merasa bosan untuk mengaji pada waktu siang itu. Maka ayahnya
menjawab, santri-santri yang datang belajar itu anak orang-orang besar,
datang dari tempat yang jauh, maka saya harus mendahulukan mereka
itu dari pada engkau berdua. Dengan berkah asih bapaknya kepada santri-
santrinya, kedua anaknya itu menjadi orang alim yang melebihi keilmuan
ulama-ulama yang ada di negeri itu pada waktu itu dalam bidang fikih.

%Ibid., hlm. 107.

154 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Selain itu, orang yang belajar hendaknya tidak suka bertengkar
atau adu mulut dengan orang lain, karena hal tersebut hanya akan
menghabiskan waktu. Syair di bawah ini patut direnungkan:

la 5,2, Le ey # el 2 yae gl o wis 13)
\.&o.x..u\,;b\.‘ks\sj\y#ésirw\yn)\jﬂ)}

Jika ingin menjatuhkan lawannya dengan hina; dan membunuhnya karena
kesusahaan dan membakarnya karena kepedihan. Maka carilah ketinggian
ilmu dan selalu tambahlah ilmunya, karena barang yang tambah ilmunya akan
menambah susah orang yang mendekinya.’

Di samping itu, santri hendaknya menyibukkan diri dengan
memperbaiki diri sendiri dan tidak berusaha untuk mengalahkan
lawan-lawannya. Apabila Anda tekun berusaha untuk memperbaiki
diri, maka itu berarti mengalahkan lawanmu. Karena lawanmu itu lalu
susah melihat kemajuan itu.

Seorang santri harus menjaga jangan sampai bermusuhan
dengan orang lain, karena itu akan menyusahkan diri sendiri dan
menghilangkan waktu. Juga seorang yang mencari ilmu harus bisa
menahan diri dari perbuatan-perbuatan yang tidak baik kepada orang
lain, terutama dari orang-orang yang bodoh. Selain itu, seorang santri
harus selalu mempunyai prasangka baik, dan jangan sampai mempunyai
prasangka buruk terhadap sesama mukmin. Prasangka itu menyebabkan
permusuhan, dan menimbulkan jeleknya niat dan jeleknya akhlak.*

Akhirnya, sebagai ungkapan penghormatan kepada ilmu, menurut
al-Zarnuji, santri harus benar-benar menghargai kawan-kawannya
dalam belajar dan juga orang berilmu yang ada di sekelilingnya. Dari
merekalah diharapkan para santri bisa mendapatkan manfaat sebanyak
mungkin. Dengarkan nasihatnya dan ambilah ilmu mereka walaupun
berulang kali telah disampaikannya. Dikatakan oleh al-Zarnuji bahwa
pengulangan dalam pengajaran sampai ribuan kali tidak sama dengan
pengajaran yang pertama.®

97Ibid., hlm. 110.
%Ibid., hlm. 107-113.
%Ibid., hlm. 107-113.

Bab 5 | Etika dalam Belajar 155



Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, bahwa sepanjang
memperhatikan aspek agama, ilmu itu sangat baik. Pemikiran ini bagi al-
Zarnuji sangat penting. Dia menyatakan bahwa santri harus memuliakan
ilmu. Al-Zarnuji berpendapat, seseorang yang mencari ilmu tidak akan
berhasil kecuali memuliakannya, sementara itu seseorang akan gagal
dalam mencari ilmu karena tidak memuliakan ilmu dan orang yang
mengajarkannya.!®

1007bid., hlm. 32.

156 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



BAB 6

STRATEGI BELAJAR

Al-Zarnuji telah menjelaskan berbagai hal dalam kitabnya, termasuk
di antaranya adalah strategi belajar. Seorang santri agar sukses dalam
belajar, maka ia harus memperhatikan strategi belajar yang dimaksud,
penjelasannya adalah sebagai berikut.

A. Al-Ikhtiyar Al-llm (Memilih limu)

Terkait dengan memilih ilmu, al-Zarnuji telah menjelaskan sebagai
berikut:

&;ggc\%ujwwb{wgdi@uu@
W) e Lo s W) 3aus ol
Sl S daws

Bagi pelajar, dalam masalah ilmu hendaklah memilih ilmu mana yang terbagus
dan dibutuhkan dalam kehidupan agamanya pada waktu itu, atau untuk waktu
yang akan datang.!

1Ibid., hlm. 23.

157



Bahwa santri yang sedang mencari ilmu hendaknya memilih ilmu,
memilih guru dan memilih kawan. Untuk memilih ilmu hendaknya
mempelajari ilmu yang paling baik, dan ilmu yang berhubungan dengan
agama yang sedang ia kerjakan. Misalnya ilmu tentang hal-hal yang
berhubungan dengan salat, karena salat ini merupakan kewajiban yang
setiap kali kita lakukan. Lalu mempelajari ilmu-ilmu yang diperlukan
kemudian. Misalnya ilmu-ilmu yang berhubungan dengan haji dan
zakat yang tidak setiap kali dilakukan, tetapi manakala orang sudah
bekewajiban untuk melakukan salah satu atau keduanya, maka ia wajib
mempelajari seluk-beluk kedua hal.

Dalam hal ilmu yang paling baik, dan yang setiap kali diperlukan,
seseorang harus mendahulukan ilmu tauhid dan iman kepada Allah
Swt., dengan dalil-dalilnya, serta tidak taklid. Karena seseorang yang
bertaklid, sekalipun betul kalau tidak menemukan dalil-dalilnya tetap
saja ia berdosa.

Selanjutnya orang yang mencari ilmu itu harus memilih ilmu asli,
yaitu ilmu dari Nabi Muhamad Saw., sahabat, tabiin dan tabi’it-tabi’in.
Bukan memilih ilmu baru, yaitu ilmu yang tidak terdapat pada generasi
tersebut umpamanya ilmu mantiq, filsafat dan ilmu jadal. Ilmu jadal
timbul setelah wafatnya ulama-ulama besar. Imu ini menjauhkan santri
dari ilmu fikih, menyia-nyiakan umur, menyebabkan permusuhan, dan
ilmu jadal ini merupakan tanda dekatnya kiamat.?

Pemikiran al-Zarnuji tentang mata pelajaran tidak secara eksplisit
penjabarannya seperti para tokoh pendidikan kontemporer. Akan
tetapi, al-Zarnuji dalam menjabarkan mata pelajaran dengan jalan
menyebutkan pemilihan subjek ilmu yang harus dipelajari.

Langkah yang paling utama bagi seorang santri dalam belajar
adalah memilih mata pelajaran yang sesuai dengan minat dan bakat
yang dimiliknya. Al-Zarnuji nampaknya paham betul akan peranan
santri dalam hal memilih mata pelajaran sangat penting, sebelum
mereka terlibat dalam proses belajar dengan seorang guru, di mana guru
mempunyai peranan yang dominan. Di samping itu, dalam menawarkan
pendapatnya pada mata pelajaran ini, al-Zarnuji menawarkan pelajaran-
pelajaran tertentu, mengingat santri memiliki tanggung jawab penuh
untuk menentukan pelajaran-pelajaran yang mereka sendiri minati.

Ibid., hlm. 23-24.

158 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Al-Zarnuji mengisyaratkan bahwa peserta didik harus memilih
pelajaran yang mendorong banyak kemajuan terhadap minat dan
bakatnya. Peserta didik ketika mempelajari suatu ilmu, adalah penting
untuk memilih di antara semua cabang ilmu yang paling bermanfaat
baginya.® Maksudnya bahwa sebelum aktif dalam proses belajar,
peserta didik harus sadar akan kebutuhannya. Dengan kesadaran ini,
peserta didik dapat menentukan apa yang harus dipelajari dengan
seluas mungkin, sehingga dapat membantu dalam hal pencapaian
kebutuhannya.

Langkah kedua setelah memilih mata pelajaran yang menunjang
pencapaian minat dan bakatnya, santri harus memilih pelajaran
yang memenuhi kebutuhannya dalam hal agama. Dalam langkah
ini, al-Zarnuji menyatakan, bahwa setiap orang pasti mengalami
perkembangan dalam hal agama. Untuk menyikapi perkembangan
kehidupan agama santri harus memilih pelajaran-pelajaran agama. Al-
Zarnuji memberikan perhatian serius terhadap pelajaran yang berkaitan
dengan ke-Esaan Tuhan (tauhid). Al-Zarnuji menyatakan bahwa setiap
santri harus belajar tentang kepercayaan terhadap satu Tuhan (tauhid).*

Langkah ketiga, al-Zarnuji menyatakan bahwa pelajaran yang harus
dipilih adalah pelajaran yang dapat menunjang untuk masa depan
santri. Al-Zarnuji mengungkapkan pendapatnya bahwa mereka harus
mengantisipasi apa yang diperlukan untuk menghadapi hidup di masa
depannya. Di satu sisi, kebutuhan yang utama yakni agama, al-Zarnuji
menyatakan bahwa santri menjadi pragmatis dengan mengambil
pelajaran yang paling bermanfaat, dalam hal ini adalah pelajaran untuk
tujuan yang berguna bagi kehidupan beragamanya. Di sisi lain, dia
beranggapan bahwa mereka harus melengkapi dirinya dengan ilmu
yang penting bagi kehidupannya ke depan. Akhirnya, dalam memilih
pelajaran disarankan bahwa santri tidak harus ditarik ke dalam masalah
baru. Namun, mereka harus memilih pelajaran-pelajaran yang sesuai
dengan kebutuhan, baik untuk kebutuhan jasmani maupun kebutuhan
rohaninya.

Sebelum menelaah lebih lanjut pemikiran cendekiawan yang lain
berkenaan dengan pemilihan mata pelajaran, al-Zarnuji nampaknya

3Ibid., hlm. 28.
“Ibid., hlm. 28.

Bab 6 | Strategi Belajar 159



lebih cenderung pada pelajaran-pelajaran tradisional dari pada
pelajaran-pelajaran kontemporer. Telah dinyatakan bahwa sikap
seorang muslim terhadap kebudayaannya cenderung terbelakang. Di
dalam keterbelakangannya itu seorang Muslim menganggap bahwa
tradisi tradisional lebih penting daripada menatap ke depan mengenai
kehidupan masa mendatang. Mengikuti langkah tradisi leluhur mereka
merupakan tindakan yang sah di dalam kehidupan mereka. Seperti yang
dipaparkan di atas, sangat jelas dalam pemikiran al-Zarnuji bahwa ilmu
pengetahuan tradisional lebih penting untuk dicari santri dari pada ilmu
pengetahuan yang kontemporer.

Hal ini mungkin sejalan dengan pemikiran Ibn al-Mugqaffa’ yang
menyatakan bahwa kita telah mengetahui manusia sebelum kita untuk
tumbuh lebih besar, lebih rasional, kuat dan lebih cakap, berumur
panjang, lebih berpengalaman, yang paling baiknya bahwa seorang ‘alim
dari generasi kita memiliki cita-cita tinggi supaya dapat menerima ‘ilmu
dari manusia-manusia sebelum kita. Setelah itu, tidak ada lagi yang
dapat dikatakan, jadikan ini hal yang penting atau sepele.®

Begitu pula Abu Hayya al-Tauhidi (W. 414/ 1023) menulis bahwa
jika kamu mengamati masalah dengan hati-hati kamu akan tahu
bahwa tak satu pun dari ilmu-ilmu ini diamalkan secara benar oleh
pelajaran-pelajaran sekarang ini karena dunia telah jauh berlalu dan
hari akhir semakin dekat. Pengurangan sudah tidak dapat dielakkan
lagi di dalam kehidupan manusia di segala tempat dan semua waktu
sehingga keinginan manusia tidak akan semakin kuat. Ketika mereka
tahu bahwa dia yang mengujinya dengan pengurangan semacam ini
adalah satu-satunya sumber peningkatan.®

Sementara al-Zarnuji, seperti yang telah dipaparkan di atas, tidak
membutuhkan pelajaran tertentu untuk dipelajari oleh santri. Sejarah
Islam membuktikan Al-Qur’an dan al-Hadits telah menjadi pelajaran
yang penting. Kalau sampai tidak lulus pelajaran-pelajaran ini, peserta
didik harus mengikuti pelajaran-pelajaran selanjutnya seperti hukum
Islam (figh) dan teologi Islam (kalam).” Ibn Sahnun berpandangan

SIbn al-Mugqaffa’, Al-Adab al-Kabir wa al-Adab al-Saghir (Beirut: Dar Sadir,
t.th.), hlm. 12-14.

*Abt Hayyan ‘Ali Ibn Muhammad al-Tawhidi, Risdla fi al-‘Ulam, diterbitkan
oleh Marc Berge in Bulletin d’Etudes Orientales 18 (1963), hlm. 31-32.

"Tritton, Materials on Muslim Education, hlm. 40-47.

160 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



bahwa ilmu pengetahuan Al-Qur’an dan al-Hadits perlu dipelajari sejak
dini karena keduanya merupakan sumber pedoman agama dan dasar
ilmu agama. Ibnu Jama’ah menambahkan bahwa Bahasa Arab harus
dipelajari sama dengan mempelajari dua pelajaran itu. Hanya setelah
melalui pelajaran ini, peserta didik dapat berkonsentrasi secara intensif
pada ilmu-ilmu lainnya.?

Berbeda dengan pendapat di atas, Ibn Miskawayh berpandangan,
berkaitan dengan pelajaran-pelajaran penting yang harus dipelajari,
bahwa seseorang harus menaruh perhatian terhadap ilmu yang
berhubungan dengan eksistensinya dan sifat dasarnya. Dia tidak
menjelaskan pelajaran-pelajaran yang tidak asing lagi di dalam
belajar, tetapi pandangannya mewakili kecenderungan filosofi dunia
terhadap manusia maju. Dia menyatakan, barang siapa yang ingin
menyempurnakan dirinya sebagai manusia (insaniya) dan mencapai
kedudukan yang dimaksudkan oleh sifat dasar manusia untuk
mengintegrasikan dirinya dan memiliki pilihan dan niatan yang sama
seperti filosofi-filosofi, biarkanlah dia mendapatkan dua ilmu ini.
Maksudnya bagian teori dan pengamalan filosofi, sebagai hasilnya, akan
menambah sifat penting suatu benda dengan menggunakan bagian
teori, dan kelakuan baik dengan menggunakan bagian pengamalan.’

Al-Ghazali menyatakan bahwa santri harus sadar akan beberapa
hal dalam memilih pelajarannya. Pertama, pada saat yang bersamaan,
dia tidak harus memilih banyak pelajaran dalam bidang yang berbeda.
Terlebih dia harus memprioritaskan pelajaran yang paling penting
untuk hidupnya. Bagi al-Ghazali, ini jelas bahwa pelajaran ini adalah
pelajaran yang berkenaan dengan akhirat, termasuk ilmu pengamalan
agama, juga ilmu pengungkapan rahasia (wahyu). Tujuan dari ilmu
pengamalan agama adalah pengungkapan rahasia (wahyu) dan tujuan
dari pengungkapan rahasia (wahyu) adalah untuk mengetahui Tuhan.°

Kedua, dalam memilih masalah pelajaran, menurut al-Ghazali,
santri harus mengingat hubungan satu pelajaran dengan pelajaran
yang lainnya. Dia menyatakan bahwa tidak ada orang yang harus
mengarahkan dirinya pada satu cabang ilmu sebelum dia menguasai

8Al-Tawhidi, Risdla fi al-‘Ulam, hlm. 31-32, Ibn M4j‘ah, Op. Cit., hlm. 133.
°Nast, The Islamic Philosophers’, hlm. 5.
10A]-Ghazali, Kitdb al-‘Ilm, hlm. 134.

Bab 6 | Strategi Belajar 161



cabang ilmu yang mendahuluinya karena ilmu adalah kebutuhan jadi
tetapkan bahwa satu cabang ilmu menyediakan ilmu-ilmu yang lain dan
satu ilmu membawa pada ilmu yang lain.!! Konsekuensinya, sampai dia
menguasai satu pelajaran, peserta didik tidak boleh mempelajari yang
lainnya tanpa alasan yang penting.

Akhirnya, al-Ghazali menyatakan bahwa santri harus yakin dengan
jenis ilmu yang dipilih, dalam hal keilmuannya dan tujuannya. Al-
Ghazali percaya bahwa setiap cabang ilmu mempunyai nilainya sendiri
yang merupakan pokok dari jenisnya. Baginya, semakin erat ilmu dengan
agama, maka ilmu itu akan memberikan nilai yang lebih mulia. Begitu
pula setiap ilmu memiliki tujuannya sendiri dan tujuan-tujuannya itu
dibagi ke dalam tiga jenis: (1) tujuan mencapai maslah-masalah duniawi;
(2) tujuan mensucikan jiwa; (3) tujuan mengenal Tuhan.™

Selanjutnya sebagai konsekuensi dari pandangannya itu, al-Zarnuji
merujuk pada pendapat Muhammad bin Hasan tentang kewajiban
Zuhud dengan maksud agar dapat mencegah dari perkara shubhat dan
makruh dalam setiap lapangan kehidupan. Mempelajari Ilmu Ahwal al-
Qalb merupakan keharusan bagi setiap pribadi Muslim. Dalam konteks
ini, al-Zarnuji menempatkan zuhud sebagai sikap yang mutlak inheren
dalam bidang profesi apa pun. Karena itu seperti halnya sikap ridla,
khasyyah, indbah, dan tawakkal. Sikap zuhud termasuk dalam kategori
kebutuhan primer yang menyangkut hati nurani.

Selain zuhiid, perhatiannya terhadap eksistensi diri manusia lebih
nampak ketika ia menghubungkan ilmu dengan etika kehidupan.
Menurutnya, ilmu akhlak sangat penting untuk bisa menumbuhkan
akhlaq yang terpuji, sekaligus bisa menghindar dari akhlak tercela,
sebagaimana dituturkannya dalam kalimat, Fa inna al-kibra, wa al-jubna,
wa al-Israfa haramun, wa la yumkinu al-Taharruzu ’anha illa bi ’llmihd wa
“ilmi yudadihd. Sejalan dengan kewajiban memelihara tingkah laku
hidup, al-Zarnuji menekankan bahwa mempelajari ilmu akhlak mutlak
diperlukan, sehingga bisa membedakan antara perilaku yang baik dan
perilaku yang buruk.

Dengan demikian, mata pelajaran sebagai kurikulum menurut al-
Zarnuji yang dapat memberdayakan santri di antaranya adalah kurikulum

"AI-Ghazali, Kitab al-‘Ilm, hlm. 134.
2Ibid., hlm. 139-140.

162 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang senantiasa mengacu pada dimensi keagamaan. Jika diperhatikan
berdasarkan muatan materi dari kurikulum yang dikembangkan oleh
al-Zarnuji agaknya dapat diklasifikasikan ke dalam dua hal. Pertama,
kurikulum dasar yang menjadi acuan dan paradigma pengembangan
disiplin lainnya. Kurikulum pertama ini secara konkret dijelaskan dengan
kurikulum (dars) agama. Kedua, kurikulum pengembangan yang muncul
di luar agama (sekuler), tetapi tinjauan yang dipakai adalah tinjauan
kurikulum dasar, sehingga kurikulum sekuler tersebut tetap beraviliasi
dengan kurikulum dasar sebagai dasar pengembangannya. Hal ini
memang menjadi sebuah kemestian. Suwendi'® yang mengutip pendapat
Muhammad Igbal menyatakan, ilmu pengetahuan harus dipengaruhi oleh
al-Dien, karena jika tidak dipengaruhi al-Dien, maka ilmu pengetahuan
itu akan menjadi jahat, murni dan sederhana, tetapi jika ia dipengaruhi
oleh al-Dien, maka ia menjadi rahmat bagi umat manusia.

B. Al-Ikhtiyar Al-Ustaz (Memilih Guru)

oWy sy e e o s sl s U
ol s Sl Gl sl S R s LS

gy Ut 0y Jlo all amy i 1 Js, SGals
i Ol o] g sl e a8 8y o Ll

Dalam memilih guru, hendaklah mengambil yang lebih alim, waro’ dan juga
lebih tua usianya. Sebagaimana Abu Hanifah setelah lebih dahulu memikir dan
mempertimbangkan lebih lanjut, maka menentukan pilihannya kepada tuan
Hammad Bin Abu Sulaiman. Dalam hal ini dia berkata, beliau saya kenal
sebagai orang tua yang budi luhur, berdada lebar serta penyabar. Katanya lagi,
saya mengabdi di pangkuan tuan Hammad Bin Abu Sulaiman, dan ternyata
saya pun makin berkembang.*

Adapun tentang memilih guru hendaknya santri itu memilih yang
paling alim, paling menjauhi barang-barang haram dan paling tua. Hal

3Suwendi, Konsep Kependidikan KH. M. Hasyim Asy’ari (Jakarta: LeKDiS, 2005),
hlm. 100-101.
“Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 35.

Bab 6 | Strategi Belajar 163



demikian dilakukan Imam Abu Hanifah waktu memilih Hammad Bin
Abi Sulaiman sebagai gurunya, karena Syekh Hammad itu orang yang
sangat takut kepada Allah, sabar, dan tekun. Dengan demikian, tumbuh
sedikit demi sedikit sampai kepada tingkatan Mujtahid. Selanjutnya,
Abu Hanifah menyatakan bahwa ulama dari Samarkand menyatakan ada
orang yang mencari ilmu bermusyawarah soal belajar itu pada waktu
ia bermaksud untuk pergi ke Bukhara. Karena memang di Bukhara
banyak ulama, tetapi hendaknya anda menunggu kurang lebih dua
bulan untuk memikirkan dan memilih guru dam bermusyawarahlah
dengan kawan-kawan hingga dengan demikian anda tidak pindah dari
satu ulama ke ulama lain. Bukhara pada waktu itu satu kota pusat
ilmu yang banyak ulama, selanjutnya orang yang belajar harus tekun
pada satu kitab, sehingga tidak meninggalkan satu kitab yang dikaji
itu tidak tamat. Supaya juga menekuni satu cabang ilmu pengetahuan.
Juga supaya tekun di satu negeri.

O e sag e sl # 2 Y LI s N
Ol Jsboy Sl sl # 2y ldacly 2y 587

Ketahulah bahwa anda tidak akan dapat memperoleh ilmu, Kecuali dengan 6
syarat, Yang aku berikan di bawah ini, cerdas, ingin mengerti, sabar dan biaya,
Petunjuk guru dan waktu yang lama.'>

Dalam mengungkapkan beberapa pertimbangan dalam memilih
guru, al-Zarnuji menekankan pada dua masalah. Pertama, dia
memberikan tiga hal tentang guru pilihan. Kemudian dia menyatakan
bahwa santri meminta nasihat (konsultasi) dan bersabar ketika sedang
memilih guru. Menurut al-Zarnuji, guru pilihan harus orang yang
berilmu. Mereka harus sadar akan aspek ini, karena belajar adalah
proses penyampaian ilmu dari guru kepada santri. Guru yang berilmu
akan memberikan siswa banyak ilmu.

Selanjutnya, guru yang mereka pilih haruslah orang yang shaleh.
Al-Zarnuji kelihatannya mempertimbanhkan aspek kasih sayang dalam
proses belajar, sehingga peranan orang yang shaleh dibutuhkan. Dari
guru ini, diharapkan santri dapat diperkenalkan dengan sikap mental

5Ibid., hlm. 24-28.

164 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang baik. Karena guru yang shaleh akan menjaga mereka tidak hanya
dari masalah yang berkaitan dengan aspek teknis kehidupan akademik,
tetapi juga kehidupan agamanya.

Akhirnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa santri harus memilih guru
yang lebih tua. Ini berarti bahwa belajar bagi al-Zarnuji melibatkan
proses berbagi pengalaman. Umumnya pembicaraan guru yang lebih
tua yang lebih disukai, karena dia sudah hidup lama, dia mempunyai
banyak aspek pengalaman dalam hidupnya. Ini penting bagi santri
untuk dikenalkan dengan pengalamannya. Begitu pula, guru yang
berpengalaman mengerti akan masalah-masalah belajar seperti
bagaimana cara memotivasi mereka dan mengaturnya.

Apa yang dia katakan mengenai karakteristik guru pilihan diambil
dari pengalaman pendahulunya. Abu Hanifah dalam hal ini adalah
seorang figur yang sarat pengalamannya dalam memilih gurunya,
Hammad Ibn Abi Sulaiman (W. 738) sangat disukai oleh al-Zarnuji.
Abu Hanifah berkata, saya melihatnya sebagai orang yang patut untuk
dimuliakan dengan wajah yang serius, ramah, dan sabar. Dia juga
berkata, saya merasa aman hidup dengan Hammad ibn. Abi Sulaiman
dan saya bisa tumbuh menjadi dewasa dengan arahannya.!®

Mengenai pendekatan dalam memilih guru, al-Zarnuji
menggambarkan arti konsultasi dan kesabaran. Mengenai konsultasi,
dia mengacu pada tradisi bahwa Nabi selalu berkonsultasi dengan
teman-temannya dalam menyelesaikan masalah, sesungguhnya, Tuhan
yang Maha Besar memerintahkan utusan-Nya untuk mencari nasihat
tentang semua persoalan-persolannya. Walaupun pada kenyataannya
tidak ada manusia yang lebih pintar dari Nabi Muhammad, namun dia
diperintahkan untuk berkonsultasi dengan yang lain. Jadi, dia mencari
nasihat dari teman-temannya dalam semua persoalan termasuk masalah
negara.!’

Selanjutnya, al-Zarnuji menyatakan bahwa santri harus sabar
dalam menentukan siapa yang akan menjadi gurunya dan harus tidak
buru-buru. Lagi-lagi dia mengakui pada tradisi bahwa, jika kamu datang
kepada Bukhara tidak segera kesana kemari dari satu guru ke guru yang
lain. Hendaknya, bersabarlah beberapa bulan sampai kamu memikirkan

16Ibid., hlm. 28-29.
Ibid., hlm. 29.

Bab 6 | Strategi Belajar 165



pilihan guru. Karena jika kamu datang kepada orang yang berilmu dan
segera belajar dengannya, pengajarannya mungkin tidak seperti yang
kamu harapkan. Jika seperti ini masalahnya kamu tinggalkan dia dan
datang ke guru lain. Akan tetapi, berkah tidak akan datang kepadamu
dengan cara belajar seperti ini. Oleh karena itu, pikirkan selama dua
bulan tentang pilihan guru yang benar dan carilah nasehat supaya
tidak perlu meninggalkannya dan menarik diri darinya. Ini lebih baik
kalau kamu tetap bersamanya sampai belajarmu berhasil dan kamu
mendapatkan manfaat dari ilmu yang kamu kejar.!8

Al-Zarnuji menyatakan bahwa kesabaran adalah sifat pokok dalam
mendapatkan kesuksesan di dalam belajar. Bahkan ini lebih penting
daripada rasa keteguhan hati. Kesabaran dan keyakinan membentuk
inti yang luas dalam semua permasalahan walaupun pada faktanya
kesabaran dan keyakinan sangat sulit untuk dipraktikkan. Dinyatakan
bahwa pencari ilmu harus sabar dalam memilih guru juga dalam belajar
dengannya dan tidak berniat meninggalkannya sebelum menyelesaikan
belajarnya.!®

Sementara itu, menurut pemikiran Ibnu Jama’ah, guru yang ideal
yang perlu santri pilih adalah dia yang komitmen terhadap tiga hal
yaitu, dirinya sendiri, santrinya dan profesinya. Pandangannya mengenai
pernyataan ini mungkin diringkas sebab:

1. Komitmen terhadap dirinya sendiri sebagai seorang Muslim.
Sambil menyampaikan pelajaran dia selalu ingat dengan Tuhan,
mengikuti kebiasaan Nabi, dan menghindari ketertarikan
terhadap urusan keduniawian. Dia juga melaksanakan tugasnya
dengan menggunakan ilmunya dan peduli pada masyarakat juga
mensucikan hatinya dari persoalan-persoalan yang kotor. Terlebih
lagi, dia harus giat mempersiapkan buku pelajaran.

2. Komitmen terhadap profesinya (mengajar). Di samping konsisten
dengan niatan belajar yang ikhlas, dia harus menaruh perhatian
terhadap masalah-masalah pengetahuan, terutama yang berkaitan
dengan hukum Islam yang berasal dari Al-Qur’an.

3. Komitmen dengan santrinya. Dia selalu mendorong mereka untuk
intens dengan rida Tuhan. Demikian juga, dia memberikan porsi

18Ibid., hlm. 29-30.
¥Ibid., hlm. 30.

166 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



yang besar dari waktunya untuk membimbing mereka peduli
dengan masalah-masalah mereka baik dalam hal kehidupan
akademik ataupun permasalahan agama.

Abu Bakr Jabir al-Jaza’iri menyatakan bahwa santri dalam hal ini,
memilih seorang guru yang tidak sombong dengan ilmunya dan yang
mencurahkan dirinya secara intensif dan tulus dalam belajar. Di samping
itu, mereka harus memilih guru yang mampu memberikan stimulasi
dalam bentuk semangat di dalam belajar. Ini juga penting bahwa guru
pilihan haruslah orang yang mengamalkan ilmunya secara konsisten.

C. Al-Ikhtiyar Al-Syarik (Memilih Teman)

Lo @;b aonall )\:4 oi FRe uwa\ Jw Uy
,.Q\;.U\j .\_,.LJ\)

Tentang memilih teman, hendaklah memilih orang yang tekun, waro’ bertabiat
Jujur serta mudah memahami masalah. Menjauhkan orang-orang yang malas,
penganggur, banyak bicara, suka mengacau dan gemar memfitnah.*!

Adapun untuk memilih kawan hendaknya harus yang sungguh-
sungguh belajar, menjauhi yang haram, watak lurus, cerdas, tidak malas,
tidak banyak omong kosong, bukan yang suka memfitnah. Dalam satu
syair dinyatakan:

oy )l o8 0 # a3 raly JLIN L e

g a,lis s 13 08 Ol # A adow e 1308 Ol
Tidaklah perlu menanyakan siapa orang itu, Tetapi lihatlah siapa kawannya,
karena orang itu hanya mengikuti orang yang dikawani, apabila kawannya

jelek segeralah menjauh, Dan apabila kawannya baik bersahabatlah dengannya,
niscaya Anda akan memperoleh petunjuk.*

20A]-Jaza’ird, Al-‘Ilm wa al-‘Ulamd’, hlm. 38.
HAl-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 31.
2]bid., hlm. 31-33.

Bab 6 | Strategi Belajar 167



Al-Zarnuji menyadari bahwa belajar itu berjalan karena adanya
komunikasi antara santri dengan teman-temannya juga karena
keadaannya. Dikatakan santri harus tanggap terhadap masalah ini
dengan cara memilih teman pesantrennya yang pantas, sehingga mereka
berkontribusi terhadap pencapaian kesuksesan dalam mencari ilmu.
Menurut al-Zarnuji, ini bukan tugas yang mudah karena beberapa aspek
harus diperhitungkan.

Pertama, santri harus memilih seseorang yang rajin sebagai
temannya. Diharapkan teman yang rajin akan memotivasi peserta didik
pada banyak aspek dalam belajar, khususnya dalam menyelesaikan
tugas-tugas seperti menghapal, memahami dan berdiskusi. Kebutuhan
akan teman yang seperti itu sangatlah penting dalam menciptakan
situasi yang dinamis untuk menghindari kemalasan. Sebaliknya,
al-Zarnuji mengingatkan santri dalam kondisi apa pun, untuk tidak
memilih teman yang malas dan lalai. Mereka yang malas dan tidak rajin
hanya akan mengganggu proses belajar seorang peserta didik.

Kedua, al-Zarnuji mendorong santri untuk selalu berhubungan
dengan seorang teman yang mempunyai karakter keagamaan yang
baik, karena dari awal, al-Zarnuji selalu menekankan akan pentingnya
persoalan agama dalam semua aspek di dalam belajar. Hal ini juga
benar-benar harus diperhatikan dalam memilih teman sekolah pun.
Teman sekolah yang secara konsisten berkomitmen dengan kewajiban
agama mereka akan menciptakan kondisi yang baik untuk meningkatkan
kegiatan belajar. Kondisi ini mengarahkan peserta didik untuk tetap
ingat akan tujuan yang ikhlas berdasarkan petunjuk Tuhan, sehingga
dapat mendukungnya berkonsentrasi dalam belajarnya. Al-Zarnuji
percaya bahwa ini adalah faktor utama dalam mendapatkan ilmu.

Akhirnya, disarankan bahwa santri harus memilih teman sekolah
yang mempunyai kemampuan dan pemahaman yang baik. Hal ini
diharapkan dapat berkonsultasi mengenai kesulitan apa pun di dalam
memahami pelajaran. Tidak dapat disangkal lagi bahwa pencapaian
pemahaman yang baik dalam masalah tertentu tidak selalu mudah.
Di situlah peranan teman untuk membantunya dalam memecahkan
masalahnya.

Dengan memberikan pendapat ini, al-Zarnuji mengakui bahwa
peserta didik dalam mencari ilmu dipengaruhi oleh karakter teman-
temannya. Karena setiap orang itu bergantung dengan siapa dia

168 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



berteman. Teman sekolah seperti halnya orang tuanya, sosok teman
adalah faktor eksternal yang menentukan tingkat kesuksesannya dalam
mencari ilmu. Dalam hal ini, al-Zarnuji mengacu pada sebuah tradisi
yang menyatakan bahwa setiap orang yang terlahir atau dilahirkan
sebagai seorang Muslim, jika orang tuanya tidak membuatnya menjadi
seorang Yahudi, Kristian dan Nasrani.

Begitu pula Ibnu Jama’ah mengakui pentingnya persahabatan
dalam proses belajar. Namun, dia mengingatkan peserta didik untuk
berhati-hati dalam memilih teman, dan tidak jatuh ke dalam hubungan
yang terlalu akrab, terutama dengan teman-teman yang berbeda jenis
kelamin. Dia menyarankan bahwa peserta didik harus menjaga jarak
dengan seseorang yang mempunyai karakter yang jelek, seperti terlalu
banyak humor juga dari orang yang malas, orang yang lemah dalam hal
belajar dan berpikir. Malahan, peserta didik harus tetap intens dengan
teman yang tidak hanya sebagai teman, tetapi juga komitmen dengan
ketaatan dalam beragama.®

Berkaitan dengan hal memilih teman sekolah/pesantren. Hal ini
relevan untuk mengangkat pendapat Ibn Miskawayh yang menghadirkan
beberapa karakteristik persahabatan. Menurut dia, ada empat jenis
persahabatan yang masing-masingnya berhubungan dengan tiga dasar
tujuan hidup manusia; (1) persahabatan yang cepat berkembang,
tetapi cepat juga hilangnya; (2) persahabatan yang cepat berkembang,
tetapi lambat hilangnya; (3) persahabatan yang lambat berkembang,
tetapi cepat hilang; dan (4) persahabatan yang lambat berkembang
dan lambat hilang. Empat jenis persahabatan ini berhubungan dengan
tiga pembagian tujuan manusia, yakni bertujuan untuk kesenangan,
kebaikan dan kemanfaatan yang mana gabungan dari tiga hal ini
diperlukan. Persahabatan dalam pencarian kesenangan menurut
Miskawaih berhubungan dengan pencarian kebaikan, kemanfaatan dan
gabungan dari tiga hal tersebut, adanya gabungan itu semua merupakan
sebuah unsur kebaikan.*

2Ibn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami‘, hlm. 11-18.
24Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam (Leiden: E.J. Brill, 1991), hlm. 116.

Bab 6 | Strategi Belajar 169



D. Tasyji’ Al-Nafsi (Motivasi Diri)

Loy el ki, 10l gty ol Laad) LT 3
Jad.i-\ g_)\.,...j e QTJ.ZJ\ S;b:ej

Hal-hal yang berperan kuat menunjang hapalan adalah kesungguhan, terus
menerus, sedikit makan dan salat di malam hari. Membaca Al-Qur’an adalah
termasuk sebab-sebab mudah hapal.*®

Carayang paling baik agar mudah hapal ialah belajar dengan sungguh-
sungguh dan ajeg (istikamah), sedikit makan dan memperbanyak salat
malam. Membaca Al-Qur’an adalah salah satu cara untuk memudahkan
hapal. Diceritakan bahwa tidak ada sesuatu yang membuat orang mudah
menghapal melebihi membaca Al-Qur’an dengan melihat. Membaca Al-
Qur’an dengan melihat ialah lebih utama daripada membaca Al-Qur’an
dengan hapalan. Nabi Muhammad menyatakan bahwa amal umatnya
yang paling baik adalah membaca Al-Qur’an dengan melihat.

) el L)l Va3 N e Ny ST, Y|
oA sy ) al 3 (S G 8 sie L

Selanjutnya pada waktu si murid itu akan mulai belajar dan mengangkat
kitabnya hendaknya ia berdo’a: Dengan nama Allah, Maha Suci Allah dan
segala puji bagi Allah, tidak ada Tuhan yang patut disembah kecuali Allah,
Allah Maha Agung, tidak ada usaha dan kekuasaan kecuali dengan bantuan
Allah, Maha Tinggi dan Maha Agung, Yang Maha Mulia dan Yang Maha
Mengetahui aku berdo’a ini sebanyak huruf yang telah dan akan ditulis dan
juga selama-lamanya.*®

Y odoy g 4oV sl )l Al il 58 K o sk
Ml e 2 o Ml 1Sy ol Loy 2, o o

BAl-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 129.
26]bid., hlm. 130.

170 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



ol Ssals DU,
Selama belajar, setelah melakukan salat fardhu, hendaknya seorang murid

berdo’a: Aku beriman kepada Allah, Yang Tunggal, lagi Esa, Yang Haq. Keesaan
Tuhan, tiada sekutu bagi-Nya, dan aku ingkar kepada selain Allah.*”

Selain itu, santri hendaknya memperbanyak membaca selawat
kepada Nabi Muhammad Saw, karena Nabi Saw., adalah rahmat
bagi alam semesta. Dengan berkahnya selawat itu kita mengharap
memperoleh rahmat, mudah menghapal dan tidak terlupa.

sl s ) o, # i s 3.5, o S
fuvﬁaﬁw&w;#diyww\ ol

Aku mengadu kepada waqi’ tentang jeleknya hapalanku, maka ia memberi
petunjuk kepadaku supaya meninggalkan maksiat. Karena hapalan adalah

kemurahan dari Tuhan, dan kemurahan Allah tidak diberikan kepada orang
yang berbuat maksiat.?®

Selain itu, al-Zarnuji memberi nasihat kepada orang yang sedang
belajar supaya selalu membersihkan mulut, dan selalu makan makanan
yang tidak menimbulkan kemalasan. Selanjutnya, hal-hal yang
menyebabkan lupa adalah perbuatan maksiat, banyak dosa, susah dan
sibuk dengan masalah-masalah duniawi, dan banyak berhubungan
dengan soal-soal yang tidak ada hubungannya dengan ilmu.

Dalam bagian akhir dari kitabnya, al-Zarnuji memberikan nasihat
sebagai berikut:

&é%ﬂbjg&ﬂb%ﬂjﬁjﬂ\yw\qu&yé
\*\5\)"‘“”&55&2&3\ du@@w\)fg\
Db o e b Lean, NEPNE

Sebagai seorang pelajar semestinya membutuhkan makanan, dengan begitu
perlulah kiranya mengetahui sesuatu yang dapat mendatangkan rezeki yang

2Tbid., hlm. 131.
2Ibid., hlm. 131.

Bab 6 | Strategi Belajar 171



banyakserta mengetahui sesuatu yang dapat memperpanjang usia dan badan
sehat, agar dapat menyelesaikan dengan baik masa belajarnya.”

Murid yang mencari ilmu hendaknya mempunyai sumber kehidupan
dan mengetahui apa yang memudahkan ia mencari rezeki, dan apa yang
bisa menambah umurnya dan kesehatannya, supaya dengan itu dapat
meluangkan seluruh waktunya untuk mencari ilmu.

el sl s Y ey e sl ol ey 5
aar ol 53 00 o Jor 30l ANl 35 Y
logas 55,0 0l e sl UG Ol gad g s

Tomeal) a9 138, ol i b 35y 03, il &y LIS
Ll L) a3y il &y 001528 530

Diceritakan bahwa Rasulullah Saw., bersabda bahwa: Qadar (pasti Allah)
tidak bisa ditolak kecuali dengan do’a, dan umur tidak bisa ditambah kecuali
dengan perbuatan baik, karena sesungguhnya orang terhalang rizkinya karena
perbuatan dosa. Dengan ini jelas bahwa perbuatan dosa itu sebab terhalangnya
rizki, terutama bohong itu menyebabkan fakir. Demikian juga tidur waktu pagi
menghalangi memperoleh rizki dan banyak tidur menyebabkan fakir dan fakir
ilmu.3!

Selanjutnya, bahwa penyebab terhalangnya rezeki adalah tidur
dengan telanjang, juga kencing dengan telanjang, makan pada waktu
junub, tiduran miring, membiarkan makan jatuh dari meja, membersihkan
kulit bawang dan brambang dengan tangan, menyapu rumah dengan
sapu tangan, menyapu pada waktu malam, dan meninggalkan kotoran
sapuan dalam rumah, dan berjalan di depan orang yang sudah tua
usianya, dan memanggil kedua orang tuanya dengan namanya, karena
hal itu menghilangkan penghormatan, mencukil gigi dengan cukil
gigi, mencuci tangan dengan tanah dan bersandar kepada salah satu

2Ibid., hlm. 136.

°Hadits ini terdapat pada Kitab al-Jami’ al-Kabir li al-Suyuthi, juz 3, Bab al-‘Ilmu,
Nomor 26, Hadits diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan Ibn Majah.

31Ahmad dan Ibn Majah, Kitab al-Jami’, No. 26.

172 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



daun pintu, mengambil wudu di tempat istirahat, menjarum kain
yang sedang dipakai, mengeringkan muka dengan kain, membiarkan
sarang laba-laba di rumah, menganggap mudah pada salat, cepat keluar
dari masjid setelah salat subuh cepat-cepat pergi ke pasar dan malas
pulang dari pasar, membeli lebih-lebihan makanan yang dikumpulkan
oleh orang-orang fakir yang meminta-minta, mendoakan jelek kepada
orang tua, membiarkan tempat minum dan sebagainya tidak tertutup,
dan mematikan lampu dengan tiupan napas. Semua itu menyebabkan
kefakiran, dan hal itu semua diketahui dari Atsar, yaitu keterangan para
sahabat.

Demikian juga di antara hal-hal yang menyebabkan kefakiran
adalah menulis dengan pena yang patah, menyisir rambut dengan sisir
yang patah, tidak mendoakan kedua orangtua, memakai surban dengan
duduk, dan memakai celana dengan berdiri, kikir dan boros, lemah
menganggap remeh berbagai macam soal. Semua itu menyebabkan
kefakiran.

“Rasulullah Saw., bersabda, Carilah rezeki dengan sedekah.”

s 33 3 lopas ) e 3y e S,
33 3 '\i)'&/‘y@\ by gl Loy 55! C.S\.u o L]

Bangun pagi adalah berkah, menambah banyak nikmat terutama menambah
rezeki. Tulisan bagus merupakan salah satu kunci dalam memperoleh rezeki.
Muka yang cerah dan perkataan yang baik membuka rizki.®

Hasan bin Ali menyatakan bahwa membersihkan pelataran rumabh,
dan mencuci tempat makan itu menarik kekayaan. Sebab, yang paling
kuat menarik rezeki adalah menegakkan salat dengan hormat dan
khusyuk melaksanakan semua kewajiban, sunah dan tata tertib salat.
Adapun salat duha cukup terkenal untuk menarik kekayaan. Juga

$Hadits ini terdapat pada Kitab al-Jami’ al-Shaghir, li al-Bani (Penerbit al-
Maktab al-Islami. Nomor 931, Hadits ini merupakan hadits dha’if.
3Kitab al-Jami’ al-Shaghir, hlm. 140.

Bab 6 | Strategi Belajar 173



membaca surat al-Wagqi’ah, khususnya dalam waktu malam membaca
surat al-Mulk, al-Muzammil, Wa-al-Laili idza Yaghsya, dan Alam
Nasyrah. Datang ke masjid sebelum adzan, selalu suci, artinya selalu
dalam keadaan wudlu, melakukan salat sunah fajar di rumahnya, maka
Allah akan meluaskan rezekinya dan menyedikitkan pertentangan antara
dia dan keluarganya, dan mengakhiri umumnya dengan iman.

s VLl g G, ) e Lol K Y 0
ooy gl ske e 53 O Ky Y ol 2

Demikian juga orang supaya tidak berbicara tentang masalah-masalah duniawi
setelah salat witir, dan jangan memperbanyak berbicara dengan wanita kecuali
jikaperlu. Dan supaya tidak berbicara dengan pembicaraan yang omong kosong,
baik untuk agamanya maupun untuk dunianya.>*

Bazar Jambhar, yang dikatakan merupakan salah seorang menteri
dari Anusyirwan berkata, jika Anda melihat orang banyak berbicara,
percayalah bahwa ia orang gila. Sahabat Ali r.a. bersyair:

F ORI s | gat )y # ADE 15 UJ\JI-"ﬁ\"i
Jika akal orang itu sempurna maka sedikitlah perkataannya, percayalah bahwa
orang itu bodoh bilamana ia banyak bicara.* Orang lain bersyair:

S S5 M il 1316 # D e Sy 35 ke
\J\f,yé\&cwxw)#sfaﬁ&cwx&b

Bicara adalah hiasan orang, namun diam adalah kesempatan; maka apabila

anda bicara janganlah terlalu banyak. Anda tidak akan kecewa karena diam,
melainkan hanya sekali, dan anda akan kecewa, karena bicara berulangkali.>®

Di antara hal yang menambah banyak rezeki adalah agar setiap hari
setelah matahari terbit hingga waktu salat Dhuha berdoa:

3Ibid., hlm. 141.
3Ibid., hlm. 142.
3¢Ibid., hlm. 143.

174 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



N osly all il oang y 4l g\,wr.,bj\ AW Oloe

SJ.A:\LA

Mahasuci Allah yang Maha Agung, Maha Suci Allah dan dengan memuji
kepadaNya, aku mohon ampun kepada Allah dan aku taubat kepada-Nya
sebanyak seratus kali.>”

Juga supaya berdoa:

Sf%bgbjbu)ﬁﬁwﬂy\é/uaj\w\ Yi‘d!y

Tidak ada Tuhan yang patut disembah melainkan Allah Yang Maha menguasai
yang Haq dan Jelas. Setiap pagi dan sore seratus kali.*®

Setiap hari setelah fajar menyingsing, membaca:

N ALY 5l Sl

Sebanyak tiga puluh tiga kali, juga dibaca setelah salat Magrib.

Mohon ampun kepada Allah tujuh puluh kali setelah salat Subuh dan

memperbanyak membaca membaca selawat kepada Nabi Muhammad
Saw.

Juga supaya pada setiap hari Jumat berdoa tujuh puluh kali sebagai
berikut:

A@quﬁjw\ﬁf&w&\w

Ya Allah cukupkanlah aku dengan barang-barang yang halal daripada-Mu,
bukan dengan barang-barang yang kau haramkan; Dan cukupkanlah aku dengan
kemurahan-Mu, bukan dengan orang selain Kamu.*

Selain itu, setiap hari orang supaya selalu berdoa dan memuji
kepada Allah dengan Asma’ al-Husnd.

37Tbid., hlm. 143.
38Ibid., hlm. 143.
3Ibid., hlm. 144.

Bab 6 | Strategi Belajar 175



“Salah satu hal yang menambah umur adalah berbuat baik dan meninggalkan
perbuatan yang menyakitkan orang lain, menghormati yang tua usianya, dan
menghubungkan persaudaraan.”*

Demikian juga setiap hari selalu memperbanyak doa kepada Allah
Swt.

Slols 0l dee VLN el s e 55y
VALCJL SM\) ;}4)}\

Salah satu hal lagi yang menambah umur adalah memelihara diri jangan sampai
memotong pohon yang masih hidup kecuali terpaksa, menyempurnakan wudlu
dan salat dengan penuh hormat, dan melakukan haji qiran, yaitu melaksanakan
bersamaan haji dan umrah, dan memelihara kesehatan.*!

Juga orang mempelajari sedikit dari ilmu ketabiban.**

Sebagaimana telah diungkapkan di awal, belajar merupakan
pemanfaatan potensi jasmaniah dan rohaniah untuk mencapai tujuan
belajar secara efesien. Namun, untuk mencapai tujuan yang diinginkan
tidaklah segampang yang dibayangkan. Kesehatan jasmani dan rohani
mutlak diperlukan.

Al-Zarnuji memperhatikan sekali pada kesehatan dalam
hubungannya dengan belajar. Secara singkat beliau menyatakan, peserta
didik perlu mengetahui hal-hal yang bisa menambah rezeki, umur dan
kesehatan, sehingga peserta didik dalam usahanya mencapai tujuan
dapat berhasil.

Anjuran tersebut ditunjukkan kepada segenap santri tanpa
terkecuali. Dengan demikian demi kesehatan, demi belajar perlu masing-
masing santri menguasai ilmu medis, sekalipun sederhana. Menguasai
dalam artian teoretik maupun praktis, minimal praktisnya. Misalnya
sakit pusing kepala, ia bisa mengobati sendiri tanpa harus pergi ke
dokter. Kalau anjuran al-Zarnuji dapat dilakukan, maka hal itu akan

“Ibid., hlm. 146.
“Ibid., hlm. 147.
“Ibid., hlm. 148.

176 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



memberikan kepuasan batin kepada penuntut ilmu, menghemat waktu
dan pada gilirannya akan meningkatkan prestasi belajarnya.

Ada sejumlah konsep berkaitan dengan kesehatan yang dikemukakan
oleh penulis kitab Ta’lim al-Muta’allim, baik berkenaan dengan makan,
olaharaga, istirahat/tidur, usaha preventif, kuratif dan sebagainya. Di
samping itu, beliau berikan suatu podoman kesehatan yang diangkat
dari hadits Rasulullah Saw., yang berbunyi sebagai berikut:

9l sl kel Ay e s all o o) 5,

Nabi Saw., bersabda, Dirimu kendaraanmu, maka santunilah.

“Hadits ini terdapat pada Kitab Kasyfu al-Khufa, juz 1, 25 diriwayatkan oleh
al-Bazzaz dari Jabir.

Bab 6 | Strategi Belajar 177



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 7

MENJAGA KESEHATAN DALAM
BELAJAR

Al-Zarnuji termasuk yang memiliki perhatian besar terhadap
kesehatan orang yang sedang mencari ilmu. Oleh karena itu, dalam
kitabnya ia banyak menjelaskan tentang hal-hal yang berkaitan dengan
kesehatan dalam belajar, mulai dari makan makanan yang halal dan
bergizi, berolahraga dan lain sebagainya. Penjelasannya adalah sebagai
berikut.

A. Menjaga Makanan dan Minuman

Al-Zarnuji menganjurkan kepada santri agar menjaga diri dari makan
jajanan pasar, karena dimungkinkan terkena kotoran, najis, dan jauh
dari zikrullah. Anjuran tersebut sebagai kehati-kehatian agar tidak
terkena penyakit yang timbul karena kotoran yang dibawa oleh binatang
penyebar penyakit seperti lalat.

Di samping itu juga, untuk tidak keliru memakan makanan yang
diharamkan Allah Swt. Di dalam Al-Qur’an disebutkan bahwa kita
diperintahkan makan-makanan yang baik-baik dan dilarang makan
bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang disembelih bukan

179



karena Allah, khamar, hasil berjudi dan adu nasib, serta berkorban
untuk berhala (QS Al-Baqarah [2]: 172 — 173, QS Al-Maidah [5]: 90).

Makanan yang baik-baik di sini adalah yang halal bendanya dan
halal pula cara memperolehnya. Bukan hanya halal, tetapi makanan
juga harus berkadar gizi tinggi. Makanan bergizi baik merupakan kunci
bagi upaya memperoleh kondisi tubuh dan mental yang baik. Oleh
karena itu, hal tersebut harus diusahakan sejak dalam kandungan dan
diusahakan terus sepanjang hidup seseorang.'

Maka dari itu, santri hendaklah mengikuti anjuran di atas, memakan
makanan yang bergizi dan diperoleh dengan cara yang halal. Adapun
makanan yang baik (bergizi), tetapi cara mendapatkannya tidak halal,
maka makanan tersebut mengakibatkan tidak akan berkah. Terlebih
lagi kalau benda dan cara memperolehnya tidak halal.

Minum madu, makan kundur dan zabib dianjurkan oleh al-Zarnuji.
Itu semua, dapat menyembuhkan berbagai jenis penyakit seperti lendir
dahak, serta memperkuat daya hapalan (ingatan) yang kuat. Madu telah
mendapatkan perhatian sejak zaman Rasulullah Saw., hingga generasi
berikutnya dan sampai sekarang ini. Imam Jalaludin al-Suyuti dalam
kitabnya al-Rahman fi al-Tin wa al-Hikmah yang dikutip oleh Idrus H.
al-Kaff, banyak mengungkap manfaat madu. Dalam uraiannya yang
panjang dapat disarikan bahwa madu dapat membersihkan kotoran
yang ada dalam usus dan lainnya, melancarkan air seni, dan batuk
karena kelebihan lendir. Madu juga dapat meningkatkan daya ingatan,
menyembuhkan diare, membersihkan pencernaan.?

Tokoh lain, Ahmad Syauqi Ibrahim menyatakan pula, bahwa madu
digunakan untuk mengobati berbagai macam penyakit di banyak negara.
Di antaranya untuk mengobati gangguan urat nadi, berbagai penyakit
yang ada alat pencernaan, liver, luka dalam perut dan sebagainya.?

Dari berbagai kajian di atas membuktikan bahwa pandangan al-
Zarnuji sangat tepat. Kemungkinan juga madu dapat untuk memperkuat
daya ingat, karena banyak vitamin yang dikandung, sehingga dapat
memperkuat jaringan otak. Tentu saja bukan hanya dengan minum

'Al-Husaini Abdul Majid Hasyim dkk., Mengasuh Anak Menurut Ajaran Islam,
Terjemahan Zamakhsyari Dhofier (Jakarta: UNICEF Indonesia, 1986), hlm. 44.

2Idrus H. Al- Kaff, Resep-resep Spesialis Ketabiban (Solo: Aneka, 1988), hlm. 188.

SAhmad Syauqi Ibrahim, Sanurihim Aydtind (Kuwait: Muassah al-Sab’ah,
t.th.), hlm. 20.

180 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



madu secara rutin, tetapi juga harus dilatih secara berkeseimbangan
dan sungguh-sungguh dalam belajar, sebab tidak orang yang pandai,
kuat ingatan dan daya hafalannya tanpa bersusah-susah belajar secara
tekun terlebih dahulu. Firman Allah: Sesungguhnya sesudah kesulitan
itu ada kemudahan (QS Al-Insyirah [94]:4). Jadi, usaha, dan latihan
sungguh-sungguh dalam belajar mutlak diperlukan.

Selain madu, al-Zarnuji juga menyebutkan makanan lain yang
bisa untuk memperkuat daya ingat dan menyembuhkan penyakit di
antaranya penyakit lendir dahak yaitu zabib (kismis). Berkenaan dengan
makanan tersebut, Imam Jalaluddin al-Suyuti menyebutkan bahwa
makanan tersebut berkhasiat untuk menyembuhkan sakit batuk, ginjal,
saluran pernafasan, tenggorakan, paru-paru, dan saluran air seni. Di
samping itu juga berkhasiat pula untuk menguatkan daya ingatan.*
Selain yang dapat menunjang hafalan, al-Zarnuji juga mengisyaratkan
akan adanya jenis makanan yang bisa mengurangi daya hapalannya yaitu
ketumbar basah dan buah apel yang masam. Ibrahim bin Abdurrahman
bin Abu Bakr al-Arzaq® menyatakan bahwa makan ketumbar, menurut
Abu Qurat al-Hakim dapat membersihkan darah, tetapi bila banyak
bisa merusak darah, melemahkan daya ingatan dan merusak pikiran,
sementara makanan apel masam, menurut Abu Abdullah Muhammad
bin Ahmad Usman, bisa mengurangi daya ingatan.®

Makan ikan secukupnya dan buah delima juga dianjurkan oleh
Burhanul Islam al-Zarnuji. Hal ini wajar, karena ikan mengandung
gizi tinggi. Adapun buah delima mempunyai banyak manfaatnya, di
antaranya bisa menyehatkan perut, tenggorokan, paru-paru dan batuk.
Di samping itu juga bermanfaat bagi penderita penyakit liver.”

Berdasarkan beberapa jenis makanan yang disebutkan di atas,
menunjukkan bahwa al-Zarnuji mempunyai perhatian besar terhadap
kesehatan yang ditimbulkan dari makanan, dan minuman. Makanan
yang aman bermanfaat bagi kesehatan yang memang berpengaruh
pada prestasi seseorang. Konsep-konsepnya senantiasa aktual hingga

“Imam Jalaluddin al-Suyuti, hlm. 172.

SIbrahim bin Abdurrahman bin Abu Bakr Al-Arzaq, Tashil al-Manafi’fi al-Tibb
wa al-Hikmah (t.Kota: Mathba’ah al-Amirah al-Syarifah, 1891), hlm. 29.

6Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad Usman, Al-Tibb al-Nabawi (Mesir: Isa
al-Babi al-Halabi wa Syurakauh, 1891), hlm. 41.

"Husein Bahreisj, Islam dan Kesehatan (Surabaya al-Ikhlas, t.th.), hlm. 37.

Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar 181



saat ini. Di dalam banyak kesempatan, al-Zarnuji menulis agar santri
tidak diperkenankan makan dan minum terlalu banyak. Sebab, hal itu
banyak madaratnya, membuat seseorang malas belajar dan mudah
terkena penyakit balgham dan lain sebagainya.

Banyak orang membahas dampak negatif dari banyak makan dan
minum. Husain Bahraisj menyebutkan bahwa makan yang baik yaitu
bila tidak berlebihan agar pencernaan dalam perut bisa lancar.? Jika
makanan dalam perut berlebihan, maka hal itu dapat mempersempit
jalannya makanan/minuman, yang akibatnya akan terjadi sesak nafas.
Akhirnya, perut jadi sakit, badan terasa berat, merusak fungsi jantung,
malas beribadah, nafsu syahwat semakin bergelora, tetapi akibatnya
berbahaya pada jantung itu sendiri dan organ-organ tubuh yang lainnya.

Otto Buchiner pernah menguraikan manfaat makan dan minum
secara teratur yang diperoleh melalui puasa, yaitu antara lain: (a)
memengaruhi darah dan menormalisir zat lemak, (b) mengatur denyut
jantung, (c) memengaruhi hati dan mengatur empedu, (d) mengurangi
kegiatan kelenjar kelamin, dan (e) memengaruhi sel baru. Selain itu,
dapat penulis tambahkan bahwa makan dan minum secara teratur,
baik porsi maupun frekuensinya bisa menjadikan alat-alat pencernaan
makanan dapat berfungsi dengan baik dan lancar. Akhirnya, dapat
dimengerti pandangan al-Zarnuji di atas tidak bertentangan dengan
pandangan-pandangan modern, di mana makanan dan minuman
berpengaruh pada diri seseorang, sekaligus berpengaruh pada prestasi
studi seseorang. Oleh sebab itu, kita dianjurkan untuk tidak berlebih-
lebihan dalam makan maupun minum. Sepertiga bagian dari perutnya
untuk makanan, sepertiga lagi untuk minuman dan sepertiga yang lain
untuk pernapasan.

B. Berolahraga

Al-Zarnuji tidak menyebut secara khusus olahraga apa yang perlu
dilakukan oleh peserta didik. Akan tetapi, dari ungkapannya yang
menyebutkan agar peserta didik tidak membuat dirinya sendiri bersusah
payah, hingga lemah dan tidak bisa berbuat apa-apa, serta perlu
menyantuni diri. Maka dari itu, dapatlah dimengerti bahwa peserta
didik perlu olahraga demi kesehatannya. Peserta didik dengan berbagai

8Bahreisj, Islam dan Kesehatan, hlm. 91.

182 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



kegiatannya dalam rangka mencapai cita-cita, di samping memerlukan
kekuatan rohani juga kekuatan jasmani. Mereka yang lemah jasmani
menyebabkan jiwanya tidak kuat menahan segala penderitaan hidup,
akhirnya dia tidak mampu mengejar cita-citanya. Begitu pula mereka
yang lemah jasmaninya, menjadi lemah fisiknya untuk meneruskan
(mempertahankan) daya tahannya dalam menghadapi segala peristiwa.

Oleh karena itu, olahraga menjadi semakin penting bagi peserta
didik, bahkan bagi kita semua. Kegiatan olahraga dapat merangsang
pertumbuhan badan, dan otot-otot, melemaskan persendian,
melancarkan peredaran darah dan memperkuat jantung, memperbaiki
pernapasan dan merangsang kegiatan kelenjar keringat, serta pori-pori.
Bahkan menurut Muhammad ‘Atiyah al-Abrasyi, latihan-latihan jasmani
membuat seseorang bersemangat mengerjakan tugas/kewajibannya.
Apabila badan sehat, niscaya akal dapat mengerjakan tugas-tugas
secara baik.’

Diketahui bahwa pada dasarnya jasmani dan rohani manusia itu
satu, tidak berpisah satu dengan yang lainnya. Dengan demikian,
bila sebahagian dari kondisi fisiknya terganggu, maka terganggu pula
mental-rohaninya. Karena itu, olahraga demi kesehatan menjadi semakin
perlu dilakukan oleh peserta didik dan kita semua. Pernyataan yang
disampaikan oleh al-Abrasyi dan al-Zarnuji layak untuk dibenarkan.

Imam al-Ghazali pernah menyatakan sebagai berikut: Seyogianya
peserta didik dibiasakan berjalan, bergerak dan berolahraga di sebagian
waktunya agar ia tidak malas. Sepulangnya dari sekolah hendaknya
diizinkan bermain-main seperlunya sebagai refreshing untuk istirahat
belajar. Sesungguhnya, melarang anak bermain-main dan memaksanya
belajar terus-menerus bisa mematikan semangat, mengurangi
kecerdasan dan menyusahkan hidupnya. Dengan demikian, ia lari
meninggalkan sekolah, tidak mau belajar.'® Terbukti bahwa olahraga
mempunyai nilai yang sangat tinggi bagi peserta didik, khususnya
dan kita semua pada umumnya. Hal itu telah diakui semenjak zaman
Rasulullah Saw., hingga kini dan masa mendatang.

*Muhammad Atiyah Al-Abrasyi, Rith al-Tarbiyah wa al-Ta’lim (t.k.: Isa al-Babi
al-Halabi wa syurakauh, t.th.), hlm. 35.
1°Al-Ghazali, Thya" Uliam al-Din Juz III (Mesir Dar al-Ikhya, t.th.), hlm. 71.

Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar 183



Ada yang perlu diperhatikan dalam olahraga di antaranya adalah
keteraturan, keajegan, dan kedisiplinan dalam berlatih sesuai dengan
situasi dan kondisi pribadi masing-masing. Yang tidak kalah pentingnya
adalah perlu bagi peserta didik menyertakan nilai etik dalam olahraga.
Berlatih bela diri untuk kesehatan, untuk menjaga diri dari bahaya dari
musuh dan bukan untuk sombong, ugal-ugalan dan lain sebagainya.

C. Istirahat/Tidur

Berulang kali al-Zarnuji menuliskan pada pokoknya agar santri
mengurangi tidur. Hal itu bila dikaitkan dengan prinsip kesehatan
di atas dapat dimaknai bahwa mereka hendaknya tidur secukupnya
demi memelihara kesehatan fisik maupun mental. Akan tetapi, perlu
diketahui bahwa istirahat menurut al-Zarnuji tidaklah harus dengan
tidur. Berpindah dari suatu perbuatan ke perbuatan yang lain itu juga
istirahat. Hal itu dapat dilihat dari pernyataan beliau, bahwa santri
hendaklah menggunakan seluruh waktunya untuk belajar. Apabila ia
merasa bosan akan suatu cabang ilmu yang dipelajari, hendaklah ia
berpindah ke ilmu yang lain."!

Istirahat merupakan pengendoran ketegangan-ketegangan
psikologis maupun fisiologis secara baik. Perpindahan dari satu
perbuatan ke perbuatan yang lain bisa disebut sebagai istirahat apabila
memberikan kenyamanan pada diri pelakunya, sehingga benar-benar
terjadi pengendoran psikologis dan fisiologisnya. Dari membaca ke
menyanyi, dari membaca ke jalan-jalan dan seterusnya akan membuat
seseorang beristirahat. Tidur dinilai sebagai cara istirahat yang sangat
efektif. Tentunya bukan tidur dalam suasana yang tegang, kalut dan
tidak tenang. Akan tetapi, tidur yang dapat mengendorkan sisa-sisa
ketegangan yang ada ketika belum tidur dan dapat memulihkan kembali
tenaga yang dimilikinya. Dengan demikian ketika bangun dari tidur,
badan terasa segar dan ada semangat untuk melakukan hal-hal yang
bermanfaat.

"Ahmad Muhammad Abdul Qadir Ahmad, Al-Imdm Burhin al-Islim al-
Zarntji, Tilmidzu Sahib al-Hiddyah, dalam al-Zarndji, Ta‘lim al-Muta‘allim li-Ta‘allum
Tariq al-‘IIm. Diterbitkan oleh Muhammad ‘Abd al-QAadir Ahmad (Beirut: Matba‘ah
al-Sa‘ddah, 1986), hlm. 154.

184 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Kurang gerak badan dan olahraga yang teratur, perut yang terlalu
kenyang atau sangat lapar dan kondisi fisik yang kurang sehat menyebabkan
sulit tidur. Demikian juga keletihan syaraf, ia bisa menghalangi seseorang
untuk melepas lelah dengan tidur. Seorang ahli dari Colgate University,
Laird dari penelitiannya mengenai gejala tidur menyatakan bahwa
kegelisahan dan gangguan-gangguan saraf mengakibatkan ketegangan otot
selama tidur. Oleh sebab itu, melepas lelah sebelum tidur sangat penting
artinya, sehingga tidurnya punya arti istirahat”.!?

Membaca Al-Qur’an, salat sunah sebelum tidur (di antaranya
salat witir), berdoa sebelum tidur akan sangat membantu seseorang
untuk tidur nyenyak. Sementara itu, sikap tidurnya adalah sikap tidur
Rasulullah Saw. Thomas Huslop dari Sanatorium West Riding dalam
pidatonya di depan persatuan dokter-dokter di Inggris menyatakan,
sesuatu yang menyebabkan saya tidur nyenyak, dan hal ini telah saya
praktekkan bertahun-tahun, ialah berdoa sebelum tidur. Berdoa itu
pada hakikatnya adalah pasrah dengan ikhlas kepada kekuatan yang
lebih tinggi yang tidak ada pada diri kita. Doa melahirkan rasa tenteram
pada jiwa dan pribadi kita, serta mengendurkan pada saraf kita.!* Dari
ungkapan Huslop di atas dapat dimengerti bahwa kepasrahan kepada
Zat yang Maha Tinggi adalah perlu. Tentu saja bukan hanya menjelang
tidur, tetapi di segala kesempatan.

D. Menjaga Kebersihan

Masalah kebersihan demi kesehatan tidak luput dari perhatian al-
Zarnuji. Hal itu terlihat dari disebutnya antara lain siwak, wudu, dan
lain-lainnya. Dari segi kesehatan, siwak dan wudu akan bisa menjauhkan
seseorang dari penyakit gigi, penyakit pilek dan macam-macam penyakit
kulit. Terlebih lagi jika anjuran al-Zarnuji agar peserta didik senantiasa
daimul wudlu (mendawamkan wudu) dapat dilaksanakan secara baik.

Kebersihan merupakan sesuatu yang dicintai oleh Allah. Ia sebagai
bagian dari iman, inti keindahan, dan kebagusan. la membuat manusia

Judi Al-Falasany, Kunci Sukses Bagi Pelajar dan Mahasiswa (Semarang: Aneka
IImu, 1995), him. 76.

3Dale Carnegie, Bagaimana Melenyapkan Cemas dan Menikmati Hidup,
Terjemahan oleh Pusponegoro (Bandung: Sumur Bandung, 1970), hlm. 255-266.

Bab 7 | Menjaga Kesehatan dalam Belajar 185



hidup sehat, sehingga bagi peserta didik dapat melaksanakan tugas/
kewajiban secara baik.

E. Menjaga Kesehatan Mental

Meskipun al-Zarnuji tidak menulis pasal tentang kesehatan mental dan
pengaruhnya terhadap prestasi belajar seseorang, tetapi dari pandangan-
pandangannya yang tertuang dalam karyanya, penulis berkesimpulan
bahwa beliau juga memperhatikan Kesehatan Mental. Cabang ilmu
kesehatan mental sendiri pada zaman itu belum muncul.

Al-Zarnuji menulis agar santri senantiasa menghiasi diri dengan
akhlak mulia, besifat wara’, tawakal, syukur, senantiasa berdoa kepada
Allah, senang bermusyawarah, menghargai, dan menghormati guru
dan sesama kawan. Di samping itu, agar tidak membebani diri sendiri,
tidak berburuk sangka pada orang lain, tidak memusubhi, tidak takabur
dan tidak berkawan dengan orang-orang nakal, banyak bicara dan lain
sebagainya. Selain itu, santri hendaklah selalu memanfaatkan waktu
untuk belajar dan tidak terlalu banyak bergaul dengan lain jenis, kecuali
benar-benar ada keperluan.

Dengan tewujudnya sifat-sifat di atas pada diri seorang santri, maka
ia akan dapat mengembangkan dan memanfaatkan potensi-potensinya
secara harmonis, mampu menyesuaikan diri dengan dirinya sendiri,
dengan manusia lain dan lingkungan masyarakatnya, yang didasari pada
nilai-nilai Iman, Islam dan Thsan, serta mencapai kebahagiaan lahir dan
batin, dunia dan akhirat. Ia juga akan terhindar dari gangguan kejiwaan,
frustrasi, pertentangan batin, tekanan perasaan dan lain-lainnya. Kalau
kesehatan mental ini dimiliki oleh peserta didik, maka ia akan mampu
mencapai tujuan yang didambakan.

186 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



BAB 8

PEMBIAYAAN DAN TEMPAT
BELAJAR

A. Pembiayaan

Biaya merupakan program tersendiri bagi sebagian santri. Hal ini
berkaitan dengan pembiayaan sekolah/pesantren, pembelian buku-buku
dan alat-alat sekolah/pesantren lainnya, uang pemondokan, biaya hidup
sehari-hari atau biaya kegiatan ekstrakurikuler dan lain-lainnya. Masalah
itu tidak selamanya berdampak negatif. Hal itu bagi sebagian peserta
didik justru mendorongnya bekerja dan belajar sungguh-sungguh,
tekun, memanfaatkan waktu sebaik-baiknya dan seefesien mungkin,
kreatif dan inovatif. Dengan demikian di antara makna, ada yang cukup
sukses dalam belajar dengan membiayai diri.

Akan tetapi ada di antara mereka yang kurang mampu menghadapi
masalah kesulitan biaya tersebut. Mereka merasa rendah diri, putus
asa dan kecewa, sehingga pada akhirnya gagal dalam studi. Atau paling
tidak, kalaulah berhasil, hasilnya kurang memuaskan. Al-Zarnuji, salah
seorang tokoh yang lahir di abad ke enam Hijriyah, telah mempunyai
perhatian yang besar terhadap persoalan biaya sekolah ini. Bukan hanya
usaha lahiriyah yang dinasihatkan, tetapi juga usaha-usaha batiniyah.

187



Dianjurkan agar santri belajar (berlatih) bekerja sebelum belajar,
sehingga tidak tama’ kepada orang lain. Sebab, mencukupi diri sendiri
dengan harta orang lain itu berarti melarat. Dicontohkan menulis halus
(khat) pun bisa mendatangkan rezeki yang mungkin dapat dimanfaatkan
untuk biaya studi.

Berlatih bekerja untuk membiayai diri sendiri ketika menuntut ilmu
tidaklah hanya ditujukan kepada yang kekurangan biaya, tetapi pada
seluruhnya. Dalam pada itu, al-Zarnuji menganjurkan untuk berlatih
bekerja yang sekiranya mendatangkan hasil dan dapat digunakan untuk
membiayai dirinya dalam studi, sehingga bisa memperlancar studinya. Hal
itu baik dan secara psikologis biaya yang diperoleh dari latihan bekerja itu
akan memberikan ketenangan, dan kepuasan tersendiri pada pribadi santri.
Kondisi demikian, ikut memengaruhi prestasi belajarnya. Diharapkan waktu
untuk berlatih bekerja tidak terlalu lama, sehingga tidak mengganggu
studinya atau mengurangi motivasi belajar. Untuk latihan menulis halus
(khat) kiranya 1-2 tahun telah cukup, terlebih lagi bila ditekuni benar-benar.

Ada riwayat bahwa Nabi Dawud sudah biasa menyamar,
menanyakan kelakuan umatnya. Pada suatu hari, ia bertemu dengan
Jibril (Menyerupai Manusia), seraya menyapa, wahai pemuda,
bagaimana pendapatmu mengenai Dawud? Jawabnya, ia hamba terbaik,
tetapi ada pula kelemahannya. Lalu, apa kelemahannya? Jawabnya, ia
makan dari Baitul-Mal milik kaum muslimin, padahal Allah sangat
menyenangi orang yang makan dari hasil usahanya sendiri. Kemudian
Nabi Dawud pulang seraya menangis, ya Allah, tunjukkanlah aku agar
dapat menciptakan usaha sendiri, sehingga aku tidak makan belanja dari
Baitul-Mal. Kemudian Allah menunjukkan cara berusaha, yakni dengan
memproduksi pakaian perang yang terbuat dari besi dan menjualnya
untuk membiayai keluarganya.' Firman—Nya:

W

"//

Dan kamz telah melunakkan besi utuk Dawud. Buatlah ba]u besi yang besar-besar dan
ukurlah anyamannya, dan kerjakanlah amalanyang saleh (QS Saba’ [34]: 10-11).

'Abu Lais al-Samarqandi, Taniih al-Ghafilin Pembangun Jiwa dan Moral Umat,
Terjemahan Abu Imas Tagiyuddin (Surabaya: Dar al-Ikhya, 1986), hlm. 446.

188 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Riwayat di atas menunjukkan betapa besar arti usaha sendiri dalam
rangka memenuhi kebutuhannya sendiri maupun keluarganya, serta
untuk berbuat kebajikan. Nabi Dawud as., telah berbuat kebajikan.
Nabi Dawud as., telah memberikan teladan kepada kita. Demikian
pula Nabi Muhammad Saw., beliau mendidik kita beternak, menjahit,
berdagang, dan sebagainya.

Sayang sekali, apa yang telah diteladankan oleh kedua Nabi di atas
dan konsep al-Zarnuji kurang diperhatikan oleh sebagian besar peserta
didik, khususnya di Indonesia. Hal itu bisa disebabkan oleh berbagai
hal, mungkin konsep tersebut belum sampai pada mereka, mungkin
juga sudah, tetapi tidak diperhatikan secara serius atau bisa jadi adanya
rasa kekurangmampuan untuk melakukan hal tersebut.

Lepas dari apa pun alasannya, yang jelas konsep al-Zarnuji yang
selaras dengan ajaran Rasulullah Saw., perlu diteruskan, karena
relevansinya dengan situasi dan kondisi sekarang ini. Apapun jenis
usaha yang dilakukan oleh peserta didik untuk membiayai studinya
yang Lillahi Ta'dla selagi masih dalam batas-batas halal insyaAllah
memberkahi, asalkan tidak dengan meminta-minta. Sesungguhnya
orang yang berusaha untuk mendapatkan sesuatu dengan cara meminta-
minta, Allah akan membukakan pintu kemiskinan untuknya. Orang yang
menjaga diri dari perbuatan itu Allah akan menolongnya. Ketahuilah,
orang yang memberi lebih baik daripada yang meminta-minta.

Untuk menunjukkan ide tersebut, santri perlu membiasakan diri
untuk senantiasa menekuni suatu keterampilan tertentu. Misalnya
keterampilan menulis, membuat karya ilmiah, sehingga benar-benar
mencintainya dan menjadi profesinya. Banyak bukti menunjukkan
bahwa mereka yang memiliki suatu keterampilan tertentu, misalnya
khat dimanfaatkan untuk memperoleh rezeki, telah mampu membiayai
dirinya dalam menuntut ilmu. Jadi, menguasai suatu profesi tertentu
mutlak perlu bagi penuntut ilmu dewasa ini. Berbuat dosa, tidur pagi,
membiarkan sarang lebah di rumahnya, berdoa buruk untuk anak
dan berbagai kebiasaan yang kurang baik menurut al-Zarnuji bisa
menyebabkan kefakiran.

Al-Zarnuji tidak menyebutkan perbuatan dosa yang mana yang bisa
menyebabkan kefakiran. Hal ini berarti umum sifatnya. Dusta, menipu,
takabur termasuk perbuatan dosa. Apabila sifat tersebut melekat pada

Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar 189



diri seseorang, maka tidak kecil kemungkinannya orang-orang akan
menjauhinya. Pada gilirannya, rezeki pun akan menjauhinya. Hukum
itu berlaku untuk siapapun pelakunya.

Tidur pagi tanpa suatu alasan yang wajar, hanya karena kemalasan,
tidak diragukan lagi akan berdampak negatif, salah satunya kefakiran
harta maupun ilmu. Betapa tidak, karena orang yang semacam itu berarti
kurang mampu menggunakan secara efektif kesempatan yang sangat
baik untuk berusaha, untuk belajar maupun lainnya yang bersifat positif.

Di samping itu, pemalas adalah orang yang tidak gigih mengejar
keberhasilan dan berakhlak buruk akan dijauhkan oleh kawan-kawan
dan lingkungannya. Kemungkinan untuk bekerja sama ataupun
berinteraksi sosial semakin terbatas. Oleh sebab itu, jalan mencari rezeki
secara halal menjadi semakin sempit. Akhirnya adu nasib, gambling,
berjudi dan cara-cara lain yang tidak terpujilah yang dimanfaatkan
untuk memperoleh rezeki. Usaha semacam itu tidak akan memberikan
ketenangan pada dirinya sekalipun berhasil.

Selain usaha lahiriyah, al-Zarnuji menasihatkan adanya usaha-
usaha lain guna mendapatkan rezeki yang halal lagi memberkahi,
sehingga bisa dimanfaatkan untuk membiayai studi. Usaha-usaha itu
penulis istilahkan dengan usaha batiniyah, sebagaimana disebutkan di
dalam kitab Ta’lim al-Muta’alim, salat secara khusyuk membaca surah
al-Wagqi’ah, al-Insyirah dan lainnya, salat duha, dan memperbanyak doa.

Al-Zarnuji menyadari, usaha lahiriyah untuk mendapatkan biaya
tidaklah cukup. Maka adalah perlu usaha batiniyah, yaitu secara
keseluruhan dapat disebut sebagai doa dengan penuh kekhusyukan,
ta’zim dan sempurna.

Seseorang yang melakukan salat dengan khusyuk merasakan bahwa
dirinya dekat dengan Tuhan, dan berhadapan dengannya. Kendatipun
ia tidak melihat Allah, tetapi hatinya tahu bahwa Allah melihatnya dan
mengetahui apa saja yang diminta, serta mengabulkannya. Zakiyah
Daradjat menyatakan, dengan salat yang khusyuk segala persoalan yang
dihadapinya yang menghimpit dan menekannya akan teratasi, jiwanya
akan menjadi tenang dan cerah kembali, sehingga otaknya dapat kembali
melaksanakan tugasnya.?

*Zakiyah Darajat, Salat Menjadikan Hidup Lebih Bermakna (Jakarta: Ruhama,
1988), hlm. 12.

190 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Berdasarkan pernyataan tersebut, dapat dimengerti bahwa
kemungkinan salat khusyuk bisa menyebabkan dimudahkan usaha
seorang santri dalam mencari biaya studi yang tentu tidaklah kecil.
Terlebih lagi dalam salat itu sendiri terkandung doa untuk dicukupkan
segala kebutuhannya. Bahkan, Abdullah Bin Jarillah secara tegas
menyatakan bahwa sesungguhnya salat merupakan sebab diperolehnya
rezeki.? Alasannya Allah sendiri berfirman:

A5 32 6, BV G oy syl il
&:*-‘5”"

Dan perintahkanlah kepada keluargamu mendirikan salat dan bersabarlah kamu
dalam mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu, kamilah yang
memberi rezki kepadamu. dan akibat (yang baik) itu adalah bagi orang yang
bertakwa. (QS Thaha [20]: 132).

Berdasarkan beberapa pendapat mengenai salat di atas, membuat
semakin kokoh dan meyakinkan pandangan al-Zarnuji dalam hal yang
sama, yaitu salat. Salat duha merupakan salah satu jenis salat sunnah
yang disebut al-Zarnuji dalam hubungannya dengan mencari rezeki.
Salat ini termasuk yang dipesankan oleh Rasulullah Saw., untuk
dilaksanakan. Dalam suatu riwayat disebutkan: “Ada riwayat yang
berasal dari Aisyah bahwasannya beliau pernah berkata, Rasulullah Saw.,
biasa mendirikan salat Duha sebanyak empat rakaat, dan menambah menurut
(kehendak) nya.” (HR Muslim).

Dianjurkannya mengerjakan salat duha ini tentu ada hikmahnya.
Ia dilaksanakan pagi hari, kira-kira di antara pukul 6.30 hingga pukul
11.00. Salat duha yang dilaksanakan dengan hati yang bening, khusyuk
dan ikhlas akan membuat orang melakukan salat itu punya rasa
optimisme yang tinggi, ada kepasrahan diri kepada Allah, dan sabar
menghadapi kenyataan yang ada, serta bersyukur kepada-Nya. Ke
semuanya itu membuat hatinya lega dan damai. Sehubungan dengan
masalah ini, Zakiah Daradjat menyatakan sebagai berikut: “Dengan
salat Dhuha anda dapat mendekatkan diri kepada Allah, mengadu
dan memohon kepada-Nya. Maka hati yang tadinya resah gelisah akan

3Abdullah Bin Jarillah, Kalimat Mukhtaarah (t.k.: Dar al-Qalam, t.th.), hlm. 48.

Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar 191



menjadi lega dan dunia yang tadinya tampak kelabu kini menjadi cerah,
karena pikiran kembali terbuka dan dapat berfungsi dengan baik.”*

Hikmah yang agung itu tentu tidak dengan mudah bisa dicapai.
Oleh sebab itu, perlu latihan secara terus-menerus yang dibarengi
dengan penghayatan makna dan nilai salat Duha dan rangkaiannya,
sehingga menjadi kebiasaan yang selalu didirikan setiap hari. Santri
dapat mendisiplin diri dalam menunaikan ibadah itu setiap hari sebelum
berangkat ke sekolah atau di waktu istirahat.

Ada serangkaian doa yang dianjurkan untuk dipanjatkan kepada
Allah di waktu fajar, pagi hari, petang, dan malam hari. Memperbanyak
membaca Al-Qur’an dan beberapa surat tertentu, seperti al-Wagqi’ah
juga dianjurkan, apabila anjuran-anjuran tersebut dapat dilaksanakan
secara baik, maka hatinya menjadi dan semakin tenang, dan dengan
terkabulnya permohonan kepada Allah, ia akan selalu merasa cukup
dan dicukupi kebutuhannya dalam menuntut ilmu. Dikatakan doa
merupakan sarana untuk menghilangkan apa yang tidak disukai dan
mencapai apa yang dikehendaki. Dari pandangan tersebut, dapat
dimengerti betapa besar peran doa dalam usaha menggapai cita-cita,
termasuk usaha mendapatkan biaya studi. Namun, sangat disayangkan
kebanyakan peserta didik kurang memperhatikan hal itu, kecuali dalam
kondisi yang kurang lapang. Padahal kita diperintahkan berdoa dalam
keadaan lapang atau pun tidak, di kala senang maupun susah.

B. Tempat Belajar

Syarat lain yang perlu dipenuhi dalam belajar adalah terwujudnya
tempat belajar yang kondusif. Dalam hal ini, al-Zarnuji tidak banyak
menyinggung, khususnya yang menyangkut kondisi sekolah. Beliau
lebih banyak menyoroti persoalan guru, termasuk di antaranya
mengenai kriteria guru yang dipilih. Sifat-sifat guru yang dipilih antara
lain yang lebih alim, lebih wara dan lebih tua usianya. Di samping
itu juga berakhlak mulia, penyabar, dan lapang dada. Untuk itu,
dipertimbangkan yang masak dan dengan musyawarah.

Guru mempunyai pengaruh yang cukup besar pada peserta didik.
K.H. Imam Zarkasji pernah membuat aksioma bahwa metode lebih

#Zakiah Daradjat, Salat Menjadikan Hidup, hlm. 57.

192 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



penting daripada materi, dan guru lebih penting daripada metode.
Aksioma ini bisa dipahami bahwa guru merupakan faktor terpenting
dalam proses pembelajaran. Dengan kecakapannya dalam mendidik
dan pengetahuannya yang luas, maka peserta didik akan asyik belajar
bersamanya, membuat anak rindu belajar dengan beliau, bilamana
sang guru agak lama tidak muncul dalam pandangannya. Oleh sebab
itu, adalah tepat kalau al-Zarnuji menganjurkan memilih guru yang
kriterianya antara lain disebutkan di atas.

Sekalipun al-Zarnuji tidak menyebutkan secara eksplisit kriteria
sekolah tempat peserta didik belajar, tetapi dari pandangannya itu bisa
dimengerti bahwa beliau menghendaki agar peserta didik memilih
sekolah yang berkualitas tinggi, baik dan cocok baginya. Hal ini
dimaksudkan agar tujuan belajar sebagaimana telah disebutkan di
bagian awal karya tulis ini dapat tercapai. Guru-guru yang memiliki
kepribadian seperti diinginkan al-Zarnuji merupakan salah satu
kriterianya.

Dalam pada itu, al-Zarnuji dengan mengangkat pendapat al-
Hakim menyatakan, tenanglah terlebih dahulu selama dua bulan untuk
mempertimbangkan dan memilih sekolah. Sebab bisa terjadi santri pergi
ke pesantren dan mulai belajar di sana tiba-tiba suasananya kurang
sesuai dan tidak menarik. Dengan demikian, mereka keluar dari situ
untuk pindah ke lembaga lainnya. Akhirnya, belajarnya pun kurang
berkah. Oleh karena itu, pertimbangkanlah selama dua bulan untuk
memilih guru dan lembaga pendidikan dan bermusyawarahlah. Dengan
demikian, mereka menjadi mantap belajar di situ. Mendapat berkah dan
banyak manfaat ilmu yang peserta didik peroleh.®

Waktu dua bulan untuk mempertimbangkan dan bermusyawarah
mengenai lembaga pendidikan yang akan dipilih bukanlah sebagai
batasan mutlak, bisa lebih lama atau kurang dari itu. Intinya, diperlukan
waktu yang longgar untuk itu, sehingga tidak tergesa-gesa menentukan
pilihan, sehingga kemungkinan untuk salah pilih menjadi kecil,
terlebih lagi dengan musyawarah. Musyawarah untuk menentukan
pilihan sekolah adalah perlu baik dengan kawan, orang tua dan atau
guru. Tidak disanksikan hasil pikiran dua orang atau lebih, akan lebih

SAhmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 102.

Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar 193



baik daripada sendirian. Kemungkinan keliru menjadi semakin kecil.
Sebab, dalam musyawarah terjadi saling mengisi, membetulkan, dan
menyempurnakan. Akhirnya, dengan hasil musyawarah tersebut akan
dapat mengantarkan peserta didik bisa menuntut ilmu di lembaga
pendidikan atau tempat pendidikan yang diinginkan, sesuai dengan
minat dan kecenderungannya. Dengan demikian, hasil studinya akan
menjadi lebih baik dibanding kalau ia belajar di lembaga yang kurang
diminati.

Lain halnya jika orangtua memaksakan kehendaknya pada anak agar
menuntut ilmu di lembaga pendidikan yang diinginkannya, sementara
si anak tidak menginginkannya. Kalaulah anak belajar di suatu lembaga
pendidikan karena tuntutan dan paksaan dari pihak lain, orangtua
misalnya, maka secara psikologis, ia akan selalu merasa terbebani oleh
tugas-tugas yang berat meskipun tugasnya ringan, tidak menyukai
pelajaran, gampang sekali bosan, dan tidak ada semangat belajar. Dengan
demikian, pada gilirannya ia akan gagal dalam studi.

Al-Zarnuji tidak membahas ruang belajar secara spesifik. Akan
tetapi dalam bahasannya mengenai rezeki beliau menyebutkan bahwa
ada banyak hal yang menyebabkan kefakiran di antaranya membiarkan
sarang laba-laba berada di rumah. Pernyataannya itu merupakan lambang
tempat tinggal yang kurang terawat kebersihannya, penghuninya kurang
memperhatikan kebersihan, karena malas dan sebagainya. Tentunya
bukan hanya fakir rezeki, tetapi juga ilmu. Oleh sebab itu, ruang belajar
itu perlu mendapatkan perhatian yang serius.

Ruang belajar hendaklah memenuhi syarat-syarat kesehatan.
Ia senantiasa terjaga kebersihannya, bersih dari udara yang kotor,
bersih dari coret-coretan dan gambar-gambar yang suka mengganggu
ketenangan hati dan pikiran dan bersih dari kotoran dan kebisingan
suara. Akan tetapi, terkadang ada hal-hal yang sulit dihindarkan
misalnya kebisingan suara kendaraan, pabrik atau lainnya yang ada
di sekitar ruang belajarnya. Menurut hasil penelitian suara ribut yang
mengganggu orang bekerja di pabrik mula-mula mengurangi produksi,
tetapi pada umumnya pekerja dengan mudah menyesuaikan diri dan
tidak lama kemudian jumlah produksi semula dapat dicapai kembali.®

°E.P. Hutabarat, Cara Belajar (Jakarta: Gunung Mulia, 1988), hlm. 210.

194 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Meskipun penelitian tersebut bukan pada masalah belajar, tetapi
kemungkinan untuk diberlakukan pada situasi belajar tidaklah salah.
Sebab pada dasarnya, belajar dan bekerja sama-sama memerlukan
konsentrasi. Suara bising yang tidak mendukung lebih mengganggu bila
dibandingkan dengan suara yang bermakna. Bisa dipahami oleh santri
yang sedang belajar, menyikapinya secara positif adalah cara terbaik
untuk mengurangi daya ganggunya.

Penerangan dalam ruangan tempat peserta didik belajar perlu
cukup, tidak terlalu redup dan tidak terlalu terang, sehingga
mengganggu dirinya ketika menelaah pelajarannya atau bahan-bahan
lainnya. Penerangan yang menyilaukan juga mengganggu. Oleh karena
itu, perlu penerangan lampu sedemikian rupa, sehingga membuatnya
tahan lama dalam studi.

Perabot belajar yang memadai besar artinya bagi belajar, yakni
akan memperlancar proses belajar, menambah keasyikan studi dan
meningkatkan hasilnya. Bukan hanya kelengkapan peralatan belajar,
tetapi juga kerapihannya juga, sehingga tidak menghambat atau
mengganggu santri di saat sedang belajar. Dalam kaitannya dengan hal
itu, al-Zarnuji menganjurkan agar mereka dapat memanfaatkan hartanya
untuk membeli buku dan peralatan belajar lainnya yang baik. Dengan
itu akan mempermudah belajar dan bertafagquh.”

Akhirnya, kita mengerti bahwa konsep-konsep al-Zarnuji mengenai
tempat belajar, baik yang berkaitan dengan sekolah maupun ruangan
tempat belajar, tetap relevan dengan konsep-konsep modern. Bahkan
dalam beberapa hal lebih baik, misalnya cara pemilihan sekolah/guru.
Konsep modern tidak mempunyai konsep “Guru bersifat wara.”

"Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 145.

Bab 8 | Pembiayaan dan Tempat Belajar 195



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



BAB 9

PROSES PEMBELAJARAN

Dalam melaksanakan proses pembelajaran, al-Zarnuji mengantarkan
bagaimana peserta didik dapat mencapai tujuan yang direncanakan,
ada beberapa langkah yang perlu dimiliki oleh santri, sehingga dapat
melaksanakan proses pembelajaran itu berhasil. Muhammad Abdul Kodir
Ahmad menulis al-Zarnuji menggariskan dalam proses pembelajaran ke
dalam beberapa hal, antara lain: Biddyah al-Sabqi wa Qadrih (permulaan dan
ukuran belajar), al-Tadarruj fi al-Tadris (tahapan belajar), Tikrdr al-Duris
(pengulangan belajar), Daur al-Taammul fi al-Ta’lim (olah pikir), al-Ta’lim
al-Mutanawib (magang), dan Nashdih al-Muta’allim (penyesuaian diri).

A. Bidayat al-Sabqi wa Qadrih (Permulaan dan Ukuran
Belajar)

Jo Gl Bl 3y crll 0la DN s b3kt o
JB sty 4 Jamd Ly lls (3 g2 08 el Ve

'Al-Zarnuji, Ta’lim Muta’allim, hlm. 72-73.

197



)ﬁ&élg-\g s&g’ﬁyb) r.Lw) w&w&\&aw\ o
z(r'} "\:9) Yi 9\&)&\

Guru kami, Syekh Burhanuddin menetapkan bahwa permulaan belajar adalah
hari Rabu. Dalam hal ini terdapat sebuah hadits, Rasullulah bersabda: tidak ada
sesuatu yang dimulai pada hari Rabu kecuali akan berakhir sempurna.

Hal itu pula yang dilakukan oleh Abu Hanifah, Syekh Abu Yusuf
al-Hamidin, memulai semua pekerjaan baik pada hari Rabu. Hal itu
disebabkan hari Rabu adalah hari saat cahaya diciptakan, hari celaka
bagi orang kafir, dan oleh karena itu merupakan hari berkah bagi orang
mukmin.® Demikian sedikit dari seluk-beluk belajar ditegaskan oleh
al-Zarnuji.

a3 B el LA oy Jy B ol 3 2,

Dikatakan: “masa atau waktu belajar manusia adalah sejak masih dalam ayunan
(bayt) sampai masuk liang lahad (kubur).” Imam Hasan bin Ziyad mendalami
ilmu fikih selama 80 tahun, ia tidak pernah menetap (tidur nyenyak) dalam
ranjangnya selama 40 tahun, kemudian setelah itu ia menjadi mufti selama
40 tahun.*

Diceritakan bahwa Hasan Ibn Ziyad, yaitu murid Abu Hanifah,
mulai belajar pada umur 80 tahun, ia belajar selama 40 tahun, dan
setelah itu menjadi mufti selama 40 tahun, hingga dengan demikian
umurnya 160 tahun.

?Hadits ini terdapat pada Kitab Ta’lim sendiri, Bab Bidayah al-Sabqi wa Qadarihi
wa Tarbiyatihi. Dalam bab ini Imam Abu Hanifah selalu melakukan amalan
permulaan belajar pada hari Rabu. Hal ini didasarkan perilaku-perilaku gurunya
yang mendasarkan pada hadits yang beliau dengar dari gurunya Ahmad Ibn Abd.
Rasyid Qiwamiddin yang didapat dari gurunya Syekh Aba Yusuf al-Hamidin.

SAl-Zarnuji, Ta’lim Muta’allim, hlm. 72-73.

*Ibid., hlm. 105.

198 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



r.bq s r.\p 5 Je 130 L5, BT G v o) gAY

e
Waktu yang terbaik untuk belajar adalah waktu muda. Waktu yang paling baik
utnuk belajar adalah saat-saat menjelang Subuh dan waktu antara Maghrib dan
Isya. Yang terbaik adalah menghabiskan seluruh waktu untuk belajar. Apabila
merasa jenuh menghadapi satu ilmu untuk dipelajari, maka bergantilah kepada
ilmu yang lain.’

Perlu diperhatikan bahwa mencari ilmu itu supaya dilakukan pada
waktu muda. Harus diingat bahwa umur muda itu tidak akan abadi.
Sungguhpun demikian orang supaya jangan menyiksa badannya pada
waktu muda itu hingga ia tidak bisa meneruskan belajar. Akan tetapi,
ia harus mempergunakan umur muda itu dengan sebaik-baiknya untuk
mencari ilmu tanpa menyiksa diri. Rasulullah Saw., menyatakan:

“Waktu yang paling baik untuk belajar adalah pada waktu masih muda.
Belajar dilakukan pada waktu Sahur dan waktu antara Magrib dan ‘Isya.
Apabila murid selesai dalam satu ilmu, maka hendaknya pindah kepada ilmu
lain. Jelasnya ia harus menghabiskan seluruh waktunya untuk mencari ilmu itu.
Diceritakan bahwa Ibn Abbas ra, apabila bosan mempelajari ilmu kalam maka
ia membaca syair. Adapun Muhammad bin Hasan jika belajar itu meletakan
banyak buku di sisinya, apabila bosan mempelajari satu buku, maka ia pindah
membaca buku lain.”®

Al-Zarnuji mempunyai perhatian besar terhadap prinsip ini. Tentu
saja ada pemikiran yang melatarbelakangi pemikiran tersebut, sekalipun
tidak dikemukakan secara eksplisit. Manusia sekalipun diciptakan dalam
bentuk yang terbaik bukanlah tanpa kekurangan. Mereka mempunyai
kemampuan terbatas; dalam menjangkau ilmu Allah, terbatas dalam
memikirkan ciptaan-Nya, terbatas dalam mengingat-ingat apa yang telah
dipelajari dan memikirkan kembali. Namun, di dalam keterbatasan itu
manusia dituntut untuk berbuat yang terbaik dan sebanyak-banyaknya
sesuai dengan potensi yang dimilikinya, termasuk dalam urusan belajar.

SIbid., hlm. 105.
SIbid., hlm. 105-106.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 199



Dalam hal waktu al-Zarnuji pada banyak kesempatan beliau
menulis agar para peserta didik benar-benar sanggup memanfaatkan
secara efektif untuk belajar dalam arti yang luas. Pada suatu saat
beliau menulis agar mereka menggunakan seluruh waktunya untuk
belajar. Akan tetapi, di dalam kesempatan yang lain beliau menyatakan
agar memulai pelajaran pada hari Rabu, memanfaatkan masa muda,
menelaah dan mengulangi pada waktu Maghrib dan saat Sahur.

Waktu merupakan milik manusia, setiap manusia menjadikan waktu
sebagai sesuatu yang teramat berharga. Akan tetapi, keberhargaannya
tidaklah mudah dimengerti, kecuali setelah dihayati benar-benar, baik
sebelum atau sesudah mengalami kerugian dalam memanfaatkan waktu.
Orang-orang kafir akan merasa merugi karena tidak memanfaatkan
waktunya secara baik untuk beribadah kepada Allah. Peserta didik
akan menyesal karena tidak lulus ujian, karena tidak memanfaatkan
waktunya sebaik mungkin.

Waktu akan selalu ada bersama keberadaannya. Sebagai sesuatu
yang berharga maka manusia, —termasuk santri- hendaklah menjaga
dan memanfaatkannya sebaik mungkin. Allah yang di dalam firman-Nya
banyak bersumpah dengan waktu mengingatkan pada manusia untuk
tidak lengah dan berusaha sebaik mungkin memanfaatkannya. Oleh
sebab itu, adalah logis kalau al-Zarnuji menganjurkan kepada segenap
santri untuk memanfaatkan waktu-waktunya sebaik mungkin. Dengan
demikian, tidak merugi, tidak menyesal kelak di kemudian hari.

Secara khusus, al-Zarnuji menyebutkan agar santri memanfaatkan
masa muda secara baik. Masa muda merupakan masa yang penuh
dengan perkembangan, kemajuan dan keaktifan. Di masa itu, seseorang
secara pisik otot dan organ-organ tubuh lainnya sedang berkembang,
tegap dan kuat. Sementara perkembangan mentalnya dari waktu ke
waktu mulai dapat berfungsi secara baik; berpikir logis argumentatif.
Daya cipta, rasa dan karsanya akan semakin baik bila dididik dan
dikembangkan secara terarah. Dengan demikian, kalau potensi pisik
dan psikisnya, nafsu, akal, dan hatinya dapat ia kembangkan secara
imbang bukanlah tidak mungkin ia akan mampu meraih kesuksesan
yang besar baik di bidang ilmu pengetahuan, teknologi, iman maupun
lainnya. Jadi, tepatlah kalau al-Zarnuji mendorong peserta didik untuk
memanfaatkan masa muda sebaik-baiknya.

200 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Mengenai konsep pendistribusian waktu yang dikemukakan oleh
al-Zarnuji sebenarnya telah bisa kita ketahui dari cara mengulangi
pelajaran, sebagaimana diuraikan dia atas, di mana peserta didik perlu
membagi-bagi waktunya untuk mengkaji pelajaran. Akan tetapi, di
bagian lain dari tulisannya beliau menyebutkan agar mereka menelaah
dan mengulangi di waktu Sahur dan baina al-Isyaain.

Berdasarkan pandangan al-Zarnuji mengenai pemanfaatan waktu
untuk belajar terlihat bahwa beliau tidak ingin mendistribusi waktu
studi secara kaku. Akan tetapi justru sebaliknya, diharapkan peserta
didik bisa membagi-bagi waktu studinya sesuai dengan situasi dan
kondisinya masing-masing. Dengan demikian, kebosanan di dalam
belajar dapat dihindari. Baina al-Isyaain menurut Ibrahim bin Ismail”
berarti waktu setelah Isya. Sementara yang lain mengartikan waktu
antara Magrib dan Isya. Keduanya menurut penulis bisa dipakai.

Menghidupkan waktu antara Magrib dan Isya dan setelahnya
merupakan sunah. Banyak riwayat yang menunjukkan keutamaan
waktu-waktu tersebut. Di antaranya disebutkan bahwa barang siapa
yang dapat menunaikan salat sunah enam rakaat dan menghindari
ucapan buruk, maka amal tersebut sama nilainya dengan ibadah dua
belas tahun. Di dalam riwayat yang lain disebutkan bahwa siapa yang
menunaikan salat dua rakaat, maka Allah akan membuatkan sebuah
rumah di dalam Surga. Adapun mengenai keutamaan waktu setelah Isya
bisa dimengerti dari riwayat Aisyah yang menyatakan bahwa Rasulullah
pernah bersabda; empat rakaat setelah Isya sama seperti Lailatul Qadar.?
Dari riwayat-riwayat di atas bisa dimengerti betapa tinggi nilai waktu
baina al-Isyaain. Maka tidaklah salah kalau al-Zarnuji menyatakan bahwa
waktu tersebut sebagai yang diberkahi. Oleh karena itu, para peserta
didik bisa mengisinya dengan berbagai aktivitas belajar dengan penuh
khidmat.

Sesudah Isya di mana santri mulai usai dari urusan-urusan selain
belajar -masih ada perlu secepatnya diselesaikan— hati dan pikirannya
akan tenang. Dengan demikian, memungkinkan untuk belajar lebih efektif.
Heningnya suasana malam hari hingga menjelang Subuh akan menjadi
sangat indah bila si peserta didik yang baru saja bangun dari tidur seraya

“Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 36.
8Al-Haddad, Tharigah Menuju, hlm. 102.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 201



menengadahkan kedua belah tangannya, berdoa memohon kepada Allah
melalui salat Tahajud dan lainnya dan diteruskan dengan belajar. Hati dan
pikirannya yang bening akan mampu menangkap dengan baik apa yang
sedang ditekuninya. Dengan demikian, berkahnya akan diperoleh.

Perlu ditegaskan di sini bahwa waktu Sahur, antara Maghrib dan
Isya, serta setelahnya sebagaimana telah diuraikan di atas merupakan
sebagian kesempatan yang baik untuk belajar. Namun, pada dasarnya
al-Zarnuji berpandangan bahwa seluruh waktu yang ada perlu diatur
sedemikian rupa untuk dapat diisi dengan aktivitas-aktivitas belajar
secara baik dan efektif.

Di samping mengungkap waktu-waktu yang baik untuk belajar,
al-Zarnuji juga mengatakan bahwa masa yang paling baik untuk belajar
adalah pada masa muda. Apabila murid selesai dalam satu ilmu, maka
hendaknya pindah kepada ilmu lain. Dari pernyataan ini, jelasnya
seseorang itu harus menghabiskan seluruh waktunya untuk mencari
ilmu. Ungkapan ini mengingatkan kepada kita tentang “belajar seumur
hidup.” Sudah tidak asing lagi bagi kita umat Islam, di awal pembahasan
telah disinggung bahwa sebagai Muslim kewajiban belajar itu sejak dari
buaian sampai ke liang lahat.

Belajar tidak terikat oleh ruang dan waktu. Ia bisa berlangsung
kapan dan di mana saja, dalam keadaan lapang maupun sempit, dalam
situasi genting maupun aman, dilakukan secara sendirian maupun
kelompok. Dalam pada itu, Al-Zarnuji menyatakan, adalah wajib bagi
setiap muslim menuntut ilmu di segala waktu baik dalam keadaan sehat
maupun sakit, dalam bepergian maupun tidak.® Maka dari itu, adalah
tidak benar bila seseorang tidak melanjutkan belajarnya, sehingga
terlepas dari kewajiban belajar. Demikian juga santri yang oleh karena
suatu hal, misalnya nilainya kurang baik, dikenai sanksi, kemudian
tidak mau belajar. Seseorang yang telah menyelesaikan studinya hingga
meraih gelar tertinggi sekalipun, tidaklah berarti terlepas dari kewajiban
belajar, pendeknya, selama akal pikir manusia masih sehat, maka selama
itu pula, kewajiban belajar harus dipenuhi.

Belajar yang merupakan kewajiban setiap insan diharapkan dapat

mengembangkan potensi manusia sesuai dengan petunjuk Allah.
Dengan demukian, dapat melaksanakan semua perintah dan amanah

°Ismail, Syarh Ta’limu, hlm. 4.

202 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Allah dan rasul-Nya. Oleh sebab itu, masing-masing individu wajib
mengembangkan fitrah Islam sepanjang usianya. Dengan demikian, ia
dapat tumbuh baik dan berbuah yang sangat manis. Kita tahu bahwa
tidak ada benih yang tumbuh subur dan membuahkan hasil yang
berkualitas tinggi tanpa pemeliharaan. Demikian pula fitrah Islam,
maka setiap individu santri mesti belajar, sehingga bagaimana potensi
fitrah tersebut dapat berkembang dan tumbuh kokoh, kuat, menghujam
dalam-dalam pada dirinya. Bukan hanya potensi fitrah Islam yang harus
dikembangkan oleh peserta didik. Indera pendengaran, penglihatan, dan
lain-lainnya harus juga dikembangkan, sesuai dengan potensi manusia.

B. Tadarruj fi al-Tadris (Tahapan Belajar)

PR G SE N )
of iy ke J6 JB ol 2,300 S e ALY
o 5oL e S Lo 53 el o) 08 0
e, b Sy 1S, b 0l ol 2 08y 8 00

s 3k sy 08

Mengenai ukuran seberapa panjang panjang yang baru dikaji, menurut
keterangan Abu Hanifah adalah bahwa Syaikh Qadli Imam Umar bin Abu
Bakar al-Zarnuji berkata: guru-guru kami berkata: “Sebaiknya bagi oarang
yang mulai belajar, mengambil pelajaran baru sepanjang yang kira-kira mampu
dihapalkan dengan faham, setelah diajarkannya dua kali berulang. Kemudian
untuk setiap hari, ditambah sedikit demi sedikit sehingga setelah banyak dan
panjang pun masth bisa menghapal dengan paham pula setelah diulangi dua
kali. Demikianlah lambat laun setahap demi setahap.'

e i) ) dad) sy (a3 sl L ) LG
Ny lls slny ¥V IS 55 Lyl clgnVl 3 pg ol e

0Al-Zarnuji, Ta’lim Muta’allim, hlm. 74.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 203



DSy G ) 3y S agg Vel s 2 5
a3 0 e sy Of sy

Seandainya tahap awal langsung diberikan pelajaran yang panjang di mana
ia harus mengulanginya sepuluh kali untuk bisa menguasai, maka sampai
pelajaran berakhir akan tetap begitu, sehingga menjadi kebiasaan yang sulit dan
dapat ditinggalkan kecuali dengan usaha yang susah payah. Telah dikatakan:
“Pelajaran satu huruf dan mengulanginya seribu kali.”dalam memulai pelajaran,
sebaiknya diawali dengan sesuatu yang mudah dipahami.!!

e Slaall Jot Ll gl G sl ML) — o5,
ol lio samdl oy et 158 pls Ligloe Al L lia 3

leg3y ST, ﬁw‘&*&bwbr@\di a2y
‘\J\?C&\m}.&‘\ﬁs;\cﬁ\jw\ww\é@j&w

Syekh Imam Syarifudin al-Uqaili berkata: “Menurutmu dalam masalah ini
ada cara yang benar dalam memulai pelajaran seperti yang digunakan oleh
para guru kita, mereka memilihkan para pemula kitab-kitab yang ringkas dan
praktis, karena akan mudah difahami dan dihafalkan, tidak membosankan
dan banyak diperlukan.” Sebaiknya murid membuat catatan sendiri mengenai
pelajaran yang telah dipahaminya dan mengulanginya berkali-kali, hal ini
sangat berguna sekali.'*

DS 1Sy Sl Jalelly 5N gl 302200 i
JQJ}‘M}J&V’@J _’jjJ\in\sj\jjbg\j\ng:@b!%p

Ayl e by B Pl e
Sebaiknya para pelajar tekun atau rajin memahami pelajaran yang diberikan para

guru, memikirkan dan sering mengulanginya. Bila pelajaran itu sedikit, banyak
mengulanginya dan menganalisa, maka ia akan mengerti dan memahaminya.

Ibid., hlm. 74-75.
2Ibid., hlm. 75-76.

204 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Dikatakan: “menghapal dua huruf lebih baik dari menghapal dua kalimat dan
memahami dua huruf lebih baik daripada menghafal dua kalimat.”"

Al-Zarnuji sesuai dengan pandangannya bahwa manusia dapat
menerima ilmu pengetahuan dengan baik dan mendalam jika prosesnya
sesuai dengan tingkat perkembangan intelektualnya, dan ilmu itu
dalam berbagai macamnya saling terkait, saling membantu, dan saling
mendukung antara yang satu dengan yang lain.'* Al-Zarnuji menegaskan
bahwa peserta didik dapat menguasai ilmu dengan baik, serta mendalam
jika proses belajar dan pembelajaran dilaksanakan secara bertahap.
Prinsip bertahap dalam pembelajaran maksudnya adalah proses
pembelajaran dilaksanakan dengan cara pemberian materi dengan
bertahap, sedikit-demi sedikit dan berangsur-angsur, sesuai dengan
proses perkembangan peserta didik.'®

Atas dasar ini, prinsip bertahap dalam belajar menjadi landasan
bagi kesuksesan pembelajaran. Konsep bertahap ini diimplementasikan
dengan mendahulukan ilmu-ilmu yang berhak didahulukan
dan mengemudiankan ilmu-ilmu yang tepat di kemudiankan
pembelajarannya. Ilmu utama dipelajari peserta didik setelah yang
bersangkutan terlebih dahulu menguasai ilmu pendahulunya. Ini
didasarkan kepada pemikiran al-Zarnuji bahwa ilmu itu bertingkat-
tingkat dengan tingkatan yang pasti dan kenyataan psikologis bahwa
perkembangan pemikiran peserta didik memiliki tiga tahapan,
yaitu tahap berpikir konkrit, simbolis, dan abstrak.!® Pentahapan
serta pengkhususan kurikulum perlu memperhatikan periodisasi
perkembangan santri maupun unisitas (ke-khasan)-nya seperti
karakteristik keanakan (dalam berbagai tahapan perkembangannya),
kewanitaan dan kepriaan. Demikian pula perlu memperhatikan fungsi,
serta peranan dan tugas masing-masing dalam kehidupan sosial.!”

Secara implementatif, prinsip bertahap dalam belajar memiliki implikasi
kepada dua hal, yaitu kepada materi pembelajaran dan kepada proses belajar.

BIbid., hlm. 76.

4Al-Ghazali, Thyd’ Uldm al-Din, Jilid I, hlm. 551-53.

Abdul Majid, Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan Standar Kompetensi
Guru (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 158.

1°Abidin Ibnu Rusn, Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan (Yogyakarta:
Pustaka Offset, 1998), hlm. 87-88.

7Abdurrahman an-Nahlawi, Prinsip-prinsip dan Metoda Pendidikan Islam: Dalam
Keluarga, di Sekolah dan di Masyarakat (Bandung: Diponegoro, 1992), hlm. 274.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 205



Materi pembelajaran dibagi menjadi beberapa bagian dan dijabarkan menjadi
beberapa perincian dan proses pembelajaran diurut secara sistematis dan
logis dari hari ke hari sampai materi pembelajaran hapal dan tertanam
kuat di dalam ingatan peserta didik. Oleh karena itu, peserta didik tidak
diperkenankan mempelajari ilmu dalam ukuran banyak yang ia tidak siap
menerimanya. Jika peserta didik mempelajari ilmu yang diduga tidak
mungkin dipahaminya, maka dapat memusingkan pikiran dan menurunkan
semangat belajar peserta didik, sehingga akibatnya ia tidak mau belajar.
Peserta didik diarahkan untuk mempelajari materi pembelajaran yang mudah
dipahami dan dikuasainya dan tidak mempelajari materi pembelajaran
yang belum sesuai dengan kemampuannya. Di samping itu, peserta didik
melakukan pembelajaran tidak sekaligus, tetapi berangsur-angsur dari hari
ke hari.’® Penyampaian materi pembelajaran secara bertahap, satu per satu
dan sedikit demi sedikit dapat memperkuat dan membuat siap akal pikiran
peserta didik untuk menerima materi pembelajaran dari awal sampai akhir,
sehingga ia dapat memperoleh ilmu dan menguasainya.'

Atas dasar kesadaran bahwa usia seseorang tidak dapat menjangkau
ilmu Allah yang tak terhingga, ia menetapkan urutan belajar dimulai
dari materi pembelajaran yang lebih penting, lebih baik untuk
melangsungkan kehidupan dan mudah dipahami. Artinya, dalam
proses belajar, secara berurut peserta didik menempuh urutan belajar
sebagai berikut: (1) Bertahap dari hal yang mudah hingga hal yang sulit;
(2) Bertahap dari hal yang sederhana hingga hal yang kompleks; (3)
Bertahap dari hal yang jelas hingga hal yang samar; dan (4) Bertahap
dari hal yang bersifat fisik hingga hal yang bersifat metafisik.?°

C. Tikrar al-Duris (Pengulangan Materi Pelajaran)

wvséﬁjggi&j‘ymséﬁ&w,mv

18Salik Ahmad Ma’lim, Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda al-Khathib al-Bagdadi, (t.tp.:
tpn, 1992), 208; Al-Zarndji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 28-29. Abu Ahmadi & Joko
Tri Prasetya, Strategi Belajar Mengajar (Bandung: Pustaka Setia, 1997), hlm. 41.

Abd al-Rahméin bin Khaldan, Mugaddimah Ibn Khaldiin (BeirGt: Dar al-Fikr,
t.th.), hlm. 533.

20Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 55.

206 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



&_J\j‘c,\f@iw‘xz\&sé;m,,g\éwu,df

Hendaknya seorang pelajar mengukur dan memperkirakan kemampuan dirinya
dalam mengulang pelajaran, karena hati seseorang tidak akan bisa bertahan
hingga mencapai batas tersebut. Sebaiknya bagi para pelajar yang lebih efisien
dan efektif untuk menghafalkan pelajaran itu, pelajaran hari kemarin diulang
5 kali, hart lusa 4 kali hari kemarin lusa 3 kali, hari sebelum itu 2 kali dan
hari sebelumnya lagi 1 kali.?!

LSy sl S sl sy N 0T sy
b IS i aa L e Yy bty 552 085 0
A iy g W) 01 Koy el o) s ) SE e
sl el bioﬁgggngmjs,@;W\Cuﬂ\JﬁjagK

by sz by ols ey bl it S gl

Hendaknya dalam mengulangi pelajarannya itu jangan pelan-pelan. Belajar
lebih bagus bersuara kuat dengan penuh semangat. Namun jangan terlalu keras,
dan jangan pula hingga menyusahkan dirinya yang menyebabkan tidak bisa
belajar lagi. Segala sesuatu yang terbaik adalah yang cukupan. Suatu hikayat
menceritakan, bahwa suatu saat Abu Yusuf sedang mengikuti mudzakarah
figh dengan suara kuat dan penuh semangat. Lalu dengan rasa heran, iparnya
berkata: “Saya tahu Abu Yusuf telah lima hari kelaparan, tapi ia tetap
munadharah dengan suara keras dan penuh semangat.>*

Setelah peserta didik melakukan upaya untuk mencari ilmu dengan
memperhatikan tingkatannya, maka peserta didik selanjutnya memasuki
tahap memperoleh ilmu, yaitu dengan menguasai dan mengetahui
tentang materi pembelajaran yang dipelajari. Dalam pandangan al-

HAl-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 94.
2]bid., hlm. 95.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 207



Zarnuji, mendapatkan ilmu menjadi target pendidikan, karena nilai
yang terkandung dalam ilmu itu sendiri dan manusia dapat memperoleh
kelezatan dan kepuasan yang ada padanya. Al-Ghazali menyatakan:

“Apabila saudara memperhatikan ilmu pengetahuan, niscaya
saudara akan melihatnya suatu kelezatan padanya, hingga merasa perlu
mempelajarinya, dan niscaya saudara bakal mendapatkan bahwa ilmu itu
sebagai sarana menuju ke kampung akhirat beserta kebahagiaannya dan
sebagai media untuk ber-tagarrub kepada Allah Swt., yang mana taqarrub
itu tidak dapat diraihnya jika tidak dengan ilmu tersebut. Martabat yang
paling tinggi yang menjadi hak bagi manusia adalah kebahagiaan abadi.
Dan sesuatu yang paling utama ialah sesuatu yang mengantar kepada
kebahagiaan itu. Kebahagiaan tidak dapat dicapai kalau tidak melalui
ilmu dan amal, dan amal itu tidak dapat diraih sekiranya tidak melalui
ilmu dan cara pelaksanaan mengamalkannya. Pangkal kebahagiaan di
dunia dan akhirat adalah ilmu pengetahuan. Oleh karena mencari ilmu
itu sendiri termasuk amal yang utama.”?

Pencapaian ilmu merupakan tujuan pembelajaran. lmu mempunyai
nilai-nilai, dan dengan ilmu seseorang akan mendapatkan kenikmatan
dan kesenangan, dunia dan akhirat.* Setiap orang yang mencari ilmu,
ada kalanya ilmu itu diperoleh dengan mudah, adakalanya juga ilmu
itu diperoleh melalui upaya yang panjang. Salah satu di antara letak
kelezatan ilmu adalah ketika tiba-tiba seseorang memperoleh ilmu
yang dicarinya, setelah ia berupaya dengan lelah dan panjang. Lebih
dari itu, kelezatan ilmu juga dapat dirasakan oleh seseorang ketika
ia dihadapkan pada beberapa pilihan atau pada saat dituntut untuk
mengambil keputusan. Ilmu itulah yang membantu, memudahkan
dan membimbing orang yang bersangkutan untuk memilih pilihan
dan keputusan yang benar, baik, tepat dan maslahat dunia-akhirat.
Bagaimana tidak lezat, dengan ilmu, seseorang dapat terhindar dari
penyesalan di kemudian hari.

Tujuan utama pembelajaran adalah penguasaan pengetahuan.
Pengetahuan sangat penting bagi manusia. Barang siapa menguasai

2Al-Ghazali, Thyd ‘Ulam al-Din, Jilid I, hlm. 12.

2*Fathiyyah Hasan Sulaiman, Madzahib fi al-Tarbawiyah Bahtsu fi al-Madzahib
al-Tabawiyy ‘inda Al-Ghazali, terjemahan oleh Herry Noer Ali, Alam Pikiran al-Ghazali
mengenai Pendidikan dan Ilmu (Bandung: Dipenogoro, 1986), hlm. 32. Abuddin Nata,
Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam: Seri Kajian Filsafat Pendidikan Islam, hlm. 87.

208 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



pengetahuan, maka dia dapat berkuasa: “Knowledge is power”.* Secara
paedagogis, pada prinsipnya, belajar itu untuk mencapai penguasaan
terhadap materi pembelajaran. Prinsip ini didasarkan kepada asumsi
bahwa peserta didik mampu menguasai apa yang dipelajarinya.
Penguasaan atas tujuan itu menjadi standar bagi semua peserta didik,
dengan ketentuan bahwa tiap peserta didik mendapat tugas yang sesuai
dengan kemampuannya dan disediakan bahan, waktu, dan bimbingan
yang diperlukan untuk keberhasilannya.?® Tahap awal dari penguasaan
ilmu adalah perolehan ilmu. Ilmu yang sudah diperoleh melalui belajar
itu dijaga dengan cara dihapalkan. Penguasaan materi pelajaran secara
baik yang menjadi bagian dari kemampuan peserta didik merupakan
tuntutan pertama dalam belajar. Dengan penguasaan dari apa yang
dipelajari akan dapat memberi pengaruh terhadap pengalaman belajar
peserta didik. Al-Zarnuji menaruh perhatian yang besar terhadap
kegiatan mengulang pelajaran, baik yang baru dibaca maupun yang
telah dipelajari sebelumnya. Beliau memberikan contoh cara mengulangi
pelajaran sebagai berikut:

Mengulang pelajaran yang kemarin sebanyak 5 kali;
Mengulang pelajaran sebelum hari kemarin sebanyak 4 kali;
Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 3 kali;
Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 2 kali;

Mengulang pelajaran hari sebelumnya sebanyak 1 kali;

A M

Mengulang pelajaran pada awal malam dan penghujung malam, di
antara waktu makan malam, serta waktu sahur merupakan waktu
yang diberkahi.?”

Metode mengulang pelajaran (tikrar) yang digagas oleh al-Zarnuji
kalau kita simak sejalan dengan teori belajar menurut psikologi daya
(faculty theory). Menurut para ahli psikologi daya, mental itu terdiri dari
sejumlah daya yang satu sama lainnya terpisah, seperti daya mengamati,
mengingat, menanggapi, menghayal, dan berpikir. Setiap daya dapat

»0emar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran (Jakarta: Bumi Aksara, 2001),
Cet. Ke-3, hlm. 58.

26Yusuf Hadi Miarso, Menyemai Benih Teknologi Pendidikan (Jakarta: Kencana,
2004), hlm. 130, 268 & 596.

27Ahmad, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 54.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 209



dilatih. Mengingat misalnya, dapat dilatih dengan melalui hafalan,
demikian pula daya yang lain.?

Proses belajar yang baik adalah proses yang berkesinambungan
dengan memadukan dan menyelaraskan aktivitas dan kreativitas secara
harmonis. Kreativitas dan aktivitas peserta didik merupakan investasi
untuk keberhasilan dalam belajarnya. Pelaksanaan belajar selayaknya
berpegang pada apa yang tertuang dalam tahapan-tahapan belajar.
Situasi yang dihadapi peserta didik dalam belajar mempunyai pengaruh
besar terhadap proses belajar itu sendiri. Oleh karena itu, peserta didik
harus peka terhadap berbagai situasi yang dihadapi, sehingga dapat
menyesuaikan pola tingkah lakunya dalam belajar.

Penggunaan metode belajar yang bervariasi, pemanfaatan metode
belajar yang lebih lengkap, merupakan upaya untuk menarik minat dan
sekaligus mengembangkan potensi yang ada dalam diri peserta didik,
karena pada materi yang semakin berkembang penekanan aktivitas dan
peran peserta didik dalam proses belajar diupayakan lebih dominan.
Dalam proses belajar, penyajian metode belajar yang bervariatif dan
inovatif dapat merangsang motivasi peserta didik untuk belajar dan
mencegah peserta didik agar tidak jenuh dalam belajar, sehingga peserta
didik siap untuk mengikuti proses belajar yang menyenangkan bagi
peserta didik.

Al-Zarnuji dalam pandangannya tentang tahapan dan tingkatan
dalam belajar harus bertahap dan meningkat. Setelah tahapan itu
dilalui al-Zarnuji menawarkan dalam pandangannya bahwa belajar
harus dihafal. Dalam proses menghafal untuk menghasilkan daya ingat
yang baik al-Zarnuji mengharuskan untuk adanya pengulangan, istilah
beliau pada pengulangan ini dikenal dengan istilah tikrar. Pandangan ini
sesuai dengan pandangan para tokoh pendidikan modern yang dikenal
dengan metode resitasi, di mana salah satu metode yang diterapkan
dalam melibatkan peserta didik secara aktif, guna menunjang kelancaran
belajar. Metode resitasi diharapkan mampu memancing keaktifan peserta
didik dalam proses belajarnnya. Hal ini disebabkan karena peserta didik
dituntut untuk menyelesaikan tugas yang diberikan pendidik dan harus
dipertanggungjawabkan. Dalam keberhasilan proses belajar mengajar,

#Mubh. Ali, Guru dalam Proses Belajar Mengajar (Edisi Revisi) (Bandung: Sinar
Baru. 1987), him. 15-16.

210 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



di samping tugas pendidik, maka peserta didik turut memegang
peranan yang menentukan dalam pencapaian tujuan pendidikan. Sebab
bagaimanapun baiknya penyajian pendidik terhadap materi pelajaran,
akan tetapi peserta didik tidak mempunyai perhatian dalam hal belajar,
maka apa yang diharapkan sukar tercapai.

Imansjah Alipandie mengemukakan bahwa metode resitasi
adalah cara untuk mengajar yang dilakukan dengan jalan memberi
tugas khusus kepada peserta didik untuk mengerjakan sesuatu di
luar jam pelajaran. Pelaksanaannya bisa di rumah, di perpustakaan,
di laboratorium, dan hasilnya dipertanggungjawabkan.” Sementara
itu, Slameto mengemukakan, metode resitasi adalah cara penyampaian
bahan pelajaran dengan memberikan tugas kepada peserta didik untuk
dikerjakan di luar jadwal sekolah dalam rentangan waktu tertentu dan
hasilnya harus dipertanggungjawabkan kepada pendidik.*

Pemberian tugas ini merupakan salah satu alternatif untuk lebih
menyempurnakan penyampaian tujuan pembelajaran khusus. Hal ini
disebabkan oleh padatnya materi pelajaran yang harus disampaikan
sementara waktu belajar sangat terbatas di dalam kelas. Dengan
banyaknya kegiatan pendidikan di sekolah dalam usaha meningkatkan
mutu dan frekuensi isi pelajaran, maka sangat menyita waktu peserta
didik untuk melaksanakan kegiatan belajar tersebut. Untuk mengatasi
keadaan seperti di atas, perlu adanya tugas-tugas di luar jam pelajaran.
Seperti pemberian tugas-tugas berupa menghafal, PR, atau latihan-
latihan lain yang mempunyai pengaruh positif terhadap peningkatan
hasil belajar.

Salah satu strategi belajar yang baik adalah memperbesar frekuensi
pengulangan materi, baik dengan menghafal atau memperbanyak
latihan soal-soal, sehingga menjadi suatu keterampilan yang dapat
melatih diri mendayagunakan pikiran. Tampaknya pemberian tugas
kepada peserta didik untuk diselesaikan di rumah, di laboratorium
maupun di perpustakaan cocok dalam hal ini, karena dengan tugas ini
akan merangsang peserta didik untuk melakukan latihan-latihan atau

»Alipandie, Didaktik Metodik Pendidikan (Surabaya: Usaha Nasional, 2004),
him. 91.

39Slameto, Proses Belajar Mengajar dalam Sistem Kredit (SKS) (Jakarta: Bumi
Aksara, 2000), hlm. 115.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 211



mengulangi materi pelajaran yang baru didapat di sekolah atau sekaligus
mencoba ilmu pengetahuan yang telah dimilikinya, serta membiasakan
diri peserta didik mengisi waktu luangnya di luar jam pelajaran. Dengan
sendirinya telah berusaha memperdalam pemahaman, serta pengertian
tentang materi pelajaran.

Di dalam suatu kelas, tingkat kemampuan peserta didik cukup
heterogen, sebagian dapat langsung mengerti pelajaran hanya satu kali
penjelasan oleh pendidik, sebagian dapat mengerti bila diulangi dua
atau tiga kali materinya dan sebagian lagi baru dapat mengerti setelah
diulangi di rumah atau bahkan tidak dapat mengerti sama sekali.
Umumnya seorang pendidik mengatur kecepatan mengajarnya sesuai
dengan keadaan rata-rata peserta didik dengan beberapa penyesuaian
terhadap yang kurang mampu ataupun yang dianggap pandai. Walaupun
demikian, kemungkinan sebagian besar peserta didik cara belajarnya
belum sesuai benar, bagi mereka masa belajar di kelas merupakan ajang
untuk memulai materi. Pemberian tugas-tugas untuk diselesaikan di
rumah, di perpustakaan maupun di laboratorium akan memberikan
kesempatan untuk belajar aktif yang sesuai dengan irama kecepatan
belajarnya. Hal ini merupakan pengalaman belajar yang sejati bagi
individu yang bersangkutan.

Memberikan tugas-tugas kepada peserta didik berarti memberi
kesempatan untuk mempraktikkan keterampilan yang baru saja mereka
dapatkan dari pendidik, serta menghafal dan lebih memperdalam materi
pelajaran. Peranan penugasan kepada peserta didik sangat penting dalam
pengajaran. Hal ini dijelaskan oleh I. L. Pasaribu (2001), metode tugas
merupakan suatu aspek dari metode-metode mengajar. Karena tugas-
tugas meninjau pelajaran baru, untuk menghafal pelajaran yang sudah
diajarkan, untuk latihan-latihan, dengan tugas untuk mengumpulkkan
bahan, untuk memecahkan suatu masalah dan seterusnya.

D. Dauru al-Taamul fi al-Ta’lim (Peranan Olah Pikir)

Yy dery ey oy J3 5psme o5 el a b e B

212 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Ve Yy d LY S el pla Y S, o
SYE RIS

Sahabat Ali berkata ““Tiada seorang pun yang binasa (rugi atau rusak) apabila
masth mau bermusyawarah.” Dikatakan bahwa ada orang yang sempurna,
orang setengah sempurna dan orang yang berarti(tidak ada apa-apanya).
Adapun orang yang sempurna adalah orang yang mempunyai pendapat yang
benar dan mau bermusyawarah. Orang setengah sempurna adalah orang yang
mempunyai pendapat yang benar, tapi tidak mau bermusyawarah. Sedangkan
orang yang tidak berarti adalah orang yang tidak mempunyai pendapat dan
tidak mau bermusyawarah.

i el g Bl 5 ST e ) I o Y
OB il oo 5y Jaldly sl BLadl 0K O
G\J"&” 0555 Ll 3 pyledly 5 yplee s ST, 5
Jagt Ny Olaly lelly Jabdl st Lol ollsy L )yl

ey eamally s

Seorang pelajar seharusnya melakukan mudzakarah (forum saling mengingatkan),
munadharah (forum saling mengadu pandangan) dan mutharahah (diskusi).
Hal ini dilakukan atas dasar keinsyafan, tenang dan penuh penghayatan serta
menghindari hal-hal yang berakibat negatif. Munadharah dan mudzakarah
adalah cara dalam melakukan musyawarah, sedang permusyawaratan itu sendiri
dimaksudkan guna mencari kebenaran. Karena itu, harus dilakukan dengan
penghayatan, tenang dan penuh keinsyafan. Dan tidak akan berhasil, bila
dilaksanakan dengan cara kekerasan dan berlatar belakang yang tidak baik.*!

N VS s 2 500l e g3l 8 L, G el s,
S S5 e tel o yla |35l ) S

31Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 79.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 213



ojj\:uj}%w \A’Y\} MM\Q\J C.H\rﬂw

5 53
Faedah tukar pikiran dan diskusi lebih besar daripada mengulang pelajaran
sendiri, karena dalam diskusi ada unsur mengulang pelajaran terdahulu dan
menambah ilmu yang baru. Dikatakan bahwa diskusi satu jam lebih baik
daripada mengulang pelajaran satu bulan. Akan tetapi bila hal ini dilakukan
dengan orang yang penuh kesadaran dan bertabi’at baik. Oleh sebab itu,
janganlah berdiskusi dengan orang hanya mencari kemenangan dan bertabi’at

tidak baik, karena tabi’at itu mudah mempengaruhi dan mudah menular, dan
dalam pegaulan akan sangat mudah berpengaruh.>?

L-C{ﬁ\u'..:’} .SAUN UAQJ& Laj ,\>\ L’K&stﬂﬁ\ e

Joie oy Jys 0l g6 LSl il am

Di kala kepada Abu Yusuf ditanyakan: “Dengan apakah tuan memperoleh ilmu?
beliau menjawab: “Saya tidak merasa malu belajar dan tidak kikir mengajar.”
Ada ditanyakan kepada Ibnu Abbas ra: “dengan apakah tuan mendapat ilmu?”
beliau menjawab: “Dengan lisan banyak bertanya dan hati selalu berpikir.”**

Setelah hafalan, tahap selanjutnya dari penguasaan ilmu adalah
mengembangkan penguasaan hafalan tersebut dengan melakukan
pendalaman dan pengkajian terhadap ilmu tersebut untuk kemudian
diamalkan dan dimanfaatkan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil dari
upaya pendalaman dan pengkajian adalah pemahaman, yang dalam teori
belajar kognitif, istilah ini disebut insight.

Insight berarti kemampuan memahami sesuatu dengan melihat
hubungan yang terdapat pada masalah tertentu dengan luarnya.
Insight yaitu pengamatan atau pemahaman mendadak terhadap
hubungan-hubungan antarbagian di dalam suatu situasi permasalahan.

32Ibid., hlm. 79-80.
3Ibid., hlm. 84.

214 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Pemahaman secara tiba-tiba ini melibatkan beberapa tanggapan yang
telah ada dengan masalah yang baru. Biasanya, bila seseorang dapat
memahami sesuatu persoalan yang hendak dipecahkannya, maka secara
tiba-tiba ia akan berteriak atau berucap: “saya bisa” atau “sekarang saya
mendapatkannya”. Dalam bahasan psikologi, ucapan demikian disebut
“Aha Erlebnis” atau “Aha Experience” 3*

Manusia adalah makhluk yang secara psikologis mempunyai
kesadaran atas pengertian atau insight yang ada dalam jiwanya. Manusia
yang dihadapkan kepada problema akan berusaha untuk mencoba
memahami masalah itu dengan melakukan upaya dengan jalan
menghubungkan unsur-unsur yang terdapat dalam problema tersebut
dengan menemukan makna yang terkandung di dalamnya. Dengan
demikian, unsur berpikir atau inteligen ikut berperan, sehingga timbul
dalam jiwa yang bersangkutan “pengertian” atau insight. Setelah ia
menemukan insight, maka ia akan menyatakan insight-nya itu dengan
suatu ekspresi: “aku mengerti sekarang”, “aku dapat”. Oleh Kohler,
ekspresi demikian disebut Aha Erlebnis.

Menurut teori Gestalt®® bahwa dalam belajar, pemahaman atau
pengertian memegang peranan amat penting bagi tuntasnya kegiatan
belajar. Belajar bukanlah reaktif mekanistis belaka, tetapi juga adanya

**Aminuddin Rasyad, Teori Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: UHAMKA Press
& Yayasan PEP-EX 8, 2006), cet. Ke-5, hlm. 80. M. Dalyono, Psikologi Pendidikan
(Jakarta: Rineka Cipta, 2005), cet. Ke-3, hlm. 35. M. Ngalim Purwanto, Psikologi
Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), cet. Ke-19, hlm. 101. Wasty
Soemanto, Psikologi Pendidikan, Landasan Kerja Pemimpin Pendidikan (Jakarta: Rineka
Cipta, 2003), cet. Ke-4, hlm. 128.

%Teori Gestalt lahir di Jerman pada tahun 1912 yang dipelopori dan
dikembangkan oleh Max Wertheirmer (1880-1943) sebagai reaksi terhadap aliran
strukturalisme dalam psikologi, yaitu sistem psikologi yang dikaitkan dengan
Wilhelm Wundt, Bapak Psikologi Eksperimen, dan Edward Bradferd Titchner
yang memandang pengalaman manusia dari sudut pengalaman pribadi. Psikologi
Gestalt memandang kejiwaan manusia terikat kepada pengamatan yang berwujud
kepada bentuk menyeluruh. Dua orang tokoh Gestalt lainnya adalah Wolfgang
Kohler (1887-1959) dan Kurt Koffka (1886-1941). Lihat Aminuddin Rasyad, Teori
Belajar dan Pembelajaran, hlm. 68; Ada enam ciri dari belajar pemahaman menurut
Ernest Hilgard, yaitu: (1) pemahaman dipengaruhi oleh kemampuan dasar, (2)
pemahaman dipengaruhi oleh pengalaman belajar yang lalu, (3) pemahaman
tergantung kepada pengaturan situasi, (4) pemahaman didahului oleh usaha coba-
coba, (5) belajar dengan pemahaman dapat diulangi, dan (6) suatu pemahaman
dapat diaplikasikan bagi pemahaman situasi lain. Nana Syaodih Sukmadinata,
Landasan Psikologis Proses Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), hlm. 171.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 215



pemahaman terhadap perangsang yang datang yang tengah dihadapi
di waktu seseorang melakukan aktivitas belajar. Dalam diri peserta
didik, bila ia mampu menyelesaikan problem yang dihadapinya akan
timbul rasa kepuasan dengan sesuatu ucapan “aku mengerti sekarang,”
“sekarang aku dapat menyelesaikannya,” “aku tahu sekarang” dan
sebagainya.®®

Psikologi gestalt dengan teori belajarnya mengatakan, bahwa
pengamatan bermula dari yang global, kemudian menuju kepada
bagian-bagian. Makin lama suatu pengamatan berlangsung, maka
dalam diri orang yang belajar akan timbul suatu pemahaman dan
pengertian terhadap yang dipelajari. Sebab itu, menurut teori ini, bahwa
perbuatan belajar itu tidak berlangsung seketika, tapi berlangsung
secara berproses kepada hal-hal yang esensial, sehingga aktivitas belajar
itu akan menimbulkan makna yang penuh arti (meaningful). Dalam
proses belajar, semakin lama belajar akan timbul pemahaman yang
mendalam terhadap materi pembelajaran yang dipelajari, manakala
perhatian ditujukan kepada objek yang dipelajari itu telah mengerti
dan dapat apa yang dicari.>” Dalam proses pembelajaran, peserta didik
memerlukan kemampuan tilikan (insight), yaitu kemampuan mengenal
keterkaitan unsur-unsur dalam suatu objek atau peristiwa.*® Belajar
dengan insight ini termasuk kepada salah satu teori belajar modern
kelompok kognitivisme.*

Memperoleh pengertian adalah sebuah target pembelajaran. Hal
ini didasarkan kepada firman Allah yang melarang mengikuti atau
mengerjakan dan meminta kepada-Nya sesuatu yang tidak dimengerti,
sebagaimana difirmankan-Nya:

*Rasyad, Teori Belajar, hlm. 70-71.

"Rasyad, Teori Belajar, hlm. 73-74.

8Mohamad Surya, Psikologi Pembelajaran dan Pengajaran (Bandung: Pustaka
Bani Quraisy, 2004), hlm. 35.

¥Yang termasuk teori belajar klasik adalah (1) disiplin mental theistic; (2)
disiplin mental humanistic; (3) naturalis atau aktualisasi diri; dan (4) apersepsi.
Sedangkan yang termasuk teori belajar modern dibagi dua kelompok, yaitu:
pertama, kelompok behaviorisme, yang terdiri dari (1) R-S Bond atau asosiasi; (2)
pengkondisian instrumental; (3) pengkondisian operan; dan (4) penguatan; kedua,
kelompok kognitivisme, yang terdiri dari (1) kognisi; (2) belajar bermakna; (3)
insight atau gestalt; (4) lapangan; (5) tanda; dan (6) fenomenologi. Lihat Made
Pidarta, Landasan Kependidikan: Stimulus Ilmu Pendidikan Bercorak Indonesia (Jakarta:
Rineka Cipta, 2000), hlm. 198.

216 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



8yl ¥ 35y oy ol B e s ol 0 5 S

Niiake OF

Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan
tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu
akan diminta pertanggungan jawabnya. (QS Al- Isra [17]: 9).%°

Al-Zamakhsyary dalam tafsirnya “al-Kasysyaf” menjelaskan bahwa
seseorang tidak diperkenankan mengikuti perkataan atau perbuatan
orang lain dengan tanpa didasari oleh pengetahuan dan pengertian.
Barang siapa yang mengikuti petunjuk dari orang lain tanpa ia sendiri
mengetahui dan mengerti apa tujuannya, maka ia termasuk orang
yang sesat.*! Oleh karena itu, seseorang dituntut untuk memperoleh
pengetahuan dan pengertian.

Menurut al-Zarnuji, tingkatan yang lain yang lebih kuat
dibandingkan dengan kegiatan mengulang adalah tingkatan mutharahah
(mengemukakan pendapat) dan mundzharah (bertukar pikiran), karena
di dalam kegiatan tersebut terdapat pengulangan dan penambahan.
Beliau menyatakan bahwa melakukan muthdrahah selama satu jam, hal
tersebut lebih baik daripada mengulang selama satu bulan. Akan tetapi,
dalam melakukan muthdrahah dan mudzdkarah, ia harus disertai dengan
rekan yang memiliki karakter yang baik. Berhati-hatilah melakukan
mudzakarah jangan dengan orang yang suka mencari kesalahan dan
tidak mempunyai karakter yang baik karena teman sekitar sangat
berpengaruh.

E. Al-Ta’lim al-Mutanawib (Belajar Magang)
O pe 85 35 STl e Ul s 2 Ak gl i L),
g{wﬁxg%wb@\&goi ey Vg 131

“Departemen Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya, hlm. 429.

#Abi al-Qasim Jar Allah Mahmd bin ‘Amr al-Zamakhsyary al-Khawarizmy,
al-Kasysyaf ‘an Haqa’iq al-Tanzil wa ‘Uyiin al-Aqawil fi Wujith al-Ta’wil, Jilid II (Beirt:
Dar al-Fikr, t.th.), hlm. 449.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 217



A Y 8 ols .Uubﬁ;wﬁiﬁﬁ\p,ﬁ
MY}JJQJ - ‘oﬁ}Aquﬁ\wM\

Imam Abu Hanifah menguasai figh hanya karena ia banyak bertukar pikiran
dan berdiskusi di tokonya saat ia menjadi pedagang kain. Oleh karena itu,
menuntut ilmu dan fikih bisa dilakukan sambil bekerja dan mencari nafkah.
Demikian pula Abu Hafsh yang hebat itu juga sambil bekerja menelaah ilmu-
ilmunya. Jadi seorang pelajar harus bekerja mencari nafkah untuk keluarganya
dan lain-lainnya, maka ia harus bekerja dan mengulang kembali pelajarannya
serta jangan malas.

3 e Vde a1 06 o () I a1,
sl fdally L)) L Sl e Js. L Iyl
Jes s o iy do W) grone Ly s Ny 9 (Lol
0 3 € ) ey e Jls Lo o S5y 0
Ogebay 508, o galay Jo¥ Ol 3156, . (Laall iz

A el 3 gxiday ¥ 5 L

Demikianlah, seorang pelajar memiliki cita-cita yang tinggi dan tidak terlalu
barharap untuk mendapat harta orang lain. Rasulullah Saw. bersabda: “jagalah
dirimu dari sifat tamak, Karena tamak mendatangkan kefakiran, dan jangan
juga kikir, gunakanlah harta bendamu untuk keperluan dirimu sendiri dan juga
untuk kepentingan orang lain.” Rasulullah bersabda: “semua manusia adalah
fakir, karena ketakutan mereka kepada kefakiran.” Pada masa terdahulu sebelum
belajar ilmu agama lebih dulu belajar bekerja, dengan begitu agar seseorang agat
tidak tamak mengharapkan terhadap harta orang lain.**

“Kitab Kasyfal-Khafa, juz.1. Bab al-Ausath, Nomor: 859, Hadits diriwayatkan
oleh Thabrani dari Jabir.

#Kitab Kasyf al-Khafa, Hadits Nomor: 272.

#Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 91-92.

218 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



YO8 0l gl Sy i A i o) 08
Sy S gy Sl Riied S e ) U

S, S,

Demikian pula Abu Hafsh yang hebat itu juga sambil bekerja menelaah ilmu-
ilmunya. Jadi seorang pelajar harus bekerja mencari nafkah untuk keluarganya
dan lain-lainnya, maka ia harus bekerja dan mengulang kembali pelajarannya
serta jangan malas.*

Buah dari penguasaan ilmu adalah mengamalkannya. Oleh karena
itu, ilmu dan amal memiliki hubungan kualitatif. Ilmu bermanfaat
ketika diamalkan dan amal bernilai ketika didasari oleh ilmu. Belajar
adalah upaya seseorang untuk memperoleh ilmu dan melatih diri untuk
memiliki keterampilan beramal. Keberhasilan pembelajaran ditandai
dengan pengamalan ilmu yang dipelajari dalam proses pembelajaran.
Penguasaan seseorang terhadap satu disiplin ilmu, dapat dibuktikan
dengan pengamalan ilmu itu dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam setiap penjelasan mengenai ilmu, al-Ghazali senantiasa mengiringi
dengan penekanan masalah amal. Ilmu dan amal menurutnya merupakan dua
sifat yang saling mengisi. Ilmu tidak dapat eksis tanpa amal dan sebaliknya.*
Ia mengatakan bahwa ilmu tanpa amal itu tidak waras, yaitu:

DS e ek Jaally O Jue S, ol

Ilmu tanpa amal adalah tidak waras dan amal tanpa ilmu tidak berarti apa-
apa.*’

Ia menyatakan demikian karena peran ilmu yang asasi itu adalah
pada saat aktivitas beramal. Amal akan benar dan bermanfaat jika
dituntun oleh ilmu yang dimiliki seseorang. Jika ilmu tidak diamalkan,
maka dengan ilmu tersebut seseorang hanya memperoleh hati yang
dengki, fisik yang sakit, dan waktu yang tersia-siakan, tanpa memberikan
manfaat baginya. Oleh karena itu, ia menyebut orang yang berilmu dan

#Jbid., hlm. 85.
*Thaha Abdul Baqi Surur, Imam al-Ghazali Hujjatul Islam, hlm. 155-156.
+7Al-Ghazali, Ayyuhd al-Walad, hlm. 259.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 219



tidak mengamalkan ilmunya seperti orang yang tidak waras.*® Pendapat
ini pun sejalan dengan pendapat Abu Hanifah* yang dikutip oleh al-
Zarn(ji sebagai berikut:

Tidak ada ilmu yang manfaat, kecuali diamalkan.>

Para ulama salaf, di antaranya al-Zarndji dan al-Ghazali, adalah
sosok yang selain memiliki ketinggian ilmu, juga keluhuran amal. Bagi
al-Ghazali, ilmu tidak dinamai ilmu, kecuali pada prinsipnya menjadi
penuntun bagi amal perbuatannya.®!

Berkaitan dengan hal tersebut, al-Zarnuji telah menuangkan konsep
yang oleh Muhammad Abdul Qadir Ahmad disebut dengan al-Ta’lim
al-Mutandwib, yaitu pembelajaran yang saling berselang antara belajar
dan bekerja dengan arti bahwa pelajar melakukan suatu pekerjaan atau
kegiatan pada sebagian waktu, kemudian belajar kembali pada waktu
yang lain. Begitu seterusnya menyibukkan dirinya untuk memperoleh
rasa percaya diri.

*Abd al-Ghind ‘Abad, al-Fikr al-Tarbawiyy ‘inda Al-Ghazali kama Yabdi min
Risdlatihi (Ayyuha al-Walad), hlm. 115.

“Abu Hanifah al-Nu'man lahir tahun 699 M dan wafat tahun 767 M. Ia adalah
pendiri mazhab Hanafi, salah satu mazhab Ahlu al-Sunah yang empat (Maliki,
Hanafi, Syafi'i dan Hambali). Ia sering menggunakan ijtihad dan dalil akalnya.
Dalam menyikapi hal-hal yang belum ada penjelasannya dalam al-Qur'an atau
hadits yang shahih, ia menggunakan ijtihad dan istihsan. Ia berpendapat bahwa
pengunaan akal boleh dilakukan manakala dalam satu masalah muncul dua
pendapat atau lebih dari para sahabat. Pendapat yang dipilih adalah yang paling
sesuai dan paling dekat dengan kaidah-kaidah umum (al-ushul al-'ammah) dan
tidak diperpanjang dengan pendapat tabi'in kecuali pendapat itu dapat diterima
oleh akal. lihat Husayn Ahmad Amin, Seratus Tokoh dalam Sejarah Islam, cet. ke-7
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), hlm. 45-46.

0Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 9.

SIAhmad ‘Arafat al-Qadli, Al-Fikr al-tarbawiy, ‘inda al-Mutakallimin al-Muslimin
wa Dauruhil fi Bind’ al-Fard wa al-mujtama’ (Al-Hai’ah al-Mishriyah: al’Ammah al-
Kitab, 1996), hlm. 440.

220 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



F. Nashaih li al-Muta’allim (Nasihat Bagi Pelajar)

fﬁYJM\&J}T;@MYOiw\Ju&j
W aed) e sda Lieles o) Jls all oy g JB . aiall je
2l Sk el Vs Lde 2 2 0l o)1 s Lol

Sebaiknya seorang pelajar tidak memanfaatkan waktu dengan sesuatu apa
pun kecuali hanya untuk ilmu. Imam Muhammad berkata: “sesungguhnya
pekerjaan kami (menuntut ilmu) ini adalah sejak dari buaian hingga liang
kubur. Barangsiapa yang meninggalkan ilmu kami (ilmu fikih) walau hanya
sesaat saja, maka dia akan tertinggal sepanjang hidupnya.>*

%M‘Q\EJT@&;@MJW&\KA}
ke 5

o

Demikian pula, hendaknya seorang ahli fikih sebaiknya seluruh waktunya
digunakan buat kepentingan ilmu fikih, dengan cara begitulah ia akan
memperoleh kelezatan yang amat besar.>

aedls o bl s L oo 8 0 s
g Y

Orang yang berilmu hendaknya memiliki rasa kasih sayang, bersedia memberi

nasehat tanpa disertai rasa hasud (dengki), karena hasud adalah sifat yang
membahayakan diri sendiri dan tidak bermanfaat.>*

s

‘GLBJG,@J\? aeolZ N, 0] @’QY Oi LY

Hendaknya seorang pelajar tidak melibatkan diri dalam permusuhan dengan
seseorang, karena hal ini akan menyia-nyiakan waktu.>

52Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 102-103.
3Ibid., hlm. 103.
4Ibid., hlm. 107.
5]bid., hlm. 109.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 221



M3 12 Yy bl Lot sl | g sl s o 0L
Waspadalah, jangan berprasangka buruk kepada orang mukmin, karena hal itu
sumber pemusuhan dan tidak dibolehkan.>®

a2 w3y 8 ane 055 o sl 5 by il
Kol 61l o e S

Mengambil faedah (istifadah) bagi pelajar hendaknya dilakukan di setiap saat
hingga memperoleh keutamaan. Adapun caranya selalu menyediakan alat tulis
untuk mencatat segala pengetahuan yang baru didengarnya yang berhubungan
dengan faedah ilmiah.>’

‘A)&auufﬁjﬁwwjtg@\%o\&)
Seorang pelajar hendaknya mengambil pelajaran dari orang yang lebih tua dan
tidak mengabaikan mereka.>®

Al-Zarnuji memaparkan dengan gamblang bahwa pendidikan
berarti proses penumbuhan. Dengan pendidikan diupayakan
ditumbuhkan kekuatan fisik, akal, dan akhlak dalam diri seseorang.
Jika arti pembelajaran adalah penyempurnaan sebab-sebab yang dapat
menghasilkan pengetahuan, sehingga seseorang dapat menjalani
kehidupan dengan baik, maka pembelajaran sinonim dengan pendidikan
(tarbiyah), karena pembelajaran dengan makna ini diorientasikan
untuk menumbuhkan kepribadian peserta didik.>® Arti pendidikan
di atas menurutnya adalah upaya pendidik yang dilakukan untuk
menghilangkan akhlak yang tercela pada diri seseorang dengan proses
pendidikan, kemudian diganti dengan akhlak yang mulia.®

5Ibid., hlm. 111.

Ibid., hlm. 114.

SIbid., hlm. 117.

%Abutd, al-Fikr al-Tarbawiyy, hlm. 171-172.
S0Al-Ghazali, Ayyuha al-Walad, hlm. 262.

222 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Hubungan antara pendidik dan peserta didik merupakan unsur
penting dalam situasi pendidikan, karena tanpa ada relasi ini tidak akan
terjadi sentuhan pendidikan. Hubungan antarkeduanya memungkinkan
terjadinya dunia bersama sebagai pertemuan paedagogis.®!

Relasi pada dasarnya berarti kemampuan pendidik dan peserta
didik dalam menciptakan dunia bersama, yang tampak dari muncul
dan berkembangnya rasa sayang dan tanggung jawab dari pendidik
kepada peserta didik dan rasa hormat, rasa segan dan rasa percaya dari
peserta didik kepada pendidik. Secara pedagogis, relasi merupakan
alat pendidikan, karena tanpa adanya relasi seseorang tidak mungkin
menjalankan peranan sebagai pendidik dan peserta didik. Relasi
pendidikan yang efektif dan efisien dapat menjadikan proses
pembelajaran dirasa lebih menyenangkan dan materi pembelajaran
lebih mudah diterima oleh peserta didik.®*

Pada dasarnya, proses pendidikan merupakan interaksi antara
pendidik dengan peserta didik untuk mencapai tujuan yang berlangsung
dalam lingkungan tertentu. Interaksi ini disebut interaksi pendidikan,
yaitu saling pengaruh antara pendidik dengan peserta didik. Dalam saling
memengaruhi ini peranan pendidik lebih besar, karena kedudukannya
sebagai orang yang lebih dewasa, lebih berpengalaman, lebih banyak
menguasai nilai-nilai, pengetahuan dan keterampilan. Peranan peserta
didik lebih banyak sebagai penerima pengaruh, sebagai pengikut, oleh
karena itu disebutnya «peserta didik.®

Dalam proses pendidikan, peran pendidik bertugas untuk
membuang segala akhlak yang tidak baik dan menanamkan budi
pekerti yang utama kepada para peserta didiknya dengan kepiawaiannya
mendidik. Sebagaimana dikemukakan terdahulu, dalam konsep al-
Ghazali, pekerjaan mendidik itu sama dengan pekerjaan peladang, yaitu
membuang duri dan mencabut rumput yang tumbuh di antara tanam-
tanaman, supaya tanam-tanaman itu segar, hidup dan tumbuh dengan
subur. Peran berikutnya dari pendidik adalah mengajar dan menuntun

®'Hadari Nawawi, Pendidikan dalam Islam (Surabaya: al-Ikhlas, 1993), Cet.
ke-1, hlm. 125.

2Jbid., hlm. 126.

3Nana Saodih Sukmadinata, Landasan Psikologi Proses Pendidikan (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2003), hlm. 3. Mohamad Surya, Psikologi Pembelajaran, hlm.
58-59.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 223



peserta didiknya ke jalan Allah. Seungguhnya, Allah telah mengutus
seorang Rasul untuk menuntun hamba-Nya ke jalan yang lurus. Ketika
Rasul Saw. itu berpulang ke rahmatullah, ditinggalkannya pengganti
(khalifah) yang akan terus menuntun manusia kepada jalan Allah.
Maka dari itu, syarat utama bagi seorang pendidik adalah layak menjadi
pengganti Rasulullah Saw., yaitu ia adalah sebenar-benarnya <alim.**

Pendidikan sendiri berfungsi membantu peserta didik untuk
mengembangkan semua potensi, kecakapan, serta karakteristik pribadinya
ke arah yang positif, baik bagi dirinya maupun lingkungannya. Pendidikan
bukan sekadar memberikan pengetahuan, nilai-nilai atau melatihkan
keterampilan. Pendidikan berfungsi mengembangkan segala sesuatu yang
secara potensial dan aktual telah dimiliki peserta didik, sebab peserta
didik bukanlah gelas kosong yang hanya harus diisi dari luar. Mereka telah
memiliki sesuatu, sedikit atau banyak, telah berkembang (teraktualisasi)
atau sama sekali masih kuncup (potensial). Peran pendidik adalah
mengaktualkan yang masih kuncup, dan mengembangkan lebih lanjut apa
yang baru sedikit atau baru sebagian teraktualisasi, semaksimal mungkin
sesuai dengan kondisi yang ada. Peserta didik juga memiliki kemampuan
untuk tumbuh dan berkembang sendiri. Dalam interaksi pendidikan,
peserta didik tidak selalu harus diberi atau dilatih, mereka dapat
mencari, menemukan, memecahkan masalah dan melatih dirinya sendiri.
Kemampuan setiap peserta didik tidak sama, sehingga ada yang betul-
betul dapat dilepaskan untuk mencari, menemukan dan mengembangkan
sendiri, ada juga yang membutuhkan banyak bantuan dan bimbingan dari
orang lain terutama pendidik. Pendidik dituntut untuk selalu berbuat,
berperilaku, berpenampilan sesuai dengan norma-norma.®® Hubungan
atau relasi sebagai alat pendidikan berarti juga kesediaan saling menerima
atas dasar saling menghormati, saling menghargai, bahkan juga saling
menyayangi. Hubungan ke dua belah pihak berlangsung akrab, namun
membatasi diri sesuai posisi dan peranan masing-masing, sehingga
rasa segan sebagai wibawa pendidik tetap terpelihara. Keakraban yang
diupayakan dan dikembangkan pendidik dan peserta didik dalam relasi
paedagogis didasari oleh saling pengertian dan saling menyayangi satu
sama lain.%

%4Al-Ghazali, Ayyuha al-Walad, hlm. 262.
5Sukmadinata, Landasan Psikologi, hlm. 4-5.
66Nawawi, Pendidikan dalam Islam, hlm. 121, 126-127.

224 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Pendidikan adalah suatu kerja yang memerlukan hubungan yang
erat antara dua pribadi, yaitu pendidik dan peserta didik. Faktor kasih
sayang dan keteladanan, menjadi bagian utama dari proses pembelajaran.
Di samping itu, menurutnya, mengajar adalah pekerjaan yang paling
mulia dan sekaligus sebagai tugas yang paling agung. Pendapatnya ini
dikuatkan dengan beberapa ayat Al-Qur’an dan al-Hadits Rasulullah
Saw., serta pengulangan berkali-kali tentang tingginya status pendidik
yang sejajar dengan tugas kenabian. Ia menyatakan bahwa wujud yang
termulia di muka bumi ini adalah manusia, dan bagian inti manusia yang
termulia adalah hatinya. Pendidik bertugas menyempurnakan, menghias,
mensucikan dan menuntunnya mendekati Allah. Dalam pandangannya,
mendidik adalah bentuk lain dari pengabdian manusia kepada Allah
dan menjunjung tinggi perintah-Nya. Ia memandang bahwa Allah telah
menghiasi hati seorang alim dengan ilmu yang merupakan sifat-Nya yang
paling khusus. Seorang alim adalah pemegang kas, ia bukan pemilik kas
dalam sistem perbendaharaan. Ia dibenarkan berbelanja dengan uang kas
itu untuk siapa saja yang memerlukannya. Tidak ada lagi martabat yang
lebih tinggi daripada sebagai perantara antara Allah dengan makhluk-Nya
dalam mendekatkannya kepada Allah, dan menuntunnya kepada surga
tempat tinggal tertinggi, kecuali martabat seorang pendidik.

Sejalan dengan uraian tersebut, ia menetapkan kriteria pendidik
yang baik. Menurutnya, pendidik yang dapat diserahi tugas mendidik
adalah pendidik yang selain cerdas dan sempurna akalnya, juga pendidik
yang baik akhlaknya dan kuat fisiknya. Dengan kesempurnaan akal,
ia dapat memiliki berbagai ilmu pengetahuan secara mendalam, dan
dengan akhlaknya yang baik, ia dapat menjadi contoh dan teladan
bagi para peserta didiknya, bahkan dengan kuat fisiknya, ia dapat
melaksanakan tugas mendidiknya dengan baik.*’

Tugas utama seorang pendidik yaitu memberikan sesuatu yang
bermanfaat bagi peserta didiknya untuk kehidupannya di akhirat
kelak yang transendental. Ilmu yang paling utama dibelajarkan adalah
ilmu ukhrawi, atau ilmu duniawi yang tujuan akhirnya adalah untuk
kebahagiaan di akhirat, bukan hanya sekadar di dunia. Hal ini disebabkan,
karena membelajarkan ilmu yang tujuannya hanya untuk kebahagiaan
duniawi dapat menjadi pangkal kehancuran dan kebinasaan umat.

’Abuddin Nata, Pemikiran para Tokoh, hlm. 95-96.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 225



Seorang pendidik yang baik dapat tampil sebagai teladan atau
panutan yang baik di hadapan peserta didiknya. Sikap toleran dan mau
menghargai keahlian orang lain dan tidak mencela ilmu-ilmu yang
bukan keahlian atau spesialisasinya adalah contoh sikap utama seorang
pendidik. Seorang pendidik dituntut mengikuti jejak langkah shdhib
al-syar’i (pemilik syara’) Rasulullah Saw., dengan tidak mengharap gaji
atau bayaran dari pengabdian mendidiknya. Ia mendidik semata-mata
untuk taqarrub kepada Allah Swt. sebagaimana dalam firman Allah:

d\\ﬁﬂ\fk«rgL“ "’/“ J\@.J‘Lmd///.ﬁv\vj)
Gl S35

Katakanlah, Aku tidak meminta upah kepadamu dalam menyampaikan. (QS
al-An’am [6]: 90).58

Membelajarkan ilmu merupakan kewajiban agama bagi setiap orang
yang ‘alim (berilmu). Etika profesional pendidik yang lainnya adalah tidak
menuntut upah atas jerih payahnya dalam melakukan pembelajaran.
Seorang pendidik dituntun untuk mencontoh Rasulullah Saw., yang
mengajar ilmu hanya karena Allah Swt., sehingga dengan mengajar
itu, ia dapat mendekatkan dirinya kepada Allah Swt. Seorang pendidik
pun tidak dibenarkan meminta dikasihani oleh peserta didiknya, bukan
sebaliknya, seperti memberi imbalan kepada peserta didiknya apabila ia
berhasil membina mental. Peserta didik telah memberi peluang kepadanya
untuk dekat kepada Allah Swt. Hal ini terjadi jika pendidik dan peserta
didik berada dalam satu tempat, ilmu yang diajarkannya terbatas pada
ilmu-ilmu yang sederhana, tanpa memerlukan tempat khusus, sarana
lainnya. Akan tetapi jika seorang pendidik datang dari tempat yang jauh,
segala sarana yang mendukung pembelajaran perlu dibeli dengan dana
yang besar, serta faktor-faktor lainnya perlu diupayakan dengan dana yang
tidak sedikit, maka akan sulit dilakukan kegiatan pembelajaran apabila
pendidiknya tidak diberikan imbalan kesejahteraan yang memadai.®

Etika yang baik bagi seorang pendidik adalah tidak menyebut-
nyebut jasa di hadapan peserta didiknya, meski hal itu menjadi haknya.

$8Departemen Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya, hlm. 201.
%Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulim, Jilid I, hlm. 49-50. Al-Ghazali, Fatihat al-’Ulam
hlm. 124-126.

226 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Bagi peserta didik, sudah sepantasnya menerima jasa orang yang telah
mendidiknya, tetapi pendidik tidak baik melakukan hal itu. Sikap
yang tepat baginya adalah bersyukur kepada Allah dan senantiasa
memotivasi dirinya sendiri untuk selalu melakukan penyebaran ilmu
dan mengamalkannya. Dengan perantaraan peserta didiknyalah, ia
mendapatkan pahala akhirat.

Jika ada seorang pendidik menjual pahala mengajarnya itu hanya
dengan pelayanan peserta didiknya atau materi duniawi, sungguh ia
benar-benar binasa. Harta kekayaan duniawi hakikatnya diciptakan
untuk menjadi pelayan bagi jasmani, dan jasmani itu sendiri diciptakan
Allah sebagai pelayan bagi hati. Sementara itu, hati dipersiapkan untuk
menerima ilmu, karena hanya dengan ilmu, hati bisa menjadi mulia.
Barangsiapa mencari harta dengan ilmunya, maka sungguh ia telah
mencari sesuatu yang sangat rendah dengan sesuatu yang sangat mulia.
Ia bagaikan orang yang membersihkan alas kakinya dengan sesuatu
yang sangat berharga. Sungguh alangkah terbalik, orang yang telah
menganggap majikan sebagai pelayan dan pelayan sebagai majikannya.

Kalau keadaan sudah terbalik, maka yang akan terjadi adalah
seorang pendidik selalu menyebut-nyebut jasanya di hadapan peserta
didiknya. Jika niat seseorang dalam belajar telah rusak, maka ilmu
yang diperolehnya itu semata-mata untuk mencari harta kekayaan. Jika
sudah terjadi seperti itu, seorang peserta didik selalu menyebut-nyebut
jasanya di hadapan pendidiknya, karena ia merasa telah banyak berjasa
mengangkat nasib orang yang telah mendidiknya, memberi upah dan
sebagainya. Setiap langkahnya selalu tunduk kepada peserta didiknya,
sehingga seorang pendidik tak ubahnya seperti himar atau keledai bagi
peserta didiknya. Pendidik yang melarat akan senantiasa mengikuti
aturan-aturan mereka karena takut dipecat. Semua ini bertentangan
dengan kebenaran. Tangan di atas adalah milik seorang pendidik. Sikap
melayani adalah kewajiban seorang peserta didik kepada pendidiknya,
meskipun itu bukan tujuan hakiki dari pekerjaan mendidik.”

Sifat terpenting dari seorang pendidik adalah senantiasa berupaya

untuk mengamalkan ilmunya. Dalam hubungan ini, al-Ghazali
menyatakan:

Al-Ghazali, Ihyd’ ‘Uliim al-Din, Jilid I, hlm. 56; Al-Ghazali, Fatihat al-’Ulam,
hlm. 133-134.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 227



2 g el Y s 3 386 s e e S 0 S 0
i 130 ST LN Gy a2y el sl
o)) e el

Seorang pendidik dituntut untuk mengamalkan ilmunya. Perbuatannya tidak
menyimpang dari yang dikatakannya. Karena ilmu terlihat dengan pandangan
mata hati, sedang amal perbuatan dengan pandangan mata kepala. Orang yang
memiliki mata kepala lebih banyak. Jika amal tidak sesuai dengan ilmu, maka
tercegahlah petunjuk.

Seorang pendidik yang baik adalah yang berpegang teguh kepada
prinsip yang diucapkannya, dan berupaya merealisasikannya semaksimal
mungkin melalui perbuatan. Ia mengingatkan kepada setiap pendidik
untuk tidak sekali-kali melakukan perbuatan yang bertentangan dengan
prinsip yang dikemukakannya. Hal itu dapat menyebabkan seorang
pendidik kehilangan wibawanya dan ia akan menjadi sasaran penghinaan
dan ejekan, akhirnya yang bersangkutan kehilangan kemampuan dalam
mengatur peserta didiknya. Ia tidak mampu lagi mengarahkan atau
memberi petunjuk kepada peserta didiknya karena kurang dipercayai lagi.

Jika pendidik sudah menampilkan dirinya sebagai pendidik yang
profesional dan proporsional, maka dalam interaksi akademik peserta
didik dapat diarahkan untuk bersikap yang profesional dan proporsional
juga. Sebagaimana diungkapkan di atas, peserta didik tidak dibenarkan
bersikap sombong kepada pendidiknya. Ia berkewajiban menghormati
dan mengikuti petunjuk yang diberikan pendidiknya. Karena menurut
al-Ghazali, keberhasilan seorang pendidik dalam proses pembelajaran
ditentukan oleh sikap peserta didiknya.

Peserta didik yang baik adalah yang menghormati orang yang telah
mendidiknya lahir batin. Adapun yang dimaksud dengan hormat secara
lahiriah ialah bahwa tidak dilawannya bertengkar dan tidak diajaknya
beradu pikiran tentang berbagai masalah, biarpun ia mengetahui
kesalahan pendidik itu tentang yang diperdebatkan tersebut. Peserta
didik tidak dibenarkan mengembangkan sajadahnya di hadapan
pendidiknya melainkan ketika hendak salat saja. Apabila salat telah

Ibid., hlm. 138.

228 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



selesai, hendaklah sajadahnya itu diangkatnya kembali dan janganlah
ia memperbanyak salat sunat di hadapannya. Apa-apa yang disuruh
untuk dikerjakan oleh pendidik itu, dikerjakannya menurut kekuatan
dan kemampuannya.

G. Mu’tagadat Ashrih (Kepercayaan yang Berkembang
pada Masanya)

el il 3 3 e S ST il gl Sl L
JUt a3 o a0y el sl 3y sladl ) el
b simes i) s o by o W1 e A Juil) el

Ol 0,5 LK

Adapun sebab-sebab yang membuat lupa adalah makan ketumbar yang masih
basah, makan buah apel yang masam, melihat salib, membaca batu nisan pada
batu kuburan, berjalan di antara iring-iringan unta, membuang kutu yang masth
hidup ke tanah, dan berbekam pada tengkuk. Hindarilah semuanya itu, karena
hal tersebut dapat menyebabkan lupa.™

Pada abad pertengahan di mana al-Zarnuji hidup dan bersamaan
dengan ditulisnya kitab ini, ditemukan berbagai kepercayaan yang
berkembang pada masanya yang diyakini dapat menghambat hafalan
dan datangnya rezeki. Kepercayaan itu berkembang di lingkungan Arab
bahkan sebagian kepercayaan tersebut ditemukan di masyarakat kita
hingga saat ini. Istilah ini menurut Muhammad Abdul Qadir Ahmad
disebut dengan Mu’taqadadt Ashrih.

Di antara kepercayaan itu adalah makan buah ketumbur yang masih
basah, makan apel yang masam, melihat hal yang disalib, membaca
patok kuburan, berjalan di antara deretan unta, menjatuhkan kutu yang
masih hidup ke atas tanah, melakukan bekam di lubang bagian tengkuk
dan lain sebagainya. Kepercayaan yang berkembang tersebut berlaku di
tengah kehidupan masyarakat, baik di kalangan jahiliyyin (orang-orang
awam) maupun sebagian kalangan muta’allimin (orang-orang terpelajar).

2Al-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim, hlm. 135.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 229



Kepercayaan yang berkembang di tengah mansyarakat, sehingga
menjadi sikap dan perilaku dalam pandangan antropologi adalah
kebudayaan. Secara terminologi, antropologi adalah ilmu yang
membahas makhluk manusia pada umumnya dengan mempelajari aneka
warna bentuk fisiknya, masyarakat, serta kebudayaan.”? Pada intinya
objek ilmu antropologi adalah manusia dilihat dari tiga pengkajian,
yaitu fisiknya (aneka raga ras, warna kulit, sifat, dan sebagainya), dalam
kehidupan sosialnya dan kebudayaannya. Dalam ilmu antropologi,
menurut Kontjaraningrat bahwa kebudayaan adalah keseluruhan sistem
gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan
masyarakat yang dijadikan milik diri manusia dengan belajar.”* Lebih
lanjut beliau mengatakan wujud kebudayaan itu ada tiga, yaitu:

1. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-ide, gagasan,
norma-norma dan sebagainya.

2. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks aktivitas, serta tindakan
berpola dari manusia dalam masyarakat.

3. Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia.

Ketiga wujud kebudayaan di atas, dalam kenyataan hidup
masyarakat satu sama lainnya tak terpisahkan kebudayaannya, berupa
ide berfungsi mengatur dan mengarahkan kepada tindakan dan karya
manusia. Baik pikiran-pikiran serta ide-ide maupun tindakan dan
karya manusia, menghasilkan kebudayaan benda-benda fisiknya.
Sebaliknya, kebudayaan fisik membentuk suatu lingkungan hidup
tertentu yang makin lama makin menjauhkan manusia dari lingkungan
alaminya, serta memengaruhi pula pola tingkah laku manusia bahkan
cara berpikirnya.” Kepercayaan pada hakikatnya adalah bagian dari
kebudayaan atau merupakan suatu proses kebudayaan karena unsur-
unsur yang ada dalam kebudayaan terdapat pula dalam aplikasi tindakan
dari kepercayaan itu sendiri.

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa kepercayaan
yang berkembang pada masa al-Zarnuji bila dilihat dari pendekatan
antropologi adalah kebudayaan yang berwujud norma-norma yang

3Kontjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 1990),
him. 6.

7Ibid., hlm. 180.

75Ibid., hlm. 187-188.

230 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



melahirkan aktivitas, serta tindakan berpola dari manusia dalam
masyarakat. Dengan melihat sistem ide (ideas) berupa gagasan perilaku,
proses pelaksanaan kepercayaan dan hasil-hasil dari pelaksanaan
kepercayaan tersebut berupa perilaku melarang makan ketumbar yang
masih basah, makan buah apel yang masam, melihat salib, membaca
batu nisan pada batu kuburan, berjalan di antara iring-iringan unta,
membuang kutu yang masih hidup ke tanah, dan berbekam pada
tengkuk, karena hal tersebut dapat menyebabkan lupa.

Bab 9 | Proses Pembelajaran 231



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Muhammad ‘Abd al-Qidir. 1986. Al-Imdm Burhén al-Islim
al-Zarn(ji: Tilmidzu Sahib al-Hidayah dalam al-Zarniji, Ta‘lim
al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tariq al-‘Tlm. Diterbitkan oleh Muhammad
‘Abd al-Qadir Ahmad. Beirut: Matba‘ah al-Sa‘4dah.

Ahmadi. 1992. Islam sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan. Yogyakarta: Aditya
Media Kerja Sama IAIN Walisongo.

Ahmadi, Abu & Joko Tri Prasetya. 1997. Strategi Belajar Mengajar.
Bandung: Pustaka Setia.

Ahlwardt, Wilhelm. 1980. Verzeichnis der Arabischen Handschriften. Band
I. New York: Georg Alms Verlag.

Al-Abrasyi, Muhammad ‘Athiyah. t.t. Al-Tarbiyah al-Islamiydt wa
Faltisifatuhd. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Almawi, Abd Basit. 1986. Al-Mu‘id fi Adab al-Mufid wa al-Mustafid.
Beirut: Dar Iqra’.

Al-Arzaq, Ibrahim bin Abdurrahman bin Abu Bakr. 1891. Tashil al-
Manafi’fi al-Tibb wa al-Hikmah. t.Kota: Mathba’ah al-‘Amirah al-
Syarifah.

233



Al-Asfahany, al-Raghib. t.th. Mufradat Alfadh al-Qur’an. t.Kota: Dar al-
Katib al-A’rabi.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1978. Islam and Secularism. Kuala
Lumpur: Muslim Youth Movement of Malaysia (ABIM).

Al-Bagir, K. El. S.M. 1953. Al-Ghazali’s Philosophy of Education with Special
Reference to al-Thyd’, Book 1,” Dissertasi, Edinburgh: The University
of Edinburgh.

Al-Bukhari. 1994. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Din, ‘Abd Amir Syams. 1985. Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda Ibn al-Mugaff a’,
al-Jahiz, Abd al-Hamid al-Katib. Beirut: Dar al-Iqra’.

Al-Falasany, Djudi. 1990. Konsep Belajar menurut al-Zarnuji. Tesis.
Yogyakarta: PPs. IAIN Sunan Kalijaga.

Al-Fartqi, Isma‘il R. dan al-Fartqi Lois Lamya. 1986. The Cultural Atlas
of Islam. New York: Macmillan Publishing Company.

Al-Faruqi, Ismail Razi. 1982. Tauhid its Implication for Thought and Life.
Brentwood AS: The International Institute or Islamic Thought.

Al-Ghazali, Abtt Himid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad.
tt. Ayyuha al-Walad. Tuban: Majlis at-Ta’alif wa al-Khattat.

1322 H/1904. Fatihat al-‘Ulim. Kairo: Matba‘at al-

Husayniyah al- Misriyah.

t.th. Thyd ‘Ulidm al-Din, Bab 1. Beirut: Dar al-Fikr.

. t.th. Kitdb al-‘Ilm: The Book of Knowledge. terjemahan dan
catatan oleh Nabih Amin Faris. Lahore: S. H. Muhammad Ashraf.

Al-Hadad, Abdullah. 1986. Thariqgah Menuju Kebahagiaan. Terjemahan
oleh Muh. Al-Baqir. Bandung: Mizan.

Al-Jaza’iri, Ab( Bakr Jabir. 1983. Al-‘Ilm wa al-‘Ulama’. Beirut: Dar al-
Kutub li al-Malayin.

Al-Kaff, Idrus H. 1988. Resep-resep Spesialis Ketabiban. Solo: Aneka.

Al-Kaffawi, Sulaiman. 1987. A‘lam al-Akhydr min Fuqahda’ Madhhab al-
Nu‘man al-Mukhtdr, dikutip oleh M. Plessner, “al-Zarngji,” in The
Encyclopaedia of Islam. Edisi pertama, jilid VIII. Leiden: E. J. Brill.

Al-Kailani, Majid Arsa. 1986. Al-Fikru al-Tarbawi ‘Inda Ibnu Taimiyah.
Madinah: Maktabah Dar al-Turas.

234 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Al-Khudari Bek, Muhammad. 1933. Ushiil al-Figh. Kairo: Maktabah al-
Rahmaniyah.

Al-Khuli, Muhammad Ali. 1981. Dictionery of Education English-Arabic.
Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin.

Al-Mugqaffa, ’Ibn. t.th. Al-Adab al-Kabir wa al-Adab al-Saghir. Beirut: Dar
Sadir.

Al-Nahlawi, Abd al-Rahman. 1995. “Ushill al-Tarbiyah al-Islamiyah wa
Asalibiha” diterjemahkan oleh Shihabuddin, Pendidikan Islam di
Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta: Gema Insani Press.

Al-Nawawi, Muhyiddin Abi Zakariya Yahya Ibn Sharaf. 1987. Riydd al-
Shalihin min Kalam Sayyid al-Mursalin. Beirut: Dar al-Hikmah.

Al-Tawhidi, AbG Hayyan ‘Ali Ibn Muhammad.1963.Riséla fi al-‘Ultm,
Diterbitkan oleh Marc Berge in Bulletin d’Etudes Orientales 18.

Al-Qardawi, Yusuf. 1989. Metode dan Etika Pengembangan Ilmu Persepektif
Sunah. Terjemahan Kamaludin A. Marzuki. Bandung: Rosda.

Al-RGmi, Yaqat Ibn ‘Abdullah. 1386/1957. Mu‘jam al-Buldan. Jilid. 3.
Beirut: Dar al-Sadir.

Al-Samarqandi, Abu Lais. 1986. Tanbihu al-Ghdfilin Pembangun Jiwa dan

Moral Umat. Terjemahan Abu Imas Taqiyuddin. Surabaya: Dar al-
Ikhya.

Al-Suhrawardi, Abt al-Najib. 1975. Kitdb Adab al-Muridin, a Sufi Rule
of Novices. Terjemahan dan Pengantar oleh Menahem Milson
Cambridge: Harvard University Press.

Al-Syafi‘?, Muhammad Ibn Idris. 1987. Al-Risdlah. Terjemahan dan
Catatan oleh Madjid Khadduri. Cambridge: The Islamic Texts
Society.

Al-Zarnuji, Burhanuddin. t.th. Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum.
Kairo: Maktabah al-Qur’an.

t.th. Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum. Terjemah

Aly As’ad. Kudus: Menara Kudus.

.2008. Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum. Terjemahan
Muhammadun Thaifuri, “Pedoman Belajar bagi Penuntun IImu
secara Islami”. Surabaya: Menara Suci.

Daftar Pustaka 235



1947. Ta‘lim al-Muta‘allim Thariq al-Ta‘allum, Instruction
of the Student: The Method of Learning. Terjemahan dan catatan oleh
G.E.von Grunebaum dan T. M. Abel. New York: King’s Crown Press.

. 1986. Ta‘lim al-Muta‘allim. Diterbitkan oleh Muhammad
‘Abdul-Q4adir Ahmad Kairo: al-Sa‘4ddah.
Ali, Muhammad. 1987. Pendidik dalam Proses Belajar Mengajar (Edisi
Revisi). Bandung: Sinar Baru.
Ali, Mukti. 1991. Ta’lim al-Muta’allim Versi Imam Zarkasi dalam Metodologi
Pengajaran Agama. Gontor, Ponorogo: Trimurti.

Alipandie, I. 2004. Didaktik Metodik Pendidikan. Surabaya: Usaha
Nasional.

Anderson. 1957. “Law as a Social Force in Islamic Culture and History”.
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 20.

Anees, Munawar Ahmad and Athar, Alia Nasreen. 1981. “Educational
Thought in Islam”. Hamdard Islamicus 3: 2.

Angeles, Peter A. 1981. Dictionary of Philoshophy. New York: Barnes &
Noble Book.

Anonimous. 1975. Pedoman Bahan Penataran Pendidik-pendidik Agama pada
Sekolah Umum. Jakarta: Departemen Agama RI.

Arifin, H. M. 1996. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Asy’ari,Hasyim. 1415 H. Adab al-Alim wa al-Muta’allim fi maYahtdj ilaih
al-Muta’allim fi Ahwal Ta’limihwa ma Yatawaqqof a’laih al-Mu’allim fi
Madomat al-Ta’limih. Jombang: Maktab al-Turats al-Islami.

Azim, Abdul Ali. 1990. Epistemologi dan Aksiologi Ilmu Perspektif AlQur’an.
Terjemahan Ahmas Masykur Hakim. Bandung: Rosda.

Azra, Azyumardi. 2001. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru. Jakarta: Kalimah.

Baharuddin dan Makin. 2009. Pendidikan Humanistik. Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media.

Bahreisj, Husein. t.th. Islam dan Kesehatan. Surabaya: Al-Ikhlas.

Bajjah, Ibn. 1968. “Al-Wuqf ‘ald al-‘Aql,” in Rasd’il Ibn Bdjjah al-Ilahiyah.
diterbitkan oleh Majid Fakhri. Beirut: Dar al-Nahr.

Basri, Hasan. 2009. Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

236 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Bawani, Imam. 1993. Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam. Surabaya:
Al-Ikhlas.

Bek, Muhammad Al-Khudari. 1933. Ushil al-Figh. Kairo: Maktabah al-
Rahmaniyah.

Best, John W. 1981. Research in Education. New Jersey: Prentice-Hall, Inc.

Bin Jarillah, Abdullah. t.th. Kalimat Mukhtaarah. t.Kota: Dar al-Qalam.

Bloom, Benjamin S. 1976. Human Characteristics and School Learning. New
York: Mc. Graw-Hill Book Company.

Bogdan, Robert C. &Biklen Sari Knopp. 1982. Qualitative Research for
Education, An Introduction to Theory and Methods. Boston: Allyn and
Bacon, Inc.

Bousquet G.H. dan Schacht Joseph, eds. 1957. Selected Works of C. Snouck
Hurgronje. Leiden: E. J. Brill.

Breggren, J. L., 1992. “Islamic Acquisition of the Foreign Sciences: A
Cultural Perspective”. The American Journal of Islamic Social Sciences 9.

Chejne, A.G. 1982. Ibn Hazm Chicago: Kazi Publications Inc.

Clarizio, Harvey F, et.al. 1974. Contemporary Issues in Educational
Psychology. Boston: Allyn & Bacon Inc.

Daradjat, Zakiah. 1980. Kepribadian Pendidik. Jakarta: Bulan Bintang.
1988. Shalat Menjadikan Hidup Lebih Bermakna. Jakarta:

Ruhama.
. 1996. Kesehatan Mental, Peranannya dalam Pendidikan dan
Pengajaran. Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah.

Daud, Wan Mohd Nor Wan. 1989. The Concept of Knowledge in Islam and
Its Implication for Education in a Developing Country. London: Mansell.

Dauly, Haidar Putra. 2004. Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan
Madrasah. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Denzin, Norman K & Lincoln Yvonna S (Eds). 1997. Handbook of
Qualitative Research. New Delhi: Sage Publication. Pvt. Ltd.

Dimyati & Mudjiono. 1999. Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: Rineka
Cipta.

Djamaludin, 1999. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka
Setia.

Daftar Pustaka 237



Djatnika, Rachmat. 1985. Sistem Etika Islam (Akhlak Muslim). Surabaya:
Pustaka Islam.

Djohar. 2003. Pendidikan Strategik: Alternatif untuk Pendidikan Masa Depan.
Yogyakarta: LESFI.

Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan
Hidup Kyai. Cetakan Keenam. Jakarta: LP3ES.

Fakhry, Majid. 1991. Ethical Theories in Islam. Leiden: E. J. Brill.

Farhani, Ali Akbar. 1980. “An Investigation of the Ideological Foundation
and Administrative Structure of Higher Education in Iran from
Islamic Madressahs to Western University”. Dissertation, Ohio:
Ohio University.

Fathurrohman, Pupuh. 2000. Keunggulan Pesantren Alternatif Pendidikan
pada Abad XXI. Bandung: Tunas Nusantara.

Fattah, Nanang. 2000. Ekonomi dan Pembiayaan Pendidikan. Cetakan
Pertama. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Foster, John Jarolimek dan Clifford D. 1977. Teaching and Learning in the
Elementary School. New York: Macmillan Publishing Co., Inc.

Gazalba, Sidi. 1995. Pesantren sebagai Wadah Komunikasi. Jakarta: Rineka
Cipta.

Goetz, Judith P & LeCompte Margaret D. 1981. “Etnographic Research
and the Problem of Data Reduction”. Anthropology and Education
Quarterly. Orlando, Florida: Academic Press Inc.

Grunebaum G.E. Von and Abel, T. M. 1947. “Introduction,” tentang
karya al-Zarnuji Ta‘lim al-Muta‘allim li-Ta‘allum Tariq al-‘Ilm,
Instruction of the Student: the Method of Learning. New York: King’s
Crown Press.

Grunebaum, G.E. von. 1964. Muslim World View and Muslim Science,
Oriens 17.

Haddad, Fuad Said. 1974. An Early Arab Theory of Instruction, International
Journal of Middle East Studies 5.

Hamalik, Oemar. 1991. Strategi Belajar Mengajar Berdasarkan CBSA.
Bandung: Sinar Baru.

.2001. Kurikulum dan Pembelajaran. Jakarta: Bumi Aksara.

238 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



2004. Psikologi Belajar dan Mengajar. Bandung: Sinar
Baru Algresindo.

Harefa, Andrias. 2000. Menjadi Manusia Pembelajar. Jakarta: Kompas.
Hasbullah. 1996. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Bandung: Rosda.

Hasyim, al-Husaini Abdul Majid dkk. 1986. Mengasuh Anak Menurut
Ajaran Islam. Terjemahan Zamakhsyari Dhofier. Jakarta: UNICEF
Indonesia.

Hughes, T. P 1965. Dictionary of Islam.Clift on N.]J.: Reference Book
Publishers.

Hutabarat, E. P. 1988. Cara Belgjar. Jakarta: Gunung Mulia.

Ibn Isma’il, Ibrahim. t.th. Syarh Ta‘lim al-Muta‘allim. Mesir: Mustafa
al-Babi al-Halabi.

Ibn Yasuf, al-Khwarizmi Muhammad Ibn Ahmad. 1989. Mafatih al-‘Uliim,
diterbitkan oleh Ibrahim al-Abyari. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi.

Ibrahim, Ahmad Syaugi. t.th. Sanurihim Ayatind. Kuwait: Muassah al-
Sab’ah.

Isaac, Stephen & Michael, William B. 1981. Handbook in Research and
Evaluation for Education and Behavioral Sciences, California, Edits
Publishers.

Jaelani, HA Timur. 1982. Peningkatan Mutu Pendidikan dan Pembangunan
Perguruan Agama. Jakarta: Dermaga.

Jama‘ah, Ibn. 1353 H. Tadzkirat al-Sami‘ wa al-Mutakallim fi Adab al-Alim
wa al-Muta‘allim.Hydarabad: D@’irat al-Ma‘arif.

Jumay’, Ibn. 1983. Treatise to Saldh ad-Din on the Revival of the Art of Medicine,
ed. and trans. by Hartmut Fahndrich.Wiesbaden: Kommissionsverlag
Franz Steiner GMBH.

Khalifah, Hajji. 1941. Kashf al-Zuniin ‘an-Asami al-Kutub wa al-Funiin.Vol.
I. Istanbul: Maarif Matbaasi.

Kamaludin, Khwaja. 1931. Islam and Civilization.Lahore: The Working
Moslem Mission.

Khallikan, Ibn. 1842-1847. Wafaydt al-A’yan wa Anba’ Abnd’ al-Zaman,
jilid 2, terjemahan Bahasa Inggris oleh Bn. Mac Guckin De Slane.
Paris: Dicetak untuk simpanan terjemahan asli Negara Inggris dan
Irlandia.

Daftar Pustaka 239



Kontjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Majid, Noercholish. 1985. Khazanah Intelektual Islam. Jakarta: Bulan
Bintang.

Malik, Rab Nawaz. 1968. “The Development of Muslim Educational Thought
(700-1900)”. (Dissertation). Kansas: University of Kansas.

Maslani. 1997. Pemikiran K. H. Hasyim Asy’ari dalam Karyanya Adab al-
‘Alim wa al-Muta’allim: Suatu Upaya Pengungkapan Belajar Mengajar.
(Tesis). Jogjakarta: Fakultas Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Mobley, William H. 1988. Employee Turnover: Causes, Consequences, and
Control. Texas: Addison-Wesley Publishing Company. Inc.

Mochtar, Affandi. 1993. The Method of Muslim Learning as Illustrated in
al-Zarnujis Ta’lim al-Muta’allim Thariq al-Ta’allum. (Tesis). Mc. Gill.
University.

1995. "Ta’lim al-Muta’allim Thariq at-Ta’allum (Beberapa
Catatan Studi) dalam Islam Berbagai Perspektif Didedikasikan Untuk
70 Tahun Prof. DR. H. Munawir Sjadzali, MA.” Yogyakarta: LPMI.

Mochtar, Maksum. 1999. Pesantren, Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.

Muhaimin. 2002. Paradigma Pendidikan Islam Upaya Mengefektifkan Agama
Islam di Sekolah. Bandung: Rosda.

Mujib, Abdul dan Abdil Muzakkir. 2008. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana Prenada Media Group.

Mulkhan, Abdul Munir. 1998. Pemuliaan Kemanusiaan dalam Etika
Intelektual Santri dalam Rekonstruksi Pendidikan dan Tradisi Pesantren;
Religius IPTEK. Jakarta: Pustaka Pelajar Ofset.

Mulyasa, E. 2002. Kurikulum Berbasis Kompetensi, Konsep, Karakteristik,
dan Implementasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Mustagim dan Abdul Wahab. 1991. Psikologi Pendidikan. Jakarta: Rineka
Cipta.

Nakosteen, Mehdi. 1964. History of Islamic Origins of Western Education
A.D. 800-1350. Boulder: University of Colorado Press.

Nasir, Ridlwan. 2005. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

240 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Nasr, Seyyed Hossein. 1985. “The Islamic Philosophers’ Views on
Education”. Muslim Education Quarterly 2:4.

Nasution, S. 1988. Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung:
Tarsito.

Nasyabi, Hisyam. 1979. “The Attitude of al-Bir(ini towards Science
and Education”. inAl-Biriini: Commemorative Volume, ed. by Hakim
Mohammad.Pakistan: The Time Press.

Nawawi, Hadari. 1993. Pendidikan dalam Islam. Surabaya: Al-Ikhlas.

Noor, Mahpuddin. 2006. Potret Dunia Pesantren. Bandung: Humaniora.

Pickthall, Mohammed Marmaduke. t.th. The Meaning of the Glorious
Koran: An Explanatory Translation. New York: New American Library.

Plessner, M. 1913-1934. Al-Zarnuji. Encyclopedia of Islam, vol. IV. Leiden:
Ej Brill.

Purwanto, Ngalim. 2003. Psikologi Pendidikan. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Quraishi, M. A. 1970. “An Arab Educator of the XIII century” dalam
bukunya Some Aspects of Muslim Education. Baroda: Centre of
Advanced Study in Education, Faculty of Education Psychology,
M. S. University.

Rahardjo, Dawam (Ed). 1995. Pesantren dan Pembaharuan. Jakarta: LP3ES.

Rahman, Afzalur. 1955. Muhammad Salld Allah ‘alaih wasallam:
Encyclopaedia of Seerah, Vol. 3. London: The Muslim Schools Trust.

Ramayulis. 1982. Didaktik Metodik. Fakultas Tarbiyah IAIN “Imam
Bonjol”.

. 2008. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Rasyad, Aminuddin. 2006. Teori Belajar dan Pembelajaran. Jakarta:
UHAMKA Press dan Yayasan PEP-EX 8.

Rasyidi, HM dan Sarifuddin Cawidu. 1988. Islam untuk Disiplin Ilmu
Filsafat. Jakarta: Bulan Bintang.

Rosenthal, Franz. 1970. Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge
in Medieval Islam. Leiden: E. J. Brill.

Sardar, Zianuddin. 1979. The Future of Moslem Civilization. London:
Croom Helm.

Daftar Pustaka 241



Satori, Djam’an dan Aan Komariah. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif.
Bandung: Alfabeta.

Sayili, Aidin Mehmed. 1941. “The Institutions of Science and Learning
in the Moslem World”. (Disertasi), Harvard: Harvard University.

Schacht, Joseph. 1964. “An Early Murci’ite Treatise: The Kitdb al-Alim
wa al-Muta‘allim”. Oriens 17.

Schleifer, Aliah. 1990. “Ibn Khaldin’s Theories of Perception, Logic,
and Knowledge”. The Islamic Quarterly 34:2.

Siddiqi, B.H. 1962-1963. “IbnMiskawayh’s Theory of Education”. Igbal
2.

Slameto. 2000. Proses Belajar Mengajar dalam Sistem Kredit (SKS). Jakarta:
Bumi Aksara.

Somad, Burlian. 1981. Beberapa Persoalan dalam Pendidikan Islam. Bandung:
PT al-Ma’arif, cet. Ke-1.

Spradley, JP. 1980. Participation Observation. New York: Holt, Rinehart
and Winston.

Stanton, Charles Michael. 1990. Higher Learning in Islam: The Classical
Period, A. D. 700-1300 Savage, Maryland, Rowman & Littlefi eld
Publishers.

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren, Madrasah dan Sekolah. Jakarta:
LP3ES.

Suhartini, Andewi. 2003. Menggagas Pendidikan Masa Depan.dalam Jurnal
EDUKASI, vol-1 nomor 2, edisi April-Juni. Jakarta: Puslitbang
Pendidikan Agama dan Keagamaan Badan Litbang Agama dan
Diklat Keagamaan Departemen Agama RI bekerja sama dengan
Yayasan Kalimah.

Sukamto. 1999. Kepemimpinan Kyai dalam Pesantren. Jakarta: Pustaka
LP3ES.

Sumaatmadja, Nursid. 2002. Pendidikan Pemanusiaan Manusia Manusiawi.
Bandung: ALFABETA.

Sumantri, Jujun S. 1986. Ilmu dalam Perspektif Moral Sosial dan Politik.
Jakarta: Gramedia.

Soemanto, Wasty. 2003. Psikologi Pendidikan: Landasan Kerja Pemimpin
Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta.

242 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



Supardi, Ahmad. 1998. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Fakultas
Tarbiyah IAIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Suyata. 1989.“Upaya Pembenahan Pendidikan Islam Lewat Penataan Kembali
Pemikiran dan Penerapannya”. Makalah Seminar di UMY 16-18
Desember 1989. Yogyakarta: UMY.

Suwendi. 2005. Konsep Kependidikan KH. M. Hasyim Asy’ari. Jakarta:
LeKDiS.

Syah, Muhibbin. 1995. Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru.
Bandung: Rosda Karya.

Syams al-Din, Abd Amir. 1985. Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda Ibn al-Muqaffa,
al-Jahiz, Abd al-Hamid al-Katib. Beirut: Dar al-Iqra’.

Tafsir, Ahmad. 1992. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Bandung:
PT Remaja Rosdakarya.

1997. Filsafat Umum Akal dan Hati Sejak Thales Sampai

James. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

. 1998. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung:

PT Remaja Rosdakarya.

Tanress, Richart. 1982. Word Religious in Education Approaches to Islam,
London: John Murry Ltd.

Tomeh, Djemal D. Sabba and George J. 1957. “Education as Philosophy”.
The Year Book of Education. World Bank Company.

Tritton, A.S. 1940. “Theory of Knowledge in Early Muslim Theology,”in
Woolner Commemoration Volume, diterbitkan oleh Mohammad Shafi,
M.A,, edisi pertama. Lahore, Mehar Chand Lahman DAS, Harvard
University Library Microproduction Department.

Uhbiyati, Nur. 1997. Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Usman, Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad. 1891. Al-Tibb al-Nabawi.
Mesir, Isa al-Babi al-Halabi wa Syurakauh.

Ulwan, Abdullah. t.th. Tarbiyahal-Auldad fi al-Isldim. Kairo: Dan al-Salam
Lian Thiba’an wal al-Narr waal Tanzi’ah.

Wahjoetomo. 1997. Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternatif Masa
Depan. Bandung: Rosda.

Wan Daud, Wan Mohd Nor. 1989. The Concept of Knowledge in Islam and
Its Implication for Education in a Developing Country. London: Mansell.

Daftar Pustaka 243



Winkel, W. S. 1991. Psikologi Pembelajaran. Jakarta: Grasindo.

Ya’qub, M. 1999. Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat Desa.
Bandung: Angkasa.

Yasmadi. 2005. Modernisasi Pesantren (Kritik Nurcholish Madjid terhadap
Pendidikan Islam Tradisional). Jakarta: Quantum Teaching.

Zamroni. 2000. Paradigma Pendidikan Masa Depan. Yogyakarta: BIGRAF
Publishing.

Zay‘lr, Syafiq Muhammad. 1986. Al-Fikr al-Tarbawi ‘inda al-Almawi.
Beirut: Dar Iqra’.

Zuhairini, dkk. 1995. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

244 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



GLOSARIUM

Bandongan

Merupakan model pengajian yang dilakukan seperti
kuliah terbuka yang diikuti oleh sekelompok santri.
Pembelajaran dengan bandongan dilakukan dengan
cara kiai membaca, menerjemahkan, menerangkan
dan sekaligus mengulas kitab-kitab. Sementara itu,
para santri mendengarkan dan memperhatikan
kitabnya sambil menulis arti dan keterangan
tentang kata-kata atau pemikiran yang sukar.

Belajar

Merupakan suatu aktivitas mental atau psikis
yang berlangsung dalam interaksi aktif dengan
lingkungan yang menghasilkan perubahan-
perubahan dalam pengetahuan-pemahaman,
keterampilan dan nilai-sikap. Perubahan itu
bersifat secara relatif konstan dan berbekas.

245



Kitab Kuning

Merupakan kitab klasik yang ditulis dengan Arab
gundul, yang dijadikan sebagai rujukan dalam
pembelajaran di pesantren. Kitab kuning yang
dipelajari di pesantren mencakup kitab nahwu,
sharaf, figh, ushul figh, hadits, tafsir, tauhid, tasawuf,
dan lainnya.

Kiai

Merupakan tokoh sentral di pesantren, merupakan
elemen penting dan esensial dalam suatu pesantren.
Merupakan guru agama yang memimpin pesantren,
merupakan tokoh kunci yang menentukan corak
kehidupan pesantren.

Masjid

Tempat sujud, dan tempat melakukan aktivitas
ibadah salat, juga berfungsi sebagai tempat
pendidikan. Masjid merupakan unsur pokok
pesantren, yang digunakan sebagai sentra kegiatan
pesantren.

Pesantren

Merupakan lembaga pendidikan tradisional Islam
yang bertujuan untuk mempelajari, memahami,
mendalami, menghayati dan mengamalkan ajaran
Islam dengan menekankan pentingnya moral
keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari.

Khalafi

Pesantren|:

Pesantren yang memasukkan pelajaran umum
dalam kurikulum madrasah yang dikembangkan
atau pesantren menyelenggarakan tipe sekolah-
sekolah umum dengan mengintegrasikan mata
pelajaran agama dan umum secara penuh.

Salafi

Pesantren|:

Pesantren yang mempertahankan pengajaran kitab-
kitab Islam klasik (salafi) sebagai ilmu didikan.

Pondok

Merupakan ciri khas pesantren, yang membedakan
dengan sistem pendidikan yang lainnya. Selain
dijadikan asrama santri juga menjadi tempat
kegiatan belajar santri yang bersifat intra maupun
ekstra.

246 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar




Santri

Disebut pula murid, yakni orang yang sedang dan
pernah mengenyam pendidikan agama di pondok
pesantren, menggali informasi ilmu-ilmu agama
dari kiai selama dia berada di asrama atau pondok
pesantren.

Sorogan

Proses pembelajaran yang dilakukan secara
individual, di mana santri menyorogkan kitab yang
dipelajarinya kepada kiai atau santri senior.

Daftar Pustaka 247




[Halaman ini sengaja dikosongkan]



INDEKS

A
Abdurrauf Singkel, 20
Abu al-Najib al-Suhrawardi, 92

Abu Hanifah, 88, 92, 96, 110-
112, 126, 139-140, 152,
163-165, 198, 203, 218, 220

Adam, 85, 93

Affandi Muchtar, 7, 12

Ahmad Supardi, 24

Ahmad Tafsir, 17, 24, 55
ajengan, 16

Al-Ahzab, 50, 87

al-An’am, 226

Al-Ankabut, 82, 132

Ali Asyraf, 6, 12

Ali Imran, 50, 82, 87, 142, 146

Affandi Muchtar, 7, 12, 249
Al-Araf, 87

Al-Ashr, 107

Al-Baqarah, 52-53, 86-87, 180
Al-Bayyinah, 51

al-Bukhari, 124, 153, 234
Alexandria, 116

al-Ghazali, 53, 91, 93, 105-106,
109, 128-130, 143-144, 146-
147,161-162, 183, 205, 208,
219-220, 223, 227-228, 234

Al-Hijr, 86

al-Hujwiri, 90

Ali Asyraf, 6, 12, 249

Ali Bin Abi Thalib, 134, 144

249



Ali Imran, 50, 82, 87, 142, 146,
249

al-Insan, 86

Al-Insyirah, 181, 190

Al-Isra, 86-87

al-Khawarizmi, 113

Al-Khulwani, 152-153

Al-Maidah, 180

al-Marghinani, 9-10, 148

Al-Mukminun, 86

Al-Qur’an, 7, 12, 17-18, 20, 31,
33, 50-51, 59-60, 79, 81-84,
86, 97-98, 104-105, 108,
112-113,116,127-128, 132,
142, 153-154, 160-161, 166,
170, 179, 185, 192, 217,
225-226, 234-235

Al-Ra’du, 142

al-Sunah, 220

al-Zarnuji, i, iii, iv, v, 5, 7-13,
77-78, 80, 84-85, 87-90,
92-112, 114-115, 118, 121-
122,124-125,127-129, 132,
134, 136-141, 143-150, 152-
153, 155-160, 162-171, 176,
179-195, 197-203, 205, 207,
209-210,213,217-218, 220-
222,229-230, 234-235, 238,
241, 256

Amerika Serikat, 6, 11

An-Nahl, 96

Anthony Johns, 20

250 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Arab, xii, xiii, xiv, xv, xvi, 8, 15,
17, 32-35, 151, 161, 229,
238, 241

At-Taubah, 18, 102
Azyumardi Azra, 17

B

Balaghah, 34

bandongan, 17, 23, 34-35, 39-40
behavioristik, 44-45

Belanda, 2, 21-22

bendoro, 16

Berlin, 9

C
Competitive advantage, 5

Concept Learning, 62

D

Damaskus, 59, 117
Dedi Djubaedi, 25
diagnostic progress test, 67
Djohar, 4, 238

E

evaluasi, 4, 23-25, 36-37, 63-66,
141

F

fanatisme, 19

fardhu ‘ain, 99-101, 103-104, 106

fardhu kifayah, 99-104, 106, 115

fiqih, 95, 110, 145, 152



H
Hadimulyo, 23

Hadits, 1, 33, 59, 77, 113, 118,
138, 140, 172-173,177, 198,
218, 220, 255-256

Hak Asasi Manusia, 4
Halagoh, 35
Hasbullah, 27, 29-30, 32, 239

Hasyim Asy’ari, 59, 163, 240,
243, 256

Herbert Spancer, 6, 11
Hindu, 15, 117

Horace Mann, 6, 11
Humanistik, 44-45, 57, 236

I

IAIN Sunan Kalijaga, 5, 8, 11, 13,
234, 240, 255

Ibnu al-Mugaffa, 91

Ibnu Jama’ah, 130, 137, 161,
166, 169

Ibnu Jumay, 117

Ibnu Khaldun, 94, 118
Ibnu Rusyd, 117

Ibnu Sina, 117-118

Ibnu Taimiyah, 109, 234
ijtihad, 83, 220

ilmu agama, 16-17, 19, 26, 30,
38, 58, 98, 114-115, 117,
130, 132, 153, 161, 218

ilmu umum, 58
Ilzamiyat al-Ta’lim, viii
imla, 35

India, 15, 119

indigenous culture, 2

individualisme, 6, 12

Indonesia, xii, xv, xvi, 1-2, 4-7,
10-13, 18-20, 26, 180, 189,
216, 239

insan kamil, 12

Iraq, 117

Irsyad al-Ta’lim fi Ta’lim al-
Muta’allim, 7, 12

Islam, v, 1-3, 5, 7-12, 15-17, 19-
20, 22-29, 32-34, 36, 39,
46, 49, 51-53, 55-56, 58-59,
81-90, 92, 97-100, 105-107,
111-119, 121, 123, 126,
128,130,137, 141-142, 149,
152-154, 160, 166, 169, 180-
182, 186, 202-203, 205, 208,
219-220, 223-224, 233-244,
255-256

Isya, 199, 201-202

J
Jawa, 3, 16, 20, 27-28, 34

K

Kereta Emas, 27

khalafi, 39-40

Khurasan, 8, 10

kiai, 2, 16-17, 19-40

kitab kuning, 3, 17, 19, 21, 23,
33, 35, 39

Indeks 251



L

Lailatul Qadar, 201
Langgar, 2, 16
Latin, 7, 12, 34

M

madrasah, 1-3, 16, 18, 22-23, 26-
27,29, 37-40, 114, 237, 242

Madrasah Tawalib, 23

Madura, 16

Maghrib, 199-200, 202

malaikat, 53, 80, 82, 93-95

Malaka, 20

Marzuki Wahid, 25

masjid, 16, 24-25, 30-31, 38-39,
148, 173-174

Mastuhu, 16-17, 19, 24, 26-27,
31, 34-35, 37, 240

Mehdi Nakosteen, 7, 12, 131
Mekah, 111

meunasah, 16

Mir’atu al-Thalibin, 7, 13

Muhammad Alij, 43, 45, 60, 125,
235

Muhammad ‘Atiyah al-Abrasyi,
183

Muhibbin Syah, 36

Mukti Alj, 7, 13

Muslim, 7-8, 13, 26, 50-51, 78,
81-84, 88-90, 93-94, 96-97,
101, 105, 109-110, 113-114,
116,119, 128-131, 160, 162,
166, 169, 191, 202, 234, 238,
240-241, 243

252 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar

Mu’tazilah, 82-83

N
Nabi Adam as, 93
Nabi Dawud, 188-189

Nabi Muhammad Saw, v, 26, 79,
88,104, 171, 175, 189

Nabi Musa, 141
Nahwu, 33, 59
Nuruddin Arraniri, 20

P

Padang Sidempuan, 16

pasaran, 35

peace education, 4

Pendidikan Islam, v, 1-2, 5, 7,
10-12, 15-17, 23-25, 27-29,
32-33, 36, 46, 53, 56, 58-59,
99, 205, 208, 235-237, 239-
244, 255-256

pendidikan madrasah, 1
pendidikan umum, 1-2, 24
Problem Solving, 62

Pupuh Fathurrahman, 17

Q
Quraeshi, 8

Quraeshi, 8, 252
R

Radio, 22
Rangkang, 2, 16
Rasul, 116, 224

Rasulullah Saw, 78-80, 139, 172-
173,177, 180, 183, 185, 189,
191, 199, 218, 224-226



Robert M. Gagne, 60
Rute Learning, 62
Radio, 22, 252
Rangkang, 2, 16, 252
Rasul, 116, 224, 252

Rasulullah Saw, 78-80, 139, 172-
173,177,180, 183, 185, 189,
191, 199, 218, 224-226, 252

Robert M. Gagne, 60, 252
Rute Learning, 62, 252

S

salafi, 22-23, 35, 39-40

santri, 6, 15-21, 24-26, 28-40,
114,121-123, 127, 129-131,
136-138, 145-151, 153-168,
171,176, 179-180, 182, 184,
186-189, 191-193, 195, 197,
200-203, 205, 240

santri kalong, 21, 29-30

santri mukim, 29-30

Sayyid Muhammad Usman
Najari, 8

Sharaf, 33, 59, 127, 235

Signal Learning, 61

sistem pendidikan nasional, 3-4

skeptisisme, 6, 12

Slamet Rahardjo, 5, 11

sorogan, 17, 23, 34, 39-40

Steenbrink, 18, 22-23, 27, 242

Sumatera Barat, 16, 23

Sunda, 16

Surakarta, 23

Surau, 2, 16
Syria, 117

T
Tafhim al-Mutafahhim, 7, 13

Tafsir, 17, 24, 33, 36, 55, 105,
152, 243, 249

talaran, 35

Ta’lim al-Muta’allim, 5, 7-8, 10,
12-13, 78, 89-90, 93, 95, 99,
101, 103, 105-106, 110, 115,
122,124, 126-127, 129, 132,
137, 140, 143-144, 147-148,
163,167,170, 177,193, 195,
206-207, 209, 213, 218, 220-
221, 229, 235-236, 240, 251

Tapanuli Selatan, 16

tape, 22, 73, 75

Tarikh, 34

Tasawuf, 33

tauhid, 3, 33, 48-49, 99, 158, 234
tawakkal, 141-142, 162
Taxonomi Bloom, 6, 11

tradisional, 1, 5, 16, 18, 22, 24,
32, 34, 37, 109, 137, 160,
244

Transoxiana, 8, 10

U

ulul albab, 82

Ulum al-Hadits, 59
ushul al-din, 59, 89, 100
Ushul Figh, 33

Indeks 253



w Zamakhsyari Dhofier, 20, 30,

Winarno Surakhman, 3 180, 239
v Zamroni, 3, 244
Zarandj, 10

Yusuf al-Qardawi, 103
zuhud, 123, 162

V4

Zakiah Daradjat, 47, 51, 54, 58,
191-192

254  Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar



BIODATA PENULIS

Dr. H. Maslani, M.Ag. Lahir 12 Juli 1966, di Desa Pasalakan
Kecamatan Sumber Kabupaten Cirebon. Anak kedua dari tujuh belas
bersaudara pasangan Bapak Damira dan Ibu Siti Aisyah (almh.). Suami
dari Dr. Hj. Ratu Suntiah, S.Ag., M.Ag., anak bungsu dari sembilan
bersaudara pasangan Bapak H. Aridan (alm.) dan Ibu Hj Aridah. Dari
pernikahan tersebut dikaruniai tiga orang anak yaitu Ahmad Syaugqi
Fadllullah, Fauziah Adinda Putri, dan Inayah Adelia Putri.

Dosen Hadits, Ulumul Hadits pada Fakultas Tarbiyah dan Keguruan
UIN Sunan Gunung Djati Bandung menyelesaikan pendidikan dasar dan
menengah di kota kelahirannya. MI Al-Washliyah Sumber Cirebon tahun
1979, SMP Al-Washliyah Sumber Cirebon tahun 1982, SPG Ciwaringin
Cirebon tahun 1985. Kemudian melanjutkan ke Program Sarjana (S-1)
Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Gunung
Djati Cirebon tahun 1994 dengan skripsi berjudul “Penggunaan Metode
Diskusi dalam Pengajaran Kaitannya dengan Prestasi Belajar Bidang Studi PAI
di SMP Al-Washliyah Sumber Cirebon“. Tahun 1995, melanjutkan Program
Magister (S-2) Jurusan Pendidikan Islam Pascasarjana IAIN Sunan
Kalijaga Jogyakarta lulus tahun 1997 dengan tesis berjudul “Pemikiran

255



KH. Hasyim Asy’ari dalam Karyanya Adab al-Alim wa al-Muta’allim (Suatu
Upaya Pengungkapan Belajar-Mengajar). Tahun 2011, melanjutkan Program
Doktor (S-3) Prodi Pendidikan Islam Pascasarjana UIN Sunan Gunung
Djati Bandung tamat tahun 2015 dengan disertasi berjudul “Pemikiran
Kependidikan Al-Zarnuji dan Penerapannya dalam Pendidikan Pesantren (Studi
Penerapan Kitab Ta’lim al-Muta’allim dalam Pendidikan Pesantren di Pesantren
Kebon Jambu al-Islami Babakan Ciwaringin, Pesantren Buntet, dan Pesantren
Bendakerep Cirebon).”

Riwayat pekerjaan, tahun 1985-1993 sebagai Guru MI Abnaul
Wathan dan MTs Al-Hilal Tegalgubug Cirebon, tahun 1992-1995 guru
SDN Mundu Pesisir Cirebon, tahun 1997-2002, Dosen IAIN Sunan
Gunung Djati Bandung DPK ITB, tahun 1997, dan sekarang menjadi
Dosen Prodi PAI FTK UIN Sunan Gunung Djati Bandung sampai dengan
sekarang. Sejak tahun 2008, menjadi Asesor Portofolio Sertifikasi Guru.
Tahun 2008 sampai dengan sekarang, mengajar pada Program Sertifikasi
Guru Pendidikan Profesi Guru (PPG). Tahun 2013-2014 sebagai Kabid
Keagamaan di Pusat Studi Konstitusi dan Ilmu Keislaman UIN Sunan
Gunung Djati Bandung. Tahun 2014-sekarang, sebagai Anggota Analis
Kajian Keislaman UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Di sela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia aktif menulis, di
antaranya Masail Fighiyah al-Haditsah, Bandung: Sega Arsy, 2009;
Ikhtisar Ulumul Hadits, Bandung: Sega Arsy, 2010; Sejarah Peradaban
Islam, Bandung: Rosdakarya, 2017; Qiroatul Kutub, Bandung: CV. Insan
Mandiri, 2012; Ilmu Kalam, Bandung: Armico, 2018. Kini, ia tinggal
berbahagia bersama istri dan anak-anaknya di Kompleks Griya Bukit
Manglayang J1. Podang No. 1A. RT. 01. RW. 21. Cinunuk, Kecamatan
Cileunyi, Kabupaten Bandung, 40624. Ia bisa dihubungi melalui e-mail:
mas.lani18 @yahoo.com.

256 Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar





