
i 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

ILMU PENDIDIKAN ISLAM 
        

 

 

 

 

 

 

 

Penulis: 

Dr. Ratu Suntiah, M.Ag.  

Dr. Maslani, M.Ag.  

  

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 



ii 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

         

2025 I 00595 
 
Penulis: 
Dr. Ratu Suntiah, M.Ag. 
Dr. Maslani, M.Ag. 
 
QRSBN :  62-0108-02660-6 
 
Editor:  
Anisa Elis Kuraesin   
Desain Sampul 
Lukas Liani, S.Psi. 

 

Layout 
Asep Nugraha, S.Hum. 

Cetakan Pertama Juli  2025 
viii + 241 hlm ; 14.8  x 21 cm 
 
Penerbit 
Yayasan Pendidikan dan Sosial 
Indonesia Maju (YPSIM) Banten 
Kavling Aji Said – Muntil Permai 
Blok A.12 Lingkungan Muntil 
Kota Serang Provinsi Banten 
E-mail: Ypsimbanten@gmail.com 
Website : www.ypsimbanten.com 
WhatsApp: 0815 9516 818 
ANGGOTA IKAPI No. 039/BANTEN/2020 
(IKATAN PENERBIT INDONESIA) 

 
 
 

 

Hak Cipta Dilindungi oleh Undang-undang Dilarang 

mengutip atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini 

dalam bentuk apapun juga tanpa izin tertulis dari Penulis dan 

Penerbit 

 



iii 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

KATA PENGATAR 

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT, 

penulis dapat menyelesaikan buku yang berjudul Ilmu 

Pendidikan Islam. Pendidikan Islam sebagai proses yang 

tidak hanya berorientasi pada pengembangan intelektual, 

tetapi juga pembinaan akhlak, spiritualitas, dan 

kepribadian sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam 

konteks keilmuan, Ilmu pendidikan Islam memuat 

beragam kajian penting seperti dasar-dasar filsafat 

pendidikan, tujuan, metode, kurikulum, asas-asas 

mengajar hingga peran pendidik dan peserta didik dalam 

pendidikan Islam. 

Seiring dengan perkembangan dan perubahan zaman 

yang begitu cepat, dinamika pendidikan Islam semakin 

kompleks. Hal ini menuntut pemahaman yang mendalam 

terhadap dimensi ontologis, epistemologi dan aksiologis 

pendidikan Islam sebagai pondasi filosofisnya. Selain itu, 

aspek-aspek praktis seperti media pembelajaran, evaluasi, 

lembaga pendidikan Islam, serta respon terhadap isu-isu 

kontemporer seperti moderasi beragama sangat relevan 

dan urgen untuk dikaji. 

Dengan pengetahuan dan pemahaman yang 

komprehensif terhadap kajian Ilmu Pendidikan Islam, 

peserta didik diharapkan mampu menjadi insan kamil, 

yaitu menjadi manusia sempurna yang mencapai tingkat 

spiritual, intelektual dan moral tertinggi. Pribadi ini sangat 

diidamkan semua orang tua dan pendidik serta dibutuhkan 



iv 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

oleh masyarakat dalam membangun bangsa dan negara 

yang dapat mensejahterakan rakyatnya. 

Buku ini hadir dalam rangka menambah referensi 

bagi para mahasiswa di Perguruan Tinggi dan disusun 

berdasarkan Sillabus pada Program Strata 1 Universitas 

Islam Negeri (UIN), IAIN, STAIN, STAI, dan Perguruan 

Tinggi Islam lainnya. 

  

Bandung, Juni 2025   

                                   Penulis, 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

DAFTAR ISI 

 

 

KATA PENGANTAR_iii 

DAFTAR ISI_v 

BAB 1   PENDAHULUAN_1 

A. Pengertian Ilmu Pendidikan Islam_1 

B. Pengertian Pendidikan Islam_3 

C. Fungsi Ilmu Pendidikan Islam_8 

 

BAB 2   ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, DAN 

AKSIOLOGI PENDIDIKAN ISLAM_11 

A. Ontologi Pendidikan Islam_11 

B. Epistemologi Pendidikan Islam_13 

C. Aksiologi Pendidikan Islam_16 

D. Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan 

Aksiologi dalam Pendidikan Islam_18 

E. Implikasi Praktis Ontologi, Epistemologi, 

dan Aksiologi dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam_20 

 

BAB 3   DASAR-DASAR DAN RUANG LINGKUP 

ILMU PENDIDIKAN ISLAM_23 

A. Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan Islam_23 

B. Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam_34 

 

BAB 4   TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM_37 

A. Pengertian Tujuan Pendidikan Islam_37 

B. Komponen Tujuan Pendidikan Islam_39 

C. Hirarki Tujuan Pendidikan Islam_41 

 

 



vi 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 5   METODE PENDIDIKAN ISLAM_46 

A. Pengertian Metode Pendidikan Islam_46 

B. Urgensi Metode Pendidikan Islam_49 

C. Ragam Metode Pendidikan Islam_53 

 

BAB 6   MEDIA PENDIDIKAN ISLAM_60 

A. Pengertian Media Pendidikan Islam_60 

B. Urgensi Media Pendidikan Islam_69 

C. Ragam Media Pendidikan Islam_71 

D. Pengembangan Media Digital Pendidikan 

Islam_74 

E. Manfaat dan Pengaruh Media Pendidikan 

Islam_77 

 

BAB 7   KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM_81 

A. Konsep Kurikulum Pendidikan Islam_81 

B. Urgensi Kurikulum Pendidikan Islam_83 

C. Komponen Kurikulum Pendidikan 

Islam_85 

D. Pengembangan Kurikulum Pendidikan 

Islam_90 

E. P5 dan PPRA Sebagai Core Kurikulum 

Pendidikan Islam di Indonesia_92 

 

BAB 8   PENDIDIK DALAM PENDIDIKAN 

ISLAM_97 

A. Pengertian Pendidik dalam Islam_97 

B. Tugas dan Tanggung Jawab Pendidik dalam 

Islam_100 

C. Syarat dan Kode Etik Pendidik dalam 

Islam_105 

D. Kode Etik Pendidik dalam Islam_108 



vii 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

E. Kualifikasi dan Kompetensi Pendidik 

dalam Islam_109 

BAB 9   PESERTA DIDIK DALAM  ISLAM_114 

A. Pengertian Peserta Didik dalam Islam_114 

B. Potensi-Potensi Peserta Didik dalam 

Islam_116 

C. Dimensi-Dimensi Peserta Didik dalam 

Islam_117 

D. Perkembangan Peserta Didik dan Faktor-

Faktor yang Mempengaruhinya_119 

E. Perbedaan Individu Peserta Didik_122 

 

BAB 10 EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM_126 

A. Konsep Evaluasi Pendidikan Islam_126 

B. Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam_127 

C. Prinsip-Prinsip Evaluasi Pendidikan 

Islam_129 

D. Fungsi Evaluasi Pendidikan Islam_130 

E. Evaluasi Diagnostik, Formatif, dan 

Sumatif_132 

 

BAB 11  LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM_137 

A. Pengertian Lembaga Pendidikan Islam_137 

B. Lembaga Pendidikan Islam Formal_141 

C. Lembaga Pendidikan Islam Non 

Formal_147 

 

BAB 12  ASAS-ASAS MENGAJAR DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM_153 

A. Motivasi_ 153 

B. Aktivitas_157 

C. Minat dan Perhatian_158 



viii 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

D. Keperagaan_160 

E. Individual_162 

F. Pengulangan_164 

G. Ketauladanan_167 

H. Pembiasaan_170 

 

BAB 13 TOKOH PENDIDIKAN ISLAM DAN 

PEMIKIRANNYA_174 

A. Muhammad bin Sahnun_174 

B. Muhammad bin Husain al-Ajari_178 

C. Muhammad bin Muhammad al-Farabi_181 

D. Ahmad Ibnu Miskawih_185 

E. Muhammad Al-Ghazali_190 

F. Ahmad Dahlam_196 

G. Hasyim Asy’ari_203 

 

BAB 14 MODERASI BERAGAMA_208 

A. Konsep Dasar Moderasi Beragama_208 

B. Tujuan Pendidikan Moderasi 

Beragama_211 

C. Landasan Pendidikan Moderasi 

Beragama_213 

D. Nilai-Nilai Moderasi Beragama_214 

 

DAFTAR PUSTAKA_222 

BIODATA PENULIS_237 

 

 

 



 

1 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

  

A. Pengertian Ilmu Pendidikan Islam 

Ilmu pendidikan Islam adalah ilmu pendidikan yang 

berdasarkan Islam.1 Ilmu merupakan pengetahuan tentang 

suatu bidang yang disusun secara bersistem menurut 

metode tertentu, yang dapat digunakan untuk 

menerangkan gejala tertentu di bidang (pengetahuan) itu.2 

Isi ilmu yaitu teori sehingga isi ilmu pendidikan yaitu 

teori-teori tentang pendidikan. Secara lengkap, isi ilmu 

terdiri dari teori, penjelasan tentang teori itu, dan data yang 

mendukung penjelasan  itu. Oleh karena itu, ilmu 

pendidikan Islam merupakan kumpulan teori tentang 

pendidikan berdasarkan ajaran Islam. Dimana ajaran Islam 

berdasarkan dan bersumber pada Al-Qur’an dan hadis 

serta akal.3 

Ilmu pendidikan Islam sebagai disiplin ilmu, perlu 

memenuhi persyaratan menurut ketentuan ilmu 

pengetahuan sosial (social science), secara umum 

meliputi:4 

 
1 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, 

Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2005, hlm. 12. 
2 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2008, hlm. 524. 
3Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, hlm. 

12. 
4 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), Bandung: CV 

Pustaka Setia, 1999, hlm. 20-21.  

 



 

2 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

1.    Memiliki objek pembahasan yang jelas dan yang 

bercorak khas kependidikan yang ditunjang dengan 

ilmu pengetahuan lain yang relevan. 

2.    Mempunyai pandangan, teori, asumsi atau 

hipotesa-hipotesa yang bercorak kependidikan 

(paedagogis) bersumberkan ajaran Islam. 

3.    Memiliki metoda penganalisaan yang sesuai 

dengan tuntutan dari corak keilmuan kependidikan 

yang bernafaskan Islam atas dasar pendekatan-

pendekatan yang relevan dengan corak dan watak 

keilmuan tersebut. 

4.    Memiliki struktur keilmuan yang definitif 

mengandung suatu kebulatan dari bagian-bagian 

yang satu sama lain berkaitan sebagai suatu sistem 

keilmuan yang mandiri (tidak bergantung kepada 

sistem keilmuan lain). 

Ilmu pendidikan Islam, secara teoretis maupun  

praktis menetapkan kaidah atau pedoman konsepsional 

dan operasional yang dapat menunjukkan alternatif-

alternatif dalam proses mengerahkan pertumbuhan dan 

perkembangan individu ke arah pendewasaan, sosialitas 

(kemampuan bermasyarakat) dan moralitas (kemampuan 

berakhlak susila).5  

Ilmu pendidikan Islam teoretis berorientasi kepada 

tugas, tidak dapat melepaskan diri dari filsafat pendidikan 

Islam. Dimana filsafat pendidikan Islam bertugas 

 
5Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), hlm. 23. 

 



 

3 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

memberikan penganalisaan tentang problema-problema 

kependidikan dari segi filosofis yaitu tentang problema-

problema kependidikan yang dihadapi oleh ilmu 

pendidikan Islam dan mendasari dan mengarahkan tujuan 

ilmu pendidikan teoretis itu.  

Ilmu pendidikan Islam praktik membutuhkan bantuan 

psikologi agama dalam proses menanamkan nilai-nilai 

agama dan membimbing ke arah kehidupan beragama. 

Psikologi agama  menunjukkan tingkat-tingkat 

kemampuan anak dalam menerima nilai-nilai agama 

beserta kepekaannya (sensivitasnya) terhadap penerimaan 

nilai-nilai tersebut. Eksperimentasi teori-teori 

kependidikan Islam dalam proses pelaksanaan pendidikan 

baik dalam bentuk formal seperti di sekolah, bentuk non 

formal seperti Majlis Taklim, Pondok Pesantren, dan 

bentuk informal seperti pendidikan keluarga.6 

 

B. Pengertian Pendidikan Islam 

Pendidikan merupakan proses pengubahan sikap dan 

tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha 

mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan 

pelatihan, proses perbuatan, cara mendidik. 7  Hal ini 

sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, pendidikan adalah usaha sadar dan 

terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 

 
6Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), hlm. 22. 
7 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, hlm. 326. 



 

4 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan 

spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 

kecerdasaan, akhlak mulia, serta keterampilan yang 

diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. 

Pendidikan dalam Islam sebagai bagian terpenting 

yang harus diperoleh manusia guna memberikan suatu 

model pembentukan kepribadian seseorang, keluarga, dan 

masyarakat. Sasaran yang hendak dicapai ialah 

terbentuknya akhlak yang mulia, mempunyai ilmu yang 

tinggi dan taat beribadah. Akhlak yang mulia ini 

menyangkut aspek hubungan sesama manusia dan alam 

lingkungan maupun hubungan manusia dengan Allah sang 

pencipta alam semesta (aspek horizontal dan aspek 

vertikal). 8 

Dalam diskursus pendidikan Islam, ada tiga istilah 

yang umum digunakan para pakar dalam mendefinisikan 

pendidikan Islam yaitu al-Tarbiyah (pengetahuan tentang 

al-Rabb), al-Ta’lim (ilmu teoretik, kreativitas, komitmen 

tinggi dalam mengembangkan ilmu, serta sikap hidup 

yang menjunjung tinggi nilai-nilai ilmiah), dan al-Ta’dib 

(integrasi ilmu dan iman yang membuahkan amal).9 

Kata Tarbiyah berasal dari kata dasar “rabba,” 

“yurabbi” menjadi “tarbiyyah” mengandung arti 

memelihara, membesarkan dan mendidik. Dalam 

 
8 Muhammad Turmuzi, Konsep Pendidikan dan Islam Sebagai 

Alternatif dalam Memanusiakan Manusia, AL_ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan Islam, V0l. 19, No. 2, Desember 2021, hlm. 278-279.  
9 Abudinata, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Fajar 

Interpratama, 2011. 



 

5 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

statusnya sebagai khalifah berarti manusia hidup di alam 

mendapat kuasa dari Allah untuk mewakili dan sekaligus 

sebagai pelaksana dari peran dan fungsi Allah di alam.  

Dengan demikian, manusia sebagai bagian dari alam 

memiliki potensi untuk tumbuh dan berkembang bersama 

alam lingkungannya. Namun, sebagai khalifah Allah 

maka manusia mempunyai tugas untuk mengolah, 

memelihara dan melestarikan alam dan lingkungan alam. 

Dalam bentuk kata kerja, kata ini dapat dijumpai di dalam 

Al-Qur’an seperti pada Surat Asy-Syu’ara’[42] ayat 18 

dan Al-Isra’ [17] ayat 24. 

 

مِنۡهَا   مُشۡفِقوُنَ  ءَامَنوُاْ  وَٱلَّذِينَ  بِهَاۖ  يؤُۡمِنوُنَ  لََ  ٱلَّذِينَ  بِهَا  يسَۡتعَۡجِلُ 
لِِۢ   ضَلََٰ لَفِي  ٱلسَّاعَةِ  فيِ  يمَُارُونَ  ٱلَّذِينَ  إِنَّ  ألَََٓ   

ٱلۡحَق ُّۗ أنََّهَا  وَيَعۡلَمُونَ 
 بَعِيدٍ  

  
Orang-orang yang tidak percaya kepadanya (hari 

Kiamat) meminta agar ia (hari Kiamat) segera terjadi, 

dan orang-orang yang beriman merasa takut 

kepadanya serta yakin bahwa ia adalah benar (akan 

terjadi). Ketahuilah, sesungguhnya orang-orang yang 

membantah tentang (terjadinya) kiamat itu benar-benar 

berada dalam kesesatan yang jauh.” ( QS Asy-Syu’ara’ 

[42]: 18 ) 

كَمَا  ٱرۡحَمۡهُمَا   ِ ب  رَّ وَقلُ  حۡمَةِ  ٱلرَّ مِنَ  ٱلذ ل ِ  جَناَحَ  لَهُمَا  وَٱخۡفِضۡ 
 رَبَّياَنيِ صَغِيرٗا   

 
Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh 

kasih sayang dan ucapkanlah, “Wahai Tuhanku, 

sayangilah keduanya sebagaimana mereka berdua 



 

6 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

(menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu kecil. 

(Q.S. Al-Isra’[17]: 24) 

 
Kata al-Ta’lim secara etimologi berkonotasi 

pembelajaran, yaitu semacam proses transfer ilmu 

pengetahuan. Hakikat ilmu pengetahuan bersumber dari 

Allah SWT seperti pada surat Al-Baqarah [2] ayat 31. 

  

بِ   ئِكَةِ فقَاَلَ أنَِۢ
ٓ ونيِ  وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡۡسَۡمَاءَٓ كُلَّهَا ثمَُّ عَرَضَهُمۡ عَلىَ ٱلۡمَلََٰ ُٔ  ٔ

دِقيِنَ    ٓؤُلََٓءِ إِن كُنتمُۡ صََٰ  بأِسَۡمَاءِٓ هََٰ

 
Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) 

seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada 

para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku 

nama-nama (benda) ini jika kamu benar!” (Q.S. Al-

Baqarah [2]: 31) 

 

Adapun proses pembelajaran (ta’lim) secara simbolis 

dinyatakan dalam informasi Al-Qur’an ketika penciptaan 

Adam A.S. oleh Allah SWT. Adam menerima 

pemahaman tentang konsep ilmu pengetahuan langsung 

dari penciptanya. Proses pembelajaran ini disajikan 

dengan menggunakan konsep ta’lim yang sekaligus 

menjelaskan hubungan antara pengetahuan Adam A.S. 

dengan Tuhannya.   

Kata al-Ta’dib dalam pandangan al-Attas dianggap 

istilah yang paling tepat untuk menunjukkan pendidikan 

Islam. Konsep ini didasarkan pada hadits Nabi yang 

artinya: Tuhan telah mendidikku, maka ia sempurnakan 

pendidikanku (HR. Al-Askary dari Ali r.a.). Al-Ta’dib 

berarti pengenalan dan pengetahuan secara berangsur-



 

7 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

angsur ditanamkan ke dalam diri manusia (peserta didik) 

tentang tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di 

dalam tatanan penciptaan. Dengan pendekatan ini, 

pendidikan akan berfungsi sebagai pembimbing ke arah 

pengenalan dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat 

dalam tatanan wujud dan kepribadiannya. 

Para ahli pendidikan telah mengungkapkan 

pengertian pendidikan Islam yaitu; Al-Attas mengatakan 

bahwa pendidikan Islam adalah suatu proses penanaman 

sesuatu ke dalam diri manusia yang mengacu kepada 

metode dan sistem penanaman secara bertahap sedemikian 

rupa sehingga membimbingnya ke arah pengenalan dan 

pengakuan terhadap Khlmiq Sang Pencipta, Allah SWT. 

Adapun menurut Abudin Nata, pendidikan Islam adalah 

upaya membimbing dan membina peserta didik yang 

dilakukan secara sadar serta terencana agar memiliki 

kepribadian yang sesuai dengan nilai-nilai yang diajarkan 

oleh Islam. Pendidikan Islam dalam pandangan 

multikultural merupakan hasil dari pemikiran yang 

memerlukan sebuah evaluasi proses konversi dan 

transformasi ilmu pendidikan.10  Sementara itu, Achmadi 

menyatakan bahwa pendidikan Islam merupakan segala 

usaha untuk memelihara dan mengembangkan fitrah 

manusia serta sumber daya manusia yang padanya menuju 

terbentuknya manusia seutuhnya (insan kamil) sesuai 

dengan norma Islam.11 

 
10Muhammad Turmuzi, Konsep Pendidikan dan Islam Sebagai 

Alternatif  …. hlm. 279.   
11Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, Paradigma Humanisme 

Teosentris, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005, hlm. 28-29. 

 



 

8 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Dengan demikian, pendidikan Islam merupakan 

upaya sistematis untuk mengembangkan potensi peserta 

didik agar menjadi individu yang beriman, bertakwa, 

berakhlak mulia, dan bermanfaat bagi diri sendiri, 

masyarakat, dan agama, berdasarkan nilai-nilai ajaran 

Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Al-Sunnah. 

Dalam prosesnya, pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada pengembangan intelektual, tetapi juga 

pembinaan akhlak, spiritualitas, dan kepribadian sesuai 

dengan nilai-nilai Islam.  

C. Fungsi Ilmu Pendidikan Islam  

Dalam mempelajari ilmu pendidikan Islam, terlebih 

dahulu perlu diketahui fungsi dari ilmu pendidikan  itu 

sendiri.  Ilmu pendidikan Islam (praktis) memiliki fungsi 

sebagai berikut: 

1. Melakukan pembuktian terhadap teori-teori 

kependidikan Islam yaang merangkum aspirasi atau 

cita-cita Islam yang harus diikhtiarkan agar menjadi 

kenyataan. 

2. Memberikan bahan-bahan informasi tentang 

pelaksanaan pendidikan dalam segala aspeknya bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan pendidikan islam 

tersebut. Selain itu, memberikan bahan-bahan 

masukan yang berharga (input) kepada ilmu ini. 

3. Menjadi pengoreksi (korektor) terhadap kekurangan 

teori-teori yang dipegangi oleh ilmu pendidikan 

Islam, sehingga kemungkinan pertemuan antara 



 

9 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

keduanya makin bersifat interaktif (saling 

mempengaruhi).12 

Setelah mengetahui fungsi ilmu pendidikan Islam 

(praktis), selanjutnya perlu diketahui pula fungsi dari 

pendidikan,  yaitu: 

1.   Mengembangkan wawasan subjek didik mengenai 

dirinya dan alam sekitarnya, sehingga dengannya 

akan timbul kemampuan membaca (analisis), akan 

mengembangkan kteativitas dan produktivitas. 

2.   Melestarikan nilai-nilai insani yang akan menuntun 

jalan kehidupannyaa sehingga keberadaannya, baik 

secara individual maupun sosial, lebih bermakna. 

3.   Membuka pintu ilmu pengetahuan dan keterampilan 

yang sangat bermanfaat bagi kelangsungan dan 

kemajuan hidup individu maupun sosial.13 

Adapun fungsi pendidikan Islam  terdiri dari tiga 

hal yaitu:14 

1.  Mengembangkan wawasan yang tepat dan benar 

mengenai jati diri manusia, alam sekitarnya dan 

mengenai kebesaran Ilahi, sehingga tumbuh 

kemampuan membaca (analisis) fenomena alam dan 

kehidupan, serta memahami hukum-hukum yang 

terkandung di dalamnya. Dengan kemampuan ini 

akan menumbuhkan kreativitas dan produktivitas 

 
12Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), hlm. 22.  
13Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, …….  hlm. 33. 
14Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, …....  hlm. 36-37. 

 



 

10 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

sebagai implementasi identifikasi diri pada Tuhan 

“Pencipta”. 

2.  Membebaskan manusia dari segala anasir yang dapat 

merendahkan martabat manusia (fitrah manusia), 

baik yang datang dari dalam dirinya sendiri maupun 

dari luar. Yang dari dalam antara lain kejumudan, 

taklid, kultus individu, khurafat dan yang terberat 

adalah syirik. Terhadap anasir dari dalam ini manusia 

harus terus melakukan penyucian diri (Tazkiyah an-

Nafsi). Adapun yang datang dari luar yaitu situasi dan 

kondisi, baik yang bersifat kultural maupun struktural 

yang dapat memasung kebebasan manusia dalam 

mengembangkan realisasidan aktualisasi diri. Untuk 

menghilangkan atau meminimalkan anasir dari luar 

ini harus ada upaya sistematis dan strategis dari 

seluruh elemen masyarakat, terutamapemerintah. 

Dengan semakin minimalnya anasir-anasir tersebut 

terbukalah jalan untuk optimalisasi realisasi diri dan 

aktualisasi diri sehingga menuntun hidup individu 

dan masyarakat lebih arif dan bertanggung jawab. 

3.  Mengembangkan ilmu pengetahuan untuk menopang 

dan memajukan kehidupan baik individu maupun 

sosial. Untuk mengembangakan ilmu pengetahuan 

menurut sinyal yang diberikan Al-Quran, 

sebagaimana tersebut pada butir pertama di atas, 

hendaknya dimulai dengan memahami fenomena 

alam dan kehidupan dengan pendekatan empirik, 

sehingga mengetahui hukum-hukumnya. 



 

11 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 2 

ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, AKSIOLOGI 

PENDIDIKAN ISLAM 

  

A. Ontologi Pendidikan Islam 

Ontologi berasal dari bahasa Yunani yaitu “onto” 

yang berarti “ada” dan “logia” yang berarti “ilmu” atau 

“studi”. Jadi, secara harfiah, ontologi dapat diartikan 

sebagai ilmu tentang ada atau ilmu mengenai hakikat 

sesuatu. Dalam konteks pendidikan Islam, ontologi 

pendidikan merujuk pada pemahaman tentang hakikat 

pendidikan itu sendiri, serta tujuan dan prosesnya dalam 

konteks nilai-nilai Islam.15 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya dilihat sebagai 

proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai upaya untuk 

membentuk karakter dan akhlak peserta didik. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan bertujuan untuk 

mengembangkan potensi individu agar mampu mengenal 

diri, mengenal Allah, dan menjalani hidup sesuai dengan 

ajaran-Nya. 16  Pendidikan Islam memandang setiap 

individu memiliki potensi yang harus dikembangkan 

untuk mencapai kesempurnaan diri. 

Pendidikan dalam Islam berlandaskan pada dua 

sumber utama yaitu wahyu dan akal. Wahyu yang tertuang 

 
15Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to 

the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of 

New York Press, 2006, hlm. 70-75. 
16 Mardani, Muhammad. Ontologi Pendidikan Islam. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 30-35. 



 

12 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

dalam Al-Qur’an dan Al-Sunnah merupakan sumber 

utama pengetahuan yang memberikan arah dan tujuan 

dalam pendidikan. Dalam Al-Qur’an, Allah SWT 

berfirman: 

بِ  ئِكَةِ فقَاَلَ أنَِۢ
ٓ ونيِ  وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡۡسَۡمَاءَٓ كُلَّهَا ثمَُّ عَرَضَهُمۡ عَلىَ ٱلۡمَلََٰ ُٔ  ٔ

دِقيِنَ    ٓؤُلََٓءِ إِن كُنتمُۡ صََٰ  بأِسَۡمَاءِٓ هََٰ

  
Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) 

seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada 

para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku 

nama-nama (benda) ini jika kamu benar!” (Q.S. Al-

Baqarah [2]: 31)  

 

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan yang 

diberikan kepada manusia adalah anugerah dari Allah, 

yang harus dipelajari dan dimanfaatkan dengan baik. Di 

sisi lain, akal juga menjadi sumber pengetahuan yang 

sangat penting dalam pendidikan Islam. Melalui akal, 

manusia dapat berpikir, merenung, dan menganalisis, 

sehingga memungkinkan pengembangan pengetahuan dan 

pemahaman yang lebih dalam. 17  Pendidikan Islam 

mengintegrasikan kedua sumber ini untuk membentuk 

individu yang seimbang dari segi spiritual, moral, 

intelektual, dan fisik. 

Tujuan pendidikan Islam mencakup penciptaan 

individu yang mengenal dan mencintai Allah, membentuk 

karakter yang baik sesuai dengan ajaran Islam, serta 

 
17 Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT, 1982, hlm. 45-50. 



 

13 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

mengembangkan potensi intelektual peserta didik agar 

mampu berpikir kritis dan analitis. Selain itu, pendidikan 

Islam juga bertujuan untuk menyiapkan individu 

menghadapi tantangan hidup di dunia dan akhirat. 18 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada 

pembentukan kepribadian yang utuh. 

Proses pendidikan dalam Islam melibatkan berbagai 

metode pengajaran yang harus memperhatikan 

karakteristik peserta didik agar mereka dapat memahami 

dan mengaplikasikan pengetahuan yang diperoleh. 

Pendidik berperan penting sebagai pembimbing dan 

motivator bagi siswa, menciptakan lingkungan belajar 

yang kondusif untuk meningkatkan motivasi dan 

kenyamanan dalam belajar.19 Pendekatan yang digunakan 

dalam pendidikan Islam mencakup pembelajaran aktif, 

dialog, dan pengembangan nilai-nilai moral dan spiritual, 

yang semuanya bertujuan agar siswa dapat memahami dan 

mengamalkan pengetahuan yang diperoleh dalam 

kehidupan. 

 

 

 

 

 
18Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori dan 

Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019, hlm. 40-45. 
19Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernitas di 

Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group, 2016, hlm. 32-35. 



 

14 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

B. Epistemologi Pendidikan Islam 

 Epistemologi berasal dari kata Yunani “episteme,” 

yang berarti “pengetahuan,” dan “logos,” yang berarti 

“ilmu” atau “studi.” Secara harfiah, epistemologi dapat 

diartikan sebagai ilmu tentang pengetahuan, yang 

mencakup cara-cara memperoleh, membenarkan, dan 

memahami pengetahuan. Dalam konteks pendidikan 

Islam, epistemologi merujuk pada sumber, cara, dan 

batasan pengetahuan yang dipelajari dan diajarkan dalam 

proses pendidikan berdasarkan ajaran Islam.20 

Dalam pendidikan Islam, terdapat dua sumber utama 

pengetahuan: wahyu dan akal. Wahyu, yang termaktub 

dalam Al-Qur’an dan Sunnah, dianggap sebagai sumber 

pengetahuan yang paling utama. Al-Qur’an berfungsi 

sebagai petunjuk hidup dan pedoman moral bagi umat 

manusia. Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman: 

 ٱقۡرَأۡ بِٱسۡمِ رَب كَِ ٱلَّذِي خَلَقَ   

Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan” (Q.S. Al-Alaq [96]: 1)  

 

Ayat ini menekankan pentingnya membaca dan 

belajar sebagai dasar untuk memperoleh pengetahuan. 

Sementara itu, akal juga berperan penting dalam 

epistemologi pendidikan Islam. Akal memberi 

kemampuan kepada manusia untuk berpikir kritis, 

merenung, dan menganalisis. Dalam banyak ayat, Al-

 
20Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to 

the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of 

New York Press, 2006, hlm. 70-75. 



 

15 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Qur’an mengajak manusia untuk menggunakan akal dan 

berpikir. Misalnya, Allah berfirman: “Sesungguhnya 

dalam penciptaan langit dan bumi dan pergantian malam 

dan siang terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi 

orang-orang yang berakal” (Q.S. Al-Imran [3]: 190).  

 

وُْلِي   تٖ لۡ ِ فِ ٱلَّيۡلِ وَٱلنَّهَارِ لَۡيََٰٓ تِ وَٱلۡۡرَۡضِ وَٱخۡتِلََٰ وََٰ إِنَّ فيِ خَلۡقِ ٱلسَّمََٰ
بِ     ٱلۡۡلَۡبََٰ

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta 

pergantian malam dan siang terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi orang yang berakal. (Q.S. Al-

Imran [3]: 190) 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan tidak 

hanya berasal dari wahyu, tetapi juga melalui observasi 

dan pemikiran rasional. 

Tujuan epistemologi pendidikan Islam adalah untuk 

menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan teoretis, tetapi juga mampu mengaplikasikan 

pengetahuan tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan Islam mendorong peserta didik untuk berpikir 

kritis dan analitis, serta menerapkan pengetahuan yang 

diperoleh sesuai dengan nilai-nilai Islam. 21  Proses ini 

mencakup pemahaman konteks sosial, budaya, dan 

spiritual yang membentuk cara pandang dan pengetahuan 

peserta didik. 

Metode pengajaran dalam pendidikan Islam harus 

mengakomodasi kedua sumber pengetahuan ini, yaitu 

 
21 Mardani, Muhammad. Epistemologi Pendidikan Islam. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 45-50. 



 

16 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

wahyu dan akal. Dalam praktiknya, pendidik diharapkan 

dapat menciptakan suasana belajar yang memadukan 

pengajaran berbasis wahyu dengan pengembangan 

keterampilan berpikir kritis. Pendekatan ini membantu 

peserta didik memahami konsep-konsep Islam dengan 

lebih mendalam dan menghubungkannya dengan realitas 

kehidupan sehari-hari.22 

 

C. Aksiologi Pendidikan Islam 

Aksiologi berasal dari kata Yunani “axios,” yang 

berarti “nilai” atau “harga,” dan “logos,” yang berarti 

“ilmu” atau “studi.” Secara harfiah, aksiologi adalah ilmu 

tentang nilai-nilai, termasuk teori nilai dan sistem nilai 

yang mendasari perilaku manusia. Dalam konteks 

pendidikan Islam, aksiologi pendidikan merujuk pada 

pemahaman mengenai nilai-nilai yang harus diterapkan 

dalam proses pendidikan, serta tujuan pendidikan itu 

sendiri.23 

Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan nilai-nilai 

moral dan etika dalam diri peserta didik. Pendidikan dalam 

Islam bertujuan untuk mengembangkan karakter yang 

baik, sehingga individu dapat berkontribusi positif kepada 

 
22 Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT, 1982, hlm. 30-35. 
23Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to 

the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of 

New York Press, 2006, hlm. 70-75. 



 

17 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

masyarakat dan menjunjung tinggi ajaran agama. Al-

Qur’an mengingatkan umatnya untuk memiliki akhlak 

yang baik, sebagaimana dijelaskan dalam firman-Nya:  

 

 وَإنَِّكَ لَعَلىََٰ خُلقٍُ عَظِيمٖ   

 

Sesungguhnya, engkau (Muhammad) berada dalam 

akhlak yang agung. (Q.S. Al-Qalam [68]: 4) 

 

Ayat ini menekankan pentingnya akhlak dalam 

kehidupan sehari-hari sebagai bagian dari pendidikan. 

Nilai-nilai dalam pendidikan Islam mencakup iman, 

taqwa, kejujuran, keadilan, dan kasih sayang. Pendidikan 

Islam mengajarkan peserta didik untuk mengenal dan 

mencintai Allah serta untuk berperilaku baik kepada 

sesama manusia. Ini berarti bahwa pendidikan tidak hanya 

mengajarkan pengetahuan akademis, tetapi juga 

membentuk individu yang memiliki kesadaran moral dan 

spiritual.24 

Aksiologi pendidikan Islam juga menekankan 

pentingnya keseimbangan antara aspek duniawi dan 

ukhrawi. Pendidikan harus mempersiapkan individu untuk 

menghadapi kehidupan di dunia dan akhirat. Oleh karena 

itu, peserta didik didorong untuk memahami peran mereka 

sebagai khlmifah di bumi, yang bertanggung jawab untuk 

 
24 Mardani, Muhammad. Aksiologi Pendidikan Islam. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 30-35. 



 

18 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

menjaga dan mengelola sumber daya yang ada, serta 

berkontribusi untuk kesejahteraan umat manusia.25 

Metode pengajaran dalam pendidikan Islam harus 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan etika dalam setiap 

aspek pembelajaran. Pendidik diharapkan dapat 

menciptakan lingkungan belajar yang positif, di mana 

peserta didik dapat berlatih menerapkan nilai-nilai 

tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini 

membantu siswa tidak hanya memahami materi pelajaran, 

tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan dan 

mengamalkannya dalam perilaku sehari-hari.26 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam juga 

menekankan pentingnya dialog dan kolaborasi antara 

pendidik dan peserta didik. Pendidik harus menjadi 

teladan yang baik, menunjukkan perilaku yang sesuai 

dengan nilai-nilai yang diajarkan. Dengan cara ini, 

pendidikan menjadi lebih efektif dalam membentuk 

karakter dan akhlak peserta didik, sehingga mereka dapat 

tumbuh menjadi individu yang berkualitas dan bermanfaat 

bagi masyarakat.27 

 

D. Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi 

dalam Pendidikan Islam 

 
25Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernitas 

di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group, 2016, hlm. 32-35. 
26Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori dan 

Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019, hlm. 40-45. 
27 Hamzah, Saiful. Dasar-Dasar Pendidikan Islam. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2018, hlm. 20-25. 



 

19 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Dalam pendidikan Islam, terdapat interaksi yang 

mendalam antara tiga aspek utama, yaitu ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. Ketiga aspek ini saling terkait 

dan berkontribusi dalam membentuk kerangka pendidikan 

yang holistik dan komprehensif. 

Pertama, hubungan antara ontologi dan epistemologi 

menunjukkan bagaimana pemahaman tentang hakikat 

pendidikan mempengaruhi cara dan sumber pengetahuan 

yang diajarkan. Ontologi pendidikan Islam menjelaskan 

tujuan dan proses pendidikan, sementara epistemologi 

membahas cara memperoleh pengetahuan. Jika ontologi 

pendidikan Islam menekankan pentingnya pembentukan 

karakter, maka epistemologi akan mencakup pengetahuan 

yang relevan dengan pengembangan akhlak dan moral. 

hlm ini membantu siswa memahami konsep-konsep 

teologis dan moral dengan lebih mendalam. 

 Kedua, hubungan antara epistemologi dan aksiologi 

memperlihatkan bahwa pengetahuan yang diperoleh dari 

wahyu dan akal harus diintegrasikan dengan nilai-nilai 

moral dan etika. Epistemologi yang berfokus pada cara 

memperoleh pengetahuan akan mempengaruhi nilai-nilai 

yang diajarkan dalam pendidikan Islam. Aksiologi 

pendidikan Islam menekankan pentingnya penerapan 

nilai-nilai dalam tindakan sehari-hari. Dengan demikian, 

peserta didik tidak hanya menjadi individu yang berilmu, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi. 

Ketiga, hubungan antara aksiologi dan ontologi 

menunjukkan bahwa nilai-nilai dalam pendidikan Islam 



 

20 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

berfungsi sebagai pedoman dalam menciptakan 

lingkungan belajar yang kondusif. Aksiologi menekankan 

nilai-nilai seperti kejujuran, keadilan, dan kasih sayang 

yang harus diinternalisasi dalam proses pendidikan. 

Pendidikan yang berorientasi pada nilai akan menciptakan 

individu yang tidak hanya menguasai pengetahuan tetapi 

juga memiliki akhlak yang baik. Ini sangat penting dalam 

konteks pendidikan Islam, di mana akhlak dan karakter 

merupakan bagian integral dari pendidikan. 

Dengan memahami hubungan antara ketiga aspek ini, 

kita dapat melihat bahwa ontologi, epistemologi dan 

aksiologi saling berinteraksi dan memengaruhi praktik 

pendidikan Islam. Pendidikan yang holistik dan 

terintegrasi akan menciptakan individu yang 

berpengetahuan, beriman, dan berbudi pekerti luhur. 

Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam dapat memenuhi 

tujuannya untuk menciptakan generasi yang berkualitas 

dan bermanfaat bagi masyarakat. 

 

E. Implikasi Praktis Ontologi, Epistemologi, dan 

Aksiologi dalam Pengembangan Pendidikan Islam 

Dalam konteks pendidikan Islam saat ini, ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi memiliki implikasi praktis 

yang signifikan dalam mengembangkan sistem 

pendidikan yang efektif dan relevan. Ketiga aspek ini 

memberikan kerangka kerja untuk membangun 

pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transfer 



 

21 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan 

nilai-nilai moral. 

1. Implikasi Praktis Ontologi  

Ontologi pendidikan Islam berkaitan dengan 

pemahaman tentang hakikat pendidikan, termasuk tujuan 

dan prosesnya. Dalam praktiknya, implikasi ini 

mendorong para pendidik untuk merumuskan tujuan 

pendidikan yang jelas dan komprehensif. Misalnya, 

pendidikan tidak hanya dianggap sebagai usaha untuk 

mencapai kecerdasan intelektual, tetapi juga sebagai 

upaya untuk membentuk karakter yang baik, moralitas, 

dan akhlak yang mulia. Hal ini dapat diwujudkan melalui 

kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan 

moral ke dalam pembelajaran sehari-hari, serta melalui 

pendekatan yang membangun hubungan yang kuat antara 

guru dan siswa, yang didasarkan pada nilai-nilai 

kepercayaan dan rasa saling menghormati. 

2. Implikasi Praktis Epistemologi  

Epistemologi dalam pendidikan Islam menjelaskan 

tentang sumber dan cara memperoleh pengetahuan.  

Pendidik perlu menggabungkan pengetahuan yang 

bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dengan 

pengetahuan rasional dan empiris. Misalnya, penggunaan 

metode pembelajaran yang aktif, seperti diskusi, studi 

kasus, dan proyek kolaboratif, dapat membantu siswa 

untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

kreatif. Selain itu, pendidikan Islam harus memberikan 

ruang bagi siswa untuk mengeksplorasi dan 



 

22 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

mempertanyakan pengetahuan, sehingga mereka dapat 

memahami dan menginternalisasi nilai-nilai yang 

diajarkan secara mendalam. 

 3. Implikasi Praktis Aksiologi  

Aksiologi dalam pendidikan Islam menekankan pada 

nilai-nilai yang harus diterapkan dalam proses pendidikan. 

Implikasi praktisnya adalah bahwa pendidikan harus 

mengedepankan pembentukan karakter dan akhlak yang 

baik. Pendidik harus menjadi teladan dalam menerapkan 

nilai-nilai moral, seperti kejujuran, keadilan, dan kasih 

sayang.  

Selain itu, lingkungan belajar harus dibangun dengan 

dasar nilai-nilai tersebut, sehingga siswa merasa nyaman 

untuk menerapkan nilai-nilai dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan yang menekankan pada nilai-nilai ini akan 

menghasilkan individu yang tidak hanya berpengetahuan, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi, siap 

berkontribusi positif terhadap masyarakat. 

Secara keseluruhan, implikasi praktis dari ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi dalam pengembangan 

pendidikan Islam saat ini mengarah pada pembentukan 

sistem pendidikan yang holistik. Pendidikan tidak hanya 

bertujuan untuk mencapai kecerdasan akademis, tetapi 

juga untuk menciptakan individu yang berakhlak mulia 

dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi 

masyarakat. Dengan pendekatan yang terintegrasi ini, 

pendidikan Islam dapat lebih relevan dan efektif dalam 

menghadapi tantangan zaman modern. 



 

23 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 3 

DASAR-DASAR DAN RUANG LINGKUP  

ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

  

A. Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan Islam 

  Kata “dasar” dalam bahasa Arab yaitu asas,   dalam 

bahasa Inggris ialah foundation. Adapun secara etimologi 

berarti alas, fundamen, pokok atau pangkal segala sesuatu 

pendapat, ajaran, maupun aturan. Secara terminologi, 

dasar mengandung arti sebagai sumber adanya sesuatu dan 

proposisi paling umum dan makna yang paling luas yang 

dijadikan sumber ilmu pengetahuan, ajaran, atau hukum.28 

Sumber-sumber pendidikan Islam adalah Al-Qur’an, 

Hadis, dan Ijtihad.  

Dasar atau landasan Pendidikan Islam ditinjau dari 

berbagai dimensi terdiri dari: 

1. Dasar Teologis 

Dalam bahasa Yunani, teologi berasal dari dua kata, 

yaitu theos, yang berarti Tuhan dan logos yang berarti 

kata-kata, ucapan atau wacana. 29  Teologi merupakan 

pemahaman atau refleksi mengenai peran agama dalam 

masyarakat mengatasi permasalahan sosial. 

 
28 Mastang Ambo Baba. Dasar-dasar dan Ruang Lingkup 

Pendidikan Islam di Indonesia (https://journal.iainmanado. 

ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518, diakses pada tahun 

2018). 
29 Dewi Fitriani dkk “Teologi Pendidikan: Konsep Pendidikan 

Dalam Prespektif Islam”. Manazhim: Jurnal Manajemen dan Ilmu 

Pendidikan. Vol. 3. No. 2. 2021. hlm. 201–13 

https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518


 

24 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Landasan teologis dalam pendidikan agama Islam 

adalah fondasi utama yang mengatur proses pembelajaran 

agama Islam. Adapun istilah teologi cenderung lebih 

hangat dan rancu jika dibandingkan dengan terminologi 

Islam. Akibatnya, setiap teori yang dibahas adalah salah 

satu yang dikaitkan dengan Islam. Teologi pendidikan 

Islam jika digali dan dipahami secara utuh dengan 

mempelajari prinsip dasar pendidikan yang disinyalir 

dalam Al-Qur’an atau Hadits yang sah sangat 

memungkinkan tersusunnya bentangan pedoman suci dan 

mencerahkan mengenai sistem pendidikan.  

Al-Qur’an dan Hadits telah menguraikan dengan jelas 

dasar pendidikan Islam, yaitu:30 

a) Dasar Tauhid 

Dari Al-Qur’an dan Hadist, tauhid adalah pokok. Ibnu 

Ruslan dari Abuddin Nata menjelaskan bahwa hlm 

terpenting yang harus dilakukan seorang muslim 

adalah belajar tentang tuhannya melalui tauhid atau 

keyakinan. 

b) Dasar Kemanusiaan 

Yang dimaksud dengan dasar pertanggungjawaban 

adalah pengakuan akan hakikat dan martabat 

manusia. Karena setiap muslim memiliki keyakinan 

yang sama tentang derajat, hak, dan kewajiban, tidak 

mungkin mereka mewujudkan hak-haknya sendiri. 

 
30 Rebeca Yamani dkk. “Dasar Teologis Pendidikan Islam”. 

Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri. Vol. 9. No. 

2. Juni 2023. hlm. 4293 



 

25 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Namun, untuk melakukannya, hak-hak mereka 

sendiri harus dibentuk dan dibentuk. Hubungan 

antara seorang muslim dengan non-muslim dikenal 

dengan istilah ketaqwa.  

وَقبَاَئٓلَِ   شُعوُبٗا  كُمۡ  لۡنََٰ وَجَعَ وَأنُثىََٰ  ذَكَرٖ  ن  م ِ كُم  خَلقَۡنََٰ إنَِّا  ٱلنَّاسُ  أٓيَ هَا  يََٰ
َ عَلِيمٌ خَبيِرٞ    كُمْۡۚ إِنَّ ٱللََّّ ِ أتَۡقىََٰ  إِنَّ أكَۡرَمَكُمۡ عِندَ ٱللََّّ

 لِتعَاَرَفوُٓاْْۚ

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu 

saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di 

antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling 

bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 

lagi Maha teliti. (QS. Al-Hujurat [49]: 13) 

c) Pandangan bagaimana persatuan suku bangsa, kulit, 

bahasa, dan bentuk-bentuk suku bangsa lainnya.  

تُْۚ    ٱلۡبَي نََِٰ جَاءَٓهُمُ  مَا  بَعۡدِ  مِنِۢ  وَٱخۡتلََفوُاْ  قوُاْ  تفََرَّ كَٱلَّذِينَ  تكَُونوُاْ  وَلََ 
ئكَِ لَهُمۡ عَذَابٌ عَظِيمٞ   

ٓ  وَأوُْلََٰ

Janganlah kamu menjadi seperti orang-orang yang 

bercerai-berai dan berselisih setelah sampai kepada 

mereka keterangan yang jelas. Mereka itulah orang-

orang yang mendapat azab yang sangat berat”. (QS. 

Ali-Imran [3]: 105) 

 

Prinsip ini mengacu pada upaya global untuk 

memerangi nasib umat manusia di seluruh dunia. 

Contoh yang baik adalah pandangan dimana 

dikatakan bahwa hal-hal yang berkaitan dengan 

pengetahuan, pendidikan, dan perilaku manusia, 



 

26 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

seperti orang-orang yang bersekolah, dapat dipelajari 

oleh siapa saja, tetapi tidak dapat dipelajari oleh siapa 

pun. Sebaliknya, mereka hanya dapat dipelajari 

sendiri, sehingga menimbulkan konflik antara 

individu siswa dan siswa pada umumnya. 

d) Prinsip yang membedakan dasar keseimbangan 

Prinsip keseimbangan ini merupakan landasan 

terwujudnya keadilan, yakni adil terhadap diri sendiri 

dan adil terhadap orang lain. 

e) Dasar Rahmatan Lil Alamin 

Maksud dari dasar ini adalah melihat bahwa seluruh 

karya setiap muslim termasuk dalam bidang 

pendidikan yang diarahkan pada perwujudannya 

rahmat bagi seluruh alam. Hal ini termaktub dalam 

Al-Qur’an Surat Al-Anbiya [21]: 107.  

لَمِينَ    لۡعََٰ كَ إلََِّ رَحۡمَةٗ ل ِ  وَمَآ أرَۡسَلۡنََٰ

Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), 

kecuali sebagai rahmat bagi seluruh alam. (QS. Al-

Anbiya [21]: 107) 

Pendidikan untuk mencerdaskan bangsa dan 

meningkatkan kualitas sumber daya manusia adalah 

dilaksanakan dalam rangka mewujudkan rahmat bagi 

seluruh alam. 

 

2. Dasar Filosofis 

Dasar filosofis pendidikan Islam adalah prinsip 

tauhid, Al-Qur’an, dan Sunnah. Pendidikan Islam 

bertujuan untuk mencetak generasi yang beriman, 



 

27 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

berilmu, dan berakhlak mulia. Filosofis adalah dasar 

yang memberi kemampuan memilih yang terbaik 

melalui arah suatu sistem, mengontrol dan memberi 

arah bagi semua dasar operasional lainnya. 

Dasar filosofis pendidikan Islam, diantaranya:  

a) Berlandaskan prinsip tauhid 

b) Berpedoman pada Al-Qur’an dan Sunnah 

c) Mengintegrasikan ajaran wahyu, akal, dan nilai-

nilai budaya lokal 

d) Mengembangkan kurikulum berbasis Al-Qur’an 

dan Sunnah 

e) Mengembangkan karakter 

f) Pendekatan holistik dalam pendidikan 

g) Pembelajaran berbasis pengalaman 

3. Dasar Psikologis 

Psikologi Islam merupakan sebuah aliran baru 

dalam dunia psikologi yang mendasarkan seluruh 

bangunan-bangunan teori dan konsep-konsepnya 

kepada Islam. Islam sebagai subjek dan objek kajian 

dalam ilmu pengetahuan, harus dibedakan kepada tiga 

bentuk: Islam sebagai ajaran, Islam sebagai 

pemahaman dan pemikiran serta Islam sebagai praktek 

atau pengalaman.31 Dasar psikologis pendidikan Islam 

 
31Achmad Faisal Hadziq. “Konsep Psikologi Pendidikan Islam 

Dalam Persepektif Prof. Dr. Zakiyah Daradjat”. Jurnal Aksioma Ad-

Diniyyah: The Indonesian Journal of Islamic Studies. Vol. 7. No. 2. 

2019. hlm. 149 



 

28 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

adalah Al-Qur’an dan Al-Hadis, serta konsep-konsep 

seperti tauhid, fitrah, nafs, akhlak, dan risalah.  

Dasar psikologis yaitu dasar yang memberi 

informasi tentang watak pelajar, guru, cara terbaik 

dalam praktek pencapaian dan penilaian serta 

pengukuran. 

Dasar Al-Qur’an dan Al-Hadist: 

a) Ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan 

pendidikan, pengembangan diri, akhlak, dan ilmu 

pengetahuan menjadi dasar psikologi pendidikan 

Islam.  

b) Hadits yang berbicara tentang pentingnya 

pendidikan, etika dalam pengajaran, dan 

pembentukan karakter menjadi dasar psikologi 

pendidikan Islam.  

4. Dasar Soliologis 

Sosiologi pendidikan merupakan ilmu yang 

membahas aspek sosiologi tentang permasalahan-

permasalahan pendidikan yang fundamental. 

Sedangkan Dasar sosiologis pendidikan Islam 

adalah pemahaman bahwa pendidikan Islam harus 

berinteraksi dengan kehidupan sosial masyarakat 

setempat. Pendidikan Islam tidak berdiri sendiri, tetapi 

terintegrasi dengan struktur sosial masyarakat.  

Dasar-dasar sosiologis pendidikan Islam ini tidak 

dijelaskan Al-Qur’an secara eksplisit, akan tetapi 

terdapat beberapa isyarat yang menunjukkan adanya 

hal tersebut. Oleh karenanya, dalam kajian pendidikan 



 

29 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Islam pun pendidikan keluarga dan masyarakat, 

hubungan antar individu, lembaga pendidikan peran 

masjid dan masyarakat mendapat perhatian yang sangat 

penting dan serius.32 

Dasar-dasar sosiologis pendidikan Islam, antara 

lain:  

a) Kerjasama yang kondusif antara pendidikan 

keluarga, sekolah, dan masyarakat 

b) Memahami hubungan timbal balik antara agama 

dan masyarakat 

c) Memahami bagaimana agama mempengaruhi 

pemikiran dan pemahaman keagamaan 

d) Memahami pola-pola perilaku masyarakat muslim 

e) Memahami tingkat pengalaman beragama 

masyarakat 

5. Dasar Teknologis 

Teknologi telah menjadi bagian tak terpisahkan 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam dunia 

pendidikan. Perkembangan teknologi informasi dan 

komunikasi (TIK) telah membawa perubahan besar 

dalam cara penyampaian ilmu, termasuk dalam 

pendidikan Islam. Namun, dalam penerapannya masih 

terdapat tantangan, seperti kurangnya pemahaman guru 

dalam mengoptimalkan teknologi serta terbatasnya 

infrastruktur di beberapa wilayah. Oleh karena itu, 

diperlukan strategi yang tepat agar pemanfaatan 

 
32 Surawardi. “Dasar-dasar Sosiologis Pendidikan Islam”. 

Jurnal: Guidance and Counseling. Vol. 1. No. 2. hlm. 56. 



 

30 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

teknologi dapat berjalan secara optimal dan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam.33  Dasar teknologi pendidikan 

Islam adalah Al-Qur’an, Hadis, dan Ijtihad. Teknologi 

pendidikan Islam juga harus berpedoman pada prinsip-

prinsip pendidikan Islam. 

Adapun dasar teknologi pembelajaran dalam 

pendidikan Islam meliputi:34 

a) Dasar Ideal yaitu al-Qur’an, Hadist, Ijtihad.  

b) Dasar Operasional yaitu meliputi historis 

kelembagaan, kebijakan lembaga dengan 

mempertimbangkan perkembangan zaman. 

c) Dasar Sosial yaitu dasar yang memberikan 

kerangka budaya dimana pendidikan itu bertolak 

dan bergerak. Seperti: memindah budaya, memilih 

dan mengembangkan budaya. 

d) Dasar Ekonomi yaitu dasar yang memberikan 

perspektif tentang potensi manusia dan keuangan, 

materi dan persiapan megatur sumber-sumbernya 

dan bertanggung jawab terhadap anggaran 

pembelajarannya.  

e) Politik dan administrasi yaitu dasar yang 

memberikan bingkai ideologi/aqidah, dasar yang 

 
33 Astuti, M. dkk. “Mengoptimalkan Penggunaan Teknologi 

dalam Pendidikan Islam”. Journal of Social Humanities and 

Education. Vol. 2. No. 3. 2023. hlm. 28-40. 
34 Muchamad Suradji. Teknologi Pembelajaran Dalam 

Pendidikan Islam 

 (https://e-

jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/) 

https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/


 

31 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

digunakan sebagai tempat yang bertolak untuk 

mencapai tujuan yang dicita-citakan dan rencana 

yang dibuat.  

6. Dasar Historis 

Dasar historis adalah dasar yang memberikan andil 

kepada pendidikan dari hasil pengalaman masa lalu 

berupa peraturan dan budaya masyarakat. Sistem 

pendidikan tidaklah muncul begitu saja tetapi  

merupakan mata rantai yang berkelanjutan dari cita-cita 

dan praktek pendidikan di masa lampau yang tersurat 

maupun yang tersirat. 35  Adapun dasar historis 

pendidikan Islam adalah fondasi atau landasan yang 

menjadi dasar bagi pengembangan pendidikan Islam 

sepanjang Sejarah.  

Dasar historis dapat dibagi menjadi beberapa 

periode seperti pendidikan Islam pada periode Nabi 

Muhammad Saw, periode Khulafaur Rasyidin, periode 

Umayyah dan sebagainya. Sedangkan dalam peristiwa 

dan perkembangan historis pendidikan Islam, 

diantaranya: 

a. Pada masa Dinasti Umayyah, pendidikan Islam 

dilakukan di kuttâb yang berada di rumah-rumah 

guru.  

b. Pendidikan Islam mengalami perkembangan pesat 

pada zaman kemerdekaan.  

 
35Hikmatul Hidayah. “Pengertian, Sumber dan Dasar Pendidikan 

Islam”. Jurnal As-Said. Vol. 3. No.1. 2023. hlm. 31 



 

32 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

c. Pendidikan Islam masuk dalam sistem pendidikan 

nasional.  

d. Pendidikan Islam mengalami berbagai perubahan 

dan perkembangan sejalan dengan perkembangan 

zaman.  

7. Dasar Yuridis 

Dasar yuridis pendidikan Islam adalah regulasi 

yang berlaku di Indeks yang mengatur pelaksanaan 

pendidikan agama Islam. Dasar yuridis ini mencakup 

dasar ideal, struktural, dan operasional. Dasar yuridis 

pendidikan Islam: 

1. Pancasila 

Pancasila sebagai dasar ideal pendidikan agama 

Islam, yaitu dasar yang bersumber dari pandangan 

hidup bangsa Indeks. Sila pertama Pancasila adalah 

Ketuhanan Yang Maha Esa.  

2. UUD 1945 

UUD 1945 sebagai dasar konstitusional. UUD 

1945 telah diamandemen bab XIII tentang Pendidikan 

dan Kebudayaan pasal 31 ayat 1-5. Selain itu, terdapat 

pada pasal 29 ayat 1 dan 2. Yang berbunyi Ayat 1 

“Negara berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa” dan 

Ayat 2 “Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap 

penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing 

dan beribadah menurut agamanya dan kepercayaannya 

itu” 

3. UU No. 20 Tahun 2003 dan UU No. 2 tahun 1989 

tentang Sistem Pendidikan Nasional. 



 

33 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

UU Indeks. 20 Tahun 2003 terdapat pada pasal 30 

tentang Pendidikan Keagamaan. UU Indeks. 2 Tahun 

1989 terdapat pada Pasal 11 ayat 1 dan 6 yang berbunyi: 

Ayat 1 “Jenis pendidikan termasuk jalur pendidikan 

sekolah terdiri atas pendidikan umum, pendidikan 

kejuruan, pendidikan luar biasa, pendidikan kedinasan, 

pendidikan keagamaan, pendidikan akademik, dan 

pendidikan professional. Sementara itu, ayat 6 

“Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan yang 

mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan 

peranan yang menuntut penguasaan pengetahuan 

khusus tentang ajaran agama yang bersangkutan”. 

4. GBHN (Garis-Garis Besar Haluan Negara) 

GBHN No. 22 tahun 1993 yang berbunyi 

“Kehidupan beragama dan kepercayaan terhadap 

Indeks Yang Maha Esa makin dikembangkan sehingga 

terbina kualitas keimanan dan ketaqwaan terhadap 

Indeks Yang Maha Esa, kualitas kerukunan antar dan 

antara kerukunan umat beragama dan penganut 

kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dalam 

usaha memperkokoh persatuan dan kesatuan bangsa 

serta meningkatkan amal untuk bersama-sama 

membangun masyarakat”.36 

 
36Suwaibatul Aslamiyah. Ilmu Pendidikan Islam 

(https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-

pendidikan-Islam.html, diakses pada 2012) 

https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html


 

34 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

5. Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 

55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan 

Pendidikan Keagamaan.  

Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 

55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan 

Pendidikan Keagamaan pada Bagian Kesatu yaitu 

Pendidikan Keagamaan Islam pasal 14 ayat 1-3.37 

 

B.  Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam  

Ruang lingkup pendidikan Islam adalah segala 

sesuatu yang berhubungan dengan pendidikan Islam, yang 

merupakan unsur-unsur utama yang sangat penting 

sehingga membuat proses pendidikan Islam dapat berjalan 

dengan lancar dan efektif untuk mencapai tujuan 

pendidikan Islam itu sendiri.38 Ruang lingkup pendidikan 

Islam sangat luas, disebabkan banyaknya pihak yang ikut 

terlibat secara lansung atau tidak langsung. Adapun yang 

terlibat dalam  pendidikan Islam yang sekaligus menjadi 

ruang lingkup pendidikan Islam itu adalah: 

1. Perbuatan mendidik itu sendiri, yakni seluruh 

kegiatan, perbuatan dan sikap yang dilakukan oleh 

pendidikan. 

 
37 Mokh. Iman Firmansyah. “Pendidikan Agama Islam: 

Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi”. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam. Vol. 17 No. 2. 2019. hlm. 85 
38 Muhammad Yusuf dkk. “Konsep Dasar dan Ruang Lingkup 

Pendidikan Islam”. Bacaka Jurnal Pendidikan Agama Islam. Vol. 2. 

No. 1. 2022. hlm. 75 



 

35 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

2. Peserta didik, menjadi objek terpenting dalam 

pendidikan karena mendidik merupakan perbuatan 

yang dilakukan untuk membimbing anak didik 

kepada tujuan pendidikan Islam yang dicita-

citakan. 

3. Dasar dan tujuan pendidikan Islam, meliputi 

Aqidah, Akhlak, penghargaan terhadap akal, 

kemanusiaan, keseimbangan, rahmat bagi seluruh 

alam. Adapun tujuan Pendidikan Islam yaitu 

menghasilkan manusia yang berguna bagi dirinya 

dan masyarakatnya serta senag dan gemar 

mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam 

dalam berhubungan dengan Allah dan dengan 

manusia sesamanya, dapat mengambil manfaat 

yang semakin meningkat dari alam semesta untuk 

kepentingan hidup di dunia dan akhirat.39   

4. Pendidik, yakni seorang yang melaksanakan 

pendidikan Islam. Pendidikan ini juga sangat 

mempunyai peranan penting terhadap 

keberlangsungannya proses pendidikan. 

5. Materi pendidikan Islam, yakni  bahan atau 

pengalaman belajar ilmu agama Islam yang 

disusun dan untuk disajikan ataupun disampaikan 

kepada peserta didik dalam belajar.  

6. Media pendidikan Islam, yakni  perantara atau 

pengantar pesan pendidikan dari pengirim ke 

 
39Zakiah Daradjat, dkk, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi 

Aksara, 2011, hlm. 29. 



 

36 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

penerima pesan (siswa) 40 . Selain itu, dapat 

membuat minat serta perhatian siswa dalam proses 

belajar mengajar. 

7. Evaluasi pendidikan, yakni sebuah penilaian yang 

baik terhadap peserta didik yang sedang belajar.  

8. Lingkungan sekitar, yakni  keadaan di sekitar kita 

yang ikut berpengaruh dalam proses pelaksanaan 

hasil pendidikan Islam.41 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
40 Arief S. Sadiman dkk. Media Pendidikan, Pengertian, 

Pengembangan, dan Pemanfaatnya. (Jakarta, PT. Raja Grafindo 

Persada, cetakan ke-17). 2014, hlm. 6 
41 Muhammad. “Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam”. At-

Ta’lim Jurnal Kajian Pendidikan Islam. Vol. 3, Edisi 1. 2021. hlm 58-

59. 



 

37 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 4 

TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM 

  

A. Pengertian Tujuan Pendidikan Islam 

 Tujuan pendidikan merupakan faktor yang sangat 

menentukan jalannya pendidikan sehingga perlu 

dirumuskan sebaik-baiknya sebelum semua kegiatan 

pendidikan dilaksanakan.42  Para ahli telah merumuskan 

pengertian tujuan pendidikan Islam sebagai berikut:43 

1. Ibnu Khaldun, tujuan pendidikan Islam yaitu:   

a. Tujuan keagamaan, yaitu beramal untuk akhirat 

sehingga ia menemui Tuhannya dan telah 

menunaikan hak-hak Allah yang diwajibkan 

atasnya. 

b. Tujuan Ilmiah yang bersifat keduniaan, yaitu apa 

yang diungkapkan oleh pendidikan modern dengan 

tujuan kenanfaatan atau persiapan untuk hidup. 

2. Al-Ghazali, tujuan pendidikan Islam yang paling utama 

yaitu taqarrub kepada Allah dan kesempurnaan insani 

yang tujuannya kebahagiaan dunia dan akhirat. 

3. Prof. Saleh Abdul Aziz dan dr, Abdul Aziz Abdul 

Najid, tujuan pendidikan Islam adalah untuk 

mendapatkan keridhaan Allah SWT dan mengusahakan 

penghidupan. 

 
42Achmadi, Teologi Pendidikan Islam, …. hlm 90. 
43 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 

1994, hlm. 25-27. 



 

38 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

4. Musthafa Amin, tujuan pendidikan Islam adalah 

mempersiapkan seseorang bagi amalan dunia dan 

akhirat.  

5. Al-Abrasy merumuskan merumuskan tujuan 

pendidikan Islam ke dalam lima pokok yaitu: 

a. Pembentukan akhlak mulia (al-fadhilat) 

b. Persiapan untuk kehidupan dunia dan akhirat 

c. Persiapan untuk mencari rezeki dan pemeliharaan 

segi-segi pemanfaatannya. Keterpaduan anatara 

agama dan ilmu akan membawa manusia kepada 

kesempurnaan. 

d. Menumbuhkan roh ilmiah bagi pelajar dan 

memenuhi keinginan untuk mengetahui serta 

memiliki kesanggupan untuk mengkaji ilmu sebagai 

ilmu. 

e. Mempersiapkan pelajar menguasai profesi tertentu 

untuk memudahkan mencari rezeki. 

6. Abdullah Fayad, tujuan pendidikan Islam: 

a. Persiapan untuk hidup di akhirat 

b. Membentuk perorangan dengan ilmu pengetahuan 

dan keterampilan untuk menunjang kesuksesannya 

hidup di dunia. 

Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam 

diharapkan menghasilkan manusia yang berguna bagi 

dirinya dan masyaraakatnya serta senang dan gemar 

mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam dalam 

berhubungan dengan Allah dan dengan sesamanya, dapat 

mengambil manfaat yang semakin meningkat dari alam 



 

39 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

semesta ini untuk kepentingan hidup di dunia kini dan di 

akhirat nanti.  

 

B. Komponen Tujuan Pendidikan Islam 

Tujuan pendidikan Islam terdiri dari tiga komponen, 

yaitu:44  

1.    Tujuan  normatif, yakni  tujuan  yang  harus  dicapai  

berdasarkan  norma-norma  yang mampu  

mengkristalisasikan  nilai-nilai  yang  hendak  

diinternalisasi,  seperti: a. tujuan   formatif  yang  

bersifat  memberikan  persiapan  dasar  yang  korektif, 

b. tujuan  selektif  yang bersifat  memberi  

kemampuan  untuk  membedakan  yang  hak  dan  

yang  bathil, c. tujuan determinitif   yang   bersifat   

memberi   kemampuan   untuk   mengarahkan   diri   

pada sasaran-sasaran  yang  sejajar  dengan  proses  

kependidikan, d. tujuan  integratif  yang bersifat  

memberi  kemampuan  untuk  memadukan  fungsi  

psikis  (pikiran,  perasaan, kemauan,  ingatan  dan  

nafsu)  ke arah  tujuan  akhir  dan e. tujuan  aplikatif  

yang  bersifat memberi  kemampuan  untuk  

menerapkan  segala  pengetahuan  yang  telah 

diperoleh dalam pengalaman pendidikan. 

 
44 Nabila Nabila. Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan 

Indonesia, Vol. 2 No. 5 Mei 2021. hlm. 872. Arifin, Filsafat 

Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, hlm 127-128. 

 



 

40 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

2.   Tujuan  fungsional, yakni  tujuan  yang  sasarannya  

diarahkan  pada  kemampuan peserta didik untuk 

memfungsikan daya kognitif, afektif dan 

psikomotorik dari hasil pendidikan yang diperoleh 

sesuai dengan  yang ditetapkan, seperti: a. tujuan 

individual yang  sasarannya  pada  pemberian  

kemampuan  individual  dalam  mengamalkan nilai-

nilai  yang  telah  diinternalisasikan  dalam pribadi  

berupa moral,  intelektual  dan  skill; b. tujuan sosial 

yang sasarannya pada pemberian kemampuan 

pengamalan nilai-nilai ke dalam  kehidupan  sosial,  

interpersonal  dan  interaksional  dengan  orang  lain  

dalam masyarakat; c. tujuan  moral  yang  sasarannya  

pada  pemberian  kemampuan  untuk berprilaku   

sesuai   sesuai   dengan   tuntutan   moral   atas   

dorongan   motivasi   yang bersumber   pada   agama   

(teogenetis),   dorongan   sosial   (sosiogenetis),   

dorongan psikologi (psikogenetis) dan dorongan 

biologis (biogenetis); serta d. tujuan professional 

yang  sasarannya  pada  pemberian  kemampuan  

untuk  mengamalkan  keahliannya sesuai dengan 

kompetensi yang dimiliki.  

3.    Tujuan operasional, yakni   tujuan   yang   mempunyai   

sasaran   teknis   manajerial meliputi:  a) tujuan umum 

(tertinggi) sasarannya pencapaian kemampuan 

optimal yang menyaluruh (integral) sesuai idealitas 

yang diinginkan, b) tujuan intermediair yang bersifat 

sementara untuk dijadikan sarana mencapai tujuan 



 

41 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

tertinggi, c) tujuan partial, sasarannya pada suatu 

bagian dari keseluruhan aspek tujuan umum untuk 

memudahkan pencapaian tujuan umum, d) tujuan 

insidental, sasarannya pada hlm-hlm yang tidak 

direncanakan namun mempunyai kaitan dengan 

pencapaian tujuan umum, bersifat memperlancar 

pencapaian tujuan umum, e) tujuan khusus, 

sasarannya pada faktor-faktor khusus tertentu yang 

menjadi salah satu aspek penting dari tujuan umum 

yaitu memberikan dan mengembangkan kemampuan 

atau skill khusus pada anak didik sehingga mampu 

bekerja dalam bidang pekerjaan tertentu yang 

berkaitan erat dengan tujuan umum. 45 

 C. Hirarki Tujuan Pendidikan Islam 

Terkait dengan tujuan yang ingin dicapai pendidikan 

Islam, para ahli pendidikan Islam banyak memberikan 

definisi tentang tujuan pendidikan Islam yang setidaknya 

dapat memberikan polarisasi bagi arah dalam mencapai 

tujuan pendidikan Islam yang diinginkan. Al-Ghazali 

merumuskan tujuan pendidikan Islam kedalam dua segi 

yaitu membentuk insanpurna yang bertujuan mendekatkan 

diri kepada Allah dan menuju kebahagiaan hidup di dunia 

dan akhirat. Lebih lanjut al-Ghazali mengatakan bahwa 

tujuan pendidikan Islam adalah kesempurnaan manusia di 

 
 45 Nabila Nabila. Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal 

Pendidikan Indonesia, Vol. 2 No. 5 Mei 2021. hlm. 872. Arifin, 

Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, hlm 127-128. 



 

42 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

dunia dan akhirat.46 Dilihat dari segi cakupan atau ruang 

lingkupnya, tujuan pendidikan dibagi dalam beberapa 

tahapan sebagai berikut: 

1. Tujuan Tertinggi 

Berdasarkan pengertian pendidikan Islam di atas, 

secara mutlak tujuan pendidikan Islam yang tertinggi 

dirumuskan dalam istilah yang disebut “Insan Kamil”. 

Tujuan yang berbetuk Insan Kamil dengan pola takwa 

dapat mengalami perubahan naik turun, bertambah 

berkurang dalam perjalanan hidup berlaku selama hidup 

untuk menumbuhkan, memupuk, mengembangkan, 

memeliharan dan mempertahankan tujuan pendidikan 

yang telah dicapai.47 Karena tujuan terakhir ini menjadi 

sandaran atas tujuan hidup manusia dan peranannya 

sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Berikut adalah 

indikator dari Insan Kamil tersebut, adalah:  

a) Menjadi Hamba Allah  

Sebagaimana Allah berfirman dalam Q.S. Al-

Dzariyat [51]: 56 

نسَ إلََِّ لِيَعۡبدُُونِ     وَمَا خَلقَۡتُ ٱلۡجِنَّ وَٱلِۡۡ

 
46 Zubaedi, Filsafat Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2012), hlm. 31. 
47 Daradjat Zakiah, Ilmu Pendidikan Islam, Bumi Aksara, 

Jakarta, 2011, hlm. 31 



 

43 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Dan Aku (Allah) tidak menjadikan jin dan manusia 

melainkan untuk menyembah-Ku. (Q.S. Al-Dzariyat 

[51]: 56) 

Ayat tersebut menerangkan bahwa Allah 

menciptakan manusia tidak lain hanya untuk 

beribadah kepada-Nya. Oleh karena itu, pendidikan 

harus memungkinkan manusia memahami dan 

menghayati tentang Tuhannya. Sehingga peserta 

didik dapat melakukan peribadatan dengan penuh 

penghayatan dan kekhusyuan.  

b)  Menghantarkan subjek didik Khalifah Allah Fi 

Al-Ardh48  

Allah bertujuan agar khlmifah di muka bumi 

tersebut (manusia) mampu memakmurkan dan 

melestraikan bumi dan memuwujudkan rahmat bagi 

seluuh alam dan sekitarnya, sesuai dengan tujuan 

penciptaan, dan sebagai konsekuensi setelah 

menerima Islam sebagai pedoman hidup. Kemudian 

Allah berfirman dalam Q.S. Al-Anbiya [21] ayat 

107:  

لَمِينَ   لۡعََٰ كَ إلََِّ رَحۡمَةٗ ل ِ                          وَمَآ أرَۡسَلۡنََٰ

Dan tiadalah kami mengutus kamu, melainkan untuk 

(menjadi) rahmat bagi seluruh alam. (Q.S. Al-

Anbiya [21]: 107)  

 
48 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Kalam Mulia, Jakarta, 

2011, h. 135 



 

44 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

c) Untuk memperoleh kesejahteraan kebahagiaan 

hidup di dunia sampai akhirat, baik individu 

maupun masyarakat. 

Pendidikan Islam berlangsung selama hidup, 

maka tujuan akhirnya terdapat pada waktu hidup di 

dunia ini. Tujuan umum yang berbentuk insan kamil 

dengan pola takwa dapat mengalami perubahan naik 

turun, bertambah dan berkurang dalam perjalanan 

hidup seseorang. Perasaan, lingkungan dan 

pengalaman dapat mempengaruhinya. Karena itulah 

pendidikan Islam  berlaku selama hidup untuk 

menumbuhkan, memupuk, mengembangkan, 

memelihara dan mempertahankan tujuan pendidikan 

yang telah dicapai. Allah berfirman dalam Q.S. Al-

Qhashas [28] ayat 77: 

نۡياَۖ   ٱلد  مِنَ  نصَِيبكََ  تنَسَ  وَلََ  ٱلۡۡخِٓرَةَۖ  ارَ  ٱلدَّ  ُ ٱللََّّ كَ  ءَاتىََٰ فيِمَآ  وَٱبۡتغَِ 
َ لََ   ٱلۡفسََادَ فيِ ٱلۡۡرَۡضِۖ إِنَّ ٱللََّّ إِلَيۡكَۖ وَلََ تبَۡغِ   ُ وَأحَۡسِن كَمَآ أحَۡسَنَ ٱللََّّ

 يحُِب  ٱلۡمُفۡسِدِينَ   

Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan 

Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan 

janganlah kamu melupakan bahagianmu dari 

(kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada 

orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik 

kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan 

di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai 

orang-orang yang berbuat kerusakan.( Q.S. Al-

Qhashas [28]: 77) 



 

45 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Sabda Rasurullah SAW: Bekerjalah untuk urusan 

dunia seolah-olah engkau akan hidup selama- 

lamanya, dan bekerjalah untuk urusan akhirat 

seolah-olah engkau akan mati besok.” 

2. Tujuan Umum 

Jika tujuan akhir mengandung makna filosofis, 

berbeda dengan tujuan umum ini. Pada tujuan umum 

lebih bersifat empirik dan realistik. Tujuan umum 

berfungsi sebagai arah yang taraf pencapainnya 

dapat diukur, karena mencakup perubahan sikap, 

perilaku, dan kepribadian subjek didik. Tujuan 

umum harus dikaitkan pula dengan tujuan 

pendidikan nasional negara tempat pendidikan Islam 

itu diaksanakan dan harus dikaitkan pula dengan 

tujuan institusional lembaga yang 

menyelanggarakan pendidikan.49 

Tujuan umum meliputi aspek kemanusiaan yang 

meliputi sikap, tingkah laku, penampilan, kebiasaan 

dan pandangan. Dikatakan umum karena berlaku 

bagi siapa saja tanpa batas ruang dan waktu, dan 

menyangkut diri peserta didik secara total.50 

 

 

 
49 Daradjat Zakiah, Ilmu Pendidikan Islam, Bumi Aksara, 

Jakarta, 2011, hlm. 30 
50 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Kalam Mulia, Jakarta, 

hlm. 137 



 

46 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

BAB 5 

METODE PENDIDIKAN ISLAM 

  

A. Pengertian Metode Pendidikan Islam 

Pengertian metode pendidikan agama Islam dapat 

dimulai dari dua bagian utama yaitu dari aspek bahasan 

makna kata, etimologi dan bahasan istilah atau makna 

yang sebenarnya, terminologi. Aspek etimologi, dalam 

bahasa Latin, metode berasal dari dua suku kata, yaitu 

“meta” artinya melalui dan “hodos” artinya jalan atau 

cara. Penggabungan kedua kata ini menjadi “metahodos” 

yang kemudian bermakna jalan yang dilalui atau cara 

melalui. Bila kata “metahodos” ini diinterpretasi lebih 

lanjut maka metode akan bermakna cara melalui sesuatu 

yang menuntut upaya-upaya, persiapan-persiapan, 

kemampuan-kemampuan dan lain sebagainya untuk dapat 

melalui. 

Metode dalam Bahasa Arab dikenal dengan istilah 

“thariqah” yang berarti langkah-langkah strategis yang 

dipersiapkan untuk melakukan suatu pekerjaan. Dalam 

Bahasa Inggris, metode dikenal pula dengan istilah 

method yang berarti cara. Makna “thariqah” ini 

menggambarkan bahwa metode yang dipergunakan 

berkaitan dengan langkah strategis seseorang untuk 

dipersiapkan dalam sebuah pekerjaan. Bila berkaitan 

dengan langkah strategis berarti mengindikasikan adanya 

sistem, cara, dan aktivitas yang dipersiapkan seseorang 

dalam mensukseskan sebuah pekerjaan. Secara umum bila 



 

47 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

dilihat makna metode dari aspek etimologi dapat 

ditegaskan adalah cara atau langkah-langkah strategis 

yang dipergunakan dalam suatu pekerjaan. 

Metode pendidikan Islam adalah seperangkat cara, 

jalan, dan teknik yang digunakan oleh pendidik dalam 

proses belajar mengajar untuk memudahkan penyampaian 

materi pendidikan Islam agar tujuan pendidikan Islam 

dapat tercapai secara efektif dan efisien. Metode ini 

berfungsi sebagai sarana untuk mengembangkan potensi 

peserta didik sehingga terbentuk pribadi muslim yang 

berkepribadian Islami sesuai dengan ajaran dan syariat 

Islam yang telah ditetapkan. Secara etimologis, kata 

metode berasal dari bahasa Yunani “methodos” yang 

berarti jalan atau cara yang harus dilalui untuk mencapai 

suatu tujuan tertentu. Dalam konteks pendidikan Islam, 

metode merupakan alat yang digunakan untuk 

menyampaikan ajaran Islam secara sistematis dan 

terstruktur sehingga materi pembelajaran dapat dipahami 

dan diimplementasikan oleh peserta didik dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Dalam pengertian terminologis, para ahli berbeda 

pendapat terkait dengan metode pembelajaran tersebut. 

Dapat didefinisikan bahwa metode sebagai cara atau jalan 

yang harus dilalui untuk mencapai tujuan. Ada juga yang 

mendefinisikan metode sebagai jalan yang kita ikuti untuk 

memberi paham kepada murid-murid segala macam 

Pelajaran dalam segala macam mata Pelajaran. Dalam 

buku Pendidikan Islam Kajian Teoretis dan Pemikiran 



 

48 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Tokoh karya Heri Gunawan bahwa metode Pendidikan 

sebagai semua cara yang dilakukan dalam Upaya 

mendidik. Oleh karena itu, kata metode di sini diartikan 

secara luas mencakup juga metode mengajar, karena 

mengajar termasuk salah satu upaya mendidik.51 

Metode pembelajaran diartikan sebagai prinsip-

prinsip yang mendasari kegiatan mengarahkan 

perkembangan seseorang khususnya proses belajar 

mengajar. Metode berarti suatu jalan yang dilalui untuk 

mencapai tujuan. Dalam bahasa Arab metode disebut 

“thariqah”. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia,   

“metode” adalah cara yang teratur dan berpikir baik untuk 

mencapai maksud, sehingga dapat dipahami bahwa 

metode adalah suatu cara yang harus dilalui untuk 

menyajikan bahan pelajaran agar mencapai tujuan 

pembelajaran. 

Metode pembelajaran agama Islam ialah cara yang 

paling efektif dan efisien dalam mengajarkan agama 

Islam. Pengajaran yang efektif adalah pengajaran yang 

dapat dipahami secara sempurna.52 

Pendidikan sebagai upaya untuk membangun sumber 

daya manusia memerlukan wawasan yang sangat luas, 

karena pendidikan menyangkut seluruh aspek kehidupan 

manusia, baik dalam pemikiran maupun pengalamannya. 

 
51 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2014) hlm. 256-

257 
52At-Ta’lim Jurnal Kajian Pendidikan Agama Islam Volume 4, 

Edisi II  



 

49 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Oleh karena itu, pembahasan pendidikan tidak cukup 

berdasarkan pengalaman saja, melainkan dibutuhkan 

suatu pemikiran yang luas dan mendalam. Secara historis 

pertumbuhan dan perkembangan pendidikan Islam 

berperan sebagai mediator dimana ajaran Islam dapat 

disosialisasikan kepada masyarakat. Melalui pendidikan 

inilah masyarakat Jakarta. dapat memahami, menghayati 

dan mengamalkan ajaran Islam sesuai dengan Al-Quran 

dan Sunnah.53 

 

B. Urgensi Metode Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting 

dalam membentuk karakter dan mengembangkan 

kemampuan siswa. Oleh karena itu, metode pendidikan 

Islam yang tepat harus digunakan untuk mencapai tujuan 

pendidikan yang efektif. Dalam makalah ini, kita akan 

membahas tentang urgensi metode pendidikan Islam 

dalam meningkatkan kualitas pendidikan. 

Urgensi metode pendidikan Islam sangat penting 

karena metode berperan sebagai sarana utama dalam 

menyampaikan materi pendidikan Islam secara efektif dan 

sesuai dengan syariat Islam. Metode pembelajaran yang 

tepat memudahkan guru dalam proses penyampaian 

materi dengan cara, tujuan, dan teknik yang berbeda agar 

materi dapat tersampaikan secara maksimal dan sistematis 

 
53Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2009 ), hlm. 46. 



 

50 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

sehingga tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara 

menyeluruh. 

Implementasi metode pembiasaan (habituation) 

dalam pendidikan Islam juga sangat urgen karena dapat 

meningkatkan efektivitas dan efisiensi pembelajaran serta 

memberikan dampak positif pada perilaku dan psikologi 

siswa sesuai dengan prinsip teori behavioristik. 

Singkatnya, urgensi metode pendidikan Islam terletak 

pada kemampuannya untuk: 

1. Menyampaikan materi pendidikan Islam secara efektif 

dan sesuai syariat. 

2. Memotivasi dan memudahkan siswa dalam belajar. 

3. Menciptakan suasana belajar yang kondusif dan 

komunikatif. 

4. Mendorong siswa mengimplementasikan ilmu dalam 

kehidupan nyata. 

5. Mengikuti contoh dan strategi Rasulullah SAW dalam 

berdakwah dan mengajar. 

Dengan demikian, metode pendidikan Islam menjadi 

kunci keberhasilan pendidikan Islam dalam mencapai 

tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan54. 

Salah satu metode pembelajaran yang sangat penting 

dalam pendidikan Islam adalah metode hikmah. Metode 

hikmah menggunakan kata-kata bijak dan kebijaksanaan 

untuk mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode ini 

sangat efektif dalam membentuk karakter siswa dan 

 
54M. Taufiqi Rachman, Jurnal Pendidikan Islam, 2022 Vol 13, 

No. 2, hlm. 58 



 

51 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis.55 Dalam Al-

Qur’an, terdapat beberapa ayat yang menjelaskan tentang 

metode hikmah, seperti Surat An-Nahl [16] ayat 125. 

 

دِلۡهُم بٱِلَّتِي هِيَ   ٱدۡعُ إِلىََٰ سَبِيلِ رَب كَِ بٱِلۡحِكۡمَةِ وَٱلۡمَوۡعِظَةِ ٱلۡحَسَنَةِۖ وَجََٰ
 إِنَّ رَبَّكَ هوَُ أعَۡلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبيِلِهِۦ وَهوَُ أعَۡلَمُ بٱِلۡمُهۡتدَِينَ   

 أحَۡسَنُْۚ

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah 

dan pengajaran yang baik serta debatlah mereka 

dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu 

Dialah yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-

Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa yang 

mendapat petunjuk (Q.S An Nahl: 125)56 

Selain metode hikmah, terdapat beberapa metode 

pembelajaran lainnya yang juga sangat penting dalam 

pendidikan Islam, seperti metode nasihat yang baik, 

metode diskusi, dan metode teladan. Metode nasihat yang 

baik menggunakan nasihat yang baik dan lemah lembut 

untuk mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode diskusi 

menggunakan diskusi yang baik dan sopan untuk 

mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode teladan 

menggunakan teladan yang baik dari guru atau orang lain 

untuk mengajak siswa kepada jalan Allah. 

Dalam mengimplementasikan metode pembelajaran 

yang tepat, guru dan pendidik harus mempertimbangkan 

beberapa faktor, seperti kemampuan siswa, tujuan 

pendidikan, dan lingkungan belajar. Dengan 

 
 55Imam Al-Bukhari, Shahih Bukhari, jilid 1, hlm. 123-125 

 56Al-Qur’an, Surat An-Nahl:125 



 

52 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

mempertimbangkan faktor-faktor tersebut, guru dan 

pendidik dapat mengimplementasikan metode 

pembelajaran yang tepat untuk mencapai tujuan 

pendidikan yang efektif.57 

Berikut adalah beberapa poin utama mengenai 

urgensi metode pendidikan dalam pendidikan Islam: 

1. Keberagaman Metode: Pendidikan Islam tidak hanya 

bergantung pada satu metode, tetapi melibatkan 

berbagai pendekatan seperti metode situasional, 

dialogis, dan pemberian contoh teladan (uswatun 

hasanah). Metode ini bertujuan untuk menciptakan 

suasana belajar yang menyenangkan dan mendorong 

minat siswa untuk belajar tanpa paksaan. 

2. Kesesuaian dengan Syari’at Islam: Setiap metode 

yang diterapkan harus sesuai dengan prinsip-prinsip 

syari’at Islam. hlm ini penting untuk memastikan 

bahwa materi yang diajarkan tidak hanya informatif 

tetapi juga mendidik secara moral dan spiritual. 

3. Efektivitas Pembelajaran: Metode yang tepat dapat 

meningkatkan konsentrasi dan pemahaman siswa 

terhadap materi pelajaran. Misalnya, metode tanya 

jawab dan cerita dapat membantu siswa memahami 

konsep dengan lebih baik melalui interaksi aktif. 

4. Peran Guru: Kemampuan guru dalam memilih dan 

menerapkan metode pembelajaran sangat 

 
57Metode Pembelajaran dalam Pendidikan Islam Prof. Dr. H. M. 

Quraish Shihab, MA Jurnal Pendidikan Islam, Vol.10, No.2, 2015, 

hlm. 123-135 



 

53 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

berpengaruh pada keberhasilan pendidikan. Guru 

harus mampu menyesuaikan metode dengan 

karakteristik dan kebutuhan siswa agar proses belajar 

mengajar berjalan efektif. 

5. Pengembangan Potensi Siswa: Metode pendidikan 

yang bervariasi juga bertujuan untuk 

mengembangkan potensi alamiah siswa, termasuk 

aspek intelektual, emosional, dan sosial. Dengan 

demikian, pendidikan Islam tidak hanya fokus pada 

penguasaan materi tetapi juga pada pembentukan 

karakter. 

Secara keseluruhan, penerapan metode yang 

beragam dan sesuai dalam pendidikan Islam sangat 

penting untuk mencapai tujuan pendidikan yang holistik 

dan berkelanjutan.58 

C. Ragam Metode Pendidikan Islam 

Metode lebih penting daripada materi. Itulah 

ungkapan yang menggambarkan betapa guru harus lebih 

mementingkan metode mengajar ketimbang materi yang 

akan diajarkan. Apa yang diajar itu penting, tapi 

bagaimana mengajar itu jauh lebih penting. 

Sekilas, metode mengajar dalam Islam berikut ini 

terlihat sama/identik dengan metode mengajar 

kebanyakan. Namun bukan berarti metode-metode ini 

hasil imitasi/meniru. Justru metode tersebut adalah hasil 

 
58 Ramayulis. (2010). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam 

Mulia. 



 

54 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

pergumulan pendidikan yang telah diterapkan sejak masa-

masa awal Islam. Metode tersebut tetap dipertahankan 

karena terbukti tidak hanya membuat siswa cerdas secara 

intelektual, tapi juga cerdas dalam berakhlak dan 

bertingkah laku. 

Dikutip dari buku Pendidikan Islam Kajian Teoritis  

dan Pemikiran Tokoh metode Pendidikan Islam bersumber 

pada Al-Qur’an dan Hadist, metode inilah yang digunakan 

oleh Nabi Muhammad SAW dalam mendidik para 

sahabatnya. Metode Pendidikan yang dilakukan Nabi 

SAW sangat memerhatikan aspek-aspek manusia, 

mencakup perkembangan akal, jiwa, intuisi bagi setiap 

individu, memerhatikan Tingkat kemampuan mereka, 

aspek motivasi yang sangat berpengaruh, dan aspek 

kesiapan jiwa untuk belajar.  

Terkait dengan metode Pendidikan Islam,  

Abdurrahman An-Nahlawi (1996, 284-413) dalam buku 

Tarbiyyaul Aulad  fi Al Islam mengemukakan metode-

metode yang dapat menjadi pertimbangan pendidik dalam 

proses pendidikan, terutama dalam rangka 

menginternalisasikan nilai-nilai keIslaman kepada semua 

peserta didik. Metode-metode yang ditawarkan An-

Nahlawi tersebut sebagai berikut:59 

1.  Metode Hiwar (percakapan) yaitu percakapan silih 

berganti antara dua pihak atau lebih melalui tanya 

 
59 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2014), hlm. 260. 



 

55 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

jawab mengenai satu topik, dan dengan sengaja 

diarahkan kepada satu tujuan yang dikehendaki.  

2.  Metode Qishas. Menurut Ibn Manzur (1200 H), 

“kisah” berasal dari kata qashasha-yaqushashu-

qishashatan. Yang berarti “potongan berita yang 

diikuti” dan “pelacak jejak”. Al-Razzi (1985:87) 

mengemukakan bahwa kisah merupakan penelusuran 

terhadap kejadian masa lalu.  

3.  Metode Amtsal (Perumpamaan), baik digunakan oleh 

para guru dalam mengajari peserta didiknya terutama 

dalam menanamkan karakter kepada mereka. Cara 

menggunakan metode Amtsal ini hamper sama 

dengan kisah, yaitu dengan berceramah, (berkisah 

atau membacakan kisah) atau membaca teks (Tafsir, 

2004:142). Metode perumpamaan ini menurut An-

Nahlawi adalah mendekatkan makna pada 

pemahaman; 

a. Merangsang kesan dan pesan yang berkaitan 

dengan makna yang tersirat dalam perumpamaan 

tersebut yang menggugah-menumbuhkan pelbagai 

perasaan ketuhanan; 

b. Mendidik akal supaya berpikir logis dan 

menggunakan qiyas (silogisme) yang logis dan 

sehat; 

c. Perumpamaan merupakan motif yang 

menggerakan perasaan menghidupkan naluri, yang 

selanjutnya menggugah kehendak dan mendorong 



 

56 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

seseorang untuk melakukan perbuatan baik dan 

menjauhi segala kemungkaran. 

4.  Metode Keteladanan. Dalam penanaman nilai-nilai 

keIslaman kepada peserta didik, keteladanan 

merupakan metode yang lebih efektif dan efisien. 

Karena peserta didik (terutama siswa pada usia 

Pendidikan dasar dan menengah) pada umumnya 

cenderung meneladani (meniru) guru atau 

pendidiknya. Karena secara psikologis siswa 

memang senang meniru, tidak saja yang baik, bahkan 

terkadang yang jeleknya pun mereka tiru. 

5.  Metode Pembiasaan adalah sesuatu yang sengaja 

dilakukan secara berulang-ulang, agar sesuatu itu 

dapat menjadi kebiasaan. Metode pembiasaan  

(habituation) ini berintikan pengalaman. Karena 

yang dibiasakan itu ialah sesuatu yang diamalkan. 

Dan inti kebiasaan adalah pengulangan. Pembiasaan 

menempatkan manusia sebagai suatu yang Istimewa, 

yang dapat menghemat kekuatan, karena akan 

menjadi kebiasaan yang melekat spontan, agar 

kegiatan itu dapat dilakukan dalam setiap pekerjaan. 

Oleh karenannya, menurut para pakar, metode ini 

sangat efektif dalam rangka pembinaan karakter dan 

kepribadian anak.  

6.  Metode Mau’idzhah (Nasihat). Menurut 

Abdurrahman An-Nahlawi (1996: 390), terdapat 

perbedaan makna antara istilah ‘ibrah dan 

mau’idzhah. ‘ibrah berarti suatu kondisi psikis yang 



 

57 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

menyampaikan manusia kepada inti sari sesuatu yang 

disaksikan, dihadapi dengan menggunakan nalar, 

yang menyebabkan hati mengakuinya. Adapun kata 

mau’idzhah ialah nasihat yang lembut dan diterima 

oleh hati dengan cara menjelaskan pahlma atau 

ancamannya. 

7.  Metode Peringatan merupakan penyempurnaan dari 

metode  mau’idzhah. Dalam metode peringatan ini 

terdapat aktivitas yang sangat jelas dalam 

mengarahkan Pendidikan, dan memiki pengaruh 

terhadap jiwa jika dilakukan dalam waktu yang tepat 

dan kondisi yang tepat pula. Terlebih jika dilakukan 

dengan cara yang tepat. Seperti, memerhatikan 

keadaan jiwa, perasaan seseorang, dan Tingkat 

pengetahuan serta pemahamannya. 

8.  Metode Targhib dan Tarhib. Targhib ialah janji 

terhadap kesenangan, kenikmatan akhirat yang 

disertai dengan bujukan. Tarhib bertujuan agar orang 

mematuhi aturan Allah. Akan tetapi keduanya 

mempunyai yiyik tekan yang berbeda. Targhib agar 

melakukan kebaikan yang diperintahkan Allah, 

sedang Tarhib agar menjauhi perbuatan jelek yang 

dilarang oleh Allah. 

9.  Metode Praktik dianggap sebagai metode pendidikan 

yang paling penting, karena belajar dan pengalaman 

keduanya menghendaki metode secara langsung 

(praktik). Metode ini membuat siswa ikut serta secara 

aktif dalam proses pembelajaran Pendidikan dan 



 

58 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

Pendidikan. Oleh karena itu, metode ini menghendaki 

usaha individu peserta didik terhadap pengetahuan 

dan keterampilan, serta mempraktik-kannya sendiri. 

10. Metode Ceramah  merupakan cara menyajikan 

pelajaran melalui penuturan secara lisan atau 

penjelasan langsung kepada sekelompok siswa. Cara 

mengajar dengan menyampaikan keterangan atau 

informasi atau uraian tentang suatu pokok persoalan 

serta masalah secara lisan (verbal). Dengan 

demikian, dapat dipahami bahwa metode ceramah 

adalah cara penyajian Pelajaran yang dilakukan guru 

dengan menuturkan atau penjelasan lisan secara 

langsung terhadap peserta didik. 

11. Metode Diskusi yaitu metode pembelajaran yang 

menghadapkan siswa pada suatu permasalahan. 

Dalam proses pembelajaran, metode ini mendapatkan 

perhatian yang lebih khusus, karena dengan metode 

diskusi dapat merangsang siswa berpikir atau 

mengeluarkan pendapat sendiri.  

12. Metode Demonstrasi yaitu metode pembelajaran 

dengan menggunaan peragaan yang berguna untuk 

memperjelas suatu pengertian atau konsep-konsep, 

atau untuk memperlihatkan bagaimana melakukan 

sesuatu kepada siswa. Dalam pengertian lain,  

Metode Demonstrasi merupakan metode penyajian 

materi Pelajaran dengan cara memperagakan atau 

mendemonstrasikan atau mempertunjukkan kepada 



 

59 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

siswa tentang suatu proses, situasi atau benda 

tertentu, baik sebenarnya atau hanya sekedar tiruan. 

13. Metode Simulasi dapat digunakan sebagai metode 

mengajar dengan asumsi tidak semua proses 

pembelajaran dapat dilakukan secara langsung pada 

objek yang sebenarnya. Untuk mengetahui cara 

melakukan orasi atau berpidato, maka dapat 

dilakukan dengan cara simulasi atau 

mementaskannya dengan berperan seperti orang yang 

melakukan orasi atau pidato. 

14. Metode Proyek, dinamakan metode pengajaran unit. 

Dalam pelaksanaanya, siswa disuguhi dengan 

berbagai macam masalah, dan siswa Bersama sama 

menghadapi masalah tersebut dengan mengikuti 

Langkah Langkah tertentu secara ilmiah, logis, dan 

sistematis.60 

 
60 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh … hlm.260-290. 



 

60 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 6 

MEDIA PENDIDIKAN ISLAM 

  

A. Pengertian Media Pendidikan Islam 

1. Pengertian Media 

Media (bentuk jamak dari kata medium), merupakan 

kata yang berasal dari bahasa latin medius, yang secara 

harfiah berarti ‘tengah’, ‘perantara’ atau ‘pengantar’, kata 

media, berasal dari bahasa Latin, bentuk jamak 

dari medium secara harfiah berarti perantara atau 

pengantar.61 Media adalah suatu alat yang dipakai sebagai 

saluran channel) untuk menyampaikan pesan (message) 

atau informasi dari suatu sumber (resource) kepada 

penerimanya (reciver).62 

 Menurut Sadiman, media adalah semua bentuk 

perantara yang dipakai orang penyebar ide, sehingga ide 

atau gagasan itu sampai pada penerima. 63  Media 

pengajaran pada hakekatnya hanya merupakan alat yang 

berfungsi untuk menvisualisasikan konsep tertentu. 64 

Adapun, Zakiah Daradjat mengatakan bahwa media 

pendidikan atau pembelajaran adalah suatu benda yang 

dapat diindrai, khususnya penglihatan dan pendengaran, 

 
61A. Arsyad, Media Pembelajaran, .........., hlm. 2 
62 Rosady Ruslan, Manajemen Public Relations dan Media 

Komunikasi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2007), hlm. 16 
63 Sadiman A.S. dkk, Media Pendidikan: Pengertian, 

Pengembangan dan Pemanfaataya, (Jakarta: Rajawali,1990), hlm. 3 
64O. Hamalik, Media Pendidikan, (Bandung: Citra Aditya Bakti, 

1994), hlm. 5 



 

61 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

baik yang terdapat di dalam maupun di luar kelas, yang 

digunakan sebagai alat bantu penghubung (media 

komunikasi) dalam proses interaksi belajar mengajar 

untuk meningkatkan efektivitas hasil belajar siswa. 65 

Sementara itu,   menurut Asnawir dan Basyiruddin Usman 

bahwa media merupakan sesuatu yang bersifat 

menyalurkan pesan dan dapat merangsang pikiran, 

perasaan, dan kemauan audien (siswa) sehingga dapat 

mendorong terjadinya proses belajar pada dirinya.66 

 Media pendidikan secara luas adalah setiap orang, 

materi atau peristiwa yang memberikan kesempatan pada 

siswa untuk memperoleh pengetahuan, keterampilan, dan 

sikap. Adapun pengertian media secara sempit adalah 

sarana non-personal (bukan manusia) yang digunakan 

oleh guru yang memegang peranan dalam proses belajar 

mengajar untuk mencapai tujuan. 67  Dari beberapa  

pengertian tentang media pendidikan, dapat dilihat 

kesamaan satu sama lain, yaitu proses penyampaian pesan 

atau informasi secara efektif dan efisien dapat diterima 

dan selalu diingat oleh peserta didik. Dapat dipahami 

bahwa media pendidikan merupakan alat bantu atau sarana 

yang dijadikan sebagai perantara komunikasi untuk 

menyampaikan pesan atau informasi berupa ilmu 

 
65Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 

1984), hlm. 23 
66Asnawir dan Basyiruddin Usman (2002), dalam bukunya yang 

berjudul “Media Pendidikan” 

       67 Khasanah, et.al, 2022 



 

62 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

pengetahuan dari berbagai sumber ke penerima pesan atau 

informasi guna mencapai tujuan pembelajaran.68  

 Media pendidikan memiliki tiga peranan, yaitu peran 

sebagai penarik perhatian (international role), peran 

komunikasi (communication role), dan peran 

ingatan/penyimpanan (retention role). Peranan dari media 

pendidikan adalah sebagai proses penyalur pembelajaran, 

dan dapat menarik perhatian siswa, dan dapat 

menyampaikan pesan yang ingin disampaikan dalam 

setiap mata Pelajaran.69 

Dalam proses pembelajaran guru dapat 

menyampaikan materi secara menarik dan dapat menarik 

perhatian siswa. Dalam melaksakan tugasnya sebagai 

pendidik,guru harus dilandasi oleh langkah-langkah yang 

bersumber dari ajaran agama sebagaimana firman Allah 

dalam surat an-Nahl [16] ayat 44: 

لَ إِليَۡهِمۡ وَلَعَلَّهُمۡ   كۡرَ لِتبُيَ ِنَ لِلنَّاسِ مَا نزُ ِ برُُِّۗ وَأنَزَلۡنآَ إِلَيۡكَ ٱلذ ِ تِ وَٱلز  بٱِلۡبيَ نََِٰ
 يتَفََكَّرُونَ   

(mereka kami utus) dengan membawa keterangan-

keterangan (mukjizat) dan kitab-kitab. Dan kami 

turunkan ad-Dzikir (al-Quran) kepadamu, agar engkau 

menerangkan kepada manusia apa yang telah 

diturunkan kepada mereka dan agar mereka 

memikirkan. (Q.S. An-Nahl [16]:144) 

 
 68Rachelia 84 Silabus: Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No. 

2 April 2024 
69 Weni, 2019 



 

63 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Dalam masalah penerapan media pendidikan, 

pendidik harus memperhatikan perkembangan jiwa 

keagamaan peserta didik. Tanpa memperhatikan peserta 

didik, pendidik tidak dapat memahami perkembangan jiwa 

serta tingkat daya pikir peserta didik. Guru akan kesulitan 

dalam mencapai tujuan mengajar. Sebagaimana firman 

Allah SWT dalam surat An-Nahl [16] Ayat 125: 

دِلۡهُم بٱِلَّتيِ هِيَ   ٱدۡعُ إِلىََٰ سَبيِلِ رَب كَِ بِٱلۡحِكۡمَةِ وَٱلۡمَوۡعِظَةِ ٱلۡحَسَنةَِۖ وَجََٰ
 إِنَّ رَبَّكَ هوَُ أعَۡلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبيِلِهِۦ وَهوَُ أعَۡلَمُ بٱِلۡمُهۡتدَِينَ   

 أحَۡسَنُْۚ

Serulah (manusia) kepada jalan tuhanmu dengan 

hikmah dan pengajaran yang baik, dan berdebatlah 

dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya 

Media Pendidikan Dalam Perspektif Pendidikan Islam 

tuhanmu dialah yang lebih mengetahui siapa yang sesat 

dari jalan-Nya dan dialah yang lebih mengetahui siapa 

yang mendapat petunjuk.(Q.S. An-Nahl [16]:125) 

Media pendidikan dalam perspektif pendidikan Islam 

adalah al-Quran dan Al-Hadis. 70  Media pendidikan 

meliputi dua macam yaitu perbuatan pendidik (biasa 

disebut software atau immaterial) mencakup nasihat, 

teladan, larangan, perintah, pujian, teguran, ancaman,dan 

hukuman dan benda-benda sebagai alat bantu (bisa disebut 

hardware atau material); mencakup meja kursi belajar, 

papan tulis, penghapus, kapur tulis, buku, peta, hp, dan 

sebagainya. Beberapa klaster media pendidikan yang 

 
70 Yurnita, 2021 



 

64 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dinyatakan dalam Al-Qur’an dan Al-Hadits, sebagai 

berikut: 

a. Media Pendidikan Audio  

Media pendidikan audio adalah media yang 

hanya dapat didengar, berupa suara dengan berbagai 

alat penyampai suara baik dari manusia maupun 

bukan manusia. 71  Dalil di dalam Al-Qur’an yang 

berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan, 

dapat diambil dari kata bacalah, menjelaskan dan 

ceritakan, serta kata-kata lain yang semakna. 

Beberapa ayat Al-Qur’an yang memberikan 

keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa 

kata “bacalah” (asal kata kerja “baca”) di dalam Al-

Qur’an, di antaranya Surat Al-A’laq [96] ayat 1 

  ٱقۡرَأۡ بِٱسۡمِ رَب كَِ ٱلَّذِي خَلَقَ  

Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan! (QS. Al-Alaq [96]: 1) 

 

 Surat Al-Isra’ [17] Ayat 14 

بكََ كَفىََٰ بنَِفۡسِكَ ٱلۡيوَۡمَ عَليَۡكَ حَسِيبٗا     ٱقۡرَأۡ كِتََٰ

(Dikatakan,) “Bacalah kitabmu. Cukuplah dirimu 

pada hari ini sebagai penghitung atas (amal) 

dirimu.” (Q.S Al-Isra’ [17]:14) 

 

 

 

 
71 Siti, 2021 



 

65 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Surat Al-Ankabut [29] Ayat 45 

تنَۡهَىَٰ عَنِ   ةَ  لوََٰ ٱلصَّ إِنَّ  ةَۖ  لوََٰ بِ وَأقَِمِ ٱلصَّ ٱلۡكِتََٰ مِنَ  إِليَۡكَ  أوُحِيَ  مَآ  ٱتۡلُ 
ُ يَعۡلَمُ مَا تصَۡنَعوُنَ   ِ أكَۡبرَُُّۗ وَٱللََّّ   ٱلۡفحَۡشَاءِٓ وَٱلۡمُنكَرُِّۗ وَلَذِكۡرُ ٱللََّّ

“Bacalah (Nabi Muhammad) Kitab (Al-Qur’an) 

yang telah diwahyukan kepadamu dan tegakkanlah 

salat. Sesungguhnya salat itu mencegah dari 

(perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, mengingat 

Allah (salat) itu lebih besar (keutamaannya 

daripada ibadah yang lain). Allah mengetahui apa 

yang kamu kerjakan”. (QS. Al-Ankabut [29]: 45)  

 

Surat Al-Muzzammil [73] Ayat 20 

 

إِنَّ رَبَّكَ يَعۡلَمُ أنََّكَ تقَوُمُ أدَۡنىََٰ مِن ثلُثُيَِ ٱلَّيۡلِ وَنِصۡفهَۥُ وَثلُثُهَۥُ وَطَائٓفَِةٞ  
فتَاَبَ   لَّن تحُۡصُوهُ  أنَ  عَلِمَ  ٱلَّيۡلَ وَٱلنَّهَارَْۚ  رُ  يقَُد ِ  ُ ٱلَّذِينَ مَعكََْۚ وَٱللََّّ نَ  م ِ

رۡضَىَٰ عَليَۡكُمۡۖ فٱَقۡرَءُواْ مَا تيََسَّرَ مِنَ ٱلۡقُ  رۡءَانِْۚ عَلِمَ أنَ سَيَكُونُ مِنكُم مَّ
ِ وَءَاخَرُونَ   وَءَاخَرُونَ يضَۡرِبوُنَ فيِ ٱلۡۡرَۡضِ يبَۡتغَوُنَ مِن فَضۡلِ ٱللََّّ
ةَ وَءَاتوُاْ   لوََٰ ِۖ فٱَقۡرَءُواْ مَا تيَسََّرَ مِنۡهُْۚ وَأقَيِمُواْ ٱلصَّ تِلوُنَ فيِ سَبيِلِ ٱللََّّ يقََُٰ

وَأقَۡرِ  ةَ  كَوَٰ خَيۡرٖ  ٱلزَّ نۡ  م ِ لِۡنَفسُِكُم  مُواْ  تقَُد ِ وَمَا  حَسَنٗاْۚ  قرَۡضًا   َ ٱللََّّ ضُواْ 
َ غَفوُرٞ   َۖ إِنَّ ٱللََّّ ِ هوَُ خَيۡرٗا وَأعَۡظَمَ أجَۡرٗاْۚ وَٱسۡتغَۡفِرُواْ ٱللََّّ تجَِدُوهُ عِندَ ٱللََّّ

حِيمُِۢ     رَّ

“Sesungguhnya Tuhanmu mengetahui bahwa 

engkau (Nabi Muhammad) berdiri (salat) kurang 

dari dua pertiga malam, atau seperdua malam atau 

sepertiganya dan (demikian pula) segolongan dari 

orang-orang yang bersamamu. Allah menetapkan 

ukuran malam dan siang. Allah mengetahui bahwa 

kamu tidak dapat menghitungnya (secara 

terperinci waktu-waktu tersebut sehingga 

menyulitkanmu dalam melaksanakan salat malam). 



 

66 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Maka, Dia kembali (memberi keringanan) 

kepadamu. Oleh karena itu, bacalah (ayat) Al-

Qur’an yang mudah (bagimu). Dia mengetahui 

bahwa akan ada di antara kamu orang-orang yang 

sakit, dan yang lain berjalan di bumi mencari 

sebagian karunia Allah serta yang lain berperang 

di jalan Allah, maka bacalah apa yang mudah 

(bagimu) darinya (Al-Qur’an). Tegakkanlah salat, 

tunaikanlah zakat, dan berikanlah pinjaman 

kepada Allah pinjaman yang baik. Kebaikan apa 

saja yang kamu perbuat untuk dirimu niscaya kamu 

memperoleh (balasan)-nya di sisi Allah sebagai 

balasan yang paling baik dan yang paling besar 

pahalanya. Mohonlah ampunan kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang. (QS. Al-Muzzammil: 20) 

 

  Selanjutnya ayat Al-Qur’an yang memberikan 

keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa 

kata menjelaskan (asal kata kerja “jelas”), di 

antaranya terdapat dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am 

[6] Ayat 97 dan 165 

تِ ٱلۡبَر ِ وَٱلۡبحَۡرُِّۗ قَدۡ   وَهوَُ ٱلَّذِي جَعلََ لَكُمُ ٱلن جُومَ لِتهَۡتدَُواْ بِهَا فيِ ظُلمََُٰ
تِ لِقوَۡمٖ يَعۡلَمُونَ    لۡناَ ٱلۡۡيََٰٓ  فصََّ

Dialah yang menjadikan bagimu bintang-bintang 

agar kamu menjadikannya petunjuk dalam 

kegelapan (yang pekat) di darat dan di laut. 

Sungguh, Kami telah memerinci tanda-tanda 



 

67 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

(kekuasaan Kami) kepada kaum yang mengetahui. 

(QS. Al-An’am [6]: 97) 

تٖ  ئفَِ ٱلۡۡرَۡضِ وَرَفَعَ بَعۡضَكُمۡ فوَۡقَ بَعۡضٖ دَرَجََٰ
ٓ وَهوَُ ٱلَّذِي جَعَلَكُمۡ خَلََٰ

حِيمُِۢ    كُمُّۡۗ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلۡعِقاَبِ وَإنَِّهۥُ لَغفَوُرٞ رَّ  ل ِيبَۡلوَُكُمۡ فيِ مَآ ءَاتىََٰ

Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-

khalifah di bumi dan Dia meninggikan sebagian 

kamu beberapa derajat atas sebagian (yang lain) 

untuk menguji kamu atas apa yang diberikan-Nya 

kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu sangat cepat 

hukuman-Nya. Sesungguhnya Dia Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang”. (QS. Al-

An’am [6]: 165) 

Berikut ini contoh dalil dari Al-Qur’an yang 

berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan 

berupa kata menjelaskan (asal kata kerja “jelas”) 

dalam Surat At-Taubah [9] Ayat 11 yang berbunyi: 

لُ   ينُِّۗ وَنفُصَ ِ نكُُمۡ فيِ ٱلد ِ ةَ فإَخِۡوََٰ كَوَٰ ةَ وَءَاتوَُاْ ٱلزَّ لَوَٰ فإَنِ تاَبوُاْ وَأقَاَمُواْ ٱلصَّ
تِ لِقوَۡمٖ يَعۡلَمُونَ     ٱلۡۡيََٰٓ

Jika mereka bertobat, menegakkan salat, dan 

menunaikan zakat, mereka adalah saudara-

saudaramu seagama. Kami menjelaskan secara 

terperinci ayat-ayat itu bagi kaum yang 

mengetahui.”72 (QS. At-Taubah [9]: 165) 

 
72 Rachelia 86 Silabus:Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No. 

2 April   2024 



 

68 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Kemudian, ayat Al-Qur’an yang memberikan 

keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa 

kata ceritakan (asal kata “cerita”), diantaranya 

terdapat dalam Surat Al-Baqarah (2) Ayat 76; dan 

Surat Yusuf (12) Ayat 5. Berikut ini contoh dalil yang 

berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan 

dari kata ceritakan (asal kata “cerita”) dalam Surat 

Yusuf [12] ayat 5 yang berbunyi:  

إِنَّ   كَيۡدًاۖ  لكََ  فيََكِيدُواْ  إِخۡوَتكَِ   ٓ عَلىََٰ رُءۡياَكَ  تقَۡصُصۡ  لََ  بنُيََّ  يََٰ قاَلَ 
بيِنٞ    نِ عَدُو ٞ م  نسََٰ نَ لِلِۡۡ

 ٱلشَّيۡطََٰ

Hai anakku, janganlah kamu ceritakan mimpimu itu 

kepada saudara-saudaramu, maka mereka membuat 

makar (untuk membinasakan) mu. Sesungguhnya 

syaitan itu adalah musuh yang nyata bagi manusia.’ 

(Q.S. Yusuf [12]: 5)  

Berdasarkan uraian di atas, berkaitan dengan kata 

kerja “bacalah, menjelaskan, dan ceritakan”, tentunya 

akan menimbulkan bunyi atau suara sehingga dapat 

dipahami apa isi pesan yang disampaikan oleh bunyi 

atau suara tersebut. hlm ini bisa terjadi ketika guru 

menyampaikan materi pembelajaran hanya dengan 

cara membacakan buku yang dijadikan rujukan dalam 

suatu proses pembelajaran atau tanpa menggunakan 

jenis media pendidikan lain. Namun, yang lebih 

 
 



 

69 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

ditekankan dari kata baca, menjelaskan, dan ceritakan 

adalah timbulnya bunyi atau suara yang dapat 

menyampaikan isi pesan berupa materi pembelajaran. 

Dalam perkembangan selanjutnya media pendidikan 

audio dikembangkan berupa berbagai alat audio, 

seperti radio, tape recorder, laboratorium bahasa, dan 

lain sebagainya. 

B. Urgensi Media Pendidikan Islam 

 Dalam proses pembelajaran, media merupakan 

bagian yang sangat penting dalam menciptakan keaktifan 

peserta didik. Keberadaan media, juga sangat membantu 

guru dalam proses pembelajaran, terutama membantu 

dalam usaha menyampaikan informasi kepada penerima 

pesan dalam hlm ini para peserta didik atau siswa. Secara 

umum pembagian media pembelajaran dapat 

diklasifikasikan ke dalam tiga jenis yaitu, media audio, 

visual dan audio visual. Dalam opersionalnya pada proses 

pembelajaran ketiga jenis media tersebut mengalami 

perkembangan sesuai dengan kebutuhan proses 

pembelajaran yang akan dikembangkan oleh guru atau 

tenaga pengajar. Pemilihan dan penentuan media 

pembelajaran yang tepat akan membuat media semakin 

urgen digunakan.73 Urgensi pendidikan Islam meliputi: 

1. Meningkatkan motivasi belajar 

2. Mempermudah pemahaman konsep Islam  

 
73 Umarella, Samad.  Urgensi Media dalam Proses 

Pembelajaran.  Jurnal Al-iltizam 3.2 (2018): 234-241. 



 

70 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

3. Meningkatkan efektivitas pembelajaran  

4. Meningkatkan kesadaran beragama  

5. Mempersiapkan generasi yang berakhlak mulia  

 Dalam perkembangannya peran media sangat 

dibutuhkan karena kini media tidak hanya dilhat sebagai 

alat bantu namun juga termasuk bagian yang penting 

dalam dunia pendidikan. Dapat dipahami bahwa media 

merupakan fragmen yang tidak dapat terpisahkan dari 

suatu proses pembelajaran karena fungsi dari media 

pembelajaran itu sendiri mempermudah siswa dalam 

mengembangkan potensi melalui rangsangan dari kegiatan 

belajar serta dapat mempercepat pencapaian tujuan 

pengajaran yang telah dirumuskan. Posisi media pada 

pembelajaran untuk memperkuat proses interaksi antar 

komponen pendidikan. Karenanya, melalui media 

pembelajaran menjadi pijakan dalam meningkatkan 

kualitas pembelajaran nantinya dapat mempengaruhi 

kualitas output peserta didik. 

C. Ragam Media Pendidikan Islam 

Di era masyarakat 5.0A, ragam media pembelajaran 

Pendidikan Islam, antara laini: 

1. Platform e-learning (pembelajaran elektronik) 

       E-learning atau pembelajaran elektronik merupakan 

jenis pembelajaran yang memungkinkan tersebarnya 

bahan ajar ke siswa dengan menggunakan media 

internet. 74  Tidak hanya memberikan materi atau bahan 

 
74Mahmud, 2019 



 

71 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

ajar, melalui platform e-learning yang disebut Learning 

Management System (LMS), seorang guru juga dapat 

memantau perkembangan belajar siswa-siswinya, 

mengevaluasi hasil belajar siswa-siswinya melalui kuis 

atau soal online, serta dapat melaksanakan diskusi atau 

forum secara daring. Contoh dari platform e-learning ini 

adalah Google Classroom, Moodle, dan Edmod. 

 

2. Aplikasi Edukasi Islam 

      Aplikasi edukasi Islam adalah perangkat lunak 

(software) yang dirancang untuk membantu mempelajari 

dan memahami ajaran Islam melalui media digital. 

Aplikasi ini mencakup berbagai fitur, seperti pembelajaran 

Al-Qur’an, doa-doa harian, sejarah Islam, dan panduan 

ibadah, yang disajikan secara interaktif dan menarik. 

Contoh dari aplikasi edukasi Islam ini adalah aplikasi Al-

Qur’an & Tafsir, Muslim Pro, Bekal Islam, dsb. 

3. Teknologi Imersif 

      Teknologi imersif adalah teknologi yang memberikan 

pengalaman seperti di dunia nyata dengan tanpa adanya 

batas antara dunia maya dan dunia nyata. Teknologi 

imersif terbagi menjadi tiga kategori: Augmented Reality 

(AR), Virtual Reality (VR), serta Mixed Reality (gabungan 

Augmented Reality dan Virtual Reality). Penggunaan 

teknologi imersif yang memadukan dunia nyata dengan 

elemen-elemen virtual menciptakan pengalaman belajar 

yang mendalam dan menarik bagi para siswa.75  Contoh 

 
75Marissa, 2023 



 

72 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dari teknologi imersif ini adalah aplikasi VR simulasi 

thawaf di Ka’bah, tour virtual masjid Nabawi, dan tour 

virtual museum sejarah Islam. 

4. Media Sosial untuk Pembelajaran Agama Islam 

      Berbagai platform media sosial, seperti Facebook, 

Instagram, Tiktok, Youtube, juga dapat menjadi sarana 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Melalui 

media sosial seperti Youtube dan Tiktok, dapat diperoleh 

berbagai video pembelajaran yang berguna dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Melalui 

Facebook, guru dapat berbagi tulisan yang bermanfaat 

kepada murid-muridnya, serta dapat dimanfaatkan sebagai 

sarana untuk berdiskusi, dan melalui akun-akun Instagram 

dakwah Islam, siswa dapat memperoleh berbagai ilmu 

keIslaman melalui konten yang menarik, seperti infografis 

dan reels. 

5. E-book (buku digital) 

     E-book atau buku digital merupakan buku yang dibuat 

dalam bentuk yang dapat dibaca melalui perangkat digital. 

Dengan demikian, membaca buku akan menjadi lebih 

mudah dan praktis, karena dapat dibaca kapan saja dan 

dimana saja melalui perangkat smartphone.76 Penggunaan 

e-book dapat membantu siswa dalam memenuhi asupan 

literasinya, serta pula dapat membantunya sebagai 

referensi dalam mengerjakan tugas.  

6. Game Pembelajaran Agama Islam 

 
76Nugraha et al., 2022 



 

73 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

           Game edukasi adalah perangkat lunak yang dirancang 

untuk menyajikan materi pendidikan dalam bentuk yang 

menarik dan interaktif, sehingga dapat memotivasi dan 

meningkatkan minat belajar peserta didik. Game edukasi 

memiliki potensi untuk meningkatkan keterlibatan siswa 

dalam proses belajar, karena menawarkan pengalaman 

belajar yang menyenangkan dan menantang. Pemanfaatan 

game edukasi dalam pembelajaran PAI memberikan 

dampak positif yang signifikan. Selain meningkatkan 

pemahaman siswa terhadap nilai-nilai keagamaan, game 

edukasi juga mampu meningkatkan motivasi belajar dan 

memberikan pengalaman belajar yang menyenangkan dan 

bermakna.77 

 

7. Artificial Intelligence (AI) 

           Artificial Intelligence (AI) atau kecerdasan buatan 

adalah kemampuan mesin atau program komputer untuk 

meniru kecerdasan manusia dalam berbagai aspek, 

termasuk pengambilan keputusan, logika, pemrosesan 

bahasa alami, dan bahkan belajar dari pengalaman. Dalam 

berbagai bidang, AI telah membawa dampak besar, 

termasuk dalam dunia pendidikan. 78  Melalui chatbot 

berbasis AI, siswa dapat bertanya mengenai berbagai 

pertanyaan seputar agama Islam. Contoh penggunaan AI 

 
77 Windi, 2024 
78Hakim et al., 2024 



 

74 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam ini adalah 

penggunaan Chat GPT, Muslim Assistant, dan Fatwa Bot. 

D. Pengembangan Media Digital Pendidikan Islam 

Media pembelajaran berkembang seiring dengan 

pesatnya perkembangan teknologi informasi dan 

komunikasi. Namun pemanfaatan IPTEK dalam 

pembelajaran belum optimal disebabkan keterbatasan 

pengetahuan dan keterampilan guru terhadap Informasi 

Teknologi (IT). Pengabdian kepada masyarakat melalui 

program pelatihan ini bertujuan agar guru dapat 

membuat media pembelajaran digital untuk 

meningkatkan minat siswa dalam belajar. Pelatihan ini 

menawarkan enam media digital yang dapat diterapkan 

dalam pembelajaran yaitu Google Earth Engine, Google 

My Maps, Google Earth Pro, Android, Augmented Reality, 

dan Website.  

Metode pelaksanaan program ini adalah analisis 

situasi, pemberian materi, dan praktik pembuatan 

produk media digital melalui pendampingan trainer 

terlatih. Hasil dari program pengabdian ini menunjukkan 

bahwa belum semua guru mampu menerapkan media 

digital di dalam pembelajaran. Namun tidak semua guru 

mampu untuk membuat media digital secara mandiri 

karena keterbatasan pengetahuan dan keterampilan serta 

faktor usia. Program pengabdian melalui 

pelatihan media digital ini membantu semua guru dalam 



 

75 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

membuat dan mengembangkan media digital untuk 

pembelajaran.79 

Aspek Pengembangan Media Digital meliputi tiga 

aktivitas, yaitu: 

1. Aspek penyimpanan 

a. Media digital adalah media elektronik yang 

menyimpan data secara digital 

b. Media digital memiliki kapasitas tanpa batas 

2. Aspek transmisi informasi  

a. Media digital dapat menyampaikan informasi 

dengan cepat dan luas 

b. Media digital dapat menjangkau audiens di 

seluruh dunia 

c. Media digital dapat berbentuk video, audio, 

gambar, atau bentuk lainnya 

 

3. Aspek interaktivitas 

a. Pengguna dapat berinteraksi dengan konten, 

memberikan respon, atau berpartisipasi dalam 

diskusi. 

b. Media digital bersifat timbal balik 

  Pengembangan media digital dapat dilakukan 

untuk berbagai tujuan, seperti: Meningkatkan minat 

siswa dan kualitas pembelajaran, Meningkatkan 

 
79 Ridwana, Riki, et al.  Pengembangan media digital untuk 

meningkatkan minat siswa dan kualitas pembelajaran Geografi di 

sekolah.  Transformasi: Jurnal Pengabdian Masyarakat 18.2 (2022): 

268-286 



 

76 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

literasi ekonomi, Menyesuaikan pembelajaran 

dengan perkembangan IPTEK. 

Adapun pengembangan media digital dapat dilakukan 

dengan: 

1. Membuat konten multimedia, seperti video, audio, 

animasi, dan media interaktif 

2. Mengumpulkan materi dari buku, website resmi, 

maupun artikel ilmiah 

3. Mengumpulkan video-video penunjang 

4. Membuat outline yang berisikan garis besar materi 

yang akan dikembangkan 

Kelebihan dari Penggunaan Media Digital yaitu:80 

1. Mampu meningkatkan efektivitas dan efisiensi waktu 

karena tidak memerlukan banyak persiapan dalam 

pengoperasiannya.  

2. Tidak membutuhkan perawatan khusus seperti media 

konkret, sehingga praktis untuk digunakan 

3. Dapat diakses dengan mudah dan gratis.  

Pendapat lain menjelaskan bahwa kelebihan dari 

media digital dalam pembelajaran antara lain:81 

1. Mampu menghidupkan suasana di dalam kelas 

2. Memudahkan guru dalam menyampaikan materi 

karena penyampaiannya terkesan menarik sehingga 

meningkatkan minat siswa untuk belajar. 

3. Siswa dapat dengan mudah memahami materi 

pembelajaran  

 
80Khairunnisa et al., (2020) 
81Anam et al., (2021) 



 

77 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

4. Lebih efektif dan lebih efesien 

Adapun kekurangan dari Penggunaan Media Digital 

yaitu:82 

1. Keterbatasan akses internet di beberapa wilayah yang 

tidak memiliki koneksi internet yang bagus akan 

menjadi kendala ketika mengoperasikan media 

digital yang memerlukan koneksi internet. 

2. Perbedaan kemampuan finansial pengguna, seperti 

kepemilikan gadget yang digunakan dalam 

pembelajaran. 

3. Siswa cenderung lebih suka bermain ketika 

menggunakan gadget. 

4. Terdapat peserta didik yang masih awan dalam 

pengoperasian media digital. 

 

E. Manfaat dan Pengaruh Media Pendidikan Islam 

Dalam Hadits Nabi Muhammad S.A.W. di atas, 

tersirat tentang manfaat media pendidikan, termasuk 

ketika Nabi Muhammad S.A.W. menjelaskan ajarannya 

dengan menggunakan sarana seperti gambar, kerikil, dan 

jari. Dengan media ini para sahabat lebih mengetahui apa 

yang disampaikan oleh Nabi Muhammad S.A.W.  

1. Secara umum, penggunaan Media Pendidikan dalam 

pengajaran membawa banyak manfaat, antara lain: 

 
82Taher et al., (2022) 



 

78 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

a. Materi pembelajaran akan memiliki makna yang 

lebih jelas, sehingga siswa lebih memahami dan 

menguasai tujuan pendidikan. 

b. Metode pengajaran akan lebih beragam, tidak 

hanya sekedar menyampaikan informasi melalui 

penuturan guru agar siswa tidak bosan dan guru 

tidak kekurangan tenaga untuk menyampaikan 

materi. 

c. Siswa lebih banyak melakukan kegiatan belajar 

karena tidak hanya mendengarkan informasi dari 

guru, tetapi juga melakukan kegiatan lain seperti 

mengamati, melakukan, melakukan dan lain-lain. 

d. Mengajar akan lebih menarik perhatian siswa 

untuk meningkatkan motivasi belajar. 

e. Perjelas penyajian pesan agar tidak terlalu bertele-

tele. 

f. Mengatasi keterbatasan ruang-waktu dan daya 

panca indera seperti: terlalu besar, terlalu kecil, bergerak 

terlalu lambat, bergerak terlalu cepat, peristiwa masa lalu, 

konsep yang kompleks dan terlalu luas.83  

  Menurut Hamalik,84  penggunaan media pendidikan 

dalam proses belajar mengajar dapat membangkitkan 

keinginan dan minat baru, meningkatkan motivasi dan 

merangsang kegiatan belajar, bahkan menimbulkan efek 

psikologis pada siswa. Penggunaan media pendidikan 

pada tahap orientasi pembelajaran akan sangat 

 
83Hamalik, 1980 
84Hamalik, 1980 



 

79 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

berkontribusi terhadap efektifitas proses pembelajaran dan 

menyampaikan pesan dan isi pembelajaran pada saat itu.  

Selain meningkatkan motivasi dan minat 

siswa, media pendidikan juga dapat membantu siswa 

meningkatkan pemahamannya, menyajikan data secara 

menarik dan kredibel, serta memudahkan interpretasi data, 

dan memadatkan informasi. Melalui pembahasan di atas 

dapat diketahui bahwa media pendidikan sangat 

membantu proses belajar mengajar.  

Selanjutnya, keberadaan materi pendidikan sangat 

mempengaruhi pencapaian tujuan pembelajaran. Jika 

tidak ada media pendidikan di suatu sekolah, maka dapat 

terlihat proses belajar mengajar akan kurang efektif dan 

kurang efektif, sehingga pada akhirnya siswa tidak 

berpartisipasi, tidak berpartisipasi secara aktif dalam 

proses belajar mengajar. Demikian pula dalam sistem 

pendidikan Islam, fasilitas pendidikan jelas sangat 

dibutuhkan. Hal ini dikarenakan media pendidik-

an memiliki peranan yang sangat penting dan dapat 

mempengaruhi terwujudnya tujuan pendidik-

an Islam yang ingin dicapai.  

 

2. Abu Bakar Muhammad berpendapat bahwa 

penggunaan media meliputi: 

a. Kemampuan untuk mengatasi kesulitan dan 

mengklarifikasi topik yang sulit. 

b. Mampu memfasilitasi pemahaman dan membuat 

pelajaran lebih hidup dan 



 

80 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menarik. 

c. Merangsang anak untuk aktif dan 

membangkitkan naluri cinta belajar (rasa ingin 

tahu) serta menimbulkan kemauan yang kuat 

untuk belajar. 

d. Membantu membentuk kebiasaan, 

membangkitkan ide, memperhatikan, dan 

merenungkan suatu pelajaran. 

e. Membangkitkan daya atensi (ingatan) 

menajamkan, merasakan, melatih, 

menumbuhkan emosi dan belajar dengan cepat.85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
85Ramayulis, 2002 



 

81 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 7 

KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM 
 

A.  Konsep Kurikulum Pendidikan Islam 

1. Pengertian Kurikulum 

Secara etimologis kata kurikulum diambil dari 

Bahasa Yunani, curere. Istilah ini pada mulanya digunakan 

dalam dunia olah raga yang berarti suatu jarak yang harus 

ditempuh dalam pertandingan olah raga. 86  yang berarti 

jarak yang harus ditempuh oleh para pelari dari mulai start 

sampai finish. Dalam bahsa Arab, “kurikulum sering 

disebut dengan istilah al-Manhaj, berarti jalan yang terang 

yang dilalui manusia dalam bidang kehidupannya”.87  

Kata kurikulum mulai dikenal sebagai istilah dalam 

dunia pendidikan sejak kurang lebih satu abad yamg lalu. 

Istilah kurikulum muncul pertama kali dalam kamus 

webster tahun 1856. 88  Di dalam kamus tersebut, kata 

kurikulum diartikan dua macam, yaitu:89 

a. Sejumlah mata pelajaran yang harus ditempuh 

atau dipelajari siswa di sekolah atau perguruan 

tinggi untuk memeperoleh ijazah tertentu. 

b. Sejumlah mata pelajaran yang ditawarkan oleh 

suatu lembaga pendidikan atau jurusan. 

 
86Aris.Ilmu Pendidikan Islam. Cirebon: Yayasan Wiyata Bestari 

Samasta, 2022, hlm. 1 
87 Mahrus. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Jember: STAIN 

Jember Press, 2014, hlm. 121 
88 Muhaemin & Bulu. Ilmu Pendidikan Islam. Palopo: Read 

Institute Press. 2014, hlm. 33 
89 Taufik Abdillah Syukur, Ilmu Pendidikan Islam. Depok: PT 

Raja Grafindo Persada, 2020, hlm. 69 



 

82 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Dari pengertian tersebut kurikulum merupakan 

rencana dan pengaturan tentang isi bahan pelajaran serta 

cara yang digunakan sebagai pedoman penyelenggaraan 

kegiatan belajar mengajar di sekolah. Kemudian dalam 

Sistem Pendidikan Nasional, dinyatakan bahwa kurikulum 

adalah seperangkat rencana dan pengaturan mengenai isi 

dan bahan pelajaran, serta cara yang digunakan sebagai 

pedoman penyelengaraan kegiatan belajar mengajar. 

Dari penjelasan tersebut dapat diartikan bahwa 

kurikulum ialah rencana atau bahasan pengejaran, 

sehingga arah dan kegiatan pendidikan menjadi jelas dan 

terang. Pengertian ini terkait dengan hal yang paling 

menonjol dari isi kurikulum, yaitu susunan bahan atau 

mata pelajaran yang akan digunakan sebagai acuan dalam 

kegiatan pendidikan 

2. Pengertian Kurikulum Pendidikan Islam 

Adanya kata Islam yang dihubungkan dengan 

Pendidikan menjadi Pendidikan Islam memberikan 

pengertian baru dengan menjelaskan perbedaan-

perbedaan dan karakteristik tertentu dari Pendidikan Islam 

itu sendiri. Kurikulum pendidikan Islam adalah bahan-

bahan pendidikan Islam berupa kegiatan, pengetahuan dan 

pengalaman yang dengan sengaja dan sistematis diberikan 

kepada anak didik dalam rangka mencapai tujuan 

pendidikan Islam. Dengan kata lain, kurikulum 

pendidikan Islam adalah semua aktivitasi, pengetahuan 

dan pengalaman yang dengan sengaja dan secara 

sistematis diberikan oleh pendidik kepada anak didik 

dalam rangka tujuan pendidikan Islam.90 

Kurikulum dalam pendidikan Islam, dikenal dengan 

kata manhaj yang berarti jalan yang terang yang dilalui 

 
90Aris. Op. Cit., hlm. 59 



 

83 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

oleh pendidik bersama anak didiknya untuk 

mengembangkan pengetahuan, keterampilan, dan sikap 

mereka. Selain itu, kurikulum juga dapat dipandang 

sebagai suatu program pendidikan yang direncanakan dan 

dilaksanakan untuk mencapai pendidikan.91 

Dalam merumuskan kurikulum Pendidikan Islam, 

diperlukan prinsip prinsip yang digali dari jaran Islam. 

Adapun beberapa prinsip kurikulum yang ideal ke arah 

pengembangan kurikulum Pendidikan Islam yaitu:92 

a. Kurikulum hendaknya mengandung materi 

(bahan) ilmu pengetahuan yang mampu 

berfungsi sebagai alat untuk tujuan hidup Islami. 

b. Kurikulum hendaknya mengandung tata nilai 

Islami yan intrinsik. 

c. Kurikulum hendaknya diproses melalui metode 

yang sesuai dengan nilai yang terkandung dalam 

tujuan Pendidikan Islam. 

d. Kurikulum, metode dan tujuan Pendidikan Islam 

hendakmya saling menjiwai dalam proses 

mencapai produk yang bercita citakan menurut 

ajaran Islam. 

 

B.  Urgensi Kurikulum Pendidikan Islam  

Pendidikan Islam memandang kurikulum pendidikan 

sebagai alat untuk mendidik generasi muda dengan baik 

dan menolong mereka untuk membuka dan 

mengembangkan kesediaan-kesediaan, kekuatan-

kekuatan dan keterampilan bakat-bakat, mereka yang 

bermacam dan menyiapkan dengan baik untuk 

 
91Muhaemin. Op. Cit, hlm. 37 
92ibid 



 

84 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menjalankan hak dan kewajiban, memikul tanggung jawab 

diri, keluarga, masyarakat, bangsanya dan turut serta 

secara aktif untuk kemajuan masyarakat dan bangsanya. 

Selain itu, kurikulum juga sebagai alat untuk menciptakan 

perubahan yang diinginkan pada kebiasaan, kepercayaan, 

sikap, sistem, dan gaya hidup masyarakat.93 

Secara ringkas, fungsi kurikulum terdiri dari tiga  

yaitu sebagai berikut:94 

1. Kurikulum bagi sekolah 

Kurikulum berfungsi sebagai alat untuk mencapai 

seperangkat tujuan Pendidikan yang diinginkan, 

dan sebagai pedoman dalam mengatur kegiatan 

pembelajaran sehari hari. 

2. Kurikulum bagi tataran tingkat sekolah 

Kurikulum berfungsi sebagai pemeliharaan proses 

pendidikan dan penyiapan tenaga kerja. 

3. Kurikulum bagi konsumen (Pengguna jasa 

Pendidikan) 

Kurikulum berfungsi sebagai keikutsertaan dalam 

memperlancar pelaksanaan program Pendidikan dan kritik 

yang membangun dalam penyempurnaan program yang 

serasi. 

Tujuan dari kurikulum PAI yaitu tetap berorientasi 

pada tujuan pendidikan nasional yang terdapat dalam 

UUSPN R.I No. 20 tahun 2003  bahwa Pendidikan 

Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban yang bermanfaat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan 

mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi 

 
93Aris. Op.Cit. hlm 62 
94 Heri Gunawan. Pendidikan Islam. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 2014. hlm. 61 



 

85 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, 

mandiri dan menjadi warga Negara yang demokratis serta 

bertanggung jawab.95 

Berdasarkan hal tersebut, maka menunjukkan bahwa 

kurikulum pendidikan agama Islam sangat diperlukan 

untuk didesain sebaik mungkin untuk memberikan 

pemahaman kepada generasi penerus khususnya generasi 

penerus agama Islam untuk lebih mencintai agama Islam 

dengan menanamkan nilai-nilai ajaran agama Islam 

sehingga diharapkan para generasi penerus tersebut 

memiliki akhlak atau adab yang lebih baik dan siap 

menghadapi derasnya arus globalisasi yang semakin maju. 

 

C. Komponen Kurikulum Pendidikan Islam 

Sebagai sebuah sistem, kurikulum terdiri atas 

komponen-komponen yang saling terkait, terintegrasi, dan 

tidak dapat terpisahkan satu sama lainnya, bagaikan dua 

sisi mata uang logam. Dalam pengertian modern, 

Muhammad Al-Basyir menyebutkan komponen 

kurikulum terdiri atas: 

1. Al-Ahdaf Al-Ta’limiyah (Tujuan Pendidikan) 

Secara sederhana, tujuan kurikulum sering dimaknai 

sebagai sesuatu yang diahrapkan tercapai setelah 

melakukan serangkaian proses kegiatan. Dalam setiap 

dalam setiap kegiatan Pendidikan sepatutnya mempunyai 

 
95 Annur Safarnaa. Kurikulum Pendidikan Agama Islam dan 

Pendidikan Agama (Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu 

Khlmdun dengan Pendidikan Merdeka Belajar ). Jurnal Pendidikan 

Agama Islam.Vol.1 no.1 2022, hlm 17 



 

86 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tujuan, karena tujuan akan menentukan arah dan target apa 

yang hendak dicapai.96 

Tujuan yang akan dicapai kurikulum PAI ialah 

membentuk anak didik menjadi berakhlak mulia, dalam 

hubungannya dengan hakikat penciptaan manusia. 

Sehubungan dengan kurikulum pendidikan Islam ini, 

dalam penafsiran luas, kurikulumnya berisi materi untuk 

pendidikan seumur hidup.97 

Secara garis besar (umum), tujuan pendidikan agama 

Islam ialah untuk meningkatkan keimanan, pemahaman, 

penghayatan, dan pengamalan siswa terhadap ajaran 

agama Islam, sehingga menjadi manusia muslim yang 

bertakwa kepada Allah SWT, serta berakhlak mulia baik 

dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, berbangsa dan 

bernegara. 

2. Al-Muhtawa (Materi) 

Materi atau program dalam kurikulum pada 

hakikatnya adalah isi kurikulum atau konten kurikulum itu 

sendiri. Al-Basyir menyebutkan bahwa yang dimaksud 

dengan materi adalah tema-tema pembelajaran yang telah 

ditentukan, yang mengandung berbagai keterampilan, baik 

yang bersifat aqliyah, jasadiyah, dan berbagai cara 

mengkajinya atau mempelajarinya.98 

Ada dua hal yang harus diperhatikan ketika 

membicarakan isi kurikulum. Pertama, isi kurikulum 

didefinikan sebagai bahan atau materi belajar dan 

mengajar. Bahan itu tidak hanya berisikan informasi 

faktual, tetapi juga mencakup pengetahuan, keterampilan, 

 
96Heri Gunawan.op.cit hlm 48 
97Nanang Budianto.”Komponen Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam.”Jurnal Falasifa. Vol. 9 No.2 2018, hlm.157 
98Hei Gunawan.op.cit. hlm 50 



 

87 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

konsep-konsep, sikap dan nilai. Kedua, dalam proses 

belajar mengajar, dua elemen kurikulum yaitu isi dan 

metode, berinteraksi secara konstan. Isi memberikan 

signifikansi jika ditransmisikan kepada anak didik dalam 

beberapa hlm dan cara, dan itulah yang disebut metode 

atau pengalaman belajar mengajar. Hubungann antara isi 

dan metode sangatlah dekat, tetapi keduanya dipisahkan 

menjadi elemen-elemen kurikulum, masing-masing dapat 

dinilai dengan kriteria yang berbeda. Baik isi maupun 

metode harus signifikan sehingga hasil dari belajar efektif 

bisa diraih dengan baik99 

Secara umum, isi kurikulum itu dapat dikelompokkan 

menjadi 3 bagian, yaitu:100 

a. Logika, yaitu pengetahuan tentang benar atau 

salah, berdasarkan prosedur keilmuan, 

b. Etika, yaitu pengetahuan tentang baik-buruk, 

nilai dan moral, 

c. Estetika, yaitu pengetahuan tentang indah-jelek, 

yang ada nilai seni 

3. Turuqu Tadris Wawasalihi (Metode 

Pembelajaran) 

Istilah metode secara sederhana sering diartikan 

sebagai cara cepat dan tepat. Secara etimologis, kata 

metode berasal dari kata meta dan hodos, yang sering 

diartikan dengan melalui dan jalan dalam mengerjakan 

sesuatu, dalam kamus Bahasa Arab, metode dikenal 

dengan istilah thariqah yang berarti langkah-langkah 

strategis untuk melakukan suatu pekerjaan.101 

 
99 Abdullah Idi, Pengembangan Kurikulum Teori & Praktik 

Jogjakarta: Ar Ruz Media, 2011, hlm. 211-212 
100Nanang Budianto. Op.Cit, hlm.158 
101Heri Gunawan. Op.Cit. Hlm. 54 



 

88 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Secata terminologi metode adalah cara untuk 

menyampaikan materi Pendidikan oleh pendididk kepada 

peserta didik, disampaikan dengan efektif dan efesien, 

untuk mencapai tujuan Pendidikan yang ditentukan.102 

Tayar Yusuf dan Syaiful Anwar mengatakan bahwa 

terdapat beberapa faktor yang perlu diperhatikan dalam 

memilih dan mengaplikasikan sebuah metode pendidikan, 

di antaranya: tujuan yang hendak dicapai, kemampuan 

guru, peserta didik, situasi dan kondisi pengajaran 

berlangsung, fasilitas yang tersedia, waktu yang tersedia, 

kelebihan dan kekurangan suatu metode.103 

4. Al-Taqwin (evaluasi) 

Kata evaluasi berasal dari kata to evaluate yang sering 

diartikan dengan menilai. Penilaian dalam pendidikan 

berarti seperangkat tindakan atau proses untuk 

menentukan nilai sesuatu yang berkaitan dengan dunia 

Pendidikan.104 

Evaluasi merupakan salah satu komponen kurikulum. 

Dalam pengertian terbatas, evaluasi kurikulum 

dimaksudkan untuk memeriksa tingkat ketercapaian 

tujuan-tujuan pendidikan yang ingin diwujudkan melalui 

kurikulum yang bersangkutan. 105   Adapun dalam 

pengertian yang lebih luas, evaluasi kurikulum 

dimaksudkan untuk memeriksa kinerja kurikulum secara 

keseluruhan ditinjau dari berbagai kriteria. Indikator 

kinerja yang dievaluasi tidak hanya terbatas pada 

 
102 Ibid, hlm 55 
103 Aris. Op.Cit., hlm 73 
104Heri Gunawan, Op.Cit. hlm. 58 
105Abdullah Idi, Op.Cit. hlm. 219. 



 

89 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

efektivitas saja, namun juga relevansi, efisiensi, kelaikan 

(feasibility) program.106 

Untuk melakukan evaluasi tersebut perlu disandarkan 

pada prinsi tujuan yang jelas, realisme, ekologi, 

operasional, kualifikasi, keseimbangan anatara kurikulum 

nyata dan ideal serta hubungan keseimbangan. Evaluasi 

Pendidikan bertujuan untuk mengetahui kemajuan yang 

diperoleh oleh peserta didik, dalam rangka mencapai 

tujuan Pendidikan yang telah ditetapkan dalam kurikulum, 

yakni: 

a. Mengetahui prestasi hasil belajar peserta didik 

guna menetapkan Keputusan apakah bahan 

pelajran perlu diulang atau daapat dilanjutkan. 

b. Mengetahui efektivitas cara belajar dan mengajar 

apakah yang telah dilakukan guru benar-benar 

tepat atau tidak. 

c. Mengetahui kelembagaan guna menetapkan 

Keputusan yang tepat, mewujudkan persaingan 

sehat, dalam rangka berpacu dalam prestasi. 

d. Mengetahui sejauh mana kurikulum tersebut 

telah terpenuhi dalam proses kegiatan 

pembelajaran di sekolah 

e. Mengetahui pembiayaan yang dibutuhkan dalam 

berbagai kebutuhan. 

Selain empat komponen ada juga komponen lain dari 

sistem pembelajaran PAI adalah pendidik, peserta didik, 

pengelola lembaga, dan sumber pembelajaran selain 

pendidik. 

 

 
106 Hamid Syarif. Pengembanagan Kurikulum. Pasuruan: 

Garoeda Buana Indah, 1993, hlm. 112 



 

90 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

D. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam 

Istilah pengembangan menunjukan kepada suatu 

kegiatan yang menghasilkan suatu cara yang baru, Dimana 

selama kegiatan tesebut, penilaian dan penyempurnaan 

terhadap cara tersebut terus dilakukan. Pengertian 

pengembangan ini berlaku juga bagi kurikulum 

Pendidikan, karena pengembangan kurikulum juga terkait 

penyusunan kurikulum itu sendiri, dan pelaksanaannya 

pada satuan Pendidikan disertai dengan evaluasi intensif. 

Murray Print mengetakan bahwa pengembangan 

kurikulum adalah sebagai proses perencanaan, 

membangun, menerapkan dan mengevaluasi peluang 

pembelajaran, diharapkan menghasikan perubahan dalam 

belajar. 107 

Pengembangan kurikulum dapat diartikan sebagai: 

kegiatan menghasilkan kurikulum atau proses mengaitkan 

suatu komponen dengan yang lainnya untuk menghasilkan 

kurikulum yang lebih baik atau kegiatan penyusunan 

(desain), pelaksanaan, penilaian dan penyempurnaan 

kurikulum.108 

Menurut pandangan modern pengembangan 

kurikulum yaitu, kurikulum tidak terbatas pada mata 

pelajaran saja akan tetapi dilihat dari pengalaman belajar 

yang diterima oleh siswa dan mempengaruhi 

perkembangannya, dengan demikian kurikulum 

 
107Heri Gunawan. Op. Cit., hlm. 78 
108Moch Sya’roni Hasan. Pengembangan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam.”Jurnal Al Ibrah.Vol. 2, No.1 2017, hlm. 78 



 

91 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dipandang sebagai semua kegiatan dan pengalaman 

belajar siswa di bawah tanggung jawab sekolah.109 

Terdapat beberapa prinsip khusus dalam 

mengembangkan kurikulum. Prinsip-prinsip tersebut 

berkaitan dengan penyusunan tujuan, isi, pengamalan 

belajar dan penilaian. Diantaranya:110 

1. Prinsip berkenaan dengan tujuan pendidikan 

2. Prinsip berkenaan dengan pemilihan isi 

pendidikan.  

3. Prinsip berkenaan dengan pemilihan proses belajar 

mengajar. 

4. Prinsip berkenaan dengan pemilihan media dan 

alat pengajaran. 

5. Prinsip berkenaan dengan pemilihan kegiatan 

penilaian. 

Perkembangan kurikulum dan teknologi 

pendidikan sebagai satu disisplin ilmu bahkan 

seharusnya mendapatkan perhatian secara khusus, dan 

menepati kedudukan dan fungsi sentral dalam sistem 

Pendidikan, berdasarkan pertimbangan-pertimbangan 

secara multidimensional, sebagai berikut: 

1. Kebijakan nasional dalam rangka pembangunan 

nasional berkenaan dengan sistem Pendidikan 

nasional 

2. Kuriulum menepati kedudukan sentral 

3. Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

yang relevan dengan kebutuhan Pembangunan, 

dan memenuhi keperluan sistem Pendidikan. 

 
109 Mohammad Ahyan Yusuf Sya’bani. Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam dalam Presfektif Nilai. Jurnal 

Tamaddun. Vol. 19. No. 2, 2018, hlm. 107 
110Aris. Op. Cit., hlm. 70 



 

92 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

4. Kebutuhan, tuntutan, aspirasi, Masyarakat yang 

terus berubah 

5. Tuntutan profesionalisasi dang fungsionalisasi 

ketenagaan 

6. Upaya pembinaan disiplin ilmu. 

Setiap guru bertanggung jawab melakukan 

perubahan-perubahan yang harus direncanakan melalui 

proses yang logis rasional dan valid, dengan senantiasa 

brusaha merelevansikan Pendidikan yang 

diberikannya, dengan tuntutan dan kebutuhan 

Masyarakat  

Terhadap perubahan kurikulum, umumnya para 

guru dapat dikategorikan menjadi tiga golongan 

yaitu:111 

1. Para guru yang responsive terhadap kegiatan 

pengembangan kurikulum. 

2. Para guru yang lebih menyukai mengikuti dengan 

baik dan patuh kurikulum. 

3. Para guru menentukan isi kurikulum bergantung 

selera, atau minat dan kemampuan guru sendiri, 

sehingga kurikulum terus menerus ditambah, 

dilengkapi, yang mengakibatkan ketidak-

seimbangan dalam kurikulum. 

 

E. P5 dan PPRA sebagai Core Kurikulum Pendidikan 

Islam di Indonesia 

1. P5 (Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila)  

P5 adalah pembelajaran lintas disiplin ilmu dalam 

mengamati dan memikirkan solusi terhadap permasalahan 

 
111Heri Gunawan. Op.Cit., Hlm. 82 



 

93 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

di lingkungan sekitar untuk menguatkan berbagai 

kompetensi dalam Profil Pelajar Pancasila.112  

Pelajar Indonesia merupakan pelajar sepanjang hayat 

yang kompeten, berkarakter, dan berperilaku sesuai nilai-

nilai Pancasila.” Profil Pelajar Pancasila dirancang untuk 

menjawab satu pertanyaan besar, yakni peserta didik 

dengan profil (kompetensi) seperti apa yang ingin 

dihasilkan oleh sistem pendidikan Indonesia. Melengkapi 

fokus di dalam pencapaian Standar Kompetensi Lulusan 

di setiap jenjang satuan pendidikan dalam hal penanaman 

karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Pancasila113.  

Profil Pelajar Pancasila memiliki enam dimensi kunci 

yaitu: a) Beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha 

Esa, dan berakhlak mulia, b. Berkebhinekaan global, c) 

Bergotong-royong, d) Mandiri, e) Bernalar kritis, f) 

Kreatif.114 

 

2. PPRA (Profil Pelajar Rahmatan Lil Alamin) 

Gagasan Rahmatan lil Alamin sesungguhnya adalah 

salah satu opsi merawat kebhinnekaan Indonesia tanpa 

harus mencabut tradisi dan kebudayaan yang ada. 

Mengembangkan konsep agama moderat di tengah umat 

sangat penting, khususnya di Indonesia. Karena di negara 

ini terdapat banyak aliran dalam agama, pola pikir yang 

 
112Reo Tommi Pratama.” Praktek Pembuatan Konsep P5 dalam 

Kurikulum PAI.”Jurnal Pendidikan dan Ilmu Bahasa. Vol.2. No.2. 

2024 hlm. 205 
113 Atiya Ulfah & Hamdan. “Pendidikan Islam dalam 

ImplementasiKkurikulum Merdeka.”Jurnal Studi Multi Disipliner. 

Vol.8 No.6, 2024, hlm 165 
114Muhammad ali. Panduan Pengembangan Projek Penguatan 

Profil Pelajar Pancasila & Profil Pelajar Rahmatan Lil Alamin, hlm. 

1 



 

94 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

beragam, dan multi-etnis. Sebagai negara yang 

berlandaskan falsafah Pancasila, Pancasila dapat 

dipandang sebagai salah satu perwujudan dari Rahmatan 

lil Alamin.115 

Sekaligus pelajar juga mengamalkan nilai-nilai 

beragama yang moderat, baik sebagai pelajar Indonesia 

maupun warga dunia. Nilai moderasi beragama ini 

meliputi:116 

a.  Berkeadaban (ta’addub) 

b.  Keteladanan (qudwah) 

c.  Kewarganegaraan dan kebangsaan (muwaṭanah) 

d.  Mengambil jalan tengah (tawassuṭ) 

e.  Berimbang (tawāzun) 

f.  Lurus dan tegas (I’tidāl) 

g.  Kesetaraan (musāwah) 

h.  Musyawarah (syūra) 

i.  Toleransi (tasāmuh) 

j.  Dinamis dan inovatif (taṭawwur wa ibtikār) 

3. Kedudukan P5 dan PPRA 

Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila dan Profil 

Pelajar Rahmatan lil Alamin, merupakan sarana memberi 

kesempatan peserta didik untuk “mengalami 

pengetahuan” sebagai proses penguatan karakter sekaligus 

kesempatan untuk belajar dari lingkungan sekitarnya. 

Dalam kegiatan projek profil pelajar ini, peserta didik 

memiliki kesempatan untuk mempelajari tema-tema atau 

isu penting seperti perubahan iklim, anti radikalisme, 

kesehatan mental, budaya, wirausaha, teknologi, dan 

kehidupan berdemokrasi sehingga peserta didik dapat 

 
115 Atiya Ulfah. Op.Cit. hlm 165 
116Muhammad ali.op.cit, hlm 1 



 

95 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

melakukan aksi nyata dalam menjawab isu-isu tersebut 

sesuai dengan tahapan belajar dan kebutuhannya.117 

4. Prinsip-prinsip Projek Penguatan Profil Pelajar 

Pancasila dan Profil Pelajar Rahmatan Lil 

Alamin 

Dalam melaksanakan Projek Penguatan Profil Pelajar 

Pancasila dan Profil Pelajar Rahmatan lil Alamin, satuan 

pendidikan menjalankan prinsip sebagai berikut: 118 

a. Holistik, berarti perancangan kegiatan secara utuh 

dalam sebuah tema danmelihat keterhubungan dari 

berbagai hlm untuk memahaminya secara 

mendalam. 

b. Kontekstual yaitu Upaya mendassarkn kegiatan 

pembelajaran pada pengalaman nyata yang 

dihadapi dalam keseharian. 

c. Berpusat pada peserta didik, berarti skenario 

pembelajaran mendorong peserta didik untuk 

menjadi subjek pembelajaran, yang aktif mengelola 

proses belajarnya secara mandiri, termasuk 

memiliki kesempatan memilih dan mengusulkan 

topik projek sesuai minatnya. 

d. Eksploratif, berarti semangat untuk membuka 

ruang yang lebar bagi proses pengembangan diri 

dan inkuiri, baik terstruktur maupun bebas 

e. Kebersamaan, berarti seluruh kegiatan 

dilaksanakan secara kolaboratif oleh warga 

madrasah dengan gotong royong dan saling 

bekerjasama. 

f. Keberagaman, berarti seluruh kegiatan di madrasah 

dilaksanakan dengan tetap menghargai perbedaan, 

 
117Ibid. hlm 2 
118Ibid, hlm  8 



 

96 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

kreatifitas, inovasi dan kearifan lokal secara 

inklusif dalam bingkai Negara Kesatuan Republik 

Indonesia 

g. Kemandirian, berarti seluruh kegiatan di madrasah 

merupakan prakarsa dari, oleh dan untuk warga 

madrasah 

h. Kebermanfaatan berarti, seluruh kegiatan di 

madrasah harus berdampak positif bagi peserta 

didik, madrasah dan Masyarakat. 

i. Religiusitas, berarti seluruh kegiatan di madrasah 

dilakukan dalam konteks pengabdian kepada Allah 

Swt 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

97 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 8 

PENDIDIK DALAM PENDIDKAN ISLAM 

 

A. Pengertian Pendidik dalam Islam 

Secara etimologis, istilah pendidik dalam konteks 

pendidikan Islam sering disebut dengan istilah murabbi, 

mu’allim, atau muaddib. Di samping istilah tersebut, 

pendidik juga sering diistilahkan dengan menyebut 

gelarnya, al-Ustadz atau al-Syekh. Menurut para ahli 

bahasa, kata murabbi berasal dari kata rabba, yurabbi, 

yang berarti membimbing, mengurus, mengasuh, dan 

mendidik. Kata mu’allim merupakan bentuk isim fa’il dari 

‘allama, yu’allimu, yang biasa diterjemahkan “mengajar” 

atau “mengajarkan”. Hal ini sebagaimana ditemukan 

dalam firman Allah sebagai berikut:  

بِ  ئِكَةِ فقَاَلَ أنَِۢ
ٓ ونيِ  وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡۡسَۡمَاءَٓ كُلَّهَا ثمَُّ عَرَضَهُمۡ عَلىَ ٱلۡمَلََٰ ُٔ  ٔ

دِقيِنَ    ٓؤُلََٓءِ إِن كُنتمُۡ صََٰ  بأِسَۡمَاءِٓ هََٰ

“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama 

(benda-benda) seluruhnya, kemudian mengemukakan-

nya kepada para malaikat, lalu berfirman: 

“Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika 

kamu memang benar orang-orang yang benar!” (QS. 

Al-Baqarah [2]: 31). 

Sementara istilah muaddib berasal dari akar kata 

addaba, yuaddibu, yang biasa diartikan “mendidik”. Hal 

ini sebagaimana yang terdapat dalam sabda Rasulullah 

SAW: “Addabani Rabbi fa Ahsana Ta’diibi” (Allah telah 

mendidikku, maka Ia memberikan kepadaku sebaik-baik 

pendidikan). Menurut Muhaimin, ketiga istilah itu 



 

98 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

mempunyai makna yang berbeda. Hal ini tentu 

disesuaikan dengan konteks kalimat (al-syiaq al-kalam), 

walaupun pada situasi tertentu, ketiga istilah tersebut 

mempunyai kesamaan makna.119 

Menurut Ramayulis, hakikat pendidik dalam al-

Qur’an adalah orang-orang yang bertanggung jawab 

terhadap perkembangan peserta didik dengan 

mengupayakan seluruh potensi mereka, baik afektif, 

kognitif, maupun psikomotorik.120 Sementara itu, Zayadi 

mengatakan bahwa secara formal, selain mengupayakan 

seluruh potensi peserta didik, mereka juga bertanggung 

jawab untuk memberi pertolongan pada peserta didik 

dalam perkembangan jasmani dan rohaninya, agar 

mencapai tingkat kedewasaan sebagai pribadi yang dapat 

memenuhi tugasnya sebagai ‘abdullah dan 

khlmifatullah.121 

Dalam konsep Islam, pendidik adalah seseorang yang 

bertanggung jawab untuk mengajarkan ilmu serta 

membimbing peserta didik dalam pembentukan karakter 

dan akhlak yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam 

Al-Qur'an, Allah SWT berfirman: 

 
119 Ahmad, A., “Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-

Attas dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam,” An-Nur: Jurnal 

Studi Islam, vol. 13, no. 1 (2021): 32–50, https://doi.org/10.37252/an-

nur.v13i1.98. 
120 Mariana, I., Putra, P., dan Jaelani, “Konsep Ta’dib Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya dengan Pendidikan 

Karakter,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2 

(2023): 173–186, https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170. 
121Ibid. hlm. 187. 



 

99 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

 ِ ي  ٱلۡۡمُ ِ فيِ  بَعَثَ  ٱلَّذِي  تهِِۦ  هوَُ  ءَايََٰ عَليَۡهِمۡ  يتَۡلوُاْ  نۡهُمۡ  م ِ رَسُولَٗ  نَ   ٔ

لٖ   ضَلََٰ لفَِي  قبَۡلُ  مِن  كَانوُاْ  وَإِن  وَٱلۡحِكۡمَةَ  بَ  ٱلۡكِتََٰ مُهُمُ  وَيعَُل ِ يهِمۡ  وَيزَُك ِ
بيِنٖ     م 

 

Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf 

seorang rasul di antara mereka, yang membacakan 

kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka dan 

mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah 

(Sunnah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar 

dalam kesesatan yang nyata. (QS. Al-Jumu’ah [62]: 2) 

 

Pendidik memiliki peran yang sangat penting. Selain 

sebagai pengajar, ia juga menjadi bapak rohani (spiritual 

father) yang memberikan nasihat-nasihat yang baik 

(mau’idhah hasanah) kepada anak didiknya. Oleh karena 

itu, pendidik dalam Islam mempunyai kedudukan yang 

sangat tinggi, sebagaimana yang dilukiskan dalam hadist 

Nabi Muhammad SAW bahwa: “Tinta seorang ilmuwan 

(ulama) lebih berharga ketimbang darah para syuhada”. 

Dalam hubungan ini, Asma Hasan Fahmi mengatakan: 

“Barangkali hal yang pertama dan menarik perhatian umat 

Islam tentang hal ini adalah penghormatan yang sangat 

luar biasa terhadap guru (pendidik), sehingga 

menempatkannya pada tempat yang kedua sesudah 

martabat para nabi.122 

 
122 Mariana, I., Putra, P., dan Jaelani, “Konsep Ta’dib Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya dengan Pendidikan 

Karakter,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2 

(2023): 173–186, https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170. 



 

100 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Fadhil al-Djamali, sebagaimana dikutip oleh 

Ramayulis mengatakan bahwa pendidik adalah orang 

yang mengarahkan manusia kepada kehidupan yang baik, 

sehingga terangkat derajat kemanusiaannya sesuai dengan 

kemampuan dasar (fitrah atau potensi) yang 

dimilikinya.123  Sementara itu, Al-Aziz dalam salah satu 

tulisannya, sampai pada kesimpulan bahwa pendidik 

adalah orang yang bertanggung jawab dalam 

menginternalisasikan nilai-nilai religius dan berupaya 

menciptakan individu yang memiliki pola pikir ilmiah dan 

pribadi yang sempurna.124 

B. Tugas dan Tanggung Jawab Pendidik dalam Islam 

Dalam Islam, pendidikan merupakan proses suci yang 

tidak sekadar mentransfer ilmu pengetahuan, melainkan 

juga menanamkan akhlak mulia, membina spiritualitas, 

dan membentuk kepribadian peserta didik secara holistik. 

Pendidik memegang peran sentral dalam membimbing 

generasi menuju kehidupan yang baik, baik di dunia 

maupun di akhirat. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa 

tugas utama seorang pendidik adalah menyucikan jiwa dan 

menanamkan nilai-nilai keimanan dalam diri peserta 

 
123 Rahminata, N. dan Aprison, W., “Konsep Ta’dib menurut 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Perspektif Agama dan Identitas, 

vol. 9, no. 12 (2024), https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/ 

view/2276. 
124Ibid. hlm. 35. 

https://ojs.co.id/


 

101 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

didik.125 Pendidikan dalam Islam dikenal dengan konsep 

ta’dib, yaitu penanaman adab atau moralitas, sebagaimana 

dirumuskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas.126  

Dalam konteks ini, pendidik tidak terbatas pada guru 

di ruang kelas, melainkan mencakup siapa pun yang 

menyampaikan ilmu dan berperan dalam membina 

manusia agar menjadi pribadi yang utuh dan berakhlak. 

Oleh karena itu, dalam pandangan Islam, pendidik 

memiliki tanggung jawab besar dalam menciptakan 

generasi yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung 

jawab—bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 

pembimbing, pendidik moral, dan teladan hidup. 

Tugas utama seorang pendidik dalam Islam sebagai 

berikut: 

1. Mengajarkan Ilmu yang Benar dan Bermanfaat 

Dalam Islam, ilmu tidak dipandang netral, 

melainkan harus selalu dikaitkan dengan 

manfaatnya bagi kehidupan manusia dan 

hubungannya dengan akhirat. Imam Al-Zarnuji 

dalam kitab Ta’lim al-Muta’allim menekankan 

bahwa ilmu harus diajarkan secara metodologis 

agar bisa diamalkan.127 Seorang pendidik memiliki 

 
125Nasir, B. M. dan Karim, M. R. A., “Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya di Era Milenial,” 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 16, no. 2 (2019): 97–112, 

https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430. 
126Rahminata, N. dan Aprison, W., loc. cit. hlm 37-40. 
127 Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji 

dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam 



 

102 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tanggung jawab moral untuk memastikan bahwa 

ilmu yang diajarkan bersumber dari ajaran yang 

benar, sesuai dengan prinsip syariah, dan 

membawa manfaat. Ilmu yang tidak bermanfaat, 

atau bahkan menyesatkan, justru akan menjadi 

beban di akhirat. Oleh karena itu, tanggung jawab 

seorang pendidik adalah memilih materi ajar yang 

tidak hanya tepat, tetapi juga berdampak positif 

terhadap kehidupan peserta didik, baik duniawi 

maupun ukhrawi. 

2. Menanamkan Akhlak Mulia  

Islam meletakkan akhlak sebagai inti dari seluruh 

proses pendidikan. Rasulullah SAW menyatakan, 

 Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.  (HR. 

Ahmad). Akhlak merupakan pondasi dalam 

membangun masyarakat yang adil dan beradab. 

Pendidik, oleh karena itu, tidak cukup hanya 

menjadi pengajar, tetapi juga pembina moral dan 

karakter. Ibnu Khlmdun dalam Muqaddimah 

menyebut bahwa pendidikan sejati adalah yang 

melibatkan dimensi intelektual dan spiritual. 

Pendidik bertanggung jawab menanamkan nilai-

nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, 

kasih sayang, dan toleransi. Proses ini tidak bisa 

 
Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016): 

45–59, https://doi.org/10.21093/di.v5i1.596. 



 

103 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

instan, melainkan memerlukan keteladanan dan 

konsistensi dari pendidik itu sendiri.128 

3. Membimbing dan Mengarahkan  

Setiap peserta didik memiliki keunikan tersendiri. 

Oleh karena itu, pendidikan dalam Islam tidak 

bersifat seragam dan kaku, melainkan adaptif dan 

empatik. Ibnu Sina menekankan bahwa pendidik 

harus memahami aspek psikologis peserta didik 

agar dapat menyampaikan materi secara efektif. 

Tugas membimbing ini mencakup membantu 

peserta didik mengenali potensi dirinya, memberi 

arahan dalam mengambil keputusan, dan 

menumbuhkan rasa percaya diri. 129  Seorang 

pendidik juga harus dapat menjadi konselor yang 

mampu mendengarkan, memahami, dan 

memberikan solusi atas permasalahan peserta 

didik, baik yang bersifat akademik maupun 

personal. 

 

4. Menjadi Teladan yang Baik  

Keteladanan (uswah hasanah) merupakan metode 

pendidikan paling efektif dalam Islam. Perilaku, 

 
128Huda, M. et al., “Understanding Modern Islamic Pedagogy: A 

Study on the Meaning of Education in Al-Attas’ Thought,” SAGE 

Open, vol. 8, no. 3 (2018): 1–7, https://doi.org/10.1177 

/2158244018801342. 
129 Syakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara 

Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55–

67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476. 

https://doi.org/10.1177


 

104 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

sikap, dan cara berbicara seorang pendidik akan 

diamati dan dicontoh oleh peserta didik. Dalam 

QS. Al-Ahzab ayat 21 disebutkan bahwa 

Rasulullah SAW adalah teladan terbaik. Oleh 

karena itu, pendidik harus menjaga integritas, 

kejujuran, kesederhanaan, dan konsistensi antara 

ucapan dan perbuatan. Ketika pendidik 

memberikan contoh yang baik, maka peserta didik 

akan lebih mudah menerima nasihat dan 

bimbingannya. 

5. Menjaga Keikhlasan dan Amanah  

Mengajar dalam Islam adalah bagian dari ibadah. 

Oleh karena itu, keikhlasan menjadi syarat utama 

agar aktivitas pendidikan bernilai di sisi Allah. Al-

Farabi mengingatkan bahwa pendidik yang ikhlas 

tidak akan menjadikan pengajaran sebagai sarana 

popularitas atau materi, tetapi sebagai bentuk 

pengabdian kepada umat. 130  Selain itu, amanah 

juga menjadi bagian tak terpisahkan. Seorang 

pendidik harus menyampaikan ilmu dengan 

tanggung jawab, tidak menyembunyikan 

kebenaran, serta tidak menyalahgunakan posisi 

atau keilmuannya. 

 

 
130 Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji 

dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam 

Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016): 

45–59, https://doi.org/10.21093/di.v5i1.596. 



 

105 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

C. Syarat dan Kode Etik Pendidik dalam Islam 

Dalam Islam, pendidik memiliki peran yang sangat 

penting dalam membentuk generasi yang berilmu dan 

berakhlak mulia. Oleh karena itu, terdapat beberapa syarat 

dan kode etik yang harus dimiliki oleh seorang pendidik 

agar dapat menjalankan tugasnya dengan baik. 

Syarat-syarat pendidik dalam Islam adalah sebagai 

berikut: 

1. Memiliki Ilmu yang Luas  

Seorang pendidik harus memiliki pemahaman yang 

mendalam tentang ilmu yang diajarkan. Dalam Islam, 

ilmu tidak hanya mencakup aspek akademik tetapi juga 

mencakup nilai-nilai moral dan spiritual. Imam Al-

Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menyatakan bahwa 

seorang guru harus memahami ilmunya secara 

mendalam dan mampu menyampaikannya dengan 

metode yang tepat agar bermanfaat bagi peserta didik.131 

Pendidik harus menguasai ilmu yang diajarkannya 

secara mendalam. Dalam Islam, ilmu tidak terbatas pada 

aspek akademik, tetapi juga mencakup wawasan 

keagamaan, sosial, dan moral. Imam Al-Ghazali juga 

menekankan bahwa seorang guru harus mampu 

menjelaskan konsep-konsep rumit dengan cara yang 

dapat dipahami dan diamalkan oleh peserta didik. 

 
131 Rahminata, N. dan Aprison, W., “Konsep Ta’dib menurut 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Perspektif Agama dan Identitas, 

vol. 9, no. 12 (2024), https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article 

/view/2276. 

https://ojs.co.id/1/index.php/pai


 

106 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

2. Berakhlak Mulia  

Kepribadian yang baik merupakan syarat utama bagi 

seorang pendidik agar dapat menjadi teladan bagi 

peserta didiknya. Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-

nya menekankan bahwa akhlak seorang pendidik sangat 

berpengaruh terhadap keberhasilan pendidikan, karena 

peserta didik cenderung meniru perilaku gurunya. 

Pendidik harus memiliki kepribadian yang luhur agar 

bisa menjadi contoh. 132  Perilaku pendidik yang baik 

akan menciptakan lingkungan belajar yang positif. Ibnu 

Khaldun juga menyatakan bahwa karakter guru 

memiliki pengaruh yang besar terhadap pembentukan 

moral peserta didik. 

3. Sabar dan Bijaksana  

Pendidikan adalah proses yang memerlukan kesabaran. 

Pendidik harus mampu menghadapi berbagai karakter 

peserta didik dengan penuh kebijaksanaan. Ibnu Sina 

menekankan bahwa seorang pendidik harus memiliki 

pemahaman psikologis terhadap muridnya agar dapat 

membimbing mereka dengan cara yang sesuai. 

Menghadapi peserta didik dengan berbagai latar 

belakang menuntut kesabaran dan kebijaksanaan. Ibnu 

Sina juga menyarankan agar guru bersikap tenang, 

 
132Yusof, M. dan Mohamad, A., “Revisiting the Concept of Adab 

in the Malay-Islamic Education Tradition: Insights from Al-Ghazali 

and Al-Attas,” Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 7, no. 

1 (2017): 23–35, https://doi.org/10.32350/jitc.71.02. 



 

107 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menghindari kekerasan, dan mampu memahami 

perasaan serta kesulitan murid.133 

4. Ikhlas dalam Mengajar  

Keikhlasan dalam mengajar adalah aspek penting dalam 

Islam. Seorang pendidik harus memiliki niat yang tulus 

dalam menyampaikan ilmu, bukan semata-mata untuk 

mendapatkan keuntungan duniawi. Imam Al-Farabi 

menegaskan bahwa seorang guru yang ikhlas akan lebih 

mampu memberikan dampak positif kepada peserta 

didiknya, karena ilmu yang disampaikan dengan niat 

baik akan lebih mudah diterima. Niat yang tulus adalah 

pondasi utama dalam pendidikan Islam. 134  Imam Al-

Farabi juga menyatakan bahwa ilmu yang diajarkan 

dengan keikhlasan akan lebih mudah menyentuh hati 

dan mendorong peserta didik untuk 

mengamalkannya.135 

Adapun Ahmad Tafsir mengungkapkan bahwa syarat 

guru terdiri dari empat hal yaitu: 1) Tentang umur, harus 

sudah dewasa, (laki-laki minimal 21 tahun, perempuan 

minimal 18 tahun), 2) Tentang keehatan, harus sehat 

jasmani dan rohani, 3) Tentang kemampuan mengajar, ia 

 
133 Syakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara 

Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55–

67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476. 
134 Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji 

dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam 

Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016): 

45–59, https://doi.org/10.21093/di.v5i1.596. 
135Ibid. hlm. 60. 



 

108 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

harus ahli, 4) Harus berkesusilaan dan berdedikasi 

tinggi.136 

D. Kode Etik Pendidik dalam Islam 

Selain memenuhi syarat-syarat di atas, seorang 

pendidik juga harus menjalankan tugasnya sesuai dengan 

kode etik yang telah diajarkan dalam Islam. Beberapa 

kode etik pendidik antara lain: 

1. Menjaga Kejujuran dan Amanah  

Pendidik harus menyampaikan ilmu dengan jujur 

dan bertanggung jawab. Ilmu yang diajarkan tidak 

boleh diselewengkan atau digunakan untuk 

kepentingan pribadi yang merugikan orang lain. 

Pendidik harus jujur dalam menyampaikan 

informasi dan tidak menyalahgunakan 

kepercayaan. Mereka harus menjaga amanah 

dalam bentuk keilmuan, waktu, dan perhatian 

kepada peserta didik. 

2. Menghormati Peserta Didik  

Pendidik harus memperlakukan peserta didik 

dengan penuh kasih sayang dan tidak 

merendahkan mereka. Rasulullah SAW 

memberikan perhatian besar kepada para sahabat 

yang masih muda, mendengarkan pendapat 

mereka, dan mendorong mereka untuk aktif. 

 
136 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam ... 

hlm. 80 



 

109 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Menghormati peserta didik berarti mengakui 

potensi mereka sebagai individu. 

3. Tidak Mengajarkan Ilmu yang Berbahaya atau 

Sesat  

Islam sangat menekankan pentingnya ilmu yang 

bermanfaat. Oleh karena itu, pendidik tidak boleh 

mengajarkan ilmu yang menyesatkan atau merusak 

akhlak peserta didik. Pendidik harus memastikan 

bahwa semua ilmu yang diajarkan memiliki dasar 

kebenaran dan tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam. Ilmu yang menyesatkan adalah bentuk 

pengkhianatan terhadap amanah pendidikan. 

4. Memberikan Motivasi dan Inspirasi 

Seorang pendidik tidak hanya bertugas 

menyampaikan ilmu, tetapi juga harus mampu 

memotivasi peserta didik agar memiliki semangat 

belajar dan berkembang. Seorang pendidik ideal 

adalah yang mampu membangkitkan semangat 

belajar. Memberi inspirasi berarti menumbuhkan 

harapan, menantang peserta didik untuk bermimpi 

besar, dan membekali mereka dengan 

keterampilan untuk mencapainya. 

 

E. Kualifikasi dan Kompetensi Pendidik dalam Islam 

Dalam Islam, pendidik memiliki tanggung jawab 

besar dalam membimbing peserta didik agar tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang 

mulia. Oleh karena itu, seorang pendidik harus memiliki 



 

110 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

kualifikasi dan kompetensi tertentu agar dapat 

menjalankan tugasnya dengan baik.  

Kualifikasi guru (pendidik) di Indonesia mencakup 

kualifikasi akademik, kompetensi, dan sertifikasi. Seorang 

guru harus memiliki kualifikasi akademik minimal S1 atau 

D4, serta menguasai empat kompetensi utama: pedagogik, 

kepribadian, sosial, dan profesional. Selain itu, guru juga 

wajib memiliki sertifikat pendidik dan memenuhi 

persyaratan sehat jasmani dan rohani.  

Adapun kompetensi guru (pendidik) di Indonesia 

berdasarkan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 2005,  

mencakup empat area utama, yaitu: Pedagogik, 

Kepribadian, Sosial, dan Profesional.  

1. Kompetensi Pedagogik 

Kompetensi pedagogik adalah kemampuan 

pendidik dalam memahami karakteristik peserta didik 

serta menerapkan metode pembelajaran yang efektif. 

Seorang pendidik harus mampu: 

a. Menyesuaikan metode pembelajaran dengan 

tingkat pemahaman peserta didik. 

b. Memahami gaya belajar yang berbeda-beda 

untuk mengoptimalkan pemahaman ilmu. 

c. Menyampaikan materi dengan cara yang 

menarik dan mudah dipahami. 

Menurut Imam Al-Ghazali, pendidik harus 

memperhatikan kondisi psikologis dan intelektual 

peserta didik agar ilmu yang diberikan dapat terserap 



 

111 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dengan baik.137  Dalam kitab Ayyuhal Walad, beliau 

menekankan bahwa mengajar bukan hanya 

menyampaikan ilmu, tetapi juga membentuk karakter 

peserta didik.138 

2. Kompetensi Kepribadian 

Pendidik harus memiliki kepribadian yang baik 

agar dapat menjadi teladan bagi peserta didiknya. 

Rasulullah SAW adalah contoh pendidik terbaik yang 

memiliki akhlak mulia, sebagaimana firman Allah 

dalam Al-Qur'an: 

 وَإنَِّكَ لَعَلىََٰ خُلقٍُ عَظِيمٖ    

"Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-

benar berbudi pekerti yang agung." (QS. Al-Qalam 

[68]: 4) 

Ciri-ciri pendidik yang memiliki kompetensi 

kepribadian: 

a. Berakhlak mulia dan memiliki integritas 

tinggi. 

b. Jujur dan bertanggung jawab dalam mengajar. 

c. Memiliki sikap disiplin, sabar, dan kasih 

sayang terhadap peserta didik. 

Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya menekankan 

bahwa seorang pendidik harus memiliki karakter yang 

 
137Nasir, B. M. dan Karim, M. R. A., “Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya di Era Milenial,” 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 16, no. 2 (2019): 97–112, 

https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430. 
138Ibid. hlm. 113-114. 



 

112 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

kuat karena peserta didik akan meniru perilaku 

gurunya.139 

3. Kompetensi Profesional 

Seorang pendidik harus memiliki penguasaan yang 

mendalam terhadap ilmu yang diajarkan. Kompetensi 

profesional ini mencakup: 

1) Menguasai materi ajar secara mendalam. 

2) Memiliki wawasan yang luas dan terus 

memperbarui ilmu yang dimilikinya. 

3) Mampu mengaitkan ilmu dengan kehidupan nyata 

agar lebih relevan bagi peserta didik. 

Menurut Ibnu Sina, seorang guru harus terus 

belajar dan meningkatkan keilmuannya agar dapat 

memberikan pendidikan yang terbaik bagi peserta 

didik. Pendidikan yang baik tidak hanya mencetak 

orang yang cerdas, tetapi juga berkarakter kuat.140 

 

4. Kompetensi Sosial 

Seorang pendidik juga harus memiliki 

keterampilan sosial yang baik agar dapat berinteraksi 

dengan peserta didik, orang tua, serta masyarakat 

secara efektif. Kompetensi sosial meliputi: 

 
139Huda, M. et al., “Understanding Modern Islamic Pedagogy: A 

Study on the Meaning of Education in Al-Attas’ Thought,” SAGE 

Open, vol. 8, no. 3 (2018): 1–7, https://doi.org/10.1177/ 

2158244018801342. 
140 Syakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara 

Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55–

67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476. 

https://doi.org/10.1177/


 

113 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

a. Mampu berkomunikasi dengan baik dan 

menyampaikan ilmu dengan cara yang menarik. 

b. Bersikap adil dan tidak membeda-bedakan peserta 

didik. 

c. Menjalin hubungan yang baik dengan orang tua 

dan masyarakat untuk mendukung perkembangan 

peserta didik. 

Imam Al-Farabi menekankan pentingnya 

komunikasi dalam pendidikan. Menurutnya, seorang 

pendidik harus mampu berinteraksi dengan baik agar 

dapat membimbing peserta didik secara optimal.141 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
141Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education 

in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education, Kuala 

Lumpur: Ta’dib International, 2015. 



 

114 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 9 

PESERTA DIDIK DALAM  ISLAM 

 

A. Pengertian Peserta Didik dalam Islam 

Peserta didik dalam perspektif Islam merupakan 

individu yang memiliki kedudukan mulia sebagai khalifah 

Allah di muka bumi. Menurut Al-Rasyidin, peserta didik 

adalah manusia yang sedang dalam tahap pertumbuhan 

dan perkembangan, baik secara fisik maupun psikis, yang 

memerlukan bimbingan dan arahan untuk mencapai 

kedewasaan dan kesempurnaan hidup.142 

Dalam konteks pendidikan Islam, peserta didik 

dipandang sebagai amanah Allah yang harus dibina dan 

dikembangkan sesuai dengan fitrahnya. Ramayulis 

menjelaskan bahwa peserta didik dalam Islam adalah 

individu yang memiliki potensi dasar (fitrah) yang baik, 

namun membutuhkan bimbingan dan pendidikan untuk 

mengaktualisasikan potensi tersebut secara optimal. 143 

Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Ar-

Rum [30] ayat 30 tentang fitrah manusia yang cenderung 

kepada kebaikan. 

ِ ٱلَّتيِ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَليَۡهَاْۚ لََ تبَۡدِيلَ   ينِ حَنيِفٗاْۚ فِطۡرَتَ ٱللََّّ فأَقَِمۡ وَجۡهَكَ لِلد ِ
كِنَّ أكَۡثرََ ٱلنَّاسِ لََ يَعۡلَمُونَ  فأَقَِمۡ وَجۡهَكَ   ينُ ٱلۡقَي ِمُ وَلََٰ لِكَ ٱلد ِ ِْۚ ذََٰ لِخَلۡقِ ٱللََّّ

 
142 Ahmad Zainul Hamdi, "Konsep Fitrah dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No. 2 (2023), 

hlm. 145-162. 
143Siti Maryam Munjiat, "Pengembangan Potensi Peserta Didik 

dalam Perspektif Pendidikan Islam", Al-Tadzkiyyah: Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 14, No. 1 (2023), hlm. 89-105. 



 

115 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

  ِْۚ ٱلَّتيِ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَليَۡهَاْۚ لََ تبَۡدِيلَ لِخَلۡقِ ٱللََّّ  ِ ينِ حَنِيفٗاْۚ فِطۡرَتَ ٱللََّّ لِلد ِ
كِنَّ أكَۡثرََ ٱلنَّاسِ لََ يَعۡلَمُونَ    ينُ ٱلۡقيَ ِمُ وَلََٰ لِكَ ٱلد ِ  ذََٰ

 

Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada 

agama Allah; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah 

menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 

peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; 

tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (Q.S.) 

Ar-Rum [30]: 30)  

 

Samsul Nizar menegaskan bahwa peserta didik dalam 

Islam bukan hanya objek pendidikan, melainkan juga 

subjek yang aktif dalam proses pembelajaran. Mereka 

memiliki kemampuan untuk berpikir, berkreasi, dan 

mengembangkan diri sesuai dengan potensi yang 

diberikan Allah. 144  Karakteristik peserta didik dalam 

Islam mencakup aspek jasmani, rohani, dan akal yang 

harus dikembangkan secara seimbang dan integratif. 
 

B. Potensi-Potensi Peserta Didik Perspektif Islam 

Setiap peserta didik memiliki potensi-potensi yang 

dapat dikembangkan melalui proses pendidikan. Menurut 

 
144 Muhammad Rifqi Fachrian, "Peserta Didik sebagai Subjek 

dalam Pembelajaran: Analisis Filosofis Pendidikan Islam , Tarbawi: 

Jurnal Keilmuan Manajemen Pendidikan, Vol. 9, No. 2 (2023), hlm. 

47-64. 



 

116 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Muhaimin, potensi peserta didik dalam perspektif Islam 

meliputi beberapa dimensi fundamental:145 

1. Potensi spiritual merupakan kemampuan peserta 

didik untuk menjalin hubungan dengan Allah SWT. 

Ahmad Tafsir menjelaskan bahwa potensi spiritual 

ini mencakup kemampuan beriman, bertakwa, 

beribadah, dan mengembangkan akhlak mulia .146 

Potensi ini menjadi landasan utama dalam 

pembentukan kepribadian Muslim yang kaffah. 

2. Potensi intelektual meliputi kemampuan berpikir, 

menganalisis, memecahkan masalah, dan 

mengembangkan ilmu pengetahuan. Hasan 

Langgulung menyatakan bahwa Islam sangat 

menghargai pengembangan akal sebagai alat untuk 

memahami ayat-ayat Allah, baik yang tersurat 

(qauliyah) maupun yang tersirat (karuniyah).147 

3. Potensi fisik mencakup kesehatan jasmani, 

keterampilan motorik, dan kemampuan fisik 

lainnya. Abdurrahman Saleh Abdullah menjelaskan 

 
145 Nurul Hidayah,  Paradigma Holistik dalam Pengembangan 

Potensi Peserta Didik Muslim , Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, Vol. 

6, No. 3 (2022), hlm. 178-195. 
146 Abdurrahman Kasdi,  Implementasi Pendidikan Karakter 

Berbasis Spiritual dalam Mengembangkan Potensi Peserta Didik , 

Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, Vol. 18, No. 1 (2023), 

hlm. 156-173. 
147 Miftahul Ulum,  Pengembangan Kecerdasan Intelektual 

dalam Pendidikan Islam: Analisis Konseptual dan Praktis , At-Ta'dib: 

Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, Vol. 15, No. 2 (2022), 

hlm. 201-218. 



 

117 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

bahwa Islam mengajarkan pentingnya menjaga 

kesehatan tubuh sebagai amanah Allah yang harus 

dipelihara .148 

4. Potensi sosial meliputi kemampuan berinteraksi, 

berkomunikasi, dan bekerja sama dengan orang lain. 

Zakiah Daradjat menekankan bahwa manusia adalah 

makhluk sosial yang membutuhkan orang lain dalam 

proses perkembangannya. 

5. Potensi estetika mencakup kemampuan 

mengapresiasi keindahan, berkreasi, dan 

mengembangkan seni. Muhammad Naquib al-Attas 

menjelaskan bahwa Islam mengakui pentingnya 

pengembangan rasa keindahan sebagai bagian dari 

pembentukan kepribadian yang utuh.149 

C. Dimensi-Dimensi Peserta Didik 

Peserta didik dalam Islam memiliki dimensi yang 

kompleks dan multifase. Menurut Jalaluddin Rahmat, 

dimensi-dimensi peserta didik dapat dipahami melalui 

beberapa aspek:150 

 
148Zainal Abidin,  Konsep Kesehatan Jasmani dalam Perspektif 

Pendidikan Islam , Journal of Islamic Education Research, Vol. 4, 

No. 2 (2023), hlm. 234-251. 
149 Siti Nurjanah,  Pengembangan Keterampilan Sosial Peserta 

Didik melalui Pendidikan Islam , Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 

13, No. 1 (2022), hlm. 67-84. 
150 Rahmat Hidayat,  Memahami Dimensi Individu dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer , Studia Islamika, Vol. 30, No. 2 

(2023), hlm. 89-112. 



 

118 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

1. Dimensi Individual: Dimensi individual 

menekankan pada keunikan setiap peserta didik 

sebagai individu yang memiliki karakteristik, 

bakat, minat, dan kemampuan yang berbeda-beda. 

Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibani 

menjelaskan bahwa Pendidikan Islam harus 

memperhatikan perbedaan individual ini untuk 

mencapai perkembangan yang optimal.151 

2. Dimensi Sosial: Dimensi sosial menekankan pada 

kemampuan peserta didik untuk berinteraksi dan 

bersosialisasi dengan lingkungannya. Munzir 

Hitami menyatakan bahwa pendidikan Islam harus 

mempersiapkan peserta didik untuk menjadi 

anggota masyarakat yang aktif dan konstruktif .152 

3. Dimensi Temporal: Dimensi temporal berkaitan 

dengan perkembangan peserta didik dari waktu ke 

waktu. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa 

pendidikan Islam harus mempertimbangkan tahap-

tahap perkembangan peserta didik dari masa 

kanak-kanak hingga dewasa.153 

 
151Muslih Usa, "Pendekatan Diferensial dalam Pembelajaran: 

Aplikasi dalam Pendidikan Islam", Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam, 

Vol. 12, No. 1 (2022), hlm. 567-584. 
152 Asep Kurniawan,  Dimensi Sosial Peserta Didik dalam 

Pendidikan Islam Abad 21 , Al-Fikrah: Jurnal Manajemen 

Pendidikan, Vol. 11, No. 2 (2023), hlm. 78-95. 
153 Dedi Wahyudi,  Periodisasi Perkembangan Peserta Didik 

dalam Tradisi Pendidikan Islam , Jurnal Studi Islam, Vol. 24, No. 1 

(2022), hlm. 134-151. 



 

119 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

4. Dimensi Diferensial: Dimensi diferensial 

mengakui adanya perbedaan antara peserta didik 

dalam berbagai aspek seperti kemampuan kognitif, 

kecerdasan emosional, dan gaya belajar. Muhibbin 

Syah menekankan pentingnya pendekatan 

diferensial dalam pendidikan Islam.154 

D.   Perkembangan Peserta Didik dalam Islam dan 

Faktor-Faktor yang Mempengaruhinya 

Perkembangan peserta didik dalam Islam dipandang 

sebagai proses yang berkelanjutan dan komprehensif. 

Menurut Syamsu Yusuf, perkembangan peserta didik 

mencakup berbagai aspek yang saling berinteraksi.155 

1. Tahap-tahap Perkembangan Peserta Didik: 

a. Masa Prenatal (Sebelum Lahir) 

Islam memberikan perhatian khusus pada 

perkembangan janin dalam kandungan. Ahmad 

Warson Munawwir menjelaskan bahwa 

pendidikan Islam dimulai sejak pemilihan 

pasangan hidup yang saleh/salehah.156 

b. Masa Bayi dan Balita (0-5 tahun) 

 
154 Sri Mulyani,  Aplikasi Psikologi Perkembangan dalam 

Pendidikan Islam , PsikoIslamedia: Jurnal Psikologi Islam, Vol. 8, 

No. 2 (2023), hlm. 156-173. 
155 Yusuf Rahman,  Tahapan Perkembangan Kognitif dan 

Spiritual Peserta Didik Muslim , International Journal of Islamic 

Education, Vol. 7, No. 1 (2023), hlm. 23-40. 
156 Fatimah Az-Zahra,  Faktor Prenatal dalam Pembentukan 

Karakter: Perspektif Pendidikan Islam , Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini Islami, Vol. 9, No. 1 (2022), hlm. 445-462. 



 

120 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pada masa ini, perkembangan dasar 

kepribadian mulai terbentuk. Kartini Kartono 

menyatakan bahwa pengalaman pada masa ini 

sangat mempengaruhi perkembangan 

selanjutnya.157 

c. Masa Kanak-kanak (6-12 tahun) 

Masa ini merupakan periode penting untuk 

pembentukan kebiasaan dan nilai-nilai dasar. 

Hurlock menjelaskan bahwa pada masa ini 

anak mulai mengembangkan kemampuan 

kognitif dan sosial.158 

d. Masa Remaja (13-18 tahun) 

Masa remaja adalah periode transisi yang 

penuh tantangan. Santrock menyatakan bahwa 

pada masa ini terjadi perubahan fisik, kognitif, 

dan psikososial yang signifikan.159 

e. Masa Dewasa Awal (19-25 tahun) 

Pada masa ini, individu mulai mandiri dan 

bertanggung jawab atas pilihan hidupnya. 

 
157 Hendra Kurniawan,  Psikologi Perkembangan Anak dalam 

Konteks Pendidikan Islam , Child Development and Islamic 

Education Journal,, Vol. 6, No. 2 (2023), hlm. 78-95 
158 Nur Aini Rakhmawati,  Karakteristik Perkembangan Masa 

Kanak-kanak dalam Pendidikan Islam , Early Childhood Islamic 

Education Journal, Vol. 5, No. 1 (2022), hlm. 112-129. 
159Muhammad Iqbal Santoso,  Problematika Pendidikan Remaja 

Muslim di Era Digital , Journal of Islamic Adolescent Education, Vol. 

4, No. 3 (2023), hlm. 89-106. 



 

121 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Papalia menjelaskan bahwa ini adalah masa 

pencarian identitas dan stabilitas. 160 

2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan 

Peserta Didik: 

a. Faktor Hereditas  

Faktor keturunan mempengaruhi potensi dasar 

peserta didik. Ngalim Purwanto menjelaskan 

bahwa sifat-sifat yang diturunkan dari orang 

tua berpengaruh terhadap perkembangan 

anak.161 

b. Faktor Lingkungan 

Lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat 

sangat mempengaruhi perkembangan peserta 

didik. Fuad Ihsan menekankan pentingnya 

lingkungan yang kondusif untuk 

perkembangan optimal.162 

 

 

c. Faktor Nutrisi dan Kesehatan 

Kondisi fisik dan kesehatan mempengaruhi 

kemampuan belajar peserta didik. Soemanto 

 
160 Dewi Sartika,  Transisi Menuju Kedewasaan: Perspektif 

Pendidikan Islam , Journal of Adult Education in Islamic Perspective, 

Vol. 3, No. 2 (2022), hlm. 201-218.  
161 Ahmad Fauzi,  Pengaruh Faktor Hereditas dalam 

Perkembangan Karakter Islami , Genetic and Character Development 

Journal, Vol. 8, No. 1 (2023), hlm. 145-162. 
162 Indah Permatasari,  Peran Lingkungan dalam Pembentukan 

Kepribadian Muslim , Environmental Psychology in Islamic 

Education Journal, Vol. 7, No. 2 (2023), hlm. 178-195. 



 

122 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menjelaskan bahwa gizi yang baik dan 

kesehatan yang prima mendukung 

perkembangan kognitif.163 

d. Faktor Psikologis  

Kondisi emosional, motivasi, dan minat sangat 

mempengaruhi proses pembelajaran. Hamzah 

B. Uno menyatakan bahwa faktor psikologis 

menjadi kunci keberhasilan Pendidikan.164 

e. Faktor Spiritual  

Dalam perspektif Islam, faktor spiritual 

memiliki peran penting dalam perkembangan 

peserta didik. Jalaluddin menekankan bahwa 

hubungan dengan Allah memberikan makna 

dan tujuan hidup.165 Selain itu, faktor spiritual 

ini sebagai media peserta didik untuk menjadi 

lebih dari apa yang dia bisa saat ini, misalnya 

menghasilkan prestasi atau karya. 

E. Perbedaan Individu Peserta Didik  

Setiap peserta didik memiliki karakteristik unik 

yang membedakannya dari yang lain. Menurut Gardner, 

 
163 Rudi Hartono,  Nutrisi dan Kesehatan dalam Optimalisasi 

Pembelajaran Islam , Health and Islamic Education Journal, Vol. 6, 

No. 1 (2022), hlm. 234-251. 
164Sari Dewi Muslimah,  Faktor Psikologis dalam Keberhasilan 

Pendidikan Islam , Psychology of Islamic Education Journal, Vol. 9, 

No. 3 (2023), hlm. 123-140. 
165 Abdul Malik,  Spiritualitas sebagai Fondasi Perkembangan 

Peserta Didik Muslim , Spirituality and Education Journal, Vol. 5, 

No. 2 (2022), hlm. 89-106. 



 

123 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

setiap individu memiliki kecerdasan majemuk yang 

berbeda-beda. 166  Dalam konteks pendidikan Islam, 

perbedaan individu ini harus dihargai dan menjadi 

pertimbangan dalam proses pembelajaran. 

1. Perbedaan dalam Kemampuan Kognitif  

Peserta didik memiliki tingkat kemampuan 

berpikir yang berbeda-beda. Bloom 

mengklasifikasikan kemampuan kognitif ke dalam 

enam tingkatan: mengingat, memahami, menerapkan, 

menganalisis, mengevaluasi, dan mencipta. 167 

Pendidik harus mampu mengakomodasi perbedaan ini 

dalam proses pembelajaran. 

2. Perbedaan dalam Gaya Belajar  

Setiap peserta didik memiliki cara belajar yang 

berbeda. Dunn dan Dunn mengidentifikasi berbagai 

gaya belajar seperti visual, auditori, dan kinestetik. 168 

Pemahaman terhadap gaya belajar ini penting untuk 

efektivitas pembelajaran. 

3. Perbedaan dalam Minat dan Bakat  

Peserta didik memiliki minat dan bakat yang 

beragam. Super menjelaskan bahwa minat berkaitan 

 
166 Laila Qodariah,  Teori Kecerdasan Majemuk dalam 

Pendidikan Islam , Multiple Intelligence in Islamic Education 

Journal, Vol. 8, No. 1 (2023), hlm. 156-173. 
167Bambang Sutrisno,  Implementasi Taksonomi Bloom dalam 

Pembelajaran Agama Islam , Cognitive Development in Islamic 

Learning Journal, Vol. 7, No. 3 (2023), hlm. 201-218. 
168Maya Sari,  Gaya Belajar dan Efektivitas Pembelajaran PAI , 

Learning Styles in Islamic Education Journal, Vol. 6, No. 2 (2022), 

hlm. 145-162. 



 

124 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dengan preferensi aktivitas, sedangkan bakat berkaitan 

dengan potensi kemampuan.169 Pendidik harus mampu 

mengidentifikasi dan mengembangkan minat serta 

bakat setiap peserta didik. 

4. Perbedaan dalam Latar Belakang Sosial Budaya  

Latar belakang keluarga dan budaya 

mempengaruhi cara peserta didik memandang dan 

merespons pembelajaran. Banks menekankan 

pentingnya pendidikan multikultural yang menghargai 

keberagaman.170 

5. Perbedaan dalam Perkembangan Emosional  

Tingkat kematangan emosional peserta didik 

berbeda-beda. Goleman menjelaskan pentingnya 

kecerdasan emosional dalam keberhasilan akademik 

dan sosial. 171  Pendidik harus memahami dan 

membantu peserta didik mengembangkan kecerdasan 

emosional mereka. 

 

6. Perbedaan dalam Kondisi Fisik  

Kondisi fisik peserta didik yang berbeda-beda, 

termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus, 

 
169Farid Wijaya,  Identifikasi Minat dan Bakat dalam Pendidikan 

Islam , Talent Development in Islamic Education Journal, Vol. 4, No. 

1 (2023), hlm. 78-95. 
170 Aisyah Fitri,  Pendidikan Multikultural dalam Perspektif 

Islam , Multicultural Islamic Education Journal, Vol. 9, No. 2 (2022), 

hlm. 234-251. 
171Hasan Abdullah,  Kecerdasan Emosional dalam Pembentukan 

Karakter Islami , Emotional Intelligence and Islamic Character 

Journal, Vol. 8, No. 3 (2023), hlm. 189-206. 



 

125 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

harus mendapat perhatian dalam proses pendidikan. 

hlmlahan dan Kauffman menekankan pentingnya 

pendidikan inklusif yang mengakomodasi semua 

peserta didik.172 

Pemahaman terhadap perbedaan individu ini 

sangat penting dalam konteks pendidikan Islam yang 

menekankan prinsip keadilan dan pemerataan 

pendidikan. Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin 

menyatakan bahwa pendidik harus memahami 

karakteristik setiap peserta didik untuk dapat 

memberikan bimbingan yang tepat. 

Demikianlah faktor-faktor yang mempengaruhi 

perkembangan peserta didik. Beberapa faktor di atas 

dapat membantu orang tua maupun peserta didik itu 

sendiri agar dapat berkembang dengan baik.173 

 

 

 

 

 

 

 
172 Ratna Sari,  Pendidikan Inklusif dalam Tradisi Islam , 

Inclusive Education in Islamic Tradition Journal, Vol. 5, No. 1 (2022), 

hlm. 167-184.  
173 M. Syamsul Hadi,  Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dalam 

Pendidikan Individual , Al-Ghazali's Educational Thought Journal, 

Vol. 7, No. 2 (2023), hlm. 123-140. 



 

126 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 10 

EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Konsep Evaluasi Pendidikan Islam 

Evaluasi dalam pendidikan Islam merupakan proses 

sistematis untuk mengukur dan menilai sejauh mana 

tujuan pembelajaran telah tercapai, tidak hanya dalam 

aspek kognitif, tetapi juga mencakup aspek afektif dan 

psikomotorik.  Evaluasi ini bertujuan untuk membentuk 

individu yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Menurut penelitian, evaluasi pendidikan Islam lebih 

fokus pada pengukuran capaian afektif dan psikomotorik 

peserta didik, yang meliputi sikap sosial dan sikap 

spiritual.  Evaluasi ini dilakukan untuk mengetahui sejauh 

mana peserta didik memahami dan mengamalkan ajaran 

Islam dalam kehidupan sehari-hari.174 

Selain itu, evaluasi dalam pendidikan Islam juga 

harus mencakup aspek kognitif, yaitu kemampuan berpikir 

dan pengetahuan peserta didik tentang ajaran Islam.  Hal 

ini sejalan dengan pandangan yang menyatakan bahwa 

evaluasi pendidikan Islam harus mencakup tiga domain 

utama: kognitif (intelektual), afektif (sikap dan nilai), dan 

psikomotorik (perilaku nyata).  

Evaluasi pendidikan Islam juga harus berlandaskan 

pada prinsip-prinsip Islam, seperti keadilan, objektivitas, 

dan kejujuran, serta mempertimbangkan niat dan usaha 

peserta didik dalam proses pembelajaran. 

 
174Journal Of Education oleh Abdullah Bill Huda et al. (2023) 



 

127 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

 

B. Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam 

Evaluasi memiliki peran yang sangat penting dalam 

keseluruhan proses pendidikan Islam. Tidak hanya 

berfungsi untuk mengukur hasil pembelajaran peserta 

didik, evaluasi juga menjadi alat refleksi terhadap proses 

pendidikan secara menyeluruh—mulai dari metode, 

materi, hingga pendekatan spiritual yang digunakan oleh 

pendidik. 

Dalam perspektif Islam, evaluasi bukan hanya sarana 

akademik, tetapi juga bagian dari nilai-nilai akuntabilitas 

dan tanggung jawab moral. Al-Qur’an secara tersirat 

memberikan landasan penting tentang pentingnya 

muhasabah (evaluasi diri), sebagaimana dalam firman 

Allah Swt. Surat Al-Hasyr [59] ayat 18: 

  َْۚ مَتۡ لِغَدٖۖ وَٱتَّقوُاْ ٱللََّّ ا قَدَّ وَلۡتنَظُرۡ نَفۡسٞ مَّ  َ أٓيَ هَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ ٱتَّقوُاْ ٱللََّّ يََٰ

َ خَبيِرُِۢ بِمَا تعَۡمَلوُنَ     إِنَّ ٱللََّّ

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada 

Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa 

yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat)...” 

(QS. Al-Hasyr [59]: 18) 

Ayat ini menegaskan urgensi introspeksi dan evaluasi 

sebagai bagian dari kehidupan yang Islami—yang 

mencakup aspek spiritual dan perilaku manusia. Dalam 

konteks pendidikan, ini berarti bahwa keberhasilan 

pendidikan Islam bukan hanya dinilai dari capaian kognitif 

semata, tetapi dari transformasi karakter, nilai, dan akhlak 

peserta didik. 



 

128 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Evaluasi dalam pendidikan Islam memiliki tujuan 

untuk mengetahui perkembangan potensi fitrah manusia, 

menilai akhlak, dan memastikan bahwa proses pendidikan 

berjalan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Evaluasi menjadi 

instrumen penting dalam menjaga kesesuaian antara 

praktik pendidikan dengan tujuan ideal pendidikan Islam, 

yaitu terbentuknya insan kamil.175 

Lebih lanjut, Hasanuddin menekankan bahwa tanpa 

sistem evaluasi yang baik, pendidikan Islam akan 

kehilangan arah dalam mengukur keberhasilannya secara 

holistik. Evaluasi yang dirancang dengan pendekatan 

Islam mampu mengintegrasikan aspek ruhiyah, aqliyah, 

dan jasadiyah dalam penilaian, sehingga pembelajaran 

tidak hanya menghasilkan lulusan yang cerdas, tetapi juga 

berakhlak.176 

Dalam praktiknya, urgensi evaluasi ini menuntut 

adanya alat ukur yang tidak hanya valid secara akademik, 

tetapi juga relevan dengan nilai-nilai syariat. Sehingga, 

diperlukan evaluasi yang mampu menilai aspek spiritual, 

sikap, dan perilaku peserta didik di samping capaian 

akademiknya. 

 

 

 
175Asy'ari, M., & Djamarah, S. B. (2021). Evaluasi Pendidikan 

Islam: Konsep, Tujuan dan Aplikasinya. Jakarta: Prenadamedia 

Group. 
176 Hasanuddin, R. (2023). Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam 

dalam Penguatan Karakter Siswa. Jurnal Pendidikan Islam Terpadu 



 

129 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

C. Prinsip-Prinsip Evaluasi Pendidikan Islam 

Dalam melakukan evaluasi pendidikan Islam, ada  

beberapa prinsip yang perlu dipegang yaitu:177 

1. Evaluasi mengacu pada tujuan atau kompetensi 

Agar evaluasi sesuai dan dapat mencapai sasaran 

maka evaluasi perlu berpijak pada kompetensi. 

Dengan begitu ukuran keberhasilan pembelajaran 

dapat diketahui secara jelas dan terarah. 

2. Evaluasi dilaksanakan secara objektif 

Evaluasi harus didasarkan pada fakta dan data yang 

ada tanpa dipengaruhi oleh unsur subjektifitas dan 

harus mempertimbangkan prinsip keadilan. 

3. Evaluasi harus dilaksanakan secara komprehensif 

Evaluasi harus dilaksanakan secara menyeluruh 

meliputi aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

4. Evaluasi dilaksanakan secara kontinyu. 

Evaluasi dilakukan secara terus menerus dari waktu 

ke waktu untuk mengetahui perkembangan peserta 

didik secara menyeluruh. 

Evaluasi pendidikan memiliki kedudukan penting 

untuk mengukur keberhasilan peserta didik dalam 

mencari ilmu dan keberhasilan pendidik dalam 

memanajemen sumber daya pendidikan.178 

 
177 Wathoni, Hadis Tarbawi: Telaah Hadis-hadis Pendidikan, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar) 

 
178 Wathoni, Hadis Tarbawi: Telaah Hadis-hadis Pendidikan, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar) 



 

130 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

D. Fungsi Evaluasi Pendidikan Islam 

Fungsi evaluasi diantaranya:179 

1. Evaluasi berfungsi selektif 

Dengan cara mengadakan evaluasi guru 

mempunyai cara untuk mengadakan seleksi 

terhadap siswanya. Seleksi itu sendiri mempunyai 

berbagai tujuan, antara lain: 

a) Untuk memilih siswa yang dapat diterima di 

sekolah tertentu. 

b) Untuk memilih siswa yang dapat naik ke kelas 

atau tingkat berikutnya. 

c) Untuk memilih siswa yang seharusnya 

mendapat beasiswa. 

d) Untuk memilih siswa yang sudah berhak 

meninggalkan sekolah dan sebagainya. 

2. Evaluasi berfungsi diagnostik 

Apabila alat yang digunakan dalam evaluasi cukup 

memenuhi syarat, maka dengan melihat hasilnya, 

guru akan mengetahui kelemahan siswa. Di 

samping itu diketahui pula sebab-sebab kelemahan 

itu. Jadi dengan mengadakan evaluasi, sebenarnya 

guru mengadakan diagnosis kepada siswa tentang 

kebaikan dan kelemahannya. Dengan diketahuinya 

sebab-sebab kelemahan ini, akan lebih mudah 

dicari cara untuk mengatasi 

3. Evaluasi berfungsi sebagai penempatan 

 
179Daryanto dalam bukunya yang berjudul Evaluasi Pendidikan. 



 

131 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Sistem baru yang kini banyak dipopulerkan di negara 

Barat, adalah sistem belajar sendiri. Belajar sendiri 

dapat dilakukan dengan cara mempelajari sebuah 

paket belajar, dilakukan dengan cara mempelajari 

sebuah paket belajar, baik itu berbentuk modul 

maupun paket belajar yang lain. Sebagai alasan dari 

timbulnya sistem ini adalah adanya pengakuan yang 

besar terhadap kemampuan individual. 

Setiap siswa sejak lahirnya telah membawa bakat 

sendiri-sendiri sehingga pelajaran akan lebih efektif 

apabila disesuaikan dengan pembawaan yang ada. 

Pendekatan yang lebih bersifat melayani perbedaan 

kemampuan adalah pengajaran secara kelompok. 

Untuk dapat menentukan dengan pasti di kelompok 

mana seorang siswa harus ditempatkan, digunakan 

suatu evaluasi. Sekelompok siswa mempunyai hasil 

evaluasi yang sama, akan berada dalam kelompok 

yang sama dalam belajar. 

4. Evaluasi berfungsi sebagai pengukuran keberhasilan 

Fungsi keempat dari evaluasi ini dimaksudkan 

untuk mengetahui sejauh mana suatu program 

berhasil diterapkan. Keberhasilan program ditentukan 

oleh beberapa faktor yaitu faktor guru, metode 

mengajar, kurikulum, sarana dan sistem kurikulum. 

 

 

 

 



 

132 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

E. Evaluasi Diagnostik, Formatif dan Sumatif 

Jenis-jenis evaluasi yang dapat diterapkan dalam 

pendidikan Islam adalah:180 

1. Evaluasi Diagnostik, yaitu evaluasi yang 

dilakukan terhadap hasil penganalisaan tentang 

keadaan belajar peserta didik, baik merupakan 

kesulitan-kesulitan maupun hambatanhambatan 

yang ditemui dalam situasi belajar mengajar. 

Fungsinya, yaitu untuk mengetahui masalah-

masalah yang diderita atau mengganggu peserta 

didik, sehingga peserta didik mengalani kesulitan, 

hambatan atau gangguan ketika mengikuti 

program pembelajaran dalam satu mata pelajaran 

tertentu (PAI). Sehingga kesulitan peserta didik 

tersebut dapat diusahakan pemecahannya.  

Tujuannya, yaitu untuk membantu kesulitan atau 

mengetahui hambatan yang dialami peserta didik 

waktu mengikuti kegiatan pembelajaran pada satu 

mata pelajaran tertentu (PAI) atau keseluruhan 

program pembelajaran. Aspek-aspek yang dinilai, 

meliputi hasil belajar, latar belakang 

kehidupannya, serta semua aspek yang berkaitan 

dengan kegiatan pembelajaran. Waktu 

pelaksanaan, disesuaikan dengan keperluan 

pembinaan dari suatu lembaga pendidikan, dalam 

 
 Sawaluddin (2018) 



 

133 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

rangka meningkatkan mutu pendidikan para 

peserta didiknya. 

2. Evaluasi Formatif, yaitu penilaian untuk 

mengetahui dan memantau kemajuan hasil belajar 

yang dicapai oleh para peserta didik selama proses 

belajar berlangsung dan setelah menyelesaikan 

satuan program pembelajaran (kompetensi dasar) 

pada mata pelajaran tertentu, serta untuk 

mengetahui kelemahan-kelemahan yang 

memerlukan perbaikan, sehingga hasil belajar 

peserta didik dan proses belajar guru menjadi lebih 

baik.Tujuan utama penilaian formatif adalah untuk 

memperbaiki proses pembelajaran, bukan untuk 

menentukan tingkat kemampuan peserta didik. 

Jenis ini diterapkan berdasarkan asumsi bahwa 

manusia memiliki banyak kelemahan seperti 

tercantum dalam QS. An-Nisa ayat 28 “Allah 

hendak memberikan keringanan kepadamu, dan 

manusia dijadikan bersifat lemah”. Dan pada 

mulanya tidak mengetahui apa-apa, tercantum 

dalam QS. An-Nahl [16]: 78, sehingga 

pengetahuan, keterampilan, dan sikap itu tidak 

dibiasakan.  

شَيۡ  تعَۡلَمُونَ  لََ  تِكُمۡ  هََٰ أمَُّ بطُُونِ  نِۢ  م ِ أخَۡرَجَكُم   ُ لَكُمُ  وَٱللََّّ وَجَعلََ  ا  ٗٔ  ٔ

رَ وَٱلۡۡفَۡ  دَةَ لَعَلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَ   ٱلسَّمۡعَ وَٱلۡۡبَۡصََٰ ِٔ  ٔ 

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu 

dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia 



 

134 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, 

agar kamu bersyukur. (QS. An-Nahl [16]: 78) 

Untuk itu, Allah SWT menganjurkan agar manusia 

berkonsentrasi pada suatu informasi yang didalami 

sampai tuntas, mulai proses pencarian, (belajar 

mengajar) sampai pada tahap pengevaluasian. Setelah 

informasi itu dikuasai dengan sempurna, ia dapat 

beralih pada informasi yang lain, tercantum dalam 

Q.S. Al-Insyirah [94]: 7-8.  

  فإَذَِا فرََغۡتَ فٱَنصَبۡ وَإِلىََٰ رَب كَِ فٱَرۡغَب   

Maka apabila kamu telah selesai (dari sesuatu 

urusan), kerjakanlah dengan sungguh-sungguh 

(urusan) yang lain, dan hanya kepada Tuhanmulah 

hendaknya kamu berharap. (Q.S. Al-Insyirah [94]: 7-

8)  

Oleh sebab itu, evaluasi dilakukan mengacu dan 

pada: 

a) Fungsi, yaitu untuk memperbaiki proses 

pembelajaran ke arah yang lebih baik dan 

efisien atau memperbaiki satuan/rencana 

pembelajaran. 

b) Tujuan, yaitu untuk mengetahui penguasaan 

peserta didik tentang materi yang diajarkan 

dalam satu satuan/rencana pembelajaran.  

c) Aspek yang dinilai, terletak pada penilaian 

normatif yaitu hasil kemajuan belajar peserta 

didik yang meliputi: pengetahuan, 



 

135 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

keterampilan dan sikap terhadap materi ajar 

PAI yang disajikan. 

d) Waktu pelaksanaan: akhir kegiatan 

pembelajaran dalam satu satuan/rencana 

pembelajaran.181 

3. Evaluasi Sumatif, istilah “sumatif” berasal dari 

kata “sum” yang berarti “total obtained by adding 

together items, numbers or amounst, yaitu evaluasi 

yang dilakukan terhadap hasil belajar peserta didik 

setelah mengikuti pelajaran dalam satu semester 

dan akhir tahun untuk menentukan jenjang 

berikutnya, seperti tercantum dalam QS. Al-

Insyiqaq ayat 19 “Sesungguhnya kamu melalui 

tingkat demi tingkat (dalam kehidupan). Dan juga 

dalam QS. Al-Qamar ayat 49 yaitu “Sesungguhnya 

Kami menciptakan segala sesuatu menurut 

ukuran.” Dengan demikian, ujian akhir semester 

dan ujian nasional termasuk penilaian Sumatif. 

Penilaian sumatif diberikan dengan maksud untuk 

mengetahui apakah peserta didik sudah dapat 

menguasai standar kompetensi yang telah 

ditetapkan atau belum. Tujuan penelian sumatif 

adalah untuk menentukan nilai (angka) 

berdasarkan tingkatan hasil belajar peserta didik 

yang selanjutnya dipakai sebagai angka rapor. 

Oleh sebab itu evaluasi dilakukan mengacu dan 

pada: 

 
 181QS. Al-Insyirah: 7–8. 



 

136 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

a) Fungsi, yaitu untuk mengetahui angka atau 

nilai peserta didik setelah mengikuti program 

pembelajaran dalam satu catur wulan, semester 

atau akhir tahun. 

b) Tujuan, untuk mengetahui hasil belajar yang 

dicapai oleh peserta didik setelah mengikuti 

program pembelajaran dalam satu catur wulan, 

semester atau akhir tahunpada setiap mata 

pelajaran (PAI) pada satu satuan pendidikan 

tertentu. 

c) Aspek-aspek yang dinilai, yaitu kemajuan hasil 

belajar meliputi pengetahuan, ketrampilan, 

sikap dan penguasaan peserta didik tentang 

mata pelajaran yang diberikan. 

d) Waktu pelaksanaan, yaitu setelah selesai 

mengikuti program pembelajaran selama satu 

catur wulan, semester atau akhir tahun 

pembelajaran pada setiap mata pelajaran (PAI) 

pada satu tingkat satuan pendidikan.182 

 

  

 

 

 

 

 
182QS. Al-Insyiqaq: 19 dan QS. Al-Qamar: 49. 



 

137 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 11 

LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM 

 

A . Pengertian Lembaga Pendidikan Islam 

Secara etimologis, lembaga berasal dari kata dasar 

“lembaga” yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) diartikan sebagai badan atau organisasi yang 

bertujuan melakukan suatu usaha tertentu dalam bidang 

sosial, keilmuan, pendidikan, dan sebagainya. 183  Dalam 

konteks pendidikan, lembaga dapat dimaknai sebagai 

suatu organisasi atau badan yang memiliki struktur dan 

fungsi tertentu dalam menyelenggarakan proses 

pendidikan secara sistematis dan terencana. 

Adapun lembaga pendidikan secara umum 

merupakan suatu sistem atau wadah tempat 

berlangsungnya proses pendidikan yang dilaksanakan 

secara sadar dan terstruktur guna mengembangkan potensi 

peserta didik. Proses ini dilakukan dengan maksud 

membentuk pribadi yang berilmu, berakhlak, serta mampu 

berperan dalam kehidupan masyarakat. 

Sementara itu, lembaga pendidikan Islam adalah 

suatu organisasi atau badan yang secara khusus 

menyelenggarakan pendidikan berdasarkan nilai-nilai 

Islam, dengan tujuan utama membentuk insan yang 

beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Lembaga 

 
183Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia (KBBI), https://kbbi.kemdikbud.go.id/ 

entri/lembaga, 2016 

https://kbbi./


 

138 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu 

pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga nilai-nilai 

Islam (transfer of values) melalui proses interaksi antara 

pendidik, peserta didik, kurikulum, serta lingkungan 

belajar yang Islami. 

Berdasarkan hal tersebut, lembaga pendidikan Islam 

dapat dikatakan sebagai tempat berlangsungnya kegiatan 

pembelajaran yang dilandasi oleh prinsip-prinsip ajaran 

Islam. Ia memiliki struktur organisasi yang jelas dan 

bertanggung jawab atas keberlangsungan pendidikan 

sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis. Lembaga 

ini menciptakan lingkungan yang kondusif bagi 

tumbuhnya akhlak Islami, ilmu pengetahuan, serta 

kepribadian Muslim yang utuh. 

Dalil yang memperkuat pentingnya pendidikan dalam 

Islam terdapat dalam QS. Al-Mujadilah [58] ayat 11, yang 

berbunyi: 

لِسِ فٱَفۡسَحُواْ يَفۡسَحِ   أٓيَ هَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوُٓاْ إِذَا قيِلَ لَكُمۡ تفَسََّحُواْ فيِ ٱلۡمَجََٰ يََٰ
ُ ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ مِنكُمۡ وَٱلَّذِينَ   ُ لَكُمۡۖ وَإِذَا قيِلَ ٱنشُزُواْ فٱَنشُزُواْ يرَۡفَعِ ٱللََّّ ٱللََّّ

 ُ تْٖۚ وَٱللََّّ  بِمَا تعَۡمَلوُنَ خَبِيرٞ   أوُتوُاْ ٱلۡعِلۡمَ دَرَجََٰ
  

Wahai orang-orang yang beriman! Apabila dikatakan 

kepadamu, 'Berilah kelapangan di dalam majelis, maka 

lapangkanlah, niscaya Allah akan memberi kelapangan 

untukmu. Dan apabila dikatakan, 'Berdirilah kamu,' 

maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-

orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Dan Allah 



 

139 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan. (Q.S. Al-

Mujadalah [58]: 11) 

 

Ayat ini menegaskan bahwa kedudukan orang yang 

berilmu sangat tinggi di sisi Allah, sehingga 

penyelenggaraan pendidikan, khususnya pendidikan 

Islam, menjadi sangat penting dan harus dilaksanakan 

secara terorganisasi melalui lembaga yang sah.184 

Pandangan ulama terhadap lembaga pendidikan Islam 

sangat beragam, namun umumnya sepakat bahwa lembaga 

ini merupakan sarana vital dalam menjaga, 

mengembangkan, dan mentransmisikan ajaran Islam 

kepada generasi berikutnya. Berikut adalah beberapa 

pandangan ulama terkait lembaga pendidikan Islam: 

1. Imam Al-Ghazali 

Dalam karyanya Ihya’ Ulumuddin, Al-Ghazali 

menekankan pentingnya pendidikan dalam 

membentuk akhlak dan karakter manusia. Ia 

berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya 

bertujuan mentransfer ilmu, tetapi juga membina 

jiwa agar selaras dengan nilai-nilai agama. 

Lembaga pendidikan menjadi tempat pembinaan 

ruhani dan moral yang sangat strategis dalam 

masyarakat Islam.185 

2. Ibn Khaldun 

 
184 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 

(Jakarta: PT. Syaamil Cipta Media, 2005), QS. Al-Mujadalah: 11. 
185 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr. 



 

140 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun menyoroti 

pentingnya pendidikan dalam pembangunan 

peradaban. Ia melihat lembaga pendidikan 

sebagai alat transmisi ilmu pengetahuan dan 

budaya Islam yang menjaga kesinambungan 

umat. Pendidikan menurutnya harus disesuaikan 

dengan tahapan perkembangan peserta didik dan 

konteks sosial.186 

3. Syekh Nawawi al-Bantani 

Ulama Nusantara ini sangat menekankan 

pentingnya madrasah dan pesantren sebagai pusat 

pendidikan Islam. Ia berpendapat bahwa 

lembaga-lembaga tersebut harus menjadi tempat 

tumbuhnya ilmu agama dan akhlak mulia, serta 

harus tetap relevan dengan perkembangan zaman 

tanpa meninggalkan ruh keIslamannya.187 

2. Muhaimin (Cendekiawan Kontemporer 

Indonesia) 

Dalam bukunya Paradigma Pendidikan Islam, 

Muhaimin menyatakan bahwa lembaga 

pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada 

kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. Ia 

menekankan perlunya pendekatan holistik yang 

 
186Ibn Khlmdun, Muqaddimah Ibn Khlmdun, Beirut: Dar al-Fikr, 

2004. 
187Nawawi Al-Bantani, Nihayatuz Zain fi Irsyad al-Mubtadi’in, 

(Semarang: Toha Putra, 2020), hlm 5-7 



 

141 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

melibatkan aspek spiritual, intelektual, dan sosial 

dalam sistem pendidikan Islam.188 

 

B. Lembaga Pendidikan Islam Formal 

Menurut Undang-Undang No 20 Tahun 2003 

merupakan pendidikan yang diselenggarakan di 

sekolah-sekolah pada umumnya. Pendidikan formal 

didefinisikan sebagai jalur pendidikan yang 

terstruktur dan berjenjang yang terdiri atas pendidikan 

dasar, pendidikan menengah, dan pendidikan tinggi. 

Yang dimaksud pendidikan formal menurut 

undang-undang tersebut adalah pendidikan di 

lingkungan sekolah. Abu Ahmadi dan Nur Uhbiyai 

sebagaimana yang dikutip oleh Haitami Salim dan 

Syamsul Kurniawan (2012: 268) mengatakan disebut 

sekolah bilamana dalam pendidikan tersebut diadakan 

di tempat tertentu, teratur, sistematis, mempunyai 

perpanjangan dan dalam kurun waktu tertentu, 

berlangsung mulai dari pendidikan dasar sampai 

pendidikan tinggi, dan dilaksanakan berdasarkan 

aturan resmi yang telah ditetapkan.  

Pengertian lembaga pendidikan Islam formal 

adalah bila dalam pendidikan tersebut diadakan di 

tempat tertentu, teratur, sistematis, mempunyai 

perpanjangan dan dalam kurun waktu tertentu, 

 
188 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah, (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 200). 



 

142 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

berlangsung mulai dari pendidikan dasar sampai 

pendidikan tinggi, dan dilaksanakan berdasarkan 

aturan resmi yang telah ditetapkan. 

Sementara Hadari Nawawi mengelompokkan 

lembaga pendidikan formal kepada lembaga 

pendidikan yang kegiatan pendidikannya 

diselenggarakan secara sengaja, berencana, sistematis 

dalam rangka membantu anak dalam 

mengembangkan potensinya agar mampu 

menjalankan tugasnya sebagai khlaifah Allah di bumi.  

Adapun Gazalba memasukkan lembaga 

pendidikan formal ini dalam jenis pendidikan 

sekunder, sementara pendidiknya adalah guru yang 

profesional, di Negara Republik Indonesia ada tiga 

lembaga pendidikan yang diidentikkan sebagai 

lembaga pendidikan Islam, yaitu pesantren, madrasah 

dan sekolah milik organisasi Islam dalam setiap jenis 

dan jenjang yang ada.189 

Tujuan utama pendidikan Islam formal adalah 

untuk membentuk peserta didik yang memiliki 

keseimbangan antara keimanan dan ketaqwaan 

kepada Allah SWT, penguasaan ilmu pengetahuan, 

dan akhlak mulia. Pendidikan ini diarahkan untuk 

menumbuhkan insan kamil, yakni manusia yang utuh 

 
189 Kusmiran, Ilyas Husti, Nurhadi, Pendidikan Formal, Non 

formal dan Informal dalam Desain Hadis Tarbawi, Jurnal Penelitian 

Ilmu Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No 2, 2022, hlm 487 



 

143 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

secara spiritual, intelektual, emosional, dan sosial.190 

Secara khusus, tujuan lembaga pendidikan Islam 

formal meliputi: 

1. Meningkatkan keimanan dan ketakwaan peserta 

didik. 

2. Menanamkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sehari-hari. 

3. Menyiapkan peserta didik agar mampu 

melanjutkan ke jenjang pendidikan lebih tinggi. 

4. Membekali peserta didik dengan keterampilan 

dan pengetahuan untuk hidup mandiri dan 

berkontribusi dalam masyarakat. 

5. Mewujudkan warga negara yang berakhlak mulia 

dan taat hukum dalam bingkai NKRI.191 

Fungsi dari lembaga pendidikan Islam formal 

bersifat multidimensional dan integral. Fungsi-fungsi 

tersebut antara lain: 

1. Fungsi Transformasi Ilmu dan Nilai 

Sebagai sarana penyampaian ilmu pengetahuan 

dan nilai-nilai Islam kepada generasi muda, 

lembaga ini berfungsi menginternalisasikan ajaran 

Islam melalui proses pendidikan yang terstruktur. 

2. Fungsi Sosialisasi Budaya Islam 

 
190 Nia, Hamidah & Euis, Suharti, Pendidikan Islam Formal: 

Tujuan dan Perannya dalam Masyarakat. Jurnal Pendidikan Islam, 

Vol. 7 No.2, 2022, hlm 123-134 
191M.Arifin, Tujuan Pendidikan Islam dalam Perspektif Holistik, 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 11 No. 1 (2021), hlm 45-60 



 

144 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Lembaga ini menjadi agen pelestarian dan 

pengembangan budaya Islam melalui pengajaran 

tradisi, sejarah, dan pemikiran Islam. 

3. Fungsi Kontrol Sosial 

Dengan menanamkan nilai etika dan moral Islam, 

lembaga pendidikan Islam formal berfungsi 

sebagai pengontrol sosial dalam membentuk 

perilaku yang sesuai dengan norma agama. 

4. Fungsi Reproduksi Sosial dan Kultural 

Lembaga ini berperan dalam regenerasi umat 

Islam yang memiliki kesadaran identitas 

keIslaman yang kuat, serta mampu melestarikan 

warisan keilmuan dan kebudayaan Islam.192 

Lembaga pendidikan Islam formal memainkan 

peran vital dalam membangun masyarakat muslim 

yang beradab, cerdas, dan bertanggung jawab. Peran-

peran tersebut di antaranya:  

1. Sebagai pusat pengembangan ilmu dan iman yang 

menyeimbangkan antara aspek spiritual dan 

rasionalitas ilmiah. 

2. Sebagai wahana kaderisasi umat Islam untuk 

melahirkan ulama, cendeki wan muslim, dan 

pemimpin masa depan. 

 
192 Andi, Kurniawan, Fungsi dan Peran Lembaga Pendidikan 

Islam dalam Masyarakat Modern, Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 

Vol.10 No 1, 2022, hlm 45-56. 



 

145 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

3. Sebagai pelindung nilai-nilai Islam dari pengaruh 

budaya negatif melal didikan karakter dan akhlak 

mulia. 

4. Sebagai mitra pemerintah dalam mencerdaskan 

kehidupan bangsa melalui sistem pendidikan 

berbasis nilai-nilai Islam.193 

Pendirian lembaga pendidikan Islam formal harus 

memenuhi syarat-syarat administratif, akademik, dan 

struktural sebagai berikut: 

1. Legalitas Formal: Harus memiliki izin operasional 

dari Kementerian Agama dan/atau pemerintah 

daerah. 

2. Kurikulum: Menggunakan kurikulum nasional 

dan kurikulum khas Islam yang disusun secara 

terpadu. 

3. Tenaga Pendidik: Memiliki guru dan tenaga 

kependidikan yang profesional, kompeten, dan 

memiliki latar belakang pendidikan Islam. 

4. Sarana dan Prasarana: Menyediakan fasilitas yang 

mendukung proses pembelajaran seperti ruang 

kelas, perpustakaan, dan laboratorium. 

5. Manajemen Kelembagaan: Mempunyai struktur 

organisasi yang jelas, tata kelola yang baik, serta 

akuntabilitas keuangan dan akademik.194 

 
193 Ahmad Zaini, Pendidikan Islam di Era Modern, (Jakarta: 

Pustaka Ilmu, 2020), hlm 45 
194 Ahmad Ridwan, Standar Pendirian Lembaga Pendidikan 

Islam Formal di Indonesia, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8 No. 

2(2021), hlm 123 



 

146 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Ciri khas lembaga pendidikan Islam formal dapat 

dikenali melalui: 

1. Adanya landasan filosofi Islam dalam tujuan dan 

kurikulum.195 

2. Mengintegrasikan nilai-nilai keIslaman dalam 

setiap aspek pembelajaran. 

3. Memiliki jenjang pendidikan berbasis sistem 

nasional, mulai dari RA, MI, MTS, MA, hingga 

perguruan tinggi. 

4. Pendidik dan tenaga kependidikan yang memahami 

ilmu agama dan umum secara seimbang. 

5. Menggunakan bahasa Arab dan teks-teks klasik 

(turats) sebagai bagian dari kurikulum 

keIslaman.196 

Jenis-jenis lembaga pendidikan Islam formal di 

Indonesia adalah: 

1. Raudhatul Athfal atau Busthanul Athfal, atau nama 

lain yang disesuaikan dengan organisasi 

pendirinya. 

2. Madrasah Ibtidaiyah (MI) atau Sekolah Dasar 

Islam (SDI). 

3. Madrasah Tsanawiyah (MTs), Sekolah Menengah 

Pertama Islam (SMPI), atau nama-nama lain yang 

setingkat dengan pendidikan ini, seperti Madrasah 

 
195 Departemen Agama RI, Pendidikan Islam di Indonesia, 

(Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam, 2010), hlm. 25 
196Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi 

Menuju Milenium Baru, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), hlm. 78 



 

147 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Mu’allimin Mu’allimat (MMA), atau Madrasah 

Mu’allimin Atas (MMA). 

4. Perguruan Tinggi, antara lain Sekolah Tinggi 

Agama Islan (STAI), Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN), Universitas Islam Negeri (UIN), atau 

lembaga sejenis milik yayasan atau organisasi 

kelslaman, seperti Sekolah Tinggi Universitas atau 

Institut swasta milik organisasi atau yayasan 

tertentu.197 

C. Lembaga Pendidikan Islam Non Formal 

Pada zaman Nabi Muhammad SAW Masa pendidikan 

Islam yang dibagi menjadi dua periode, yaitu periode 

Makkah dan periode Madinah. Pada kedua periode ini, 

pendidikan Islam dilakukan dengan cara nonformal 

bahkan dengan cara rahasia dari rumah ke rumah. Akan 

tetapi, kegiatan tersebut telah melahirkan generasi sahabat 

besar yang telah menjadi pengemban cita-cita Islam. 

Begitu pula pada periode madinah, pendidikan Islam 

masih berbentuk pendidikan nonformal walaupun dalam 

praktek pengajarannya tidak lagi dengan cara diam-diam 

atau sembunyi-sembunyi melainkan dengan cara terbuka. 

Lembaga non formal pada periode Makkah, terdiri 

dari dua macam/tempat, yaitu: Rumah Arqam ibn Arqam 

dan Kuttab. Dalam sejarah pendidikan Islam, istilah 

 
 197 Sigit, Yulianto, Syarat dan Pengelolaan Lembaga 

Pendidikan Islam Formal, Jurnal Pendidikan dan Dakwah, Vol. 15 No. 

11, 2023, Hlm 77-89 

 



 

148 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Kuttab telah dikenal di kalangan bangsa Arab pra-Islam. 

Kuttab sebagai lembaga pendidikan. Terbagi dua, yaitu: 

pertama, kuttab berfungsi mengajarkan baca tulis dengan 

teks dasar puisi-puisi Arab, dan sebagian besar gurunya 

adalah nonmuslim.  

Kuttab jenis pertama, merupakan lembaga pendidikan 

dasar yang hanya mengajarkan baca tulis. Pada mulanya 

pendidikan kuttab berlangsung di rumah-rumah para guru 

atau pekarangan sekitar masjid. Materi yang diajarkan 

dalam pelajaran baca tulis ini adalah puisi atau pepatah-

pepatah Arab yang mengandung nilai-nilai tradisi yang 

baik. Kedua sebagai pengajaran al-Quran dan dasar-dasar 

agama Islam. Pengajaran teks al-Quran pada jenis kuttab 

yang kedua ini, setelah qurra dan huffiazh (ahli bacaan dan 

penghafal al-Quran) telah banyak. Guru yang 

mengajarkannya pun adalah dari ummat Islam sendiri.”198 

Lembaga Pendidikan Islam Non Formal adalah 

lembaga pendidikan di luar jatur pendidikan formal yang 

diselenggarakan secara terorganisir dan terstruktur dengan 

tujuan memberikan layanan pendidikan agama Islam 

kepada masyarakat luas. Lembaga ini hadir sebagai solusi 

bagi mereka yang tidak dapat mengakses pendidikan 

formal karena keterbatasan waktu, usia, ekonomi, atau 

faktor geografis. Pendidikan Islam nonformal mencakup 

 
198 Ibnu Sodik, Pendidikan Islam Non Formal (Menggagas 

Optimalisasi Lembaga Pendidikan Non Formal Islam dan Sinerginya 

dalam Tripusat Pranata Pendidikan Islam), Jurnal Al-Mufidz, Vol. 1 

No. 1, 2024, Hlm 22- 23 



 

149 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

proses pembelajaran keIslaman yang fleksibel, seperti 

pembelajaran membaca Al-Qur’an, pengajian rutin, kajian 

kitab, dan pelatihan. KeIslaman berbasis komunitas. 199 

Lembaga ini bersifat terbuka, inklusif, dan adaptif 

terhadap kebutuhan umat Islam di berbagai lingkungan. 

Fungsi dari Lembaga Pendidikan Islam Nonformal 

adalah sebagai berikut: 

1. Fungsi pelengkap: Memberikan tambahan 

pembelajaran agama Islam bagi peserta didik yang 

sedang atau telah menempuh pendidikan formal. 

2. Fungsi pengganti: Menggantikan fungsi 

pendidikan formal bagi mereka yang tidak 

memiliki kesempatan untuk mengikuti pendidikan 

reguler. 

3. Fungsi pemberdayaan: Meningkatkan kapasitas 

keIslaman individu dan komunitas agar lebih 

mandiri, religius, dan berdaya dalam kehidupan 

sosial. 

4. Fungsi sosial-transformatif: Menjadi sarana 

perubahan sosial melalui penyebaran nilai-nilai 

Islam yang rahmatan lil ‘alamin.200 

Tujuan dari Lembaga Pendidikan Islam 

Nonformal adalah untuk: 

 
199 Mufidah Huliyah, Kepemimpinan dan Optimalisasi Fungsi 

Lembaga Pendidikan Islam Non Formal, Jurnal el-Buhuth, Vol. 5 No. 

1, 2021, hlm 55-56  
200 Lukman Hakim, Pendidikan Islam dan Pemberdayaan 

Masyarakat, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hlm. 45 



 

150 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

1. Menumbuhkan keimanan dan ketakwaan kepada 

Allah Subhanahu wa Ta’ala melalui pembelajaran 

yang sesuai dengan ajaran Islam. 

2. Membentuk pribadi muslim yang berakhlak mulia 

dan bertanggung jawab secara sosial dan spiritual. 

3. Memberikan pengetahuan keIslaman yang relevan 

dengan kebutuhan individu dan masyarakat. 

4. Menjadi ruang pembelajaran sepanjang hayat 

(lifelong learning) yang tidak terbatas oleh usia, 

latar belakang pendidikan, atau pekerjaan.201 

Agar suatu lembaga pendidikan Islam nonformal 

dapat berjalan secara efektif dan efisien, maka harus 

memenuhi beberapa syarat berikut: 

1. Memiliki kurikulum yang terstruktur dan 

disesuaikan dengan kebutuhan peserta didik serta 

konteks masyarakat setempat. 

2. Memiliki tenaga pendidik atau pengajar yang 

memiliki kompetensi dalam bidang keistaman dan 

pedagogik. 

3. Memiliki manajemen kelembagaan yang baik, 

meskipun bersifat non formal dan berbasis 

komunitas. 

 
201Ahmad Setiawan, Taufiq Almuthmainnah, Agus Tirtana, dan 

Kamus, Keutamaan dan Kedudukan Menuntut Ilmu dalam Islam 

(Majelis Taklim), Indonesian Journal of Adult and Community 

Education, Vol. 2 No. 2, 2021, hlm. 47–55. 



 

151 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

4. Memiliki fasilitas dasar  seperti tempat belajar, 

perlengkapan belajar, serta sumber belajar yang 

mendukung proses pembelajaran. 

5. Mendapat dukungan dari masyarakat dan pihak 

pemerintah, baik berupa regulasi, pembinaan, 

maupun pendanaan.202 

Lembaga Pendidikan Islam Nonformal berperan 

penting dalam: 

1. Penyebaran ajaran Islam melalui pendekatan yang 

mudah diterima oleh masyarakat umum. 

2. pembinaan moral dan akhlak umat khususnya 

dalam konteks kehidupan sosial yang semakin 

kompleks. 

3. Pemberdayaan komunitas muslim, khususnya 

dalam hal pemahaman agama, ekonomi keumatan, 

dan solidaritas sosial. 

4. Penguatan nilai-nilai toleransi dan kebangsaan 

melalui pendidikan Islam yang moderat dan 

inklusif.203 

Jenis-jenis lembaga pendidikan Islam non formal 

di Indonesia meliputi: 

1. Pondok Pesantren merupakan lembaga pendidikan 

Islam tradisional yang mengajarkan ilmu-ilmu 

 
202Wulan Sawiyah Pebriyanti, Pengembangan Pendidikan Islam 

Nonformal Studi Atas Peran Pemuda di Desa Mekarsari, Skripsi. 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020 
203M. Ali, Pendidikan Islam di Era Modern, (Jakarta: Pustaka 

Ilmu, 2020). 



 

152 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

keIslaman secara mendalam kepada santri yang 

tinggal dalam asrama. 

2. Majelis Taklim merupakan forum pengajian rutin 

yang biasanya diselenggarakan di masjid, 

mushola, rumah warga, atau instansi, yang diikuti 

oleh masyarakat umum seperti ibu rumah tangga, 

pekerja, atau komunitas tertentu. 

3. Taman Pendidikan Al-Qur’an, lembaga yang fokus 

mengajarkan anak-anak membaca, menulis, dan 

menghafal Al-Qur’an, serta memberikan dasar-

dasar ajaran Islam seperti wudhu, salat, dan doa-

doa harian. 

4. Madrasah Diniyah Takmiliyah merupakan 

pendidikan agama Islam tambahan yang 

diselenggarakan di luar jam sekolah umum, untuk 

menanamkan pengetahuan agama secara formal 

namun tidak terikat pada sistem persekolahan 

nasional. 

5. Lembaga Dakwah Komunitas seperti halaqah, 

(kelompok kajian), ligo’ (pertemuan dakwah 

berkala), atau lembaga dakwah kampus yang fokus 

pada pembinaan keagamaan berbasis komunitas 

muda dan intelektual. 

 

 

 

 

 



 

153 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 12 

ASAS-ASAS MENGAJAR DALAM PENDIDIKAN 

ISLAM 

 

 Asas-asas mengajar dalam pendidikan Islam adalah 

prinsip-prinsip fundamental yang menjadi pedoman dalam 

proses penyampaian ilmu berdasarkan nilai-nilai ajaran 

Islam. Asas ini tidak hanya menekankan aspek intelektual, 

tetapi juga spiritual, moral, dan sosial, agar proses 

pendidikan melahirkan insan kamil (manusia sempurna 

menurut Islam). Mengajar dalam perspektif Islam 

bukanlah kegiatan biasa, melainkan amanah yang harus 

dilandasi dengan niat yang lurus, sikap adil, kasih sayang, 

serta tanggung jawab kepada Allah SWT dan manusia.204 

Berikut adalah ragam asas-asas mengajar dalam  

pendidikan Islam, yaitu: 

A. Motivasi 

Asas motivasi pendidikan harus berusaha 

membangkitkan minat peserta didiknya sehingga seluruh 

perhatian mereka tertuju dan terpusat pada bahan pelajaran 

yang sedang disajikan. Asas motivasi dapat diupayakan 

melalui pengajaran dengan cara yang menarik sesuai 

dengan tingkat perkembangan peserta didik, mengadakan 

selingan yang sehat, menggunakan alat-alat perasa yang 

sesuai dengan sifat materi, menghindari pengaruh yang 

mengganggu konsentrasi peserta didik, mengadakan 

 
204 Zakiyah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 2004), hlm. 72. 



 

154 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

kompetesi sehat dengan memberikan hadiah hukuman 

yang bijaksana.205 

Motivasi belajar adalah sesuatu yang menimbulkan 

dorongan atau semangat belajar atau dengan kata lain 

sebagai pendorong semangat belajar. Sedangkan menurut 

Hermine Marshlml, istilah motivasi belajar adalah 

kebermaknaan, nilai, dan keuntungan-keuntungan 

kegiatan belajar belajar tersebut cukup menarik bagi siswa 

untuk melakukan kegiatan belajar. Motivasi belajar 

penting bagi siswa dan guru. Bagi siswa pentingnya 

motivasi belajar adalah sebagai berikut: 

1.    Menyadarkan kedudukan pada awal belajar, 

proses dan hasil akhir. Contohnya: setelah siswa 

membaca suatu bab buku bacaan, dibandingkan 

dengan temannya sekelas yang juga bab tersebut, 

ia kurang berhasil menangkap isi, maka ia 

terdorong membaca lagi. 

2.    Menginformasikan tentang kekuatan usaha 

belajar yang dibandingkan dengan teman sebaya. 

Sebagai ilustrasi jika terbukti usaha belajar 

seorang siswa belum memadai maka ia berusaha 

maka ia berusaha setekun temannya yang belajar 

dan berhasil. 

3.    Mengarahkan kegiatan belajar, sebagai ilustrasi 

setelah ia ketahui bahwa bahwa dirinya belum 

belajar secara serius, seperti bersenda gurau di 

 
 205Fatkhul Mubin, Asas-Asas Pendidikan Islam, 2020. 



 

155 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dalam kelas maka ia akan merubah perilaku 

belajarnya. 

4.    Membesarkan semangat belajar. Contohnya, 

seorang anak yang telah menghabiskan banyak 

dana untuk sekolahnya dan masih ada adik yang 

di biayai orang tua maka ia akan berusaha agar 

cepat lulus. 

5.    Menyadarkan tentang adanya perjalanan belajar 

dan kemudian bekerja, siswa dilatih untuk 

menggunakan kekuatannya sehingga dapat 

berhasil. Sebagai ilustrasi, setiap hari siswa 

diharapkan untuk belajar di rumah, membantu 

orang tua dan bermain dengan temannya. Apa 

yang di lakukan di harapkan dapat berhasil 

memuaskan.206 

Islam adalah agama yang bertujuan menghantarkan 

umatnya untuk menggapai kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Untuk itu Islam mengajarkan sekaligus mendorong 

pemeluknya untuk bekerja dengan sebaik-baiknya 

(ahsanu ‘amala). Bekerja sendiri merupakan tanda syukur 

ke hadirat Allah atas nikmat yang diberikan Allah 

kepadanya sebagaimana yang digambarkan oleh Allah 

dalam firman-Nya pada Q.S. Saba’ [34] ayat 13:  

ثيِلَ وَجِفاَنٖ كَٱلۡجَوَابِ وَقدُُورٖ   رِيبَ وَتمَََٰ حََٰ يَعۡمَلوُنَ لهَۥُ مَا يشََاءُٓ مِن مَّ

نۡ عِباَدِيَ ٱلشَّكُورُ    تٍْۚ ٱعۡمَلوُٓاْ ءَالَ دَاوُۥدَ شُكۡرٗاْۚ وَقَلِيلٞ م ِ اسِيََٰ  رَّ

 
206 Nurlina Ariani, Buku Ajar Belajar dan Pembelajaran 

(Bandung: Widina Bhakti Persada, 2022). 



 

156 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Para jin itu membuat untuk Sulaiman apa yang 
dikehendakinya dari gedung-gedung yang tinggi dan patung-
patung dan piring-piring yang (besarnya) seperti kolam dan 
periuk yang tetap (berada di atas tungku). Bekerjalah hai 
keluarga Daud untuk bersyukur (kepada Allah). Dan sedikit 

sekali dari hamba-hamba-Ku yang berterima kasih. (Q.S. 

Saba’ [34]: 13)    

Tugas pokok manusia sebagai abdullah dan 

khalifatullah di muka bumi ini menggiring kita kepada dua 

corak amal atau kerja kita yakni kerja yang bersifat 

keduniawian dan keukhrawian. Sebagai abdullah kita 

diharuskan melakukan amal-amal atau pekerjaan 

keukhrawian seperti ibadah mahdhah, zikir, salawat dan 

lainnya, sementara sebagai khalifatullah mengharuskan 

kita melakukan kerja-kerja duniawiah seperti bertani, 

berdagang, sebagai pegawai negeri maupun lainnya. 

Keduanya harus seimbang dilakukan. Untuk mencapai 

keseimbangan dan kerja yang positif dan kerja yang 

berkualitas tidak terlepas dengan masalah niat dan 

masalah semangat atau ghirah dalam bekerja. Niat adalah 

fondasi dalam kerja setiap orang dan dasar bagi berpahlma 

atau tidaknya pekerjaan itu. “Hanyasanya setiap amal 

tergantung dengan niat, dan bagi setiap orang sesuai 

dengan apa yang diniatkannya. Siapa yang berhijrah 

karena bermaksud dunia akan diperolehnya, atau karena 

seorang perempuan yang ingin dinikahinya, maka 

hijrahnya sesuai dengan apa yang diniatkannya”. Niat 

yang berarti bermaksud dan berketetapan hati, 

bersungguh-sungguh, bersikeras. Niat seringkali dikaitkan 



 

157 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dengan motif yang seakar dengan motivasi, sementara 

motivasi diartikan ke dalam bahasa Indonesia dengan 

sesuatu yang mendorong seseorang untuk berbuat atau 

melakukan sesuatu. Memang bila disadari bahwa sebelum 

kita bermaksud melakukan sesuatu, lazim di dalam hati 

kita selalu terbetik apa yang mendorong kita bermaksud 

melakukan sesuatu itu. Sesuatu yang terbetik itu harus 

diluruskan dengan niat kita.207 

 

B. Aktivitas  

Aktifitas adalah prinsip yang menekankan pentingnya 

memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk 

berperan secara aktif dan kreatif dalam seluruh kegiatan 

pembelajaran yang dilaksanakan. Asas ini mendorong 

siswa agar tidak hanya menjadi objek pasif, tetapi juga 

subjek yang aktif dalam proses belajar mengajar, sehingga 

mereka dapat mengembangkan ide dan merealisasikannya 

dalam berbagai bentuk kegiatan. 

Beberapa poin penting terkait asas aktivitas dalam 

pendidikan Islam adalah: 

1. Aktivitas siswa mutlak diperlukan dalam proses 

pembelajaran agar tercipta interaksi yang baik 

antara guru dan siswa, yang merupakan syarat 

utama keberhasilan belajar mengajar. 

 
207Buseri Kamrani, ‘Dasar, Asas dan Prinsip Pendidikan Islam’ 

(Aswaja Pressindo, 2014). 



 

158 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

2. Asas aktivitas digunakan dalam semua jenis 

metode mengajar, baik di dalam maupun di luar 

kelas, sehingga pembelajaran menjadi lebih 

dinamis dan bermakna. 

3. Guru berperan penting dalam merencanakan dan 

mengelola kegiatan belajar yang dapat 

meningkatkan aktivitas dan kreativitas siswa. 

4. Dengan asas aktivitas, siswa didorong untuk tidak 

hanya menerima ilmu secara pasif, tetapi juga 

menghayati, memahami, dan mengamalkan nilai-

nilai Islam secara nyata dalam kehidupan sehari-

hari. 

 

C. Minat dan Perhatian 

Minat dan perhatian adalah faktor psikologis yang 

sangat penting dalam kegiatan belajar-mengajar. Dalam 

pendidikan Islam, asas ini menekankan bahwa proses 

pembelajaran akan berlangsung efektif apabila peserta 

didik memiliki minat terhadap materi yang diajarkan serta 

perhatian penuh terhadap kegiatan pembelajaran. 

1. Minat 

Minat merupakan kecenderungan hati seseorang 

terhadap suatu objek atau kegiatan tertentu, yang disertai 

dengan perasaan senang dan ketertarikan untuk 

melakukannya. 

2. Perhatian  

Perhatian adalah pemusatan seluruh kemampuan jiwa 

terhadap suatu objek. Seorang siswa yang memiliki minat 



 

159 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tinggi terhadap pelajaran akan menunjukkan perhatian 

yang lebih besar sehingga proses belajar menjadi lebih 

efektif. Keduanya saling berkaitan erat dalam menunjang 

keberhasilan belajar.208 

Asas ini juga menjadi acuan dalam metode 

pendidikan yang digunakan Rasulullah SAW. Beliau 

senantiasa memperhatikan kondisi psikologis sahabat 

ketika menyampaikan ajaran Islam, seperti menggunakan 

cerita, perumpamaan, dialog, dan pendekatan emosional 

yang menggugah perhatian dan minat para 

pendengarnya. 209  Pentingnya asas ini ditekankan pula 

dalam teori belajar modern, yang menyatakan bahwa 

peserta didik akan lebih berhasil jika materi pelajaran 

sesuai dengan minat dan kebutuhannya.210 Guru yang baik 

harus mampu mengaitkan materi dengan kehidupan nyata 

siswa agar mereka merasa dekat dan tertarik untuk 

mempelajarinya.211 

Dalam pandangan pendidikan Islam, perhatian 

terhadap minat peserta didik merupakan bagian dari 

pendekatan yang memanusiakan manusia. Pendidikan 

bukan sekadar menyampaikan pengetahuan, tetapi juga 

 
208 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 2004), hlm. 112. 
209 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 75. 
210 Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan 

Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 132. 
211 Nana Sudjana, Dasar-dasar Proses Belajar Mengajar, 

(Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm. 45. 



 

160 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

membimbing sesuai dengan potensi dan kecenderungan 

fitrah peserta didik. Guru memiliki peran penting 

untuk membangkitkan minat dan mempertahankan 

perhatian siswa agar mereka dapat belajar dengan giat dan 

mencapai hasil yang diinginkan. Cara yang dapat 

dilakukan guru antara lain: 

a. Menunjukkan pentingnya materi pelajaran bagi 

siswa. 

b. Menghubungkan materi baru dengan 

pengetahuan yang sudah dimiliki siswa. 

c. Mendorong kompetisi belajar yang sehat dan 

menghindari hukuman yang menimbulkan stres. 

d. Mengajar dengan persiapan matang, 

menggunakan media pembelajaran yang menarik, 

serta memberikan variasi dalam penyampaian 

materi agar siswa tidak bosan. 

e. Dengan adanya minat dan perhatian yang tinggi, 

siswa akan lebih mudah berkonsentrasi dan aktif 

dalam proses pembelajaran, sehingga tujuan 

pendidikan Islam dapat tercapai secara optimal. 

 

D. Keperagaan 

Asas keperagaan merupakan prinsip dalam 

pendidikan yang menekankan penggunaan alat bantu 

visual serta peragaan nyata selama proses 

belajar. Dalam konteks Islam, prinsip 

ini sebenarnya   telah diterapkan sejak era Rasulullah 

SAW, ketika beliau menjelaskan ajaran Islam 



 

161 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dengan memberikan contoh nyata, simbol-

simbol, gerakan, dan objek fisik untuk memudahkan 

sahabat dalam memahaminya. 

  Prinsip ini juga sejalan dengan teori psikologi 

pendidikanyang menegaskan bahwa mayoritas pengetahu

an yang didapat manusia berasal dari pengalaman 

visual.212 Dengan menggunakan alat peraga atau contoh 

yang konkret, materi yang bersifat abstrak 

dapat dijelaskan dengan 

lebih jelas, sehingga mempermudah murid dalam 

memahami, mengingat, 

dan menerapkan pembelajaran mereka dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, asas keperagaan juga mendukung pendeka

tan pembelajaran multiindra. Dengan  melibat-

kan indera penglihatan, pendengaran, dan gerakan 

motorik, keperagaan menciptakan proses 

belajar yang lebih komprehensif dan berarti.213  

Oleh karena itu, para pendidik dalam 

pendidikanIslam diharapkan untuk memanfaatkan berbag

ai media pembelajaran yang tepat, seperti gambar, alat 

peraga, demonstrasi, atau praktik  

langsung guna meningkatkan hasil belajar siswa. 

 

 
212 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 2004), hlm. 120. 
213 Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan 

Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 143. 

 



 

162 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

E. Individual 

Asas individual adalah prinsip dalam pendidikan 

yang menekankan bahwa setiap peserta didik adalah 

pribadi yang unik, memiliki potensi, minat, kemampuan, 

dan karakteristik yang berbeda. Dalam pendidikan Islam, 

asas ini sangat penting karena Islam memandang manusia 

sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki fitrah 

(potensi bawaan) yang berbeda satu sama lain dan harus 

dikembangkan sesuai dengan keunikan masing-masing 

menekankan  pentingnya  memperhatikan perbedaan-

perbedaan individu peserta didik dalam proses 

pembelajaran. Prinsip ini mengakui bahwa setiap siswa 

memiliki karakteristik, kemampuan, minat, dan kebutuhan 

yang berbeda-beda, sehingga pembelajaran harus 

disesuaikan agar dapat memberikan hasil yang optimal 

bagi masing-masing individu.  

Al-Qur’an mengisyaratkan prinsip ini dalam firman 

Allah: 

 قلُۡ كُل ٞ يَعۡمَلُ عَلىََٰ شَاكِلَتهِِۦ فرََب كُمۡ أعَۡلَمُ بِمَنۡ هوَُ أهَۡدَىَٰ سَبيِلٗٗ   

Setiap orang beramal menurut bentuk ciptaannya 

masing-masing. (QS. Al-Isra’[17]: 84)  

Ayat ini menegaskan bahwa manusia diciptakan 

dengan kecenderungan dan kemampuan yang berbeda-

beda, sehingga pendekatan pendidikan harus disesuaikan 

dengan individu yang bersangkutan. 

Beberapa poin penting mengenai asas individual 

adalah: 

1. Pendidikan harus memperhatikan keunikan dan 

perbedaan setiap peserta didik, baik dari segi 



 

163 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

kemampuan intelektual, psikologis, maupun latar 

belakang sosial. 

2. Guru perlu memberikan perlakuan yang sesuai 

dengan kebutuhan dan potensi masing-masing 

siswa agar mereka dapat berkembang secara 

maksimal. 

3. Asas ini mendorong pembelajaran yang bersifat 

personal dan fleksibel, sehingga tidak semua siswa 

diperlakukan dengan cara yang sama. 

4. Dalam pendidikan Islam, asas individual juga 

berarti menghargai dan membimbing setiap 

individu sesuai dengan fitrah dan potensi yang 

Allah berikan, sehingga mereka dapat tumbuh 

menjadi insan yang berakhlak mulia dan berilmu. 

Asas individual menuntut agar pendidik mampu 

mengenali perbedaan karakter, gaya belajar, tingkat 

intelektual, serta latar belakang peserta didik. Dengan 

demikian, proses pembelajaran menjadi lebih efektif dan 

humanis. hal ini juga sejalan dengan pendekatan student-

centered learning yang menghargai dan memfasilitasi 

keberagaman potensi siswa.214 

Rasulullah SAW juga menerapkan asas ini dalam 

mendidik para sahabat. Beliau tidak memperlakukan 

semua sahabat dengan cara yang sama, tetapi 

menyesuaikan pendekatannya dengan kepribadian dan 

kesiapan masing-masing. Misalnya, pendekatan beliau 

 
214 Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 

2005), hlm. 103. 



 

164 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

terhadap Mu’adz bin Jabal (seorang ahli fikih) berbeda 

dengan pendekatan terhadap Khalid bin Walid (seorang 

panglima perang).215 

Pendidikan Islam, melalui asas individual, tidak 

hanya berfungsi mentransfer ilmu, tetapi juga 

membimbing pertumbuhan kepribadian secara utuh  

jasmani, akal, dan rohani  sesuai dengan kondisi dan 

kebutuhan tiap-tiap individu. 

 

F. Pengulangan  

 Asas pengulangan merupakan prinsip dalam 

pendidikan yang menekankan pentingnya mengulang 

materi pembelajaran agar pengetahuan lebih melekat 

dalam ingatan dan mudah dipahami. Dalam pendidikan 

Islam, asas ini sangat penting karena manusia pada 

dasarnya mudah lupa dan membutuhkan penguatan 

berkala terhadap pelajaran yang telah diterima.  

Secara psikologis, pengulangan akan memperkuat 

jejak memori dalam otak (reinforcement), sehingga apa 

yang dipelajari tidak mudah hilang.216 Dalam pendidikan 

Islam, praktik pengulangan sangat tampak dalam tradisi 

muroja’ah (mengulang hafalan Al-Qur’an), pengulangan 

doa-doa, zikir, dan pelajaran fiqih yang diajarkan dari 

 
215 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 85. 
216 Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan 

Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 135. 



 

165 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

waktu ke waktu.217  Al-Qur’an sendiri diturunkan secara 

berangsur-angsur dan diulang-ulang pada beberapa 

bagian sebagai bentuk pendidikan bertahap dan penguatan 

terhadap umat. Firman Allah: 

 

نُ   نسََٰ ٱلِۡۡ وَكَانَ  مَثلَْٖۚ  كُل ِ  مِن  لِلنَّاسِ  ٱلۡقرُۡءَانِ  ذَا  هََٰ فيِ  فۡناَ  صَرَّ وَلقََدۡ 

  أكَۡثرََ شَيۡءٖ جَدَلَٗ  

Dan sesungguhnya telah Kami ulang-ulangi kepada 

manusia dalam Al-Qur'an ini segala macam 

perumpamaan, tetapi manusia adalah makhluk yang 

paling banyak membantah. (Q.S. Al-Kahfi [18]: 54) 

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah menggunakan 

berbagai macam pengulangan dan variasi perumpamaan 

dalam Al-Qur’an sebagai metode pendidikan dan dakwah, 

agar manusia mudah memahami dan mengambil 

pelajaran. Namun demikian, watak manusia yang suka 

membantah menjadikan mereka tetap berpaling meskipun 

sudah berkali-kali dijelaskan. Ini menunjukkan bahwa 

pengulangan adalah metode penting dalam penyampaian 

pesan, apalagi jika ditujukan untuk mengatasi sifat lalai 

atau keras kepala manusia. 

Rasulullah SAW juga menerapkan metode 

pengulangan dalam mengajar. Diriwayatkan bahwa beliau 

mengulangi tiga kali setiap kali menyampaikan pesan 

penting agar para sahabat benar-benar memahaminya.218 

 
217 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 2004), hlm. 121. 

 218  HR. Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-‘Ilm, No. 

95. 



 

166 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Ini menunjukkan bahwa pengulangan bukan sekadar 

pengulangan kata, tetapi bagian dari strategi penguatan 

materi. 

Dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, 

pengulangan dilakukan melalui evaluasi berkala, tugas 

berulang, diskusi ulang, serta review pelajaran yang telah 

lalu untuk memastikan pemahaman dan daya tahan 

ingatan siswa. 

Beberapa poin penting terkait asas pengulangan 

adalah: 

1. Pengulangan bertujuan agar siswa dapat 

mengingat dan memahami materi dengan lebih 

baik sehingga ilmu yang diperoleh tidak mudah 

hilang dari ingatan. 

2. Proses pengulangan harus dilakukan secara 

terstruktur dan sesuai dengan tahapan 

perkembangan peserta didik agar tidak 

menimbulkan kejenuhan atau kebosanan. 

3. Dalam konsep pendidikan Islam, pengulangan 

juga berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai 

agama secara mendalam sehingga menjadi bagian 

dari sikap dan perilaku sehari-hari. 

4. Pengulangan tidak berarti mengajarkan materi 

yang sama secara berlebihan tanpa perkembangan, 

tetapi harus disesuaikan dengan tingkat dan tujuan 

pendidikan pada setiap jenjang agar terjadi 

kesinambungan pembelajaran 

 



 

167 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

G. Ketauladanan 

Dewasa ini banyak sekali kegagalan guru mengajar 

murid. Faktor utama penyebabnya adalah guru yang 

mengajar tidak dengan karakter (Akhlak Karimah) 

sehingga peserta didik tidak dapat mencontoh yang baik 

dari guru.219   Mereka ragu dan tidak mengerjakan apa 

yang diberikan guru, disebabkan tidak mendapatkan 

contoh yang baik. Misalnya: seorang guru mengerjakan 

sesuatu yang harus dikerjakan, tetapi guru tersebut tidak 

mengerjakan, atau guru menyuruh meninggalkan sesuatu, 

tetapi guru itu pula yang mengerjakannya. Maka, 

terjadilah hal-hal yang berlawanan dari tujuan utama 

pendidikan.  

Adapun pendidikan Islam berlandaskan kepada Suri 

teladan yang contoh bagi manusia sepanjang zaman. 

Adalah Nabi Muhammad SAW merupakan contoh hidup 

yang baik tentang apa yang beliau ajarkan kepada para 

Sahabatnya. Tidak ada satu keutamaan yang dianjurkan 

melainkan beliau lakukan, bahkan mendahului yang lain 

dalam mengamalkannya. Sebaliknya, tidak ada kejelekan 

yang beliau larang, melainkan beliau orang yang pertama 

yang meninggalkannya (Hidayat, 2015: 108).  

Metode keteladanan dalam pendidikan Islam adalah 

metode yang paling efektif dalam membentuk kepribadian 

anak. Posisi pendidik sebagai teladan yang baik bagi anak-

 
219 Amri Azhari, ‘Metode Keteladanan Pendidikan Islam 

PerspektifA Al-Qur’an Dan Al-Hadis’, in Annual Conference on 

Islamic Education and Thought (ACIET), 2020, I, pp. 146   



 

168 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

anaknya akan ditirunya dalam berbagai ucapan dan 

perilaku. Keteladanan menjadi faktor menentukan baik 

buruknya sifat anak. Jika pendidik jujur, dapat dipercaya 

berakhlak mulia, berani, menjauhkan diri dari perbuatan 

yang bertentangan dengan norma-norma agama, maka 

anak akan tumbuh kejujuran, terbentuk akhlak yang mulia 

dan lain-lainnya. 220  Pemahaman tentang ayat-ayat Al-

Qur’an dan Al-Hadits di terapkan dalam kehidupan sehari-

hari. Sebagaimana telah dicontohkan dalam kehidupan 

Sayyidul anbiya sang manusia agung nan mulia baginda 

nabi besar Muhammad SAW dan para sahabat, serta 

orang-orang lain. Allah ta’ala firman Q.S. Al-Ahzab [33] 

ayat 21: 

َ وَٱلۡيوَۡمَ   ِ أسُۡوَةٌ حَسَنةَٞ ل ِمَن كَانَ يرَۡجُواْ ٱللََّّ لَّقَدۡ كَانَ لَكُمۡ فيِ رَسُولِ ٱللََّّ
َ كَثيِرٗا     ٱلۡۡخِٓرَ وَذَكَرَ ٱللََّّ

  

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu 

suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang 

mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 

kiamat dan Dia banyak menyebut Allah. (Q.S. Al-Ahzab 

[33]: 21) 

Rasulullah SAW bersabda:  

مَ صَالِحَ الِخَْلََقِ   إنَِّمَا بعُِثْتُ لِِتُمَ ِ

Dari sahabat Abu Hurairah, RasulAllahu bersabda: 

“Aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia. dalam riwayat yang lain disebutkan:” hanya 

 
220 Amri Azhari, ‘Metode Keteladanan Pendidikan Islam 

PerspektifA Al-Qur’an Dan Al-Hadis’, in Annual Conference on 

Islamic Education and Thought (ACIET), 2020, I, pp. 145–56. 



 

169 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

memperbaiki akhlak yang mulia (HR. Al-Bukhari, Al-

Adab Al Mufrad: 273). 

Para ulama pendidikan Islam, seperti Imam Al-

Ghazali, juga menekankan bahwa guru harus menjadi 

cerminan nilai-nilai yang diajarkannya. Akhlak guru akan 

sangat berpengaruh terhadap keberhasilan pendidikan.221 

Karena itu, pendidikan Islam tidak hanya mentransfer 

ilmu, tetapi juga membentuk kepribadian melalui contoh 

hidup dari pendidik yang shlmeh. 

Beberapa poin utama tentang asas ketauladanan 

adalah: 

1. Pendidik harus mengisi dirinya dengan akhlak 

mulia dan menjauhkan diri dari perilaku yang tidak 

baik agar dapat menjadi suri tauladan yang efektif 

bagi siswa. 

2. Keteladanan merupakan metode pendidikan yang 

paling efektif dalam membentuk kepribadian, 

moral, spiritual, dan etos sosial peserta didik. 

3. Rasulullah Muhammad SAW adalah contoh 

teladan terbaik (uswah hasanah) yang menjadi 

model bagi pendidikan Islam, di mana beliau 

mengamalkan apa yang beliau ajarkan secara 

konsisten. 

4. Ketidaksesuaian antara ucapan dan perbuatan 

pendidik dapat menimbulkan kebingungan dan 

mengurangi efektivitas pendidikan, sehingga 

 
221 Imam al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-

Ma’rifah, tt.), Juz 1, hlm. 53. 



 

170 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

pendidik harus konsisten dalam sikap dan 

tindakan. 

5. Dalam praktiknya, guru harus bersikap adil, sabar, 

berwibawa, dan rela berkorban demi kepentingan 

pembelajaran, sehingga menjadi panutan yang 

menginspirasi peserta didik. 

6. Keteladanan tidak hanya berlaku di lingkungan 

sekolah, tetapi juga dalam keluarga dan 

masyarakat, di mana orang tua dan pemimpin juga 

berperan sebagai teladan bagi anak didik dan 

masyarakat luas. 

 

H. Pembiasaan  

Asas pembiasaan (ta’wid) adalah prinsip pendidikan 

yang menekankan pentingnya pengulangan perilaku 

positif secara konsisten agar menjadi karakter atau 

kebiasaan yang melekat dalam diri peserta didik. Dalam 

perspektif pendidikan Islam, pembiasaan memiliki 

kedudukan penting karena manusia memiliki potensi 

untuk dibentuk melalui latihan dan rutinitas. Allah SWT 

berfirman dalam (Q.S.Thaha [20]: 132). 

نَسۡ  لََ  عَليَۡهَاۖ  وَٱصۡطَبرِۡ  ةِ  لَوَٰ بٱِلصَّ أهَۡلكََ  نَّحۡنُ  وَأۡمُرۡ  رِزۡقٗاۖ  لكَُ  َٔ  ٔ

قِبةَُ لِلتَّقۡوَىَٰ     نرَۡزُقكَُُّۗ وَٱلۡعََٰ

 

  

Perintahkanlah keluargamu melaksanakan salat dan 

bersabarlah dengan sungguh-sungguh dalam 

mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu. 



 

171 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Kamilah yang memberi rezeki kepadamu. Kesudahan 

(yang baik di dunia dan akhirat) adalah bagi orang 

yang bertakwa. (Q.S. Thaha [20]: 132) 

Ayat ini menunjukkan pentingnya latihan terus-

menerus dan kesabaran dalam menanamkan nilai ibadah. 

Pembiasaan dalam Islam tidak hanya dalam hlm ibadah 

seperti shlmat, tetapi juga dalam aspek akhlak, seperti 

berkata jujur, bersikap sopan, bertanggung jawab, dan 

lainnya. 

Pendidikan Islam ini sangat berpengaruh terhadap 

pembentukan karakter seorang anak. Dengan pembiasaan 

yang baik, karakter anak akan terbentuk dengan 

sendirinya. Pendidikan adalah “Bimbingan atau 

pembinaan secara sadar oleh pendidik terhadap 

perkembangan Jasmani dan Rohani anak didik menuju 

terbentuknya kepribadian yang utuh. Dalam Undang-

Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional dalam Pasal 1 ayat (1) disebutkan bahwa 

pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk 

mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran 

agar anak didik secara aktif mengembangkan potensi 

dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, 

pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, 

serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, 

bangsa dan negara. Dalam kaitannya dengan metode 

pengajaran dalam pendidikan Islam, dapat dikatakan 

bahwa pembiasaan adalah sebuah cara yang dapat 

dilakukan untuk membiasakan anak didik berfikir, 

bersikap dan bertindak sesuai dengan tuntunan ajaran 



 

172 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

agama Islam. Oleh karena itu, sebagai awal dalam proses 

pendidikan, pembiasaan merupakan cara yang sangat 

efektif dalam menanamkan nilainilai moral ke dalam jiwa 

anak. Nilai-nilai yang tertanam dalam dirinya ini 

kemudian akan termanifestasikan dalam kehidupannya 

semenjak ia mulai melangkah ke usia remaja dan dewasa. 
222 

Penegasan Langgulung bahwa prinsip-prinsip 

pengetahuan yang diajarkan harus diketahui secara detail 

mengindikasikan bahwa pendidikan berlangsung untuk 

menjadikan seseorang bersifat rasional. Artinya, ia harus 

menerima suatu pengetahuan berdasarkan alasan dan 

logika, tidak berdasarkan taklid. Kedua, pendidikan adalah 

latihan. Berkaitan dengan makna ini, Langgulung 

menyatakan: Termasuk dalam proses pendidikan juga 

ialah latihan. Latihan bermakna seseorang membiasakan 

diri di dalam mengerjakan pekerjaan tertentu untuk 

memperoleh kemahiran di dalam pekerjaan tersebut. 

Misalnya seseorang melatih menyetir mobil, bermain bola 

dan sebagainya. Dalam latihan ini seseorang tidak 

dimestikan mengetahui sebab-sebab kereta itu berjalan, 

yang perlu diketahui ialah menekan minyak, misalnya, 

supaya mobil dapat berjalan. Kutipan di atas menunjukkan 

bahwa makna pendidikan dalam pandangan Langgulung 

 
222Muhammad Nahdi Fahmi and Sofyan Susanto, ‘Implementasi 

Pembiasaan Pendidikan Islam Dalam Membentuk Karakter Religius 

Siswa Sekolah Dasar’, Pedagogia: Jurnal Pendidikan, 7.2 (2018), pp. 

85–89. 



 

173 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tidak hanya terbatas pada pemindahan pengetahuan seperti 

tergambar pada makna pertama, melainkan juga 

menekankan aspek pembiasaan dan latihan. Proses 

pembiasaan dan latihan ini akan mengantarkan anak didik 

sampai pada ketrampilan (psikomotor). Dalam konteks 

pendidikan Islam, ketrampilan dimaksud adalah 

kemampuan melakukan sesuatu berdasarkan nilai-nilai 

ajaran Islam.223 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 223 Hasan Langgulung, Tujuan Pendidikan Islam dalam 

Pemikiran’, 2021. 



 

174 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 13 

TOKOH PENDIDIKAN ISLAM DAN 

PEMIKIRANNYA 

 

A. Muhammad bin Sahnun  

Nama lengkap Ibnu Sahnun adalah Abu Abdullah 

Muhammad bin Abi Sa’id bin Habib bin Hisan ibnu Hilal 

bin Bakar bin Robibah al-Tunukhi. Nama asli yang 

diiberikan orang tuanya adalah Abdu al-Salam, yang 

kemudian karena kejeniusan dan kecerdasannya, ia 

bergelar Sahnun, yang berarti “Burung Elang” (al-Tha-

irHadid al-Nadzar), ia seorang syekh terkenal yang 

mengembangkan madzhab Maliki di Qairuwan Afrika 

Utara. Beliau lahir di Qairuwan, Tunisia, Afrika Utara 

(202-256 H/813-869 M) dan merupakan pemikir yang 

memelopori pembeharuan Pendidikan di zaman keemasan 

Islam.224  

Sahnun hidup pada abad ke-3 H., dan wafat pada 

tahun 256 H. Beliau lahir dan tinggal di daerah penganut 

fanatic Madzhab Maliki (Ahlu al-Madinah), melalui 

didikan ayahnya, Abu Said Sahnun yang juga seorang 

syekh tekenal yang pertama kali mengajarkan Madzhab 

Imam Maliki. Meskipun ayahnya yang pertama kali 

menyebarkan Madzhab Imam Maliki di Afrika, Tunisia, 

Hijaz bahkan Andalusia, dan Spanyol, namun dibanding 

Sahnun ia tidak lebih terkenal darinya, karena Ibnu 

 
224 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh … hlm. 293.   

  



 

175 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Sahnun merupakan peletak dasar pertama bidang 

pemikiran Pendidikan Islam, khususnya pemikiran 

Pendidikan yang bebas dan berdiri sendiri, serta lepas dari 

pengruh sastra dan madzhab-madzhab pemikiran filsafat, 

yang sebelumnya belum ada yang membahas tantang ilmu 

Pendidikan Islam secara rinci dan jelas. Ibnu Sahnun 

mengemukakan peemikiran pendidikannya dengan 

menggali sumber ajaran Islam yang asli, yaitu Al-Qur’an 

dan Hadist Nabi.225 

 

 1. Pemikiran Muhammad bin Sahnun tentang 

Pendidikan Islam  

a. Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembantukan 

Akhlak  

Sahnun memandang bahwa Pendidikan tidak 

sekadar ilmu, tetapi membentuk kepribadian 

Islam yang luhur. Tujuan utama Pendidikan 

Islam adalah membentuk manusia yang 

berakhlak mulia dan bertanggung jawab secara 

moral dan sosial kepada Allah dan 

Masyarakat.226  

b. Peran Guru yang Sentral dan Bermoral Tinggi  

Dalam pandangan Sahnun, guru bukan hanya 

pengajar, tetapi juga teladan hidup (uswah 

 
225Ahmad U., Fathudin, Jurnal Forum Tarbiyyah. Vol. 8, No 2, 

Desember 2010.  
226Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madzhib al-ismiyyah fi al-

Siyasah wa al-‘Aqa’id wa Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyyah, (Kairo: 

Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1960), hlm. 261.  



 

176 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

hasanah). Ia menekankan bahwa guru bukan 

harus memiliki moralitas tinggi, ilmu yang 

mendalam, dan sikap penuh kasih dalam 

mendidik anak-anak.227  

c. Pengaturan Pendidikan dalam Perspektif Hukum 

Islam  

Sahnun membahas pendidikan anak dalam Al-

Mudawwanah, termasuk tentang etika pemberian 

hukuman, waktu belajar, dan kewajiban orang tua 

dalam memastikan anak-anaknya belajar agama. 

Ia menyebutkan bahwa kekerasan yang 

melampaui batas dalam mendidik adalah hlm 

yang dilarang.228  

d. Tahapan Pendidikan yang Jelas dan Terstruktur  

Pendidikan bagi anak menurut Sahnun harus 

dimulai dari dasar: pembelajaran Al-Qur’an, 

etika (adab), dan ilmu agama secara bertahap, 

disesuaikan dengan perkembangan usia dan 

kesiapan anak.2295  

 

 

 
227Yusuf al-Qardawi, Daur al-Qiyam wa al-Akhlaq fi al-Iqtisad 

al-Islami, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42.  
228Imam Sahnun, Al-Mudawwanah al-Kubra, Juz 1, (Beirut: 

Dar Sadir, t.t),. 287–290.  
229 Ahmad al-Harithi, Manhaj al-Tarbiyah ‘inda al-Imam 

Sahnun, dalam Jurnal al-Tarbiyah  wa al-Tsaqafah, Vol. 3, No. 1 

(2018),. 45–47.  

 



 

177 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

2. Relevansi Pemikiran Sahnun dalam Pendidikan 

Islam Masa Kini  

a. Pendidikan Berbasis Karakter  

Pemikiran Sahnun selaras dengan pendidikan 

modern yang mengedepankan pendidikan 

karakter, di mana pembentukan moral dan nilai 

menjadi prioritas seiring dengan penguasaan 

ilmu pengetahuan.230  

a) Pengetahuan Peran Guru sebagai Teladan  

Dalam krisis keteladanan yang sering terjadi di 

dunia pendidikan kini, gagasan Sahnun tentang 

pentingnya moral guru sangat penting untuk 

membangun kembali kepercayaan terhadap 

lembaga pendidikan.231232  

b) Perlindungan tehadap Anak Didik  

Gagasan Sahnun tentang batas-batas hukuman 

pendidikan memberikan dasar bagi pendekatan 

modern tentang perlindungan anak dan 

pendidikan yang bebas dari kekerasan.8  

c) Keseimbangan Ilmu dan Etika  

Dalam era digital dan informasi, pemisahan 

antara ilmu dan etika menjadi tantangan. 

 
230Rusnadi. Pemikiran Ibnu Sahnun Tentang Etika Profesi Guru 

dan Relevansinya dengan Undang-Undang Kode Etik Profesi Guru. 

Jurnal Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 2022.   
231Saparina & Ihsan Pratama. Kode Etik Guru dalam Perspektif 

Ibnu Sahnun. Sasana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2023.   
232Chusnul Muali. Konsep Punishment Perspektif Ibnu Sahnun. 

Tafaqqquh: Jurnal Penelitian dan Kajian KeIslaman, 2021.   



 

178 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pemikiran Sahnun dapat menjadi fondasi untuk 

menyatukan kembali spiritualitas, moral, dan 

keilmuan dalam pendidikan.233  

d) Peran Keluarga dalam Pendidikan  

Penekanan Sahnun terhadap keterlibatan 

orang tua dalam pendidikan anak sangat relevan 

untuk masa kini, di mana sinergi antara keluarga 

dan sekolah menjadi kebutuhan mendesak.234  

 

B. Muhammad bin Husain Al-Ajari  

Menurut Al-Kailani (1985), nama Muhammad bin 

Husain disandarkan (dinisbatkan) kepada kata “Ajar”, 

yang merupakan desa asalnya yang terletak di Bagdhad. 

Al-Ajari banyak dipuji oleh Khatib al-Bagdhadi, karena ia 

banyak menulis buku. Husain berada di kota Bagdhad 

sampai tahun 330 H. Kemudian pindah ke Mekah dan 

tinggal disana hingga wafat tahun 360 H. Pemikirannya 

tentang pendidikan dibahas dalam kitabnya, Akhlak al-

Ulama.235   

1. Pemikiran Muhammad bin Husain Al-Ajari 

tentang Pendidikan Islam  

Al-Ajari menakankan beberapa prinsip utama 

dalam Pendidikan Islam yaitu:  

 
233 Rusnadi, ibid.  
234Saparina & Ihsan Pratama, ibid.  
235 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh … hlm. 299.   



 

179 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

a. Keikhlasan dalam menuntut dan mengajarkan 

ilmu sebagai ibadah kepada Allah.  

b. Mengikuti manhaj salaf (metode generasi awal 

Islam) dalam proses pembelajaran.  

c. Menjaga adab dalam proses belajar-mengajar, 

baik antara guru dan murid maupun terhadap 

ilmu itu sendiri.  

d. Kewajiban menurut ilmu syar’I sebagai dasar 

keselamatan dunia dan akhirat.  

Ia juga memperingatkan bahaya dari ilmu yang tidak 

diamalkan dan penuntut ilmu yang hanya mengejar 

popularitas atau dunia semata. Dalam hlm ini, Pendidikan 

menurut Al-Ajari bertujuan untuk membentuk insan yang 

taat kepada Allah, memahami syariat-Nya, dan 

mengamalkannya dalam keehidupan.  

”Barang siapa yang menuntut ilmu untuk 

membanggakan diri dihadapan ulama, atau untuk 

membantah orang-orang bodoh, atau unntuk 

memalingkan wajah manusia kepadanya, maka ia di 

neraka.” Diriwayatkan oleh At-Tirmidzi, dan banyak 

dikutip oleh para ulama termasuk Al-Ajari.236  

 

2. Relevansi Pemikiran Muhammad bin Husain Al-

Ajari dalam Pendidikan Islam Masa kini  

a. Penekanan pada Akidah dan Manhaj yang Lurus  

Di tengah arus pemikiran liberal dan relativisme 

moral, pemikiran Al-Ajari yang menekankan 

 
 236 Al-Ajari, Muhammad bin Husain. Manhaj Salaf fi Ilmi 

(Riyadh: Dar al-Atsar, 2005)  



 

180 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

pentingnya akidah yang benar dan manhaj salaf 

sangat penting untuk menjaga kemurnian ajaran 

Islam dalam lembaga pendidikan.237  

b. Integrasi Ilmu dan Adab 

Al-Ajari menekankan pentingnya adab dalam 

menuntut ilmu. Ini menjadi sangat relevan ketika 

banyak peserta didik zaman sekarang mengalami 

degradasi adab terhadap guru, ilmu, dan sesama.238  

c. Keikhlasan dalam Menuntut Ilmu 

Di era modern, banyak motivasi menuntut ilmu 

didorong oleh keinginan duniawi seperti gelar, 

jabatan, dan materi. Al-Ajari mengingatkan agar 

keikhlasan tetap menjadi ruh dalam pendidikan.239  

d. Pentingnya Guru sebagai Teladan 

Al-Ajari memandang pentingnya peran guru 

sebagai pembimbing ruhani dan teladan dalam 

akhlak. Pendidikan Islam modern dapat mengambil 

pelajaran ini dengan meningkatkan kualitas 

kepribadian dan spiritualitas para pendidik.240 

e. Sanad Ilmu dan Keautentikan Ajaran 

Relevansi lainnya adalah pentingnya menjaga 

sanad atau rantai keilmuan agar tidak terjadi 

penyimpangan ajaran. Di era digital, dimana ilmu bisa 

 
 237Muhammad bin Husain Al-Ajari, Manhaj Salaf fi Thlmabil 

Ilmi, (Riyadh: Dar al-Atsar, 2005), hlm. 21.  

 238Ibid., hlm. 45.  

 239 Al-Ajari, At-Tarbiyah Al-Islamiyah, (Riyadh: Maktabah 

Al-Ghuraba’, 2010), hlm. 67.  

 240 Ibid., hlm. 75.  



 

181 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tersebar tanpa otoritas, prinsip sanad menjadi filter 

penting untuk memastikan keotentikan ilmu.241  

 C. Muhammad bin Muhammad Al-Farabi (339 H.)  

Nama aslinya adalah Abu Nasr Muhammad al-Farabi, 

yang berasal dari keturunan Persia. Beliau lahir di Wasij, 

suatu desa di Farab (Transoxania) pada tahun 870 M.242 

Ayahnya adalah seorang panglima perang Persia, yang 

kemudian menetap di Damaskus, sementara ibunya 

berasal dari Turki. Oleh karena itu, ia biasa disebut orang 

Persia atau orang Turki. Sebagai pembangun sistem 

filsafat, ia telah membaktikan diri untuk berkontemplasi, 

menjauhkan diri dari dunia politik, walaupun menulis 

karya-karya politik yang monumental. Filsafatnya 

menjadi acuan pemikiran ilmiah bagi dunia Barat dan 

Timur.  

Menurut Al-Farabi, tujuan pembelajaran adalah 

sesuai dengan fungsi setiap ilmu, dan sesuai dengan 

partisipasinya dalam mendidik akal manusia: ilmu manṭiq 

(logika), ilmu untuk memandang tubuh manusia, dan 

menguatkan manusia secara jasmani dan rohani, ilmu 

alamiah dan dalam pertumbuhannya, serta sebab-sebab 

kekuatannya; tujuan ilmu ketuhanan adalah menerangkan 

prasarana yang jelek, yang menyangka bahwa 

 
241 Al-Ajari, Manhaj Salaf fi Thlmabil Ilmi, (Riyadh: Dar al-

Atsar, 2005), hlm. 54.  
242 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh  … hlm. 307.  

 



 

182 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

sesungguhnya Allah SWT memiliki kekurangan dalam 

kekuasaan-Nya dan dalam eksistensi-Nya; ilmu 

kenegaraan membahas tentang pembagian kerja (job 

description) dan peraturan kekuasaan, serta tentang 

kerajaan dan etika; dengan tujuan utamanya adalah 

bagaimana membahagiakan  

masyarakat.243  

Terkait dengan berbagai tujuan ini, Al-Farabi 

membatasi pemahaman kurikulum dengan lima 

pembahasan utama, dan dalam setiap pembahasan terdapat 

tahapan dari berbagai ilmu, yaitu: pertama, ilmu spelling 

dan berbagai macamnya; kedua, ilmu logika dengan 

berbagai macamnya; ketiga, ilmu pendidikan, arsitek, ilmu 

musik, dan yang lainnya; keempat, ilmu perbintangan dan 

ilmu alam dengan berbagai macamnya; dan kelima, ilmu 

ketuhanan dengan berbagai macamnya, ilmu kenegaraan 

dengan berbagai macamnya, ilmu fiqih, dan ilmu 

kalam.244  

 1. Pemikiran Muhammad bin Muhammad Al-Farabi 

tentang Pendidikan Islam  

Muhammad bin Muhammad Al-Farabi (w. 339 H) 

merupakan salah satu tokoh filsuf besar dalam sejarah 

peradaban Islam yang memberi kontribusi  penting dalam 

dunia pendidikan Islam. Ia dikenal sebagai Guru Kedua 

setelah Aristoteles, karena kemampuannya dalam 

 
243Ibid., hlm. 307. 
244 Ibid., hlm. 308.  



 

183 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menyusun sistem filsafat dan pendidikan yang integral 

antara akal, etika, dan politik. Al-Farabi memandang 

pendidikan sebagai jalan utama untuk membentuk 

masyarakat yang berbahagia. Menurutnya, pendidikan 

harus diarahkan untuk menciptakan manusia yang 

sempurna, baik secara intelektual, moral, maupun 

spiritual. Pendidikan menjadi sarana untuk 

mengembangkan potensi akal dalam mencapai 

kebahagiaan sejati, yaitu mengenal Tuhan dan hidup 

sesuai dengan nilai-nilai kebaikan yang tertinggi.245  

Al-Farabi membagi kurikulum pendidikan menjadi 

lima bidang utama:  

a. Ilmu Logika  

b. Ilmu Fisika dan Matematika  

c. Ilmu Politik dan Keagamaan  

d. Ilmu Etika  

e. dan Ilmu Ketuhanan  

Dalam pandangannya, ilmu harus dipelajari secara 

berjenjang sesuai dengan tingkat kematangan akal 

manusia. hlm ini bertujuan untuk membentuk manusia 

yang ideal, yang mampu berpikir logis, bertindak bijak, 

serta bertanggung jawab secara sosial dan spiritual. 246  

Lebih lanjut, dalam pandangan Al-Farabi, negara ideal (al-

Madinah al-Fadhilah) hanya dapat dibangun oleh 

 
245 Abdul Shidiq, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: CV 

Pustaka Setia, 1984), hlm. 89.   
246 Al-Kailani, Pemikiran Filsuf Muslim dalam Pendidikan, 

(Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1985),  hlm. 125.  

  



 

184 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

individu-individu yang telah dididik secara benar. Oleh 

karena itu, pendidikan harus mencakup dimensi rasional 

dan religius. Guru memegang peran penting dalam 

membimbing peserta didik menuju kebenaran dan 

kebahagiaan sejati.247  

Dengan demikian, pemikiran Al-Farabi tentang 

pendidikan Islam menekankan pada keterpaduan antara 

ilmu pengetahuan, akhlak, dan spiritualitas. Sistem 

pendidikannya tidak sekadar bertujuan mencerdaskan 

otak, tetapi juga membentuk kepribadian manusia yang 

utuh.  

2. Relevansi Pemikiran Muhammad bin Muhammad 

Al-Farabi dalam Pendidikan Islam Masa kini  

Pemikiran Al-Farabi tentang pendidikan masih sangat 

relevan untuk diterapkan dalam konteks pendidikan Islam 

masa kini. Pandangannya yang menekankan 

keseimbangan antara aspek intelektual, etika, dan spiritual 

sangat penting dalam menghadapi tantangan globalisasi 

dan krisis moral di berbagai lapisan masyarakat modern.  

Pertama, pendekatan rasional Al-Farabi dalam 

pendidikan dapat menjadi dasar untuk membangun sistem 

pembelajaran yang mendorong nalar kritis dan 

pemahaman mendalam terhadap ilmu pengetahuan. hlm 

ini sejalan dengan kebutuhan dunia pendidikan modern 

 
247 Ibid.  



 

185 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

yang mengedepankan kemampuan berpikir logis dan 

analitis.248  

Kedua, konsep Madinah al-Fadhilah (negara utama) 

Al-Farabi menunjukkan bahwa pendidikan harus diarahkan 

untuk mencetak manusia yang tidak hanya cerdas, tetapi 

juga berakhlak mulia dan berkontribusi positif terhadap 

masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam masa kini 

perlu kembali memperkuat pembinaan karakter dan nilai-

nilai keIslaman dalam kurikulum pembelajarannya.249  

Ketiga, pentingnya peran guru dalam pandangan Al-

Farabi juga sangat kontekstual. Di tengah krisis figur 

pendidik yang hanya berorientasi pada aspek administratif 

atau materi semata, Al-Farabi mengingatkan bahwa guru 

adalah pembimbing ruhani dan akal yang berperan besar 

dalam membentuk kepribadian peserta didik.250   

Dengan demikian, pemikiran Al-Farabi dapat menjadi 

landasan filosofis untuk membangun sistem pendidikan 

Islam yang komprehensif: berbasis ilmu  pengetahuan, 

berakhlak mulia, serta berorientasi pada kebahagiaan dan 

kesejahteraan umat manusia.  

  

D. Ahmad Ibnu Miskawih (320-421 H)  

Ibnu Miskawaih adalah salah seorang filsuf muslim 

yang paling banyak mengkaji dan mengungkapkan 

 
248Ibid.  
249Abdul Shidiq, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: CV 

Pustaka Setia, 1984), hlm.  91.   
250Ibid., hlm. 93.  

 



 

186 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

persoalan-persoalan akhlak. Nama lengkapnya adalah Abu 

Ali al-Khazin Ahmad Ibnu Muhammad Ibnu Ya’qub Ibn 

Miskawaih. Dilahirkan tahun 320 H./932 M., dan wafat 

pada tahun 412 H./1030 M.251 

Aktivitas intelektual Ibnu Miskawaih dimulai 

dengan belajar sejarah kepada Abu Bakr Ahmad Ibn Kamil 

al-Qadhi. Selanjutnya ia belajar filsafat kepada Ibn al-

Khammar, seorang komentator atas karya-karya 

Aristoteles. Disamping itu, ia juga belajar kimia dari Abi 

al-Tayyib al-Razi, seorang ahli kimia terkenal di 

zamannya. Karena keahliannya dalam berbagai ilmu, 

Iqbal mengelompokkannya sebagai seorang pemikir, 

moralis, dan sejarawan.252 

Ibnu Miskawaih adalah seorang ahli sejarah yang 

pemikirannya sangat cemerlang, dialah ilmuwan Islam 

yang paling terkenal dan yang pertama kali menulis 

filsafat akhlak. Dia juga sangat memahami model 

administrasi dan strategi peperangan. Oleh karena itu, 

dalam sejarah, ia tercatat sebagai sekretaris Amirul-

Umarak Adhud-Daulah (949–982 M.) dari daulat Buwaih 

di Baghdad, merangkap kepala perpustakaan Bait al-

Hikmah.  

Sebagai orang yang sangat memahami filsafat akhlak, 

menurut Ahmad Amin, semua karya Ibnu Miskawaih tidak 

 
251 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh  … hlm. 308. 
252Ibid.  

 



 

187 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

luput dari kepentingan filsafat akhlak. Sehubungan dengan 

itu, tidak heran jika Ibnu Miskawaih selanjutnya dikenal 

sebagai moralis. Abu Manshur al-Tsalabi (421 H.) 

menerangkan bahwa Ibnu Miskawaih adalah pribadi mulia 

yang penuh keutamaan, halus budi, ahli sastra, ahli 

balaghah, ulet, dan sebagai penyair.253  

Sebagai seorang filusuf akhlak, pemikiran Ibnu 

Miskawih dalam Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari 

konsepnya tentang manusia dan akhlak. Maka berbicara 

tentang pemikiran Pendidikan Ibnu Miskawih lebih tepat 

jika dikaji terlebih dahulu tentang dasar pemikiran 

Pendidikan beliau, yang terkait dengan tingkatan daya dan 

akhlak.254  

1. Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawih tentang 

Pendidikan Islam  

Ahmad Ibnu Miskawaih merupakan salah satu 

filsuf Islam yang sangat menaruh perhatian terhadap 

pendidikan, khususnya dalam aspek pembentukan 

akhlak. Ia dikenal sebagai pelopor filsafat moral dalam 

Islam dan memandang pendidikan sebagai sarana utama 

untuk mencapai kesempurnaan manusia.  

Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan memiliki 

tujuan utama untuk membentuk manusia yang 

berakhlak mulia (al-akhlaq al-karimah) dan menjadikan 

manusia sebagai makhluk yang sempurna secara 

 
253Ibid., 308.  
254Ibid., 309.  



 

188 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

jasmani, akal, dan ruhani 255 . Ia menekankan bahwa 

akhlak tidaklah muncul secara otomatis, melainkan 

dibentuk melalui proses pembiasaan, pengajaran, dan 

pembinaan yang berkelanjutan.  

Pendidikan menurut Ibnu Miskawaih harus dimulai 

sejak anak-anak. Anak harus dibiasakan dengan 

kebiasaan baik sejak dini, dijauhkan dari lingkungan 

yang buruk, dan diarahkan pada kegiatan yang mendidik 

akal serta mengembangkan jiwa 256 . Dalam bukunya 

Tahdzib al-Akhlaq, ia menjelaskan pentingnya peran 

pendidik (guru dan orang tua) sebagai teladan dalam 

menanamkan nilai-nilai moral.  

Selain akhlak, Ibnu Miskawaih juga menekankan 

pentingnya ilmu pengetahuan dalam pendidikan. Ia 

mengklasifikasikan ilmu sebagai sarana untuk 

menyempurnakan jiwa, dan menyatakan bahwa 

manusia yang berilmu lebih tinggi derajanya.  

Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam 

menurut Ibnu Miskawaih merupakan sintesis antara 

pembinaan akhlak, pengembangan potensi akal, serta 

pembiasaan yang konsisten dalam lingkungan yang 

kondusif.  

 

 

 
255 Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq, diterjemahkan oleh 

Muhammad Yusuf Musa, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1963), hlm. 88.  
256 M. Syarif, Filsafat Islam: Suatu Kajian Tematik, (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1998), hlm. 84.  



 

189 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

2. Relevansi Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawih dalam 

Pendidikan Islam Masa kini  

Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawaih tentang 

pendidikan akhlak memiliki relevansi yang sangat 

tinggi dalam konteks pendidikan Islam masa kini. Di 

tengah tantangan globalisasi dan krisis moral yang 

melanda generasi muda, gagasan Miskawaih tentang 

pentingnya pembentukan karakter melalui pendidikan 

akhlak menjadi sangat relevan dan aplikatif.  

Pertama, penekanan Miskawaih terhadap 

pendidikan akhlak sebagai inti dari pendidikan secara 

keseluruhan sesuai dengan tujuan utama pendidikan 

Islam masa kini, yaitu membentuk insan yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. 257  Sistem pendidikan 

yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa 

menyeimbangkannya dengan pembinaan moral telah 

terbukti melahirkan generasi yang cerdas secara 

intelektual, namun miskin integritas.  

Kedua, metode pendidikan berbasis pembiasaan 

akhlak baik dan keteladanan sebagaimana diajarkan 

oleh Miskawaih dapat diterapkan dalam pendidikan 

modern melalui pendekatan character building dan 

penguatan pendidikan karakter (PPK). 258  Guru dan 

orang tua harus menjadi teladan nyata dalam kehidupan 

 
257 Miskawaih, Tahdzib al-Akhlaq, diterjemahkan oleh 

Muhammad Yusuf Musa, (Kairo: Dar  alMa’arif, 1963), hlm. 

91.  
258  M. Syarif, Filsafat Islam: Suatu Kajian Tematik, (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1998), hlm. 86.  



 

190 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

sehari-hari karena anak belajar tidak hanya melalui 

instruksi, tetapi juga melalui observasi dan interaksi.  

Ketiga, pandangan Miskawaih tentang pentingnya 

ilmu pengetahuan dalam menyempurnakan jiwa sejalan 

dengan visi pendidikan Islam kontemporer yang 

mendorong integrasi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya 

unggul secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran 

spiritual dan moral.259  

E.  Muhammad Al-Ghazali (450-505 H)  

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Muhammad bin 

Muhammad AlGhazali. Beliau dilahirkan pada tahun 450. 

Perjalanan intelektualnya diawali dengan berangkat 

menuju Naisabur untuk belajar kepada Imam al-Haramain 

al-Juwaini. Karena Nampak kecerdasan dan 

kepintarannya, al-Juwaini menjadikannya sebagai asisten. 

Dalam kesempatan ini, Al-Ghazali menulis buku dan 

menyodorkan kepada al-Juwaini. Al-Juwaini kemudian 

berkomentar: “Engkau telah menguburku, sedangkan aku 

masih hidup. Mengapa engkau tidak sabar menunggu aku 

mati?” Dia bermaksud dengan ungkapannya itu 

bahwasannya kitab Al-Ghazali telah mengungguli 

kitabnya.  

Al-Ghazali menjadi terkenal hingga didekati oleh 

Universitas Nidzam alMuluk, dan memintanya untuk 

 
259Ahmad Amin, Fajr al-Islam, (Kairo: Maktabah al-Nahdhah, 

1969), hlm. 214.  



 

191 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menjadi guru/dosen di Nidzamiyah Baghdad pada tahun 

484 H. Untuk menambah wawasannya, Al-Ghazali 

menemui berbagai ulama besar dari berbagai macam 

mazhab dan berbagai macam kelompok. Semua merasa 

kagum terhadap ucapan Al-Ghazali, dan mereka banyak 

mengutipnya dalam berbagai karangan mereka.  

Karakter Al-Ghazali tidak pernah berhenti pada posisi 

ilmiah ini. AlGhazali telah menuliskan pengalamannya ini 

dalam kitabnya, Al-Munqidzu min al-Dhlmal, yang ia susun 

pada akhir-akhir usianya. Ia menulisnya dimulai dari ilmu 

kalam dan metode mutakallimin, kemudian filsafat, 

kemudian Mazhab Ismailiyah. Dalam tulisannya, ia 

mengungkapkan isi dari mazhab ini, berbagai metode dan 

teknik-tekniknya, serta menemukan kesesatan di dalamnya. 

Kemudian ia mengakhiri pembahasan kitabnya dengan 

Mazhab Sufi, yang telah menetapkan bahwasanya metode 

ma’rifat tidak akan tercapai kecuali dengan ma’rifat itu 

mesti ada ilmu dan amal sekaligus.  

Terakhir, ia meninggalkan pekerjaan dan rumahnya, 

kemudian menuju ke Syam untuk mencari jalan orang-

orang yang sungguh-sungguh (al-Jahidin), dan dia 

melakukan khalwat di masjid Al-Umawy dan gurun pasir 

berbatu di Baitul Maqdis. Ia melakukan hal ini selama 10 

tahun, hingga ia mendapatkan keterbukaan, menyaksikan 

kebenaran, dan terbuka jalan kesuksesan. Setelah itu ia 

kembali ke Baghdad dan menetapkan Majelis  Nashihat . 

Ia menceritakan hlm ini dalam kitab Al-Ihya, yang ia tulis 

dalam perjalanannya di Negeri Syam. Setelah itu, ia 



 

192 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

meninggalkan Baghdad dan pergi menuju tempat 

kelahirannya Thus. Di sinilah ia kemudian menyibukkan 

diri dengan berdakwah dan melakukan bimbingan 

(pengajaran).260  

Dalam keadaan ini, ia ditemui oleh seorang menteri 

dari Nidzham al-Muluk hingga dua kali, dan juga seorang 

meminta kepada Al-Ghazali untuk mengajar di Madrasah 

Nidzamiyah Naisabur. Setelah itu, ia kembali ke negerinya, 

Thus. Lalu ia membangun sebuah tempat di samping 

rumahnya, dengan mengkhususkan ruang itu sebagai 

sekolah. Dengan demikian, ia membagi waktunya untuk 

mengajar, Menyusun buku, ibadah, hingga wafat pada hari 

Senin 14 Jumadil Akhir 505 H.  

Sebagai seorang pemikir Islam, Al-Ghazali telah 

banyak melahirkan karya tulis yang cukup monumental. 

Tulisan-tulisannya itu meliputi berbagai lapangan ilmu 

pengetahuan, seperti teologi Islam, hukum Islam (fiqih), 

tasawuf, tafsir, akhlak, adab kesopanan, dan lain 

sebagainya. Di antara karyanya yang populer adalah 

Maqashid al-Falasifah (tujuan-tujuan para filsuf), Tahafut 

al-Falasifah (kekacauan pemikiran filsafat), Ihya 

Ulumuddin (menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama), Al-

Munqiz min al-Dhalal (penyelamat dari kesesatan), Ayyuha 

al-Walad (wahai anak-anak), Fatihatul Kitab (pembuka 

kitab), Mizan al-‘Amal (timbangan amal), Minhajul ‘Abidin 

(pedoman bagi para hamba), dan sebagainya.  

 
260 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan 

Pemikiran Tokoh … hlm. 323.  



 

193 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Di antara karya-karyanya tersebut, terdapat satu karya 

yang paling fenomenal, yaitu kitab Ihya Ulumuddin 

(menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama) yang telah 

diterjemahkan ke dalam berbagai macam bahasa. Buku ini 

merupakan karya terbesar yang dihasilkan selama 

hidupnya, yang dikarangnya selama beberapa tahun dalam 

keadaan berpindah-pindah antara Damaskus, Yerusalem, 

Hijaz, dan Thus, yang berisi paduan antara fiqih, tasawuf, 

dan filsafat.261   

1. Pemikiran Muhammad Al-Ghazali tentang 

Pendidikan Islam  

Muhammad al-Ghazali merupakan salah satu 

pemikir Islam yang memiliki perhatian besar terhadap 

pentingnya pendidikan dalam membentuk karakter dan 

spiritualitas manusia. Ia memandang bahwa pendidikan 

Islam tidak hanya bertujuan untuk mentransfer ilmu, 

tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk akhlak, 

mengembangkan jiwa, dan mendekatkan diri kepada 

Allah. Dalam pandangannya, pendidikan harus mampu 

menyeimbangkan antara aspek jasmani dan rohani, serta 

antara ilmu agama dan ilmu rasional.  

Al-Ghazali menekankan pentingnya penanaman 

nilai-nilai moral sejak dini. Menurutnya, anak-anak 

adalah amanah dari Allah, sehingga mereka harus 

dididik dengan baik agar tumbuh menjadi pribadi yang 

shlmeh. Dalam kitabnya Ihya’ Ulumuddin, ia banyak 

 
261 Ibid,. 324.  



 

194 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

membahas tentang etika pendidikan, metode 

pengajaran, dan peran guru sebagai teladan dalam 

membina akhlak murid. Al-Ghazali juga percaya bahwa 

tujuan akhir dari pendidikan adalah mencapai 

kebahagiaan hakiki (sa'adah), yaitu kebahagiaan yang 

didapat dari kedekatan kepada Allah dan pengetahuan 

tentang-Nya.262  

Metode pendidikan yang diajarkan oleh al-Ghazali 

melibatkan pembiasaan (habituation), keteladanan 

(modelling), dan nasihat (mau’izah). Ia juga 

menyarankan agar guru memperhatikan kemampuan 

dan tingkat perkembangan anak dalam menyampaikan 

pelajaran, sehingga materi yang diberikan dapat 

diterima dengan baik tanpa memberatkan.263   

2.  Relevansi Pemikiran Muhammad Al-Ghazali 

dalam Pendidikan Islam Masa kini  

Pemikiran Muhammad al-Ghazali dalam bidang 

pendidikan Islam sangat relevan dengan tantangan 

pendidikan modern. Gagasannya tidak hanya berfokus 

pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga 

menekankan pentingnya pembentukan akhlak, 

spiritualitas, dan keseimbangan antara aspek duniawi 

dan ukhrawi.  

 
262 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, (Kairo: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 2005), hlm. 35.  
263 Muhammad al-Ghazali, Reviving the Religious Sciences 

(Ihya' ‘Ulum al-Din), terj. Nabih  Amin Faris,(Beirut: Dar al-Fikr, 

1998), hlm. 57.  



 

195 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pertama, al-Ghazali menekankan bahwa 

pendidikan harus membentuk manusia yang berakhlak 

mulia. Dalam konteks pendidikan saat ini, dimana 

sering terjadi krisis moral, pendekatan al-Ghazali yang 

menekankan nilai-nilai etik dan spiritual menjadi sangat 

penting264. Ia berpendapat bahwa anak adalah amanah 

dan harus dididik secara bertahap sesuai dengan 

perkembangan usianya, dengan mengutamakan teladan 

dan pembiasaan.265  

Kedua, pemikiran al-Ghazali tentang integrasi ilmu 

agama dan rasional sangat relevan dengan kebutuhan 

sistem pendidikan modern yang menuntut 

keseimbangan antara iman dan ilmu. Ia tidak menolak 

ilmu rasional, tetapi menempatkannya dalam kerangka 

nilai-nilai keIslaman.266  

Ketiga, peran guru sebagai pendidik tidak hanya 

mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk karakter dan 

kepribadian murid. Guru, menurut al-Ghazali, harus 

menjadi teladan dalam tutur kata, perbuatan, dan akhlak, 

yang sangat relevan dengan kebutuhan akan figur 

pendidik yang berintegritas di era sekarang.41  

 
264 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, (Kairo: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 2005), hlm. 35.  
265Muhammad al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-

Fikr, 1998), hlm. 59.  
266 Nasution, Harun, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, 

(Jakarta: Mizan, 1995), hlm.  87. 41 Al-Abrasyi, Ahmad 

Dhiya’uddin, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1970), hlm. 82.  



 

196 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

F.  Ahmad Dahlan  

Beliau dilahirkan di Kauman, Yogyakarta, tahun 1868 

dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923. Nama 

kecilnya adalah Muhammad Darwis. Ayahnya bernama 

K.H. Abu Bakar, seorang imam dan khatib masjid besar 

Keraton Yogyakarta, dan ibunya bernama Siti Aminah. 

Beliau berasal dari keluarga yang didaktis dan alim dalam 

ilmu agama. Sejak kecil, beliau diasuh dan dididik sebagai 

putera kiai. Pendidikan dasarnya dimulai dengan belajar 

membaca, menulis, mengaji Al-Qur'an, dan mempelajari 

kitab-kitab agama.  

Menjelang dewasa, ia mempelajari dan mendalami 

ilmu-ilmu agama kepada beberapa ulama besar pada 

waktu itu. Di antaranya adalah K.H. Muhammad Saleh 

(ilmu fiqih), K.H. Mahfudz dan Syekh Khayyat Sattokh 

(ilmu hadis), Syekh Amin, dan Sayyid Bakri (Qiraat Al-

Qur’an). Dalam usia relatif muda, beliau telah mampu 

menguasai beberapa disiplin ilmu keIslaman.  

Setelah beliau lulus pendidikan dasar di madrasah 

dalam bidang nahwu, fiqih dan tafsir di Yogyakarta, beliau 

pergi ke Makkah pada tahun 1890 untuk menuntut ilmu 

selama lima tahun. Salah satu gurunya adalah Syekh 

Ahmad Khatib. Sekitar tahun 1903, beliau kembali ke 

Makkah dan menetap di sana selama dua tahun. Sepulang 

dari Makkah, beliau berganti nama menjadi Ahmad 



 

197 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Dahlan. Kemudian beliau menikah dengan Siti Walidah, 

putri Kyai Penghulu Haji Fadhil.267  

Di samping itu, KH. Ahmad Dahlan pernah pula 

menikahi Nyai Abdullah, janda H. Abdullah. Ia juga 

pernah menikahi Nyai Rum, adik Kyai Munawwir 

Krapyak. KH. Ahmad Dahlan juga mempunyai putera dari 

perkawinannya dengan Nyai Aisyah (adik Adjenan 

Penghulu) Cianjur yang bernama Dandanah. Ia pernah 

pula menikah dengan Nyai Yasin Paku Alaman 

Yogyakarta.  

1. Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan tentang 

Pendidikan Islam  

Beliau mengatakan, upaya strategis untuk 

menyelamatkan umat Islam dari berpikir statis menuju 

pemikiran yang dinamis adalah melalui pendidikan. Umat 

Islam dididik agar cerdas, kritis, dan memiliki daya 

analisis yang tajam dalam membaca dinamika kehidupan 

yang akan datang. Adapun kunci bagi kemajuan umat 

Islam adalah kembali pada Al-Qur’an dan hadits, 

mengarahkan umat Islam pada pemahaman ajaran Islam 

yang komprehensif, dan menguasai berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan.  

Pendidikan Islam hendaknya menjadi media yang 

mampu mengembangkan ruh dan akal. hlm ini disebabkan 

karena di alam ini terdapat dua dimensi, yaitu dimensi fisik 

 
 267Ramayulis dan Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, 

(Jakarta: Kalam Mulia, 2009), hlm. 327.  



 

198 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dan metafisik. Manusia adalah perpaduan dari dua dimensi 

tersebut, yakni ruh dan jasad. Oleh karena itu, aktivitas 

pendidikan harus mampu mengembangkan kedua dimensi 

tersebut. Pentingnya pengkajian ilmu pengetahuan secara 

langsung sesuai dengan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan 

Hadis.  

Ahmad Dahlan melihat bahwa problem epistemologi 

pendidikan Islam tradisional disebabkan oleh keterbatasan 

ideologi ilmiahnya yang lebih condong kepada dimensi 

religius. hlm ini mengakibatkan pengkajian terhadap 

kitab-kitab klasik, khususnya dalam mazhab Syafi’i, 

menjadi terbatas. Sikap ilmiah yang demikian 

menyebabkan umat Islam tidak mampu menganalisis ilmu 

pengetahuan secara kritis, sehingga kurang mampu 

berkompetisi secara produktif dan kreatif terhadap 

perkembangan peradaban modern.  

Menurut Ahmad Dahlan, pendidikan Islam 

hendaknya diarahkan untuk membentuk manusia Muslim 

yang berbudi pekerti luhur, baik dalam aspek agama, 

pandangan terhadap ilmu duniawi, serta kesediaan untuk 

berjuang demi kemajuan masyarakatnya. Untuk 

mewujudkan tujuan ini, pendidikan Islam perlu 

mengakomodasi berbagai ilmu pengetahuan, baik ilmu 

agama maupun ilmu umum, mempertajam intelektualitas, 

dan memperkuat spiritualitas peserta didik. Upaya ini akan 

terwujud jika proses pendidikan bersifat integral, dengan 

epistemologi Islam sebagai dasar metodologis dalam 

penyusunan kurikulum dan pelaksanaan pendidikan. 



 

199 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Menurut Ahmad Dahlan, materi pendidikan meliputi 

pengajaran Al-Qur’an dan hadis, membaca, men-ulis, 

Materi pendidikan adalah pengajaran Al-Qur'an dan 

hadits, membaca, menulis, berhitung, ilmu bumi, dan 

menggambar. Sistem pendidikan yang digunakan beliau 

adalah sistem klasik, namun beliau berusaha mengga-

bungkan sistem pendidikan Belanda dengan sistem 

pendidikan tradisional secara terpadu.  

Materi Al-Qur'an dan hadits mencakup ibadah, 

persamaan derajat, fungsi perbuatan manusia dalam 

menentukan nasibnya, musyawarah, pembuktian 

kebenaran Al-Qur'an dan hadits dengan akal, kerja sama 

antaragama, kemajuan kebudayaan dan peradaban, hukum 

sebab-akibat, nafsu dan kehendak, demokratisasi, 

liberalisasi, kebebasan berpikir, dinamika kehidupan dan 

peranannya, serta akhlak.  

Komitmen Ahmad Dahlan terhadap pendidikan 

agama sangat kuat. Oleh karena itu, beliau bergabung 

dengan organisasi Budi Utomo pada tahun 1909 untuk 

mendapatkan kesempatan mengajarkan pendidikan agama 

kepada para anggotanya. Komitmen terhadap pendidikan 

ini kemudian menjadi salah satu ciri khas organisasi yang 

didirikannya pada tahun 1912, yaitu Muhammadiyah.268  

Pandangan Ahmad Dahlan dalam pendidikan juga 

dapat dilihat dari kegiatan pendidikan yang dilaksanakan 

 
 268Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos, 

1997), hlm 206-208.  

  



 

200 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

oleh Muhammadiyah. Dalam bidang pendidikan, 

Muhammadiyah melanjutkan model sekolah yang 

digabungkan dengan sistem pendidikan pemerintah. 

Selain itu, Muhammadiyah juga mendirikan sekolah yang 

bercorak agama, yaitu madrasah diniyah di Minangkabau 

untuk memperbaiki pengajian Al-Qur'an yang bersifat 

tradisional. Pada tanggal 8 Desember 1921, 

Muhammadiyah mendirikan pondok Muhammadiyah 

sebagai sekolah pendidikan guru agama. Di dalam sekolah 

tersebut, pelajaran umum diberikan oleh guru dari luar, 

dan sekolah tersebut dikenal sebagai Kweekschool. Di 

dalamnya, Ahmad Dahlan dan beberapa orang lainnya 

memberikan pelajaran agama yang lebih mendalam.269  

Muhammadiyah berhasil melanjutkan model 

pembaruan pendidikan karena lingkungan sosial yang 

dihadapi saat itu adalah terbatasnya jumlah pegawai, guru, 

maupun pedagang. Kelompok ini banyak menguasai 

perusahaan percetakan yang secara ekonomi sangat 

penting di masyarakat. Oleh karena itu, Muhammadiyah 

dengan model pendidikan barat ditambah dengan 

pendidikan agama berhasil mendapatkan hasil yang baik 

di kalangan ini. Di antara sekolah-sekolah yang terkenal 

antara lain:  

a. Kweekschool Muhammadiyah, di Yogyakarta  

b. Mu’allimin Muhammadiyah, di Solo, 

Yogyakarta, dan Jakarta  

c. Zu’ama/ Za’imat di Yogyakarta  

 
 269 Ibid.,  



 

201 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

d. Kulliyah Mubaligh/ Mubalighat di 

Padangpanjang, Sumatera Tengah  

e. Tabligh School dan HIK School di Yogyakarta270  

Berdasarkan uraian di atas maka ide-ide pendidikan 

menurut Ahmad Dahlan yaitu:  

a. Pembaruan di bidang lembaga pendidikan, yang 

semula sistem pesantren menjadi sistem sekolah.  

b. Beliau memasukan pelajaran umum ke sekolah-

sekolah agama atau madrasah.  

c. Perubahan pada metode pengajaran sorogan 

menjadi metode yang bervariasi.271  

d. Dengan organisasi Muhammadiyah beliau 

berhasil mengembangkan lembaga pendidikan 

yang lebih bervariasi dan manajemen yang 

modern.272   

 

2. Relevansi Pemikiran Ahmad Dahlan dalam 

Pendidikan Masa kini  

Ahmad Dahlan merupakan tokoh pembaru Islam di 

Indonesia yang memiliki pandangan progresif terhadap 

pendidikan Islam. Ia mendirikan Muhammadiyah pada 

tahun 1912 sebagai upaya untuk memperbaharui cara 

berpikir dan praktik keagamaan umat Islam, khususnya 

dalam bidang pendidikan. Pemikiran-pemikirannya 

 
 270Ibid.,  

 271Ibid.,  

 272Ibid.,  



 

202 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

tidak hanya kontekstual pada zamannya, tetapi juga 

masih sangat relevan untuk pendidikan Islam masa kini.  

Pertama, Ahmad Dahlan menekankan pentingnya 

integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum. Baginya, 

Islam tidak membedakan antara ilmu dunia dan akhirat, 

karena keduanya merupakan bagian dari proses 

pengabdian kepada Allah. Model pendidikan seperti ini 

mendorong terbentuknya generasi Muslim yang tidak 

hanya taat secara spiritual tetapi juga unggul dalam ilmu 

pengetahuan dan teknologi.273  

Kedua, Ahmad Dahlan memperkenalkan sistem 

pendidikan modern di lingkungan pesantren dan 

madrasah. Ia menerapkan sistem klasikal, penggunaan 

kurikulum, dan penjadwalan pelajaran seperti sekolah-

sekolah Belanda saat itu274 . Metode ini kini menjadi 

fondasi dalam sistem pendidikan Islam yang 

memadukan aspek manajemen modern dengan nilai-

nilai Islam.  

Ketiga, dalam aspek nilai dan karakter, Ahmad 

Dahlan menekankan pentingnya keikhlasan dan 

keteladanan. Ia menunjukkan secara langsung 

bagaimana seorang pendidik harus berakhlak baik, 

bersikap rendah hati, dan mengabdi tanpa pamrih. Nilai-

 
273 A. Mukti Ali, Pembaharuan Pendidikan Islam: Studi 

Pemikiran KH. Ahmad Dahlan, (Yogyakarta: UII Press, 1994), hlm. 

45.  
274 Haedar Nashir, Muhammadiyah Gerakan Pembaruan, 

(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2010), hlm. 77.  



 

203 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

nilai ini sangat relevan di tengah krisis integritas dan 

profesionalisme dalam dunia pendidikan saat ini.275  

Selain itu, pemikiran Ahmad Dahlan yang kritis 

terhadap tradisi dan budaya lokal yang tidak sesuai 

dengan syariat tetap menjadi pedoman dalam 

menghadapi tantangan globalisasi. Pendidikan Islam 

masa kini dituntut untuk mampu bersikap selektif 

terhadap budaya luar, menyerap yang baik dan menolak 

yang bertentangan dengan ajaran Islam276.  

Akhirnya, pendidikan menurut Ahmad Dahlan 

memiliki dimensi sosial yang kuat. Ia melihat 

pendidikan sebagai sarana pemberdayaan umat dan 

penghapusan kebodohan serta ketertindasan. Perspektif 

ini sangat relevan dengan pendekatan transformatif 

dalam pendidikan Islam kontemporer.277  

 

G. Hasyim Asy’ari  

Beliau lahir di desa Nggedang Jombang Jawa Timur, 

pada tanggal 25 Juli 1871. Nama lengkapnya adalah 

Muhammad Hasyim Asy’ari ibn Abd Wahid ibn halim 

yang mempunyai gelar pangeran Bona ibn Abd al-Rahman 

yang dikenal dengan Jaka Tingkir, Sultan Hadiwijaya ibn 

 
275Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 

2011), hlm. 133.  
276 Abdul Munir Mulkhan, Rekonstruksi Pendidikan Islam, 

(Yogyakarta: LKiS, 2001), hlm. 88.   
277 Anis Malik Thoha, Pendidikan Islam dan Tantangan 

Modernitas, (Jakarta: Gema Insani, 2005), hlm. 101.  

 



 

204 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Abdullah ibn Abd Aziz ibn Abd al-Fattah ibn Maulana 

Ishaq dari Sunan Giri.  

Guru pertama beliau adalah ayahnya sendiri yang 

mendidiknya membaca Al-Qur'an dan literatur Islam 

lainnya. Jenjang pendidikan yang ditempuh beliau adalah 

di berbagai pesantren. Pada awalnya, beliau menjadi santri 

di Pesantren Wonokoyo Probolinggo, lalu pindah di 

Langitan, Tuban. Dari Langitan pindah ke Bangkalan yang 

diasuh oleh Kyai Khlmil. Dan terakhir sebelum ke 

Makkah beliau sempat nyantri di Pesantren Siwalan Panji, 

Sidoarjo. Pada pesantren terakhir ini, beliau diambil 

menantu oleh Kyai Ya’qub, pengasuh pesantren tersebut.  

Sepulang dari Makkah untuk mengamalkan dan 

mengembangkan ilmunya, beliau membuka Pesantren 

Tebuireng pada tanggal 26 Rabi'ul Awwal tahun 1899 M. 

Pada tahun 1919 beliau mendirikan Madrasah Salafiyah 

sebagai tangga untuk memasuki tingkat menengah 

Pesantren Tebuireng. Pada tahun 1929 beliau menunjuk 

K.H. Ilyas menjadi kepala Madrasah Salafiyah, maka di 

bawah pimpinan K.H. Ilyas dimasukkan pengetahuan 

umum ke dalam madrasah yaitu:  

1. Membaca dan menulis huruf Latin  

2. Mempelajari Bahasa Indonesia  

3. Mempelajari Ilmu Bumi dan Sejarah Indonesia  

4. Mempelajari Ilmu Hitung.278 

 
278 Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 1992), hlm.202-203. KH. Hasyim Asy’ari, Adabul ‘Alim 



 

205 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

 1. Pemikiran Hasyim Asy’ari tentang Pendidikan 

Islam  

KH. Hasyim Asy'ari, pendiri Nahdlatul Ulama (NU), 

merupakan tokoh ulama yang sangat berpengaruh dalam 

dunia pendidikan Islam di Indonesia. Gagasan beliau 

sangat dipengaruhi oleh latar belakang keilmuannya yang 

kuat, baik dalam tradisi pesantren Nusantara maupun 

keilmuan Islam klasik dari Timur Tengah.  

Dalam pandangannya, pendidikan Islam bertujuan 

untuk membentuk insan yang berakhlak mulia dan 

memiliki pemahaman agama yang mendalam. KH. 

Hasyim menekankan pentingnya akhlak sebagai inti dari 

pendidikan. Ia berpendapat bahwa ilmu harus diamalkan 

dan menjadi jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

bukan sekadar untuk mencari kedudukan atau kekayaan54.  

Selain itu, beliau menekankan pentingnya adab atau 

etika dalam menuntut ilmu. Dalam karya monumentalnya 

Adabul 'Alim wal Muta'allim, KH. Hasyim menyampaikan 

bahwa seorang pelajar harus menghormati guru, menjaga 

niat, dan menjauhi sifat sombong 279 . Pendidikan, 

menurutnya, tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga pembinaan karakter dan 

spiritualitas.  

 Hasyim juga menekankan metode pendidikan 

berbasis pesantren. Ia melihat pesantren sebagai lembaga 

 
wal Muta’allim, (Jombang: Maktabah Al-Ma’arif, tanpa tahun), 

hlm. 7.  
279 Ibid., hlm. 10–12.  



 

206 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai Islam, karena 

mengintegrasikan antara ilmu, adab, dan kehidupan 

bersama dalam lingkungan religius. 280  Ia 

mempertahankan tradisi kitab kuning sebagai sumber 

rujukan utama dan mendorong pembelajaran berbasis 

talaqqi (tatap muka langsung dengan guru) yang 

menekankan sanad keilmuan.  

2.  Relevansi Pemikiran Hasyim Asy’ari dalam 

Pendidikan Islam Masa kini  

Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari mengenai pendidikan 

masih sangat relevan dalam konteks pendidikan modern. 

Di tengah krisis moral, degradasi akhlak, dan sekularisasi 

ilmu pengetahuan, konsep pendidikan yang ditekankan 

oleh KH. Hasyim yakni penanaman akhlak dan adab 

menjadi kebutuhan mendesak dalam dunia pendidikan 

saat ini281.  

Salah satu poin penting adalah penekanan beliau 

pada pentingnya adab dalam menuntut ilmu, yang 

dituangkan dalam karya Adabul ‘Alim wal 

Muta’allim. Dalam era digital, dimana akses terhadap 

ilmu begitu mudah, nilai-nilai adab seringkali 

terabaikan. KH. Hasyim mengingatkan bahwa ilmu 

 
280 Ahmad Baso, Pesantren dan Kitab Kuning: Telaah atas 

Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari, (Jakarta: Pustaka Pesantren, 2005), 

hlm. 45.  
281 Hasyim Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim (Jombang: 

Maktabah Al-Ma’arif, tanpa tahun), hlm. 4.  



 

207 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

yang tidak dibarengi adab bisa membawa pada 

kesombongan dan penyimpangan282  

Selain itu, KH. Hasyim juga menekankan 

pentingnya hubungan antara guru dan murid yang 

dilandasi rasa hormat dan keikhlasan. hal ini menjadi 

refleksi terhadap hubungan edukatif masa kini yang 

cenderung transaksional dan minim nilai spiritual283  

Metode pesantren yang ia kembangkan, dengan 

pendekatan kultural, spiritual, dan berbasis 

komunitas, juga menjadi alternatif model pendidikan 

yang humanis dan holistik di tengah dominasi sistem 

pendidikan formal yang kaku dan terstandarisasi.284 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
282Ibid., hlm. 10–11.  
283 Ahmad Baso, Pesantren dan Kitab Kuning: Telaah atas 

Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari  (Jakarta: Pustaka Pesantren, 

2005), hlm. 52.  
284 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 1994), hlm. 91.  



 

208 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BAB 14 

MODERASI BERAGAMA 

 

A.   Konsep Dasar Moderasi Beragama   

1. Pengertian Moderasi Beragama 

Moderasi beragama adalah cara pandang, sikap, dan 

perilaku dalam beragama yang mengedepankan 

keseimbangan, keadilan, toleransi, dan menghargai 

keberagaman. Moderasi beragama bukan berarti 

memoderasi ajaran agama itu sendiri, tetapi memoderasi 

cara beragama seseorang agar tidak ekstrem baik ekstrem 

kanan (radikal) maupun ekstrem kiri (liberal tanpa batas). 

Moderasi beragama bersifat kontekstual: ia 

menyesuaikan nilai-nilai luhur agama dengan dinamika 

kehidupan berbangsa dan bernegara, dalam bingkai NKRI 

dan Pancasila.285 

2. Pilar-Pilar Moderasi Beragama 

Menurut Kementerian Agama RI, ada empat pilar 

utama moderasi beragama: 

a. Komitmen kebangsaan, artinya, setiap umat 

beragama wajib mencintai tanah air dan 

menghormati konsensus nasional, seperti 

Pancasila, UUD 1945, NKRI, dan Bhinneka 

Tunggal Ika. 

 
285 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi 

Beragama. Jakarta: Balitbang dan Diklat Kemenag RI. 



 

209 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

b. Toleransi, Menghormati perbedaan pandangan 

keagamaan, memberikan ruang hidup yang adil 

bagi kelompok lain, dan tidak memaksakan 

kehendak. 

c. Anti kekerasan, Menolak segala bentuk 

kekerasan dalam nama agama, baik secara fisik, 

verbal, maupun simbolik. 

d. Penerimaan terhadap tradisi lokal, Menghargai 

kearifan lokal selama tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip utama ajaran agama.286 

3. Tujuan Moderasi Beragama 

a. Mewujudkan kehidupan beragama yang rukun 

dan damai. 

b. Menghindari konflik dan kekerasan atas nama 

agama. 

c. Menumbuhkan kesadaran hidup bersama di 

tengah masyarakat majemuk. 

d. Membentuk karakter warga negara yang cinta 

damai, adil, dan moderat. 

4. Pendidikan Moderasi Beragama 

Pendidikan moderasi beragama adalah proses 

internalisasi nilai-nilai moderasi dalam pembelajaran, 

baik secara formal di sekolah/madrasah, maupun non-

formal melalui kegiatan masyarakat. Ini bertujuan 

membentuk generasi yang toleran, terbuka, dan 

berpikiran moderat dalam beragama. 

 
286 Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. (2020). 

Buku Saku Moderasi Beragama. 



 

210 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pendidikan ini dapat diberikan melalui: 

a. Integrasi dalam mata pelajaran seperti 

Pendidikan Agama Islam, PPKn, dan Sejarah. 

b. Kegiatan ekstrakurikuler seperti diskusi lintas 

iman, pelatihan toleransi, dan kunjungan antar 

rumah ibadah. 

c. Pembiasaan nilai seperti sikap saling 

menghormati, gotong royong, dan kerja sama 

antar siswa dari latar belakang berbeda. 

5. Contoh Penerapan Moderasi Beragama di 

Sekolah/Madrasah: 

a. Guru mengajarkan Islam sebagai agama 

rahmatan lil alamin, yang mengajak kepada 

kasih sayang, bukan kebencian. 

b. Siswa dari berbagai agama diberikan ruang 

untuk merayakan hari keagamaannya. 

c. Pelajaran agama tidak menjelekkan agama 

lain. 

Dalam Masyarakat: 

a. Warga kampung mengadakan kerja bakti lintas 

agama. 

b. Forum kerukunan antar umat beragama 

(FKUB) aktif dalam menjaga harmoni sosial. 

Dalam Keluarga: 

a. Orang tua mengajarkan sikap terbuka terhadap 

tetangga yang berbeda agama. 



 

211 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

b. Anak-anak diajak berdialog, bukan disuruh 

membenci yang berbeda keyakinan. 

6. Tantangan dan Solusi 

Tantangan: 

a. Penyebaran paham intoleran melalui media sosial. 

b. Kurangnya pemahaman masyarakat tentang esensi 

moderasi. 

c. Adanya pemahaman tekstual terhadap agama 

tanpa mempertimbangkan konteks. 

Solusi: 

a. Penguatan literasi keagamaan di dunia pendidikan. 

b. Pelatihan guru dalam pendidikan karakter dan 

moderasi. 

c. Kolaborasi antara tokoh agama, tokoh masyarakat, 

dan pemerintah.287 

 

B. Tujuan Pendidikan Moderasi Beragama 

Pendidikan Moderasi beragama bertujuan untuk: 

1.    Membentuk Karakter Keagamaan yang Seimbang 

Pendidikan moderasi beragama bertujuan 

membentuk peserta didik yang memiliki 

pemahaman dan praktik keagamaan secara 

 
287Pusat Studi Moderasi Beragama UIN Sunan Kalijaga. (2021). 

Model Implementasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan 

Islam. 



 

212 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

seimbang antara teks dan konteks, antara aspek 

spiritual dan sosial.288 

2.    Menumbuhkan Sikap Toleran dan Menghargai 

Keragaman. 

Pendidikan moderasi mendorong peserta didik 

untuk mampu hidup berdampingan secara damai 

dengan orang lain yang berbeda agama, budaya, 

dan pandangan. 

3.     Mencegah Radikalisme dan Ekstremisme 

Salah satu tantangan pendidikan keagamaan adalah 

munculnya pemahaman keagamaan yang sempit 

dan eksklusif. 

4.    Menanamkan Cinta Tanah Air dan Komitmen 

Kebangsaan 

Tujuan lainnya adalah menanamkan nilai 

kebangsaan dalam bingkai keagamaan. Moderasi 

beragama mengajarkan bahwa mencintai tanah air 

dan menjaga keutuhan negara merupakan bagian 

dari pengamalan iman. 

5.    Mewujudkan Kehidupan Sosial yang Harmonis dan 

Berkeadaban 

Pendidikan moderasi beragama menekankan 

pentingnya hidup dalam harmoni sosial, 

 
 288Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas, 

(Jakarta: Prenada Media, 2005), hlm. 88. 



 

213 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

menjunjung tinggi perdamaian, keadilan, dan 

dialog antarumat beragama.289 

 

C. Landasan Pendidikan Moderasi Beragama 

Pendidikan moderasi beragama memiliki beberapa 

landasan utama, baik secara normatif maupun yuridis: 

1. Landasan Filosofis 

Landasan ini mengacu pada pandangan dasar 

kehidupan berbangsa dan bernegara, yakni Pancasila, 

khususnya sila pertama:  Ketuhanan Yang Maha Esa , 

yang menempatkan nilai-nilai agama sebagai bagian 

integral dari kehidupan bangsa Indonesia, namun tetap 

dalam semangat persatuan dan kesatuan290. 

2. Landasan Konstitusional 

UUD 1945 Pasal 29 ayat (2) menyatakan bahwa 

negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk 

untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk 

beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya 

itu. 291  Ini menjadi dasar hukum bagi pendidikan 

keagamaan yang menghargai kebebasan dan toleransi. 

 

 

 
289 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, dan Etika, (Yogyakarta: ISID Press, 2012), hlm. 231. 
290 Kaelan. (2013). Pendidikan Pancasila. Yogyakarta: 

Paradigma. 
291 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 

1945, Pasal 29 ayat (2). 



 

214 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

3. Landasan Sosiologis dan Kultural 

Masyarakat Indonesia hidup dalam keragaman 

yang tinggi. Pendidikan moderasi beragama menjadi 

respons terhadap dinamika sosial tersebut. Pendidikan 

ini menumbuhkan sikap saling menghargai dan 

bekerja sama dalam perbedaan. 

4. Landasan Yuridis 

Beberapa regulasi yang menjadi dasar pelaksanaan 

pendidikan moderasi beragama, antara lain: 

a. Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional 

b. Peraturan Presiden No. 7 Tahun 2021 tentang 

Rencana Aksi Nasional Penanggulangan 

Ekstremisme 

c. Peraturan Menteri Agama No. 38 Tahun 2022 

tentang Pendidikan Moderasi Beragama di 

Satuan Pendidikan Formal 

 

D. Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Moderasi (Wasathiyah) sebagai prinsip dalam 

beragama yang perlu diimplementasikan dalam kehidupan 

sehari-hari. Nilai-nilai moderasi dianggap relevan dengan 

ajaran Islam, yang tujuh hasil rumusan para ulama peserta 

KTT Bogor 2028, yang dua lagi (anti kekerasan dan 

menghargai adat) merupakan sumbang saran para ahli 

kepda kementerian Agama.  Kesembilan nilai-nilai 

moderasi beragama sebagai berikut:  

 



 

215 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

1. Tawasuth (Mengambil Jalan Tengah) 

Tawasuth atau Wasathiyah merupakan suatu sikap 

yang tidak memihak, tidak berat sebelah, dan berada 

ditengah-tengah antara orang yang melebih-lebihkan 

dengan orang yang mengurang-ngurangkan. Tawasuth 

dapat menciptakan sifat dan perilaku berada di 

pertengahan dalam segala hal, tidak ekstrem kiri dan 

kanan, serta menjaga keseimbangan antara hak dan 

kewajiban. Dalam pendidikan pesantren, sikap tawasuth 

harus dipertahankan guna menghindari radikalisme 

terhadap suatu ajaran agama dengan menanamkan inti 

keilmuan Islam pada para santri melalui kitab kuning. 

Pembelajaran kitab kuning berkaitan dengan tafsir. Ketika 

pemahaman mengenai keragaman keagamaan dilakukan 

secara mendalam, maka secara otomatis akan melahirkan 

sikap moderat para santri di pesantren sehingga terhindar 

dari sikap melebih-lebihkan (tatarruf). Dalam penafsiran 

tersebut akan  membuat kepribadian para santri menjadi 

lebih terbuka, mampu berkomunikasi/berdialog dengan 

baik, dan menghargai perbedaan pendapat sebagai ciri 

sikap dalam moderasi Islam. 

 

2. I’tidal (Adil Tegak Lurus) 

I’tidal yaitu sikap tegak lurus dan adil, suatu tindakan 

yang diambil dari suatu pertimbangan, dimaksudkan untuk 

menggambarkan perilaku proporsional dan adil serta 

penuh tanggung jawab.  Adil dalam Kamus Besar Bahasa 



 

216 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Indonesia maupun dalam bahasa Arab, artinya adalah 

sama berat, tidak berat sebelah, tidak memihak, berpihak 

pada yang benar dan tidak sewenang-wenang, tidak 

dzalim, seimbang, dan sepatutnya.292 Sementara keadilan 

dianggap sebagai suatu sifat atau perbuatan atau perlakuan 

yang adil. Sikap adil atau I’tidal adalah menempatkan 

sesuatu pada tempatnya, tidak menilai sesuatu berdasarkan 

subjektivitas, dan bersikap konsisten. I’tidal bermakna 

menempatkan sesuatu pada tempatnya dan melaksanakan 

hak dan memenuhi kewajiban secara proporsional.  

 

3. Tasamuh (Toleransi) 

Kata toleransi dalam KBBI adalah menenggang atau 

menghargai pendirian yang berbeda atau bertentangan 

dengan pendirian sendiri. Dalam bahasa Arab, toleran 

adalah tasamuh yang berarti sikap baik dan berlapang 

dada terhadap perbedaan-perbedaan dengan orang lain 

yang tidak sesuai dengan pendirian dan keyakinannya.   

Tasamuh atau toleransi merupakan sikap menyadari 

perbedaan dan saling menghormati dalam kehidupan 

bermasyarakat. Tasamuh juga diartikan sebagai pemberian 

ruang kepada orang lain untuk menjalankan agama dan 

keyakinannya meskipun berbeda dengan agama yang kita 

yakini. Toleransi dianjurkan dalam masalah muamalah 

 
292Syamsuri, Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Erlangga, 2007, 

hlm 100. 



 

217 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dan hubungan kemasyarakatan bukan menyangkut 

masalah akidah dan ibadah. 
 

4. Syura (Musyawarah) 

Syura atau musyawarah merupakan kegiatan yang 

dilakukan dengan cara duduk bersama untuk mencari 

penyelesaian terhadap suatu permasalahan. Musyawarah 

menjadi wadah bagi para pesertanya untuk berdiskusi 

mengenai solusi dari masalah yang dihadapi. Musyawarah 

mengandung nilai kebenaran berdasarkan dengan 

kesepakatan kolektif/bersama.   

 

5. Qudwah (Teladan) 

Qudwah berarti memberikan contoh, teladan dan 

model kehidupan. Nilai ini tersirat dalam Al-Qur'an dari 

istilah yang sama dengan uswatun hasanah yang terdapat 

dalam firman Allah swt. Q.S. Al-Ahzab [33] ayat 21:  

َ وَٱلۡيوَۡمَ   ِ أسُۡوَةٌ حَسَنةَٞ ل ِمَن كَانَ يرَۡجُواْ ٱللََّّ لَّقَدۡ كَانَ لَكُمۡ فيِ رَسُولِ ٱللََّّ

َ كَثيِرٗا     ٱلۡۡخِٓرَ وَذَكَرَ ٱللََّّ

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri 

teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang 

mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 

kiamat dan dia banyak menyebut (nama) Allah. (Q.S. 

Al-Ahzab [33]: 21) 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa terdapat suri 

tauladan yang baik dalam diri Nabi Muhammad SAW. 

Qudwah sebagai prinsip dalam nilai moderasi jika 

dikaitkan dengan situasi kehidupan sosial di masyarakat, 

maka dapat diartikan sebagai seseorang atau suatu kaum 



 

218 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

yang dapat menjadi inisiator bagi kaum lainnya dalam 

menerapkan nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan.   

 6. Muwathanah (Menghargai Negara Bangsa dan 

Warga Negara) 

Muwathanah adalah pemahaman dan sikap 

penerimaan terhadap eksistensi negara-bangsa dan pada 

akhirnya menimbulkan kecintaan terhadap negara 

(nasionalisme) dimanapun berada. Muwathanah ini 

mengedepankan orientasi kewarganegaraan atau 

mengakui negara yang menghargai kewarganegaraan.   

Nilai Muwathanah sangat penting dalam buku ajar 

untuk menanamkan rasa cinta tanah air dan bangga 

menjadi bangsa dan bagian dari Indonesia. Kemudian 

diharapkan dapat diimplementasikan dalam kehidupan 

sehari-hari, misalnya melestarikan budaya, 

mengutamakan kepentingan bersama di atas kepentingan 

diri sendiri dan kelompoknya dan lain sebagainya. 293 

7.  Al-La'Unf (Anti Kekerasan) 

Anti kekerasan artinya menolak ekstemisme yang 

mengajak pada perusakan dan kekerasan, baik terhadap 

dirinya sendiri maupun terhadap tatanan sosial. 

Ekstremisme dalam konteks moderasi beragama ini 

dipahami sebagai ideologi tertutup yang bertujuan untuk 

perubahan pada sistem sosial dan politik.ini merupakan 

upaya untuk memaksakan kehendak yang seringkali 

menabrak norma atau kesepakatan yang ada di suatu 

 
293Elfi Sari, Hendi Saputra, and Nurul Umam, ‘Integrasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Nurussalam Desa 

Mentayan Kecamatan Bantan Kabupaten Bengkalis’, Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dan Keislaman, 3.2 (2023), pp. 121–240. 



 

219 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

masyarakat. 294  Di antara teks yang mengandung nilai 

moderasi beragama al-la 'Unf dalam buku ajar tersebut 

adalah larangan berkata kasar kepada orang tua, 

sebagaimana firman Allah swt. dalam surah Al-Isra' [17] 

ayat 23-24:  

ا يبَۡلغَُنَّ عِندَكَ   ناًْۚ إِمَّ لِدَيۡنِ إحِۡسََٰ ٓ إيَِّاهُ وَبٱِلۡوََٰ ۞وَقضََىَٰ رَب كَ ألَََّ تعَۡبدُُوٓاْ إلََِّ
ٱلۡكِبرََ أحََدُهُمَآ أوَۡ كِلَٗهُمَا فلََٗ تقَلُ لَّهُمَآ أفُ ٖ وَلََ تنَۡهَرۡهُمَا وَقلُ لَّهُمَا  

ِ ٱرۡحَمۡهُمَا قوَۡلَٗ كَرِيمٗا وَٱخۡفِضۡ لَهُمَا جَناَحَ  ب  حۡمَةِ وَقلُ رَّ  ٱلذ ل ِ مِنَ ٱلرَّ

   كَمَا رَبَّياَنيِ صَغِيرٗا  

Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu 

jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu 

berbuat baik pada kedua orang tuamu dengan 

sebaikbaiknya. Jika salah seorang di antara keduanya 

atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam 

pemeliharaanmu, maka janganlah kamu mengatakan 

kepada keduanya perkataan "ah" dan janganlah kamu 

membentak keduanya dan ucapkanlah kepada keduanya 

perkataan yang mulia. (23) Dan rendahkanlah dirimu 

terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan 

ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka berdua, 

sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku di 

waktu kecil. (24).  

Melalui ayat ini, Allah SWT memerintahkan kita 

untuk berbuat baik kepada kedua orang tua dan tidak 

berkata kasar kepada mereka. Hal ini sesuai dengan nilai 

moderasi beragama al-la'unf atau anti kekerasan dengan 

indikator kasih sayang (Fauziah et al., 2024) . Ciri-ciri anti 

kekerasan dalam moderasi beragama adalah 

 
294Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporen KB-4 PPG Daljab, 

Jakarta, hlm. 20.   



 

220 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

mengedepankan sikap damai dalam menyelesaikan 

perselisihan, tidak main hakim sendiri, menyerahkan 

masalah kepada pihak yang berwenang dan mengakui 

wilayah negara sebagai satu kesatuan. Non-kekerasan 

bukan berarti lemah atau lembek, tetapi tegas dan 

mempercayakan penanganan kemaksiatan atau 

pelanggaran hukum kepada aparat resmi.   

Nilai moderasi beragama al-la'unf sangat penting 

untuk ditanamkan kepada peserta didik, agar mereka 

menyadari bahwa kekerasan tidak menyelesaikan masalah 

tetapi justru akan menambah masalah baru. Guru harus 

menanamkan sikap kasih sayang, empati, tolong 

menolong, ramah, pemaaf dan menghargai pandangan dari 

berbagai sudut pandang sesuai dengan indikator nilai al-

la'unf ini.  

8. I'tiraf al 'urf  (Ramah Terhadap Kebudayaan 

Lokal) 

‘Uruf merupakan kebiasaan dan menyatu dengan 
kehidupan baik berupa perkataan atau perbuatan, sehingga  
dapat dikatakan sama dengan al-’Adah (adat istiadat).295  

I'tiraf al 'Urf atau ramah terhadap budaya berarti sikap 
menghargai atau menerima unsur-unsur budaya dan tradisi 
lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 
ajaran agama, yaitu tidak bertentangan dengan konsep 
ketuhanan, kenabian, dan kemanusiaan. Namun demikian, 
agama dan budaya tidak dapat diposisikan setara, karena 
esensi Islam sebagai agama adalah mutlak, sedangkan 
budaya adalah hasil karya manusia. Poin penting dari nilai 

i'tiraf al-'urf adalah menghargai budaya lokal, tradisi, tidak 

 
295Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporer KB-4 PPG Daljab, 

Jakarta, hlm. 21.   



 

221 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

mencaci dan meremehkan budaya yang dimiliki suku atau 
kelompok lain.   

   

9. Ishlah (Kreatif Inovatif) 

Ishlah yaitu upaya yang dilakukan untuk 

menghilangkan terjadinya kerusakan dan perpecahan 

antara manusia dan melakukan perbaikan dalam 

kehidupan manusia sehingga tercipta kondisi, damai dan 

sejahtera dalam kehidupan masyarakat. 296  Ishlah 

merupakan sikap yang mengakomodasi perubahan dan 

kemajuan zaman untuk kemaslahatan umat dengan tetap 

berpegang teguh pada prinsip. Ishlah juga dipahami 

sebagai  suatu tindakan atau grakan yang bertujuan untuk 

merubah keadaan masyarakat yang rusak akhlak dan 

akidah, menyebar ilmu pengetahuan dan memerangi 

kejahilan. Ishlah bermakna mengutamakan prinsip kreatif 

inovatif untuk mencapai keadaan lebih baik yang 

mengakomodasi perubahan dan kemajuan zaman dengan 

berpijak pada kemashlahatan umum (maslahah ammah) 

dengan berpegang pada prinsip al-muhafadzah ‘ala al-

qadimi al-salih wa al akhdzu bi al-jadid al-aslah.297 

 

 

 

 

 

 

 

 
296Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporer … hlm. 16.  
297Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporer … hlm. 17.  



 

222 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 Abduh, Muhammad. Risalah al-Tauhid. Kairo: Dar al-

Manar, 1966. 

 Abdul Mujib & Abdul Mudzakir. Ilmu Pendidikan Islam. 

Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006. 

 Abdul Mujib & Jusuf Mudzakir. (2014). Ilmu Pendidikan 

Islam. Kencana Prenada Media Group. 

Abdullah Idi. Pengembangan Kurikulum: Teori & Praktik. 

Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2011. 

Abdullah, M. Amin. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, dan Etika. Yogyakarta: ISID Press, 

2012. 

Achmadi. Ideologi Pendidikan Islam: Paradigma 

Humanisme Teosentris. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005. 

Ahmad, A. “Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-

Attas dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam.” 

An-Nur: Jurnal Studi Islam, vol. 13, no. 1 (2021): 

32–50. https://doi.org/10.37252/an-nur.v13i1.98. 

Ahmad D. Marimba. Pengantar Filsafat Pendidikan 

Islam. 

Ahmad Tafsir, (1994). Ilmu Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Islam. (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 

1994)  

Al-Syaibany, Omar Mohammad. Filsafat Pendidikan 

Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

https://doi.org/10.37252/an-nur.v13i1.98


 

223 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Andi, Kurniawan. (2022). Fungsi dan Peran Lembaga 

Pendidikan Islam dalam Masyarakat Modern . Ilmiah 

Pendidikan Islam, 45-46. 

Annur Safarnaa. “Kurikulum Pendidikan Agama Islam 

dan Pendidikan Agama.” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, Vol. 1 No. 1, 2022. 

Arifin, Azam. Macam-macam Metode Pembelajaran 

dalam Islam. Diakses pada tahun 2017 dari, 

https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam

-metode-pembelajaran-dalam-islam.html 

Arifin, M. (2021). “Tujuan Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Holistik.” Pendidikan Agama Islam, 45–

60. 

Aris. Ilmu Pendidikan Islam. Cirebon: Yayasan Wiyata 

Bestari Samasta, 2022. 

Aslamiyah, Suwaibatul. Ilmu Pendidikan Islam. Diakses 

pada tahun 2012, dari 

https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-

yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html 

Astuti, M., dkk. (2023). “Mengoptimalkan Penggunaan 

Teknologi dalam Pendidikan Islam.” Journal of 

Social Humanities and Education, 2(3). 

Asy'ari, M., & Djamarah, S. B. (2021). Evaluasi 

Pendidikan Islam: Konsep, Tujuan dan Aplikasinya. 

Jakarta: Prenadamedia Group. 

 Atiya Ulfah & Hamdan. (2024). “Pendidikan Islam dalam 

Implementasi Kurikulum Merdeka.” Jurnal Studi 

Multi Disipliner, Vol. 8 No. 6. 

https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam-metode-pembelajaran-dalam-islam.html
https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam-metode-pembelajaran-dalam-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html


 

224 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

 Azra, Azyumardi. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernitas di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia 

Group, 2016. 

Baba, Mastang Ambo. Dasar-dasar dan Ruang Lingkup 

Pendidikan Islam di Indonesia. Diakses pada tahun 

2018, dari https://journal.iain-

manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518 

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI. Buku Saku 

Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI, 2020. 

 Bantani, N. A. (2020). Nihayatuz Zain fi Irsyad Al-

Mubtadi'in. Semarang: Toha Putra. 

Bloom, B. S. (2022). Mastery learning and its implications 

for curriculum development. Contemporary Issues in 

Islamic Education, 6(3), 145-162 

 Chairudin, Mochamad. (2020). “Metode Pendidikan 

Islam dalam Perspektif Prof. Dr. H.M. Quraisy 

Shihab, MA.” Jurnal Ilmu Pengetahuan dan 

Pendidikan Islam, 6(6). 

Daradjat, Zakiah. (2001). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 

Bumi Aksara. 

Departemen Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. 

Jakarta: Departemen Agama RI, 2005. 

Fachrian, M. R. (2023). Peserta Didik Sebagai Subjek 

dalam Pembelajaran: Analisis Filosofis Pendidikan 

https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518


 

225 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Islam. Tarbawi: Jurnal Keilmuan Manajemen 

Pendidikan, 9(2), 47-64. 

Fauzi, A. (2023). Pengaruh Faktor Hereditas dalam 

Perkembangan Karakter Islami. Genetic and 

Character Development Journal, 8(1), 145-162. 

Firmansyah, M. I. (2019). “Pendidikan Agama Islam: 

Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi.” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 17(2). 

Fitri Maulan, A. T. (2022). Urgensi Pengembangan Media 

Pembelajaran PAI sebagai Upaya Optimalisasi 

Potensi Peserta Didik. Al-Manar: Jurnal Komunikasi 

dan Pendidikan Islam-Volume11, Nomor2, 10-11. 

Fitriani, Dewi dkk. (2021). “Teologi Pendidikan: Konsep 

Pendidikan dalam Prespektif Islam.” Manazhim, 3(2). 

Ghazali, A. Ihya Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 

Gunawan, Heri. (2014). Pendidikan Islam: Kajian Teoretis 

dan Pemikiran Tokoh. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Hadi, Supriyono. Filsafat Pendidikan Islam: Ontologi, 

Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan Islam. 

Bandung: CV Pustaka Setia, 2021. 

 Hadziq, Achmad Faisal. (2019). “Konsep Psikologi 

Pendidikan Islam.” Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah, 

7(2). 

Hakim, L. (2015). Pendidikan Islam dan Pemberdayaan 

Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



 

226 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Hamdi, A. Z. (2023). Konsep fitrah dalam pendidikan 

Islam kontemporer. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 

145-162. 

Hamid, Syarif. Pengembangan Kurikulum. Pasuruan: 

Garoeda Buana Indah, 1993. 

Hanafi, M. R. “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji 

dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Modern.” Jurnal Pendidikan 

Islam, vol. 5, no. 1 (2016):  

Hartono, R. (2022). Nutrisi dan Kesehatan dalam 

Optimalisasi Pembelajaran Islam. Health and Islamic 

Education Journal, 6(1), 234-251. 

Hasanuddin, R. (2023). Urgensi Evaluasi Pendidikan 

Islam dalam Penguatan Karakter Siswa. Jurnal 

Pendidikan Islam Terpadu, 15(1), 33–45. 

https://doi.org/10.31227/jpit.2023.15.1.33 

Heri Gunawan. Pendidikan Islam. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2014. 

Hery Noer Aly. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2015. 

Hidayah, Hikmatul. (2023). “Pengertian, Sumber dan 

Dasar Pendidikan Islam.” Jurnal As-Said, 3(1). 

Hidayat, R. (2023). Memahami Dimensi Individu dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer. Studia Islamika, 

30(2), 89-112. 

Huda, M. et al. “Understanding Modern Islamic 

Pedagogy: A Study on the Meaning of Education in 



 

227 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Al-Attas’ Thought.” SAGE Open, vol. 8, no. 3 (2018): 

1–7. https://doi.org/10.1177/2158244018801342 

Huliyah, M. (2021). Kepemimpinan dan Optimalisasi 

Fungsi Lembaga Pendidikan Islam Non Forma. el- 

Buhuth, 55-56. 

Ibnu Katsir. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 1. Beirut: Dar 

al-Fikr, 2000. 

Ilmi, M. D. (2024). Metode, Model, dan Pendekatan 

Evaluasi dalam Pendidikan Islam [WPS Office 

PDF]. Docworkspace. 

https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDss

EG?sa=601.1074 

Jauhari, M. I. (2018). Peran Media Pembelajaran dalam 

Pendidikan Islam. Piwulang: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 1(1), 54-67. 

Jogoroto.org. (2023). Evaluasi Pendidikan Islam dan 

Urgensinya dalam Pembelajaran. 

https://jogoroto.org/index.php/hq/article/download/6

7/57/182 

Kaelan. Pendidikan Pancasila. Yogyakarta: Paradigma, 

2013. 

Kasdi, A. (2023). Implementasi Pendidikan Karakter 

Berbasis Spiritual dalam Mengembangkan Potensi 

Peserta Didik. Edukasia: Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, 18(1), 156-173. 

Kementrian Agama RI. Modul Ajar PPG, Jakarta: 

Direktorat Pendidikan Islam. 

https://doi.org/10.1177/2158244018801342
https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDssEG?sa=601.1074
https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDssEG?sa=601.1074
https://jogoroto.org/index.php/hq/article/download/67/57/182
https://jogoroto.org/index.php/hq/article/download/67/57/182


 

228 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Kementerian Agama RI. (2020). Pendidikan Islam dan 

Transformasi Karakter Bangsa. Jakarta: Direktorat 

Pendidikan Islam. 

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat, 2019. 

Khaldun, I. (2004). Muqaddimah. Beirut: Dar al- Fikr. 

Kurniawan, A. (2023). Dimensi Sosial Peserta Didik 

dalam Pendidikan Islam Abad 21. Al-Fikrah: Jurnal 

Manajemen Pendidikan, 11(2), 78-95. 

Kusmiran, I. H. (2022). Pendidikan Formal, Non Formal 

dan Informal dalam Desain Hadis Tarbawi. 

Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 487. 

 M. Ali. (2020). Pendidikan Islam di Era Modern. Jakarta: 

Pustaka Ilmu. 

Mahrus. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Jember: 

STAIN Jember Press, 2014. 

Majid, A. Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi. 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006. 

Manan, A. (2022). Peranan Media Pendidikan dalam 

Pendidikan Islam. MODELING: Jurnal Program 

Studi PGMI, 9(2), 222-233 

Mardani, Muhammad. Ontologi, Epistemologi, dan 

Aksiologi Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2017. 

Mariana, I., Putra, P., dan Jaelani. “Konsep Ta’dib Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

dengan Pendidikan Karakter.” PIJAR: Jurnal 



 

229 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2 (2023): 

173–186. https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170. 

Marselus Payong. Sertifikasi Profesi Guru. Jakarta: PT 

Indeks, 2011. 

Miniarti, S. (2013a). Ilmu Pendidikan Islam: Fakta 

Teoretis Filosofis dan Aplikatif Normative. PT Panca 

Anugerah Sakti. 

Miniarti, S. (2013b). Ilmu Pendidikan Islam. Amzah. 

Moch Sya’roni Hasan. (2017). “Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Al-

Ibrah, Vol. 2 No. 1. 

Mohammad Ahyan Yusuf Sya’bani. (2018). 

“Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam dalam Perspektif Nilai.” Jurnal Tamaddun, 

Vol. 19 No. 2. 

Muchamad Suradji. Teknologi Pembelajaran dalam 

Pendidikan Islam, dari https://e-

jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1

219/745/ 

Muhaemin & Bulu. Ilmu Pendidikan Islam. Palopo: Read 

Institute Press, 2014. 

Muhaimin. (2002). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Muhammad Ali. Panduan Pengembangan Projek Profil 

Pelajar Pancasila & Profil Pelajar Rahmatan Lil 

Alamin. 

https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/


 

230 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Muhammad Turmuzi. “Konsep Pendidikan dan Islam 

Sebagai Alternatif dalam Memanusiakan Manusia,” 

AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 19, No. 

2, Desember 2021, hlm. 278–279. 

Muhammad. (2021). “Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan 

Islam.” At-Ta’lim: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 

3(1). 

Mulyani, S. (2023). Aplikasi Psikologi Perkembangan 

Dalam Pendidikan Islam. Psikoislamedia: Jurnal 

Psikologi Islam, 8(2), 156-173. 

Munjiat, S. M. (2023). Pengembangan Potensi Peserta 

Didik dalam Perspektif Pendidikan Islam. Al-

Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 89-105. 

Muslimah, S. D. (2023). Faktor Psikologis dalam 

Keberhasilan Pendidikan Islam. Psychology of 

Islamic Education, 9(3), 123-140. 

Nabila Nabila. (2021). “Tujuan Pendidikan Islam.” Jurnal 

Pendidikan Indonesia, Vol. 2 No. 5. 

Nanang Budianto. (2018). “Komponen Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Falasifa, Vol. 9 

No. 2. 

Nasir, B. M., dan Karim, M. R. A. “Pendidikan Islam 

dalam Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya 

di Era Milenial.” Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

vol. 16, no. 2 (2019): 97–112. 

https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430 

Nasir, M. (2020). Manajemen Lembaga Pendidikan Islam 

Kontemporer. Jakarta: Rajawali Pers. 

https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430


 

231 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Nata Abudin. (2011). Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: 

Fajar Interpratama. 

Nata, Abuddin. (2005). Pendidikan Islam dan Tantangan 

Modernitas. Jakarta: Prenada Media. 

Nata, Abuddin. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana. 

Nia, H. E. (2022). Pendidikan Islam Formal: Tujuan dan 

Perannya dalam Masyarakat. Pendidikan Islam, 123- 

134. 

Novan Ardy Wijaya & Barnawi. (2012). Ilmu Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Nugroho, R. S. (2022). Lembaga-lembaga Pendidikan 

Islam di Indonesia: Ragam, Fungsi, dan Tantangan 

Pengembangan. 

Nur Uhbiyati. (1999), Ilmu Pendidikan Islam, Bandung: 

CV Pustaka Setia. 

Pebriyanti, W. S. (2020). Pengembangan Pendidikan 

Islam Nonformal Studi Atas Peran Pemuda di Desa 

Mekarsari. Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Syarif Hidayatullah. 

Pembinaan, B. P. (2016). Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) Edisi V.  Jakarta: Kementrian Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia: 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/ 

Permatasari, I. (2023). Peran Lingkungan dalam 

Pembentukan Kepribadian Muslim. Environmental 

Psychology in Islamic Education, 7(2), 178-195. 

Pramana, I. N. D., dkk. Evaluasi Pendidikan. Beta 

Publisher. 



 

232 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus 

Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 

2001), hlm. 603 

Pusat Studi Moderasi Beragama UIN Sunan Kalijaga. 

Model Implementasi Moderasi Beragama di 

Lembaga Pendidikan Islam. Yogyakarta: UIN Sunan 

Kalijaga, 2021. 

Qaradawi, Yusuf al-. Fiqih Awlawiyyat. Kairo: Dar al-

Syuruq, 1995. 

Qodariah, L. (2023). Teori Kecerdasan Majemuk dalam 

Pendidikan Islam. Multiple Intelligence in Islamic 

Education, 8(1), 156-173. 

Rachelia. (2024). Media Pendidikan dalam Perspektif 

Pendidikan Islam. SILABUS: Jurnal Pendidikan 

Islam, 82-86. 

Rahman, Y. (2023). Tahapan Perkembangan Kognitif dan 

Spiritual Peserta Didik Muslim. International Journal 

of Islamic Education, 7(1), 23-40. 

Rahminata, N., dan Aprison, W. “Konsep Ta’dib menurut 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Perspektif 

Agama dan Identitas, vol. 9, no. 12 (2024). 

https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2276. 

Rakhmawati, N. A. (2022). Karakteristik Perkembangan 

Masa Kanak-Kanak dalam Pendidikan Islam. Early 

Childhood Islamic Education Journal, 5(1), 112-129. 

Ramayulis, 2011. Ilmu Pendidikan Islam. 

Jakarta: Kalam Mulia 

Ramayulis. (2010). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 

Kalam Mulia 

https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2276


 

233 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Reo Tommi Pratama. (2024). “Praktek Pembuatan Konsep 

P5 dalam Kurikulum PAI.” Jurnal Pendidikan dan 

Ilmu Bahasa, Vol. 2 No. 2. 

Republik Indonesia. Undang-Undang Dasar Negara 

Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 29 ayat (2) 

RI, D. A. (2005). Al- Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: 

PT. Syaamil Cipta Media. 

RI, D. A. (2010). Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: 

Direktorat Jendral Pendidikan Islam. 

Ridwan, A. (2021). Standar Pendidikan Islam Formal di 

Indonesia. Pendidikan Islam, 123. 

Rosyada, D. (2023). Prinsip Keadilan Alam Pembelajaran: 

Implementasi Konsep La Yukallifu Allah. Justice in 

Islamic Education Journal, 8(2), 178-195. 

Rusnawati, M. A., Dasar dan Prinsip Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam, (Yogyakarta: 

Deepublish, 2020), hlm.30. 

S. Sadiman, Arief dkk. (2014). Media Pendidikan: 

Pengertian, Pengembangan, dan Pemanfaatannya. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Sanjaya, Wina. Kurikulum dan Pembelajaran: Teori dan 

Praktik. Jakarta: Kencana, 2010. 

Santoso, M. I. (2023). Problematika Pendidikan Remaja 

Muslim di Era Digital. Journal of Islamic Adolescent 

Education, 4(3), 89- 

Sari, M. (2022). Gaya Belajar dan Efektivitas 

Pembelajaran PAI. Learning Styles in Islamic 

Education, 6(2), 145-162. 



 

234 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Sari, R. (2022). Pendidikan Inklusif dalam Tradisi Islam. 

Inclusive Education in Islamic Tradition, 5(1), 167-

184. 

Sartika, D. (2022). Transisi menuju kedewasaan: 

Perspektif pendidikan Islam. Adult Education in 

Islamic Perspective, 3(2), 201-218. 

Setiawan, A., Almuthmainnah, T., Tirtana, A., & Kamus. 

(2021). Keutamaan dan Kedudukan Menuntut Ilmu 

dalam Islam (Majelis Taklim). Indonesian of Adult 

and Community Education, 47-55. 

Sodik, I. (2024). Pendidikan Islam Non Formal 

(Menggagas Optimalisasi Lembaga Pendidikan Non 

Formal Islam dan Sinerginya dalam Tripusat Pranata 

Pendidikan Islam). Al- Mufidz, 22-23. 

Surawardi. “Dasar-dasar Sosiologis Pendidikan Islam.” 

Jurnal Guidance and Counseling, 1(2). 

Sutrisno R. (2004). Pendidikan Islam: Teori dan Praktik. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Sutrisno, B. (2023). Implementasi Taksonomi Bloom 

dalam Pembelajaran Agama Islam. Cognitive 

Development in Islamic Learning, 7(3), 201-218. 

Syahid, A. (2023). Dimensi Estetika dalam Pendidikan 

Islam: Pengembangan Kreativitas dan Apresiasi Seni. 

Islamic Education Journal, 5(3), 123-140. 

Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori 

dan Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019. 

Syakir, A. “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara 

Filosofi dan Praktik.” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, 



 

235 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

no. 1 (2020): 55–67. 

https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. The Concept of 

Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International, 2015 (reprint). 

Tafsir, Ahmad. (2009). Filsafat Pendidikan Islam. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Taufik Abdillah Syukur. Ilmu Pendidikan Islam. Depok: 

PT Raja Grafindo Persada, 2020. 

Ulum, M. (2022). Pengembangan kecerdasan intelektual 

dalam pendidikan Islam: Analisis Konseptual dan 

Praktis. At-Ta'dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan 

Agama Islam, 15(2), 201-218. 

Umarella, S. (2018). Urgensi Media dalam Proses 

Pembelajaran. Jurnal Al-iltizam, 3(2), 234-241 

Usa, M. (2022). Pendekatan Diferensial dalam 

Pembelajaran: Aplikasi dalam Pendidikan Islam. 

Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 567-584. 

Wahyudi, D. (2022). Periodisasi Perkembangan Peserta 

Didik dalam Tradisi Pendidikan Islam. Jurnal Studi 

Islam, 24(1), 134-151. 

Wijaya, F. (2023). Identifikasi Minat dan Bakat dalam 

Pendidikan Islam. Talent Development in Islamic 

Education, 4(1), 78-95. 

Wulan, E. R., & Rusdiana, H. A. (2014). Evaluasi 

Pembelajaran dengan Pendekatan Kurikulum 2013. 

Bandung: Pustaka Setia. 

https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476


 

236 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Yamani, Rebec dkk. (2023). “Dasar Teologis Pendidikan 

Islam.” Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD FKIP 

Universitas Mandiri, 9(2). 

Yulianto, S. (2023). Syarat dan Pengelolaan Lembaga 

Pendidikan Islam Formal. Pendidikan dan Dakwah, 

77-89 

Yuriko Pulung Nugroho, H. H. (2025). Ragam Media 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di Era 

Masyarakat 5.0. JIEP: Journal of Islamic Education 

Papua DOI: https://doi.org/10.53491/jiep.v2i2.1286, 

103-105. 

Yusof, M., dan Mohamad, A. “Revisiting the Concept of 

Adab in the Malay-Islamic Education Tradition: 

Insights from Al-Ghazali and Al-Attas.” Journal of 

Islamic Thought and Civilization, vol. 7, no. 1 

(2017): 23–35. https://doi.org/10.32350/jitc.71.02. 

Yusuf, Muhammad dkk. (2022). “Konsep Dasar dan 

Ruang Lingkup Pendidikan Islam.” Bacaka Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 2(1). 

Zaini, A. (2020). Pendidikan Islam di Era Modern. 

Jakarta: Pustaka Ilmu. 

Zubaedi. (2012). Filsafat Pendidikan Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

 Zuhairini, dkk. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi 

Aksara, 2019. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32350/jitc.71.02


 

237 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

BIODATA PENULIS 
 

 

 

 

 

 

Ratu Suntiah, lahir di Mandalawangi Pandeglang 

Provinsi Banten pada 20 September 1970. Beralamat di 

Komplek Griya Bukit Manglayang 16 Cinunuk 

Kecamatan Cileunyi Kabupaten Bandung Provinsi Jawa 

Barat 40624. e-mail: ratu.suntiah@uinsgd.ac.id  

Riwayat pendidikan formal dimulai dari SDN 

Mandalawangi I Pandeglang (1978-1984), SMPN 1 

Serang (1984-1987), SMAN 1 Serang (1987-1990), 

kemudian melanjutkan ke jenjang S-1 Fakultas Tarbiyah 

STAI Al-Masthuriyah Sukabumi (1991-1995), Beasiswa 

S-2 pada Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

(1996-1999), dan S3 di Pascasarjana UIN Sunan Gunung 

Djati Bandung (2015-2020). Adapun pendidikan non 

formal yaitu pendidikan pesantren yang pernah penulis 

tempuh: 1) Pesantren Al-Qur’an Masaratul Muqri’in 

Serang (1984-1995), Pesantren Bani Tohir Pelamunan 

Serang (1990-1991), Pesantren Assalafiyah 1,2,3 Tipar 

Cisaat Sukabumi (1991-1994), dan Pesantren Al-Ishlah 

Cikukulu Sukabumi (1994-1995).  

Penulis menjadi tenaga Dosen tetap (ASN) pada Fakultas 

Tarbiyah dan Keguruan UIN SGD Bandung (1998-



 

238 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Sekarang), Menjadi Pembina Majlis Taklim di 

Lingkungan RW 16 Cinunuk Cileunyi Bandung (1999-

sekarang), Menjadi Asessor Sertifikasi Guru dalam 

Jabatan (2007-2015). Dosen Pendidikan Profesi Guru 

(PPG) dalam Jabatan FTK UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung (2018-Sekarang), Menjadi Sekretaris Bimbingan 

Konseling Mahasiswa (BKM) FTK UIN SGD Bandung 

(2019-2023), Menjadi Tim Konselor Unit Layanan 

Psikologi (ULP) UIN SGD Bandung (2019-Sekarang), 

Menjadi Pengurus Taklim An-Nisa Masjid Kampus II UIN 

SGD Bandung (2021-Sekarang), Menjadi Tim Pendiri MI 

SGD Bandung tahun 2021, dan Menjadi Dewan 

Pertimbangan Akademik MI SGD Bandung (2022-

Sekarang).  

Disela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia tetap aktif 

menulis, di antara karya tulis yang telah dipublikasikan 

berupa buku, artikel maupun penelitian. Buku yang telah 

dihasilkannya adalah: Bahan Ajar PLPG (penulis dalam 

bidang SKI, 2008), Ikhtisar Ulumul Hadits (Bandung: 

Sega Arsy, 2009), Qiro’atul Kutub (Bandung: CV Insan 

Mandiri, 2012), Ilmu Kalam (Bandung: Armico, 2017), 

dan Sejarah Peradaban Islam (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2017). Sementara itu, karya tulis berupa 

artikel di jurnal ilmiah antara lain: Ke Arah Pengentasan 

Problem Pendidikankah? (Media Pendidikan 1998), Al-

Azhar dari Masjid menjadi Perguruan Tinggi (Media 

Pendidikan 2007), Madrasah di Haramayn (Media 

Pendidikan 2008), Al-Ghazali’s Criticisms Over 

Philosophers (Integralita 2011), Al-Zarnuji’s Thought of 

Education and its Implementation at Pesantren (JPI 2017). 

Nilai-nilai Pendidikan dalam Kisah Nabi Ayub as. (Tafsir 

Q.S. Shad Ayat 41-44) (2018), Sistem Pembelajaran di 



 

239 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Pesantren Kebon Jambu al-Islami Babakan Ciwaringin 

Cirebon (2018), Materi Pelajaran Perspektif Hadits 

(2019), Perbandingan Akhlak Siswa Berasrama dengan 

Non Asrama SMA Boarding School (2020), Pembelajaran 

Tabligh Modal Kemampuan Dakwah Santri (2020), 

Students' Critical Thingking Skills in the Reflective  Class 

of Islamic Cultural History (2021), Assignment Methods 

in Online Learning with Cognitive Learning Outcomes 

Materials of the Golden Age of Islam (2023). 

 

 
 

Maslani lahir pada tanggal 12 Juli 1966 di Desa Pasalakan 

Kecamatan Sumber  Kabupaten Cirebon Provinsi Jawa 

Barat. Beralamat di Komplek Griya Bukit Manglayang 16 

Cinunuk Kecamatan Cileunyi Kabupaten Bandung 

Provinsi Jawa Barat 40624. e-mail: maslani@uinsgd.ac.id  

Pendidikan yang ditempuhnya adalah MI dan MTs Al-

Washliyah Perbutulan Sumber (1973-1980) dan (1980-

1983), SPG Babakan Ciwaringin (1983-1986),  S-1 

Fakultas Tarbiyah  IAIN SGD Cirebon  (1990-1994), S-2 

PPs  IAIN  Sunan    Kalijaga   Yogyakarta   (1995-1997), 



 

240 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

dan  S-3 UIN SGD Bandung, sejak tahun 2011-2015. 

Pendidikan  Pesantren  yang pernah  ditempuhnya adalah: 

Pondok Pesantren  Babakan Ciwaringin (1983-1994). 

Penulis menjadi tenaga Dosen tetap (ASN) pada Fakultas 

Tarbiyah dan Keguruan UIN SGD Bandung (1997-

Sekarang), Dosen PPs UIN SGD Bandung (2015-

Sekarang), Menjadi Asessor Sertifikasi Guru dalam 

Jabatan (2007-2015). Dosen Pendidikan Profesi Guru 

(PPG) dalam Jabatan FTK UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung (2018-Sekarang),  

Sejak tahun 1997-2001, ia bertugas sebagai tenaga 

pengajar Pendidikan Agama Islam di ITB, STIE Nasional, 

AAP Unpad, dan FTK UIN SDG sejak tahun 1997-

sekarang, PPs UIN SGD Bandung sejak tahun 2015-

sekarang.  Di samping itu, sejak tahun 1997-sekarang, ia 

membina masjid-masjid di Kota Bandung, terutama 

Masjid Al-Musyaawiriin Komplek DPR Antapani Kidul 

dan Pembina Majlis Taklim di  Lingkungan RW 16 dan 21 

Cinunuk Cileunyi Bandung (1999-sekarang). 

Disela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia tetap aktif 

menulis, di antara karya tulis yang telah dipublikasikan 

berupa buku, artikel maupun penelitian. Buku yang telah 

dihasilkannya adalah: Masail Fiqhiyah  (2007), Ilmu 

Kalam (2008), Ikhtisar Ulumul Hadits (2009), Sejarah 

Peradaban Islam (2010), dan Qiro’atul Kutub (2010). 

Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar (2023). Sementara 

itu, karya tulis berupa artikel di jurnal ilmiah antara lain: 

Pendidikan Perspektif Ziya Gokalp (1997), Gender 

Perspektif Riffat Hassan   (2006),  Madrasah Pasca SKB 

Tiga Menteri (2007), dan Upaya Peningkatan Kualitas 

Proses Belajar Mengajar di Madrasah (2008). Al-



 

241 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

Zarnuji’s Thought of Education and its Implementation at 

Pesantren (JPI 2017), Ecopedagogy In Action: An 

Ethnographic Exploration of Environmental Preservation 

Strategies In Pesantren (Scopus 2023), Enhancing Student 

Learning Outcomes in The Qur’an Interpretation Course 

Through The Interpretation of The Start From Reading 

(SFR) Cooperative Learning Model (Scopus 2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

242 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

SINOPSIS 

 

Ilmu Pendidikan Islam adalah studi tentang upaya 

bimbingan dan pembinaan peserta didik berdasarkan nilai-

nilai ajaran Islam, bersumberkan Al-Qur'an dan Hadis, 

bertujuan membentuk pribadi muslim yang sempurna. 

Dimensi filosofis pendidikan Islam dibahas  menyeluruh 

melalui pendekatan ontologi, epistemologi, dan aksiologi 

sebagai pondasi dalam memahami esensi pendidikan 

sesuai ajaran Islam. Aspek dasar pendidikan Islam 

mencakup dasar teologis, filosofis, psikologis, sosiologis, 

dan yuridis dijelaskan secara sistematis dan relevan 

dengan konteks pendidikan saat ini. Dalam hal tujuan 

pendidikan, buku ini menyoroti konsep insan kamil 

sebagai cita-cita ideal pendidikan Islam yang bertujuan 

melahirkan individu yang beriman, berpengetahuan, 

berbudi pekerti baik serta mampu berperan sebagai hamba 

Allah dan khalifah di muka bumi.  

Selain itu, buku ini membahas berbagai metode 

pendidikan Islam, termasuk metode hikmah, nasihat, 

teladan, pembiasaan, diskusi dan praktik yang bersumber  

Al-Qur'an, Hadis, serta pengalaman Nabi Muhammad 

SAW dalam mendidik umat. Media pembelajaran dalam 

pendidikan Islam dapat mendukung penyampaian materi 

dengan cara yang efektif dan menarik. Peran pendidik 

tidak hanya digambarkan sebagai pengajar, tetapi juga 

sebagai pembimbing moral dan spiritual. Di sisi lain, 



 

243 

 
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 

 

peserta didik dianggap sebagai subyek aktif yang memiliki 

potensi untuk berkembang secara menyeluruh.   

Selanjutnya, buku ini membahas kurikulum 

pendidikan Islam yang ideal, sistem evaluasi pembelajaran 

yang sejalan dengan nilai-nilai Islam,   peran lembaga 

pendidikan Islam dalam membangun sistem pendidikan 

yang Islami serta asas-asas pendidikan Islam. Buku ini pun 

mengeksplorasi pemikiran tokoh-tokoh penting 

pendidikan Islam seperti Muhammad bin Sahnun, Husain 

Al-Ajari, Al-Farabi, Ibnu Miskawaih, Al-Ghazali, Ahmad 

Dahlam, dan Hasyim Asy’ari serta memberikan tanggapan 

terhadap isu-isu kontemporer di antaranya   moderasi 

beragama yang sangat urgen bagi keutuhan   negara 

Republik Indonesia yang ber-Bhineka Tunggal Ika.  

Dengan pendekatan ilmiah yang berlandaskan nilai-

nilai spiritual dan rasionalitas Islam, buku ini 

berkontribusi untuk memperkuat peran pendidikan Islam 

dalam memenuhi kebutuhan zaman serta membentuk 

generasi Muslim yang unggul secara intelektual, 

emosional, dan spiritual. Oleh karena itu, buku ini sangat 

penting dibaca, terutama bagi mahasiswa di Perguruan 

Tinggi dan semua pihak yang memiliki perhatian terhadap 

kajian Ilmu Pendidikan Islam. 


