ILMU PENDIDIKAN ISLAM

Penulis:

Dr. Ratu Suntiah, M.Ag.
Dr. Maslani, M.Ag.

e

N



ILMU PENDIDIKAN ISLAM

2025100595

Penulis:
Dr. Ratu Suntiah, M.Ag.
Dr. Maslani, M.Ag.

QRSBN: 62-0108-02660-6

Editor:

Anisa Elis Kuraesin
Desain Sampul
Lukas Liani, S.Psi.

Layout
Asep Nugraha, S.Hum.

Cetakan Pertama Juli 2025
viii + 241 hlm ; 14.8 x21 cm

Penerbit

Yayasan Pendidikan dan Sosial
Indonesia Maju (YPSIM) Banten
Kavling Aji Said - Muntil Permai
Blok A.12 Lingkungan Muntil
Kota Serang Provinsi Banten
E-mail: Ypsimbanten@gmail.com
Website : www.ypsimbanten.com
WhatsApp: 0815 9516 818
ANGGOTA IKAPI No. 039/BANTEN /2020
(IKATAN PENERBIT INDONESIA)

Hak Cipta Dilindungi oleh Undang-undang Dilarang
mengutip atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini
dalam bentuk apapun juga tanpa izin tertulis dari Penulis dan
Penerbit

i
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



KATA PENGATAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT,
penulis dapat menyelesaikan buku yang berjudul //mu
Pendidikan Islam. Pendidikan Islam sebagai proses yang
tidak hanya berorientasi pada pengembangan intelektual,
tetapi juga pembinaan akhlak, spiritualitas, dan
kepribadian sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam
konteks keilmuan, Ilmu pendidikan Islam memuat
beragam kajian penting seperti dasar-dasar filsafat
pendidikan, tujuan, metode, kurikulum, asas-asas
mengajar hingga peran pendidik dan peserta didik dalam
pendidikan Islam.

Seiring dengan perkembangan dan perubahan zaman
yang begitu cepat, dinamika pendidikan Islam semakin
kompleks. Hal ini menuntut pemahaman yang mendalam
terhadap dimensi ontologis, epistemologi dan aksiologis
pendidikan Islam sebagai pondasi filosofisnya. Selain itu,
aspek-aspek praktis seperti media pembelajaran, evaluasi,
lembaga pendidikan Islam, serta respon terhadap isu-isu
kontemporer seperti moderasi beragama sangat relevan
dan urgen untuk dikaji.

Dengan pengetahuan dan pemahaman yang
komprehensif terhadap kajian Ilmu Pendidikan Islam,
peserta didik diharapkan mampu menjadi insan kamil,
yaitu menjadi manusia sempurna yang mencapai tingkat
spiritual, intelektual dan moral tertinggi. Pribadi ini sangat
diidamkan semua orang tua dan pendidik serta dibutuhkan

il
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



oleh masyarakat dalam membangun bangsa dan negara
yang dapat mensejahterakan rakyatnya.

Buku ini hadir dalam rangka menambah referensi
bagi para mahasiswa di Perguruan Tinggi dan disusun
berdasarkan Sillabus pada Program Strata 1 Universitas
Islam Negeri (UIN), IAIN, STAIN, STAI, dan Perguruan
Tinggi Islam lainnya.

Bandung, Juni 2025

Penulis,

v
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR _iii

DAFTARISI v

BAB 1 PENDAHULUAN 1
A. Pengertian Ilmu Pendidikan Islam 1
B. Pengertian Pendidikan Islam_3
C. Fungsi llmu Pendidikan Islam_ 8

BAB 2 ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, DAN

AKSIOLOGI PENDIDIKAN ISLAM 11
Ontologi Pendidikan Islam 11
Epistemologi Pendidikan Islam 13
Aksiologi Pendidikan Islam 16
Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi dalam Pendidikan Islam_ 18
Implikasi Praktis Ontologi, Epistemologi,
dan Aksiologi dalam Pengembangan
Pendidikan Islam 20

ocawy»

_rn

BAB 3 DASAR-DASAR DAN RUANG LINGKUP
ILMU PENDIDIKAN ISLAM 23
A. Dasar-Dasar [Imu Pendidikan Islam_23
B. Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam 34

BAB 4 TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM_37
A. Pengertian Tujuan Pendidikan Islam_37
B. Komponen Tujuan Pendidikan Islam_39
C. Hirarki Tujuan Pendidikan Islam 41

\%
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 5 METODE PENDIDIKAN ISLAM 46

A. Pengertian Metode Pendidikan Islam_46
B. Urgensi Metode Pendidikan Islam_49

C. Ragam Metode Pendidikan Islam 53

BAB 6

BAB 7

BAB 8

MEDIA PENDIDIKAN ISLAM 60

oCawp

o

Pengertian Media Pendidikan Islam_ 60
Urgensi Media Pendidikan Islam_69
Ragam Media Pendidikan Islam 71
Pengembangan Media Digital Pendidikan
Islam_74

Manfaat dan Pengaruh Media Pendidikan
Islam_77

KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM_ 81

A.

B.
C.

D.

E.

Konsep Kurikulum Pendidikan Islam_ 81
Urgensi Kurikulum Pendidikan Islam 83
Komponen Kurikulum Pendidikan

Islam 85

Pengembangan Kurikulum Pendidikan
Islam 90

P5 dan PPRA Sebagai Core Kurikulum
Pendidikan Islam di Indonesia 92

PENDIDIK DALAM PENDIDIKAN
ISLAM_97

A.
B.

C
D.

Pengertian Pendidik dalam Islam_97

Tugas dan Tanggung Jawab Pendidik dalam
Islam_100

Syarat dan Kode Etik Pendidik dalam
Islam_105

Kode Etik Pendidik dalam Islam_108

vi
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



E.

Kualifikasi dan Kompetensi Pendidik
dalam Islam 109

BAB 9 PESERTA DIDIK DALAM ISLAM 114

A.
B.

C
D.

E.

Pengertian Peserta Didik dalam Islam 114
Potensi-Potensi Peserta Didik dalam
Islam 116

Dimensi-Dimensi Peserta Didik dalam
Islam 117

Perkembangan Peserta Didik dan Faktor-
Faktor yang Mempengaruhinya 119
Perbedaan Individu Peserta Didik 122

BAB 10 EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM 126

A.
B.
C.

D.
E

Konsep Evaluasi Pendidikan Islam 126
Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam_ 127
Prinsip-Prinsip Evaluasi Pendidikan
Islam 129

Fungsi Evaluasi Pendidikan Islam 130
Evaluasi Diagnostik, Formatif, dan
Sumatif 132

BAB 11 LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM_137

A.
B.
C.

Pengertian Lembaga Pendidikan Islam_ 137
Lembaga Pendidikan Islam Formal 141
Lembaga Pendidikan Islam Non

Formal 147

BAB 12 ASAS-ASAS MENGAJAR DALAM
PENDIDIKAN ISLAM 153

A.
B.
C.

Motivasi_ 153
Aktivitas 157
Minat dan Perhatian 158

vi
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



ZOmmU

Keperagaan 160
Individual 162
Pengulangan 164
Ketauladanan 167
Pembiasaan 170

BAB 13 TOKOH PENDIDIKAN ISLAM DAN
PEMIKIRANNYA 174

OFEOOWH

Muhammad bin Sahnun 174

Muhammad bin Husain al-Ajari 178
Muhammad bin Muhammad al-Farabi_181
Ahmad Ibnu Miskawih 185

Muhammad Al-Ghazali 190

Ahmad Dahlam_ 196

Hasyim Asy’ari 203

BAB 14 MODERASI BERAGAMA 208

A.
B.

C.

D.

Konsep Dasar Moderasi Beragama 208
Tujuan Pendidikan Moderasi
Beragama 211

Landasan Pendidikan Moderasi
Beragama 213

Nilai-Nilai Moderasi Beragama 214

DAFTAR PUSTAKA 222
BIODATA PENULIS 237

vin
ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Pengertian Ilmu Pendidikan Islam

Ilmu pendidikan Islam adalah ilmu pendidikan yang
berdasarkan Islam.! Ilmu merupakan pengetahuan tentang
suatu bidang yang disusun secara bersistem menurut
metode tertentu, yang dapat digunakan untuk
menerangkan gejala tertentu di bidang (pengetahuan) itu.’
Isi ilmu yaitu teori sehingga isi ilmu pendidikan yaitu
teori-teori tentang pendidikan. Secara lengkap, isi ilmu
terdiri dari teori, penjelasan tentang teori itu, dan data yang
mendukung penjelasan  itu. Oleh karena itu, ilmu
pendidikan Islam merupakan kumpulan teori tentang
pendidikan berdasarkan ajaran Islam. Dimana ajaran Islam
berdasarkan dan bersumber pada Al-Qur’an dan hadis
serta akal.?

Ilmu pendidikan Islam sebagai disiplin ilmu, perlu
memenuhi  persyaratan menurut ketentuan ilmu
pengetahuan sosial (social science), secara umum
meliputi:*

! Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam,
Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2005, hlm. 12.

2 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa
Indonesia, Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2008, hlm. 524.

3Ahmad Tafsir, Illmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, hlm.
12.

4Nur Uhbiyati, llmu Pendidikan Islam (IPI), Bandung: CV
Pustaka Setia, 1999, hlm. 20-21.

1

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



1. Memiliki objek pembahasan yang jelas dan yang
bercorak khas kependidikan yang ditunjang dengan
ilmu pengetahuan lain yang relevan.

2. Mempunyai pandangan, teori, asumsi atau
hipotesa-hipotesa yang bercorak kependidikan
(paedagogis) bersumberkan ajaran Islam.

3. Memiliki metoda penganalisaan yang sesuai
dengan tuntutan dari corak keilmuan kependidikan
yang bernafaskan Islam atas dasar pendekatan-
pendekatan yang relevan dengan corak dan watak
keilmuan tersebut.

4. Memiliki struktur keilmuan yang definitif
mengandung suatu kebulatan dari bagian-bagian
yang satu sama lain berkaitan sebagai suatu sistem
keilmuan yang mandiri (tidak bergantung kepada
sistem keilmuan lain).

Ilmu pendidikan Islam, secara teoretis maupun
praktis menetapkan kaidah atau pedoman konsepsional
dan operasional yang dapat menunjukkan alternatif-
alternatif dalam proses mengerahkan pertumbuhan dan
perkembangan individu ke arah pendewasaan, sosialitas
(kemampuan bermasyarakat) dan moralitas (kemampuan
berakhlak susila).’

Ilmu pendidikan Islam teoretis berorientasi kepada
tugas, tidak dapat melepaskan diri dari filsafat pendidikan
Islam. Dimana filsafat pendidikan Islam bertugas

SNur Uhbiyati, llmu Pendidikan Islam (IPI), hlm. 23.

2

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



memberikan penganalisaan tentang problema-problema
kependidikan dari segi filosofis yaitu tentang problema-
problema kependidikan yang dihadapi oleh ilmu
pendidikan Islam dan mendasari dan mengarahkan tujuan
ilmu pendidikan teoretis itu.

Ilmu pendidikan Islam praktik membutuhkan bantuan
psikologi agama dalam proses menanamkan nilai-nilai
agama dan membimbing ke arah kehidupan beragama.
Psikologi  agama menunjukkan  tingkat-tingkat
kemampuan anak dalam menerima nilai-nilai agama
beserta kepekaannya (sensivitasnya) terhadap penerimaan
nilai-nilai tersebut. Eksperimentasi teori-teori
kependidikan Islam dalam proses pelaksanaan pendidikan
baik dalam bentuk formal seperti di sekolah, bentuk non
formal seperti Majlis Taklim, Pondok Pesantren, dan
bentuk informal seperti pendidikan keluarga.®

B. Pengertian Pendidikan Islam

Pendidikan merupakan proses pengubahan sikap dan
tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha
mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan
pelatihan, proses perbuatan, cara mendidik. ’ Hal ini
sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional, pendidikan adalah usaha sadar dan
terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses

®Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), hlm. 22.
" Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa
Indonesia, hlm. 326.

3

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pembelajaran  agar peserta didik secara  aktif
mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan
spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasaan, akhlak mulia, serta keterampilan yang
diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.

Pendidikan dalam Islam sebagai bagian terpenting
yang harus diperoleh manusia guna memberikan suatu
model pembentukan kepribadian seseorang, keluarga, dan
masyarakat. Sasaran yang hendak dicapai ialah
terbentuknya akhlak yang mulia, mempunyai ilmu yang
tinggi dan taat beribadah. Akhlak yang mulia ini
menyangkut aspek hubungan sesama manusia dan alam
lingkungan maupun hubungan manusia dengan Allah sang
pencipta alam semesta (aspek horizontal dan aspek
vertikal). ®

Dalam diskursus pendidikan Islam, ada tiga istilah
yang umum digunakan para pakar dalam mendefinisikan
pendidikan Islam yaitu al-Tarbiyah (pengetahuan tentang
al-Rabb), al-Ta’lim (ilmu teoretik, kreativitas, komitmen
tinggi dalam mengembangkan ilmu, serta sikap hidup
yang menjunjung tinggi nilai-nilai ilmiah), dan al-Ta dib
(integrasi ilmu dan iman yang membuahkan amal).’

Kata Tarbiyah berasal dari kata dasar “rabba,”
“yurabbi” menjadi “farbiyyah” mengandung arti
memelihara, membesarkan dan mendidik. Dalam

8Muhammad Turmuzi, Konsep Pendidikan dan Islam Sebagai
Alternatif dalam Memanusiakan Manusia, AL ISHLAH: Jurnal
Pendidikan Islam, VOI. 19, No. 2, Desember 2021, hlm. 278-279.

® Abudinata, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Fajar
Interpratama, 2011.

4

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



statusnya sebagai khalifah berarti manusia hidup di alam
mendapat kuasa dari Allah untuk mewakili dan sekaligus
sebagai pelaksana dari peran dan fungsi Allah di alam.
Dengan demikian, manusia sebagai bagian dari alam
memiliki potensi untuk tumbuh dan berkembang bersama
alam lingkungannya. Namun, sebagai khalifah Allah
maka manusia mempunyai tugas untuk mengolah,
memelihara dan melestarikan alam dan lingkungan alam.
Dalam bentuk kata kerja, kata ini dapat dijumpai di dalam
Al-Qur’an seperti pada Surat Asy-Syu’ara’[42] ayat 18
dan Al-Isra’ [17] ayat 24.

e §shia 1 5alz umutwam;: Yg.\ﬂ\\.@qd;.’_mu
d&m@@u\@uj‘)w u.ﬁ..ﬂ‘ u\ ‘2“ d;l\ \.@_\\ U}ALUJ

Quxsy

Pr

Orang-orang yang tidak percaya kepadanya (hari
Kiamat) meminta agar ia (hari Kiamat) segera terjadi,
dan orang-orang yang beriman merasa takut
kepadanya serta yakin bahwa ia adalah benar (akan
terjadi). Ketahuilah, sesungguhnya orang-orang yang
membantah tentang (terjadinya) kiamat itu benar-benar
berada dalam kesesatan yang jauh.” ( QS Asy-Syu’ara’
[42] 18)

‘,):“5—*4 ‘;—)\-HJ

Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh
kasih sayang dan ucapkanlah, “Wahai Tuhanku,
sayangilah keduanya sebagaimana mereka berdua

5

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



(menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu kecil.
(Q.S. Al-Isra’[17]: 24)

Kata al-Ta’lim secara etimologi berkonotasi
pembelajaran, yaitu semacam proses transfer ilmu
pengetahuan. Hakikat ilmu pengetahuan bersumber dari
Allah SWT seperti pada surat Al-Baqarah [2] ayat 31.

s ::k—u‘dmw\éﬁa@aﬁ‘u\.és;my‘ed\celc)
U“'A'M?'USU‘ c‘}’}é ;LA.uaLi

Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda)
seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada
para malaikat, seraya berfirman, ‘Sebutkan kepada-Ku
nama-nama (benda) ini jika kamu benar!” (Q.S. Al-
Bagqarah [2]: 31)

Adapun proses pembelajaran (¢a 'lim) secara simbolis
dinyatakan dalam informasi Al-Qur’an ketika penciptaan
Adam A.S. oleh Allah SWT. Adam menerima
pemahaman tentang konsep ilmu pengetahuan langsung
dari penciptanya. Proses pembelajaran ini disajikan
dengan menggunakan konsep ta’lim yang sekaligus
menjelaskan hubungan antara pengetahuan Adam A.S.
dengan Tuhannya.

Kata al-Ta’dib dalam pandangan al-Attas dianggap
istilah yang paling tepat untuk menunjukkan pendidikan
Islam. Konsep ini didasarkan pada hadits Nabi yang
artinya: Tuhan telah mendidikku, maka ia sempurnakan
pendidikanku (HR. Al-Askary dari Ali r.a.). Al-Ta’dib
berarti pengenalan dan pengetahuan secara berangsur-

6

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



angsur ditanamkan ke dalam diri manusia (peserta didik)
tentang tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di
dalam tatanan penciptaan. Dengan pendekatan ini,
pendidikan akan berfungsi sebagai pembimbing ke arah
pengenalan dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat
dalam tatanan wujud dan kepribadiannya.

Para ahli pendidikan telah mengungkapkan
pengertian pendidikan Islam yaitu; Al-Attas mengatakan
bahwa pendidikan Islam adalah suatu proses penanaman
sesuatu ke dalam diri manusia yang mengacu kepada
metode dan sistem penanaman secara bertahap sedemikian
rupa sehingga membimbingnya ke arah pengenalan dan
pengakuan terhadap Khlmiq Sang Pencipta, Allah SWT.
Adapun menurut Abudin Nata, pendidikan Islam adalah
upaya membimbing dan membina peserta didik yang
dilakukan secara sadar serta terencana agar memiliki
kepribadian yang sesuai dengan nilai-nilai yang diajarkan
oleh Islam. Pendidikan Islam dalam pandangan
multikultural merupakan hasil dari pemikiran yang
memerlukan sebuah evaluasi proses konversi dan
transformasi ilmu pendidikan.!® Sementara itu, Achmadi
menyatakan bahwa pendidikan Islam merupakan segala
usaha untuk memelihara dan mengembangkan fitrah
manusia serta sumber daya manusia yang padanya menuju
terbentuknya manusia seutuhnya (insan kamil) sesuai
dengan norma Islam.!!

""Muhammad Turmuzi, Konsep Pendidikan dan Islam Sebagai
Alternatif .... hlm. 279.

" Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, Paradigma Humanisme
Teosentris, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005, hlm. 28-29.

7

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dengan demikian, pendidikan Islam merupakan
upaya sistematis untuk mengembangkan potensi peserta
didik agar menjadi individu yang beriman, bertakwa,
berakhlak mulia, dan bermanfaat bagi diri sendiri,
masyarakat, dan agama, berdasarkan nilai-nilai ajaran
Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Al-Sunnah.
Dalam prosesnya, pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada pengembangan intelektual, tetapi juga
pembinaan akhlak, spiritualitas, dan kepribadian sesuai
dengan nilai-nilai Islam.

C. Fungsi llmu Pendidikan Islam

Dalam mempelajari ilmu pendidikan Islam, terlebih
dahulu perlu diketahui fungsi dari ilmu pendidikan itu
sendiri. Ilmu pendidikan Islam (praktis) memiliki fungsi
sebagai berikut:

1. Melakukan  pembuktian  terhadap  teori-teori
kependidikan Islam yaang merangkum aspirasi atau
cita-cita Islam yang harus diikhtiarkan agar menjadi
kenyataan.

2. Memberikan  bahan-bahan informasi tentang
pelaksanaan pendidikan dalam segala aspeknya bagi
pengembangan ilmu pengetahuan pendidikan islam
tersebut. Selain itu, memberikan bahan-bahan
masukan yang berharga (input) kepada ilmu ini.

3. Menjadi pengoreksi (korektor) terhadap kekurangan
teori-teori yang dipegangi oleh ilmu pendidikan
Islam, sehingga kemungkinan pertemuan antara

8

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



keduanya makin bersifat interaktif (saling
mempengaruhi).'?
Setelah mengetahui fungsi ilmu pendidikan Islam

(praktis), selanjutnya perlu diketahui pula fungsi dari

pendidikan, yaitu:

1.

Mengembangkan wawasan subjek didik mengenai
dirinya dan alam sekitarnya, sehingga dengannya
akan timbul kemampuan membaca (analisis), akan
mengembangkan kteativitas dan produktivitas.
Melestarikan nilai-nilai insani yang akan menuntun
jalan kehidupannyaa sehingga keberadaannya, baik
secara individual maupun sosial, lebih bermakna.
Membuka pintu ilmu pengetahuan dan keterampilan
yang sangat bermanfaat bagi kelangsungan dan
kemajuan hidup individu maupun sosial.'?

Adapun fungsi pendidikan Islam terdiri dari tiga

hal yaitu:'*

1.

Mengembangkan wawasan yang tepat dan benar
mengenai jati diri manusia, alam sekitarnya dan
mengenai  kebesaran Ilahi, sehingga tumbuh
kemampuan membaca (analisis) fenomena alam dan
kehidupan, serta memahami hukum-hukum yang
terkandung di dalamnya. Dengan kemampuan ini
akan menumbuhkan kreativitas dan produktivitas

2Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam (IPI), him. 22.
13 Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, ....... hlm. 33.
14Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam, ....... hlm. 36-37.

9

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



sebagai implementasi identifikasi diri pada Tuhan
“Pencipta”.

2. Membebaskan manusia dari segala anasir yang dapat
merendahkan martabat manusia (fitrah manusia),
baik yang datang dari dalam dirinya sendiri maupun
dari luar. Yang dari dalam antara lain kejumudan,
taklid, kultus individu, khurafat dan yang terberat
adalah syirik. Terhadap anasir dari dalam ini manusia
harus terus melakukan penyucian diri (7Tazkiyah an-
Nafsi). Adapun yang datang dari luar yaitu situasi dan
kondisi, baik yang bersifat kultural maupun struktural
yang dapat memasung kebebasan manusia dalam
mengembangkan realisasidan aktualisasi diri. Untuk
menghilangkan atau meminimalkan anasir dari luar
ini harus ada upaya sistematis dan strategis dari
seluruh elemen masyarakat, terutamapemerintah.
Dengan semakin minimalnya anasir-anasir tersebut
terbukalah jalan untuk optimalisasi realisasi diri dan
aktualisasi diri sehingga menuntun hidup individu
dan masyarakat lebih arif dan bertanggung jawab.

3. Mengembangkan ilmu pengetahuan untuk menopang
dan memajukan kehidupan baik individu maupun
sosial. Untuk mengembangakan ilmu pengetahuan
menurut  sinyal yang diberikan  Al-Quran,
sebagaimana tersebut pada butir pertama di atas,
hendaknya dimulai dengan memahami fenomena
alam dan kehidupan dengan pendekatan empirik,
sehingga mengetahui hukum-hukumnya.

10

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 2
ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, AKSIOLOGI
PENDIDIKAN ISLAM

A. Ontologi Pendidikan Islam

Ontologi berasal dari bahasa Yunani yaitu “onfo”
yang berarti “ada” dan “logia” yang berarti “ilmu” atau
“studi”. Jadi, secara harfiah, ontologi dapat diartikan
sebagai ilmu tentang ada atau ilmu mengenai hakikat
sesuatu. Dalam konteks pendidikan Islam, ontologi
pendidikan merujuk pada pemahaman tentang hakikat
pendidikan itu sendiri, serta tujuan dan prosesnya dalam
konteks nilai-nilai Islam.'’

Pendidikan dalam Islam tidak hanya dilihat sebagai
proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai upaya untuk
membentuk karakter dan akhlak peserta didik. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan bertujuan untuk
mengembangkan potensi individu agar mampu mengenal
diri, mengenal Allah, dan menjalani hidup sesuai dengan
ajaran-Nya. ' Pendidikan Islam memandang setiap
individu memiliki potensi yang harus dikembangkan
untuk mencapai kesempurnaan diri.

Pendidikan dalam Islam berlandaskan pada dua
sumber utama yaitu wahyu dan akal. Wahyu yang tertuang

5Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to
the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of
New York Press, 2006, hlm. 70-75.

16 Mardani, Muhammad. Ontologi  Pendidikan  Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 30-35.

11

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dalam Al-Qur’an dan Al-Sunnah merupakan sumber

utama pengetahuan yang memberikan arah dan tujuan

dalam pendidikan. Dalam Al-Qur’an, Allah SWT

berfirman:

Sisidl dmw\gs*mﬁywsgmw ea\; (‘Js:}
Osia (,.\.\S o) &Y }Q gt.wu

Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda)
seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada
para malaikat, seraya berfirman, ‘Sebutkan kepada-Ku
nama-nama (benda) ini jika kamu benar!” (Q.S. Al-
Bagarah [2]: 31)

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan yang
diberikan kepada manusia adalah anugerah dari Allah,
yang harus dipelajari dan dimanfaatkan dengan baik. Di
sisi lain, akal juga menjadi sumber pengetahuan yang
sangat penting dalam pendidikan Islam. Melalui akal,
manusia dapat berpikir, merenung, dan menganalisis,
sehingga memungkinkan pengembangan pengetahuan dan
pemahaman yang lebih dalam. ' Pendidikan Islam
mengintegrasikan kedua sumber ini untuk membentuk
individu yang seimbang dari segi spiritual, moral,
intelektual, dan fisik.

Tujuan pendidikan Islam mencakup penciptaan
individu yang mengenal dan mencintai Allah, membentuk
karakter yang baik sesuai dengan ajaran Islam, serta

17 Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT, 1982, him. 45-50.

12

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mengembangkan potensi intelektual peserta didik agar
mampu berpikir kritis dan analitis. Selain itu, pendidikan
Islam juga bertujuan untuk menyiapkan individu
menghadapi tantangan hidup di dunia dan akhirat. '*
Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada
pembentukan kepribadian yang utuh.

Proses pendidikan dalam Islam melibatkan berbagai
metode pengajaran yang harus memperhatikan
karakteristik peserta didik agar mereka dapat memahami
dan mengaplikasikan pengetahuan yang diperoleh.
Pendidik berperan penting sebagai pembimbing dan
motivator bagi siswa, menciptakan lingkungan belajar
yang kondusif untuk meningkatkan motivasi dan
kenyamanan dalam belajar.!” Pendekatan yang digunakan
dalam pendidikan Islam mencakup pembelajaran aktif,
dialog, dan pengembangan nilai-nilai moral dan spiritual,
yang semuanya bertujuan agar siswa dapat memahami dan
mengamalkan pengetahuan yang diperoleh dalam
kehidupan.

8Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori dan
Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019, hlm. 40-45.

Y Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernitas di
Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group, 2016, hlm. 32-35.

13

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



B. Epistemologi Pendidikan Islam

’

Epistemologi berasal dari kata Yunani “episteme,’
yang berarti “pengetahuan,” dan “logos,” yang berarti
“ilmu” atau “studi.” Secara harfiah, epistemologi dapat
diartikan sebagai ilmu tentang pengetahuan, yang
mencakup cara-cara memperoleh, membenarkan, dan
memahami pengetahuan. Dalam konteks pendidikan
Islam, epistemologi merujuk pada sumber, cara, dan
batasan pengetahuan yang dipelajari dan diajarkan dalam
proses pendidikan berdasarkan ajaran Islam.*

Dalam pendidikan Islam, terdapat dua sumber utama
pengetahuan: wahyu dan akal. Wahyu, yang termaktub
dalam Al-Qur’an dan Sunnah, dianggap sebagai sumber
pengetahuan yang paling utama. Al-Qur’an berfungsi
sebagai petunjuk hidup dan pedoman moral bagi umat
manusia. Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman:

B il ot L T
Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
menciptakan” (Q.S. Al-Alaq [96]: 1)

Ayat ini menekankan pentingnya membaca dan
belajar sebagai dasar untuk memperoleh pengetahuan.
Sementara itu, akal juga berperan penting dalam
epistemologi  pendidikan  Islam. Akal memberi
kemampuan kepada manusia untuk berpikir Kkritis,
merenung, dan menganalisis. Dalam banyak ayat, Al-

20Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to
the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of
New York Press, 2006, hlm. 70-75.

14

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Qur’an mengajak manusia untuk menggunakan akal dan
berpikir. Misalnya, Allah berfirman: ‘“Sesungguhnya
dalam penciptaan langit dan bumi dan pergantian malam
dan siang terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi
orang-orang yang berakal” (Q.S. Al-Imran [3]: 190).

‘_AJYL_UYJL@J\JJ.\”QJLA\‘SUAJ lu‘gﬁ;@u\

1720

uly)
Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta
pergantian malam dan siang terdapat tanda-tanda
(kebesaran Allah) bagi orang yang berakal. (Q.S. Al-
Imran [3]: 190)

Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan tidak
hanya berasal dari wahyu, tetapi juga melalui observasi
dan pemikiran rasional.

Tujuan epistemologi pendidikan Islam adalah untuk

menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki
pengetahuan teoretis, tetapi juga mampu mengaplikasikan
pengetahuan tersebut dalam kehidupan sehari-hari.
Pendidikan Islam mendorong peserta didik untuk berpikir
kritis dan analitis, serta menerapkan pengetahuan yang
diperoleh sesuai dengan nilai-nilai Islam.?! Proses ini
mencakup pemahaman konteks sosial, budaya, dan
spiritual yang membentuk cara pandang dan pengetahuan
peserta didik.

Metode pengajaran dalam pendidikan Islam harus
mengakomodasi kedua sumber pengetahuan ini, yaitu

2l Mardani, Muhammad. Epistemologi Pendidikan Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 45-50.

15

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



wahyu dan akal. Dalam praktiknya, pendidik diharapkan
dapat menciptakan suasana belajar yang memadukan
pengajaran berbasis wahyu dengan pengembangan
keterampilan berpikir kritis. Pendekatan ini membantu
peserta didik memahami konsep-konsep Islam dengan
lebih mendalam dan menghubungkannya dengan realitas
kehidupan sehari-hari.??

C. Aksiologi Pendidikan Islam

Aksiologi berasal dari kata Yunani “axios,” yang
berarti “nilai” atau “harga,” dan “logos,” yang berarti
“ilmu” atau “studi.” Secara harfiah, aksiologi adalah ilmu
tentang nilai-nilai, termasuk teori nilai dan sistem nilai
yang mendasari perilaku manusia. Dalam konteks
pendidikan Islam, aksiologi pendidikan merujuk pada
pemahaman mengenai nilai-nilai yang harus diterapkan
dalam proses pendidikan, serta tujuan pendidikan itu
sendiri.”?

Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada transfer
pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan nilai-nilai
moral dan etika dalam diri peserta didik. Pendidikan dalam
Islam bertujuan untuk mengembangkan karakter yang
baik, sehingga individu dapat berkontribusi positif kepada

22 Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT, 1982, him. 30-35.

23 Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to
the Present: Philosophy in the Land of Prophecy. State University of
New York Press, 2006, hlm. 70-75.

16

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



masyarakat dan menjunjung tinggi ajaran agama. Al-
Qur’an mengingatkan umatnya untuk memiliki akhlak
yang baik, sebagaimana dijelaskan dalam firman-Nya:

Sesungguhnya, engkau (Muhammad) berada dalam
akhlak yang agung. (Q.S. Al-Qalam [68]: 4)

Ayat ini menekankan pentingnya akhlak dalam
kehidupan sehari-hari sebagai bagian dari pendidikan.
Nilai-nilai dalam pendidikan Islam mencakup iman,
taqwa, kejujuran, keadilan, dan kasih sayang. Pendidikan
Islam mengajarkan peserta didik untuk mengenal dan
mencintai Allah serta untuk berperilaku baik kepada
sesama manusia. Ini berarti bahwa pendidikan tidak hanya
mengajarkan  pengetahuan akademis, tetapi juga
membentuk individu yang memiliki kesadaran moral dan
spiritual.**

Aksiologi pendidikan Islam juga menekankan
pentingnya keseimbangan antara aspek duniawi dan
ukhrawi. Pendidikan harus mempersiapkan individu untuk
menghadapi kehidupan di dunia dan akhirat. Oleh karena
itu, peserta didik didorong untuk memahami peran mereka
sebagai khlmifah di bumi, yang bertanggung jawab untuk

24 Mardani, Muhammad. Aksiologi Pendidikan Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017, hlm. 30-35.

17

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menjaga dan mengelola sumber daya yang ada, serta
berkontribusi untuk kesejahteraan umat manusia.?®

Metode pengajaran dalam pendidikan Islam harus
mengintegrasikan nilai-nilai moral dan etika dalam setiap
aspek pembelajaran. Pendidik  diharapkan dapat
menciptakan lingkungan belajar yang positif, di mana
peserta didik dapat berlatih menerapkan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini
membantu siswa tidak hanya memahami materi pelajaran,
tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan dan
mengamalkannya dalam perilaku sehari-hari.?®

Dalam konteks ini, pendidikan Islam juga
menekankan pentingnya dialog dan kolaborasi antara
pendidik dan peserta didik. Pendidik harus menjadi
teladan yang baik, menunjukkan perilaku yang sesuai
dengan nilai-nilai yang diajarkan. Dengan cara ini,
pendidikan menjadi lebih efektif dalam membentuk
karakter dan akhlak peserta didik, sehingga mereka dapat
tumbuh menjadi individu yang berkualitas dan bermanfaat
bagi masyarakat.?’

D. Hubungan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi
dalam Pendidikan Islam

25 Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernitas
di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group, 2016, hlm. 32-35.
26Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori dan
Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019, hlm. 40-45.
27 Hamzah, Saiful. Dasar-Dasar Pendidikan Islam. Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2018, hlm. 20-25.

18

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dalam pendidikan Islam, terdapat interaksi yang
mendalam antara tiga aspek utama, yaitu ontologi,
epistemologi, dan aksiologi. Ketiga aspek ini saling terkait
dan berkontribusi dalam membentuk kerangka pendidikan
yang holistik dan komprehensif.

Pertama, hubungan antara ontologi dan epistemologi
menunjukkan bagaimana pemahaman tentang hakikat
pendidikan mempengaruhi cara dan sumber pengetahuan
yang diajarkan. Ontologi pendidikan Islam menjelaskan
tujuan dan proses pendidikan, sementara epistemologi
membahas cara memperoleh pengetahuan. Jika ontologi
pendidikan Islam menekankan pentingnya pembentukan
karakter, maka epistemologi akan mencakup pengetahuan
yang relevan dengan pengembangan akhlak dan moral.
hlm ini membantu siswa memahami konsep-konsep
teologis dan moral dengan lebih mendalam.

Kedua, hubungan antara epistemologi dan aksiologi
memperlihatkan bahwa pengetahuan yang diperoleh dari
wahyu dan akal harus diintegrasikan dengan nilai-nilai
moral dan etika. Epistemologi yang berfokus pada cara
memperoleh pengetahuan akan mempengaruhi nilai-nilai
yang diajarkan dalam pendidikan Islam. Aksiologi
pendidikan Islam menekankan pentingnya penerapan
nilai-nilai dalam tindakan sehari-hari. Dengan demikian,
peserta didik tidak hanya menjadi individu yang berilmu,
tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi.

Ketiga, hubungan antara aksiologi dan ontologi
menunjukkan bahwa nilai-nilai dalam pendidikan Islam

19

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



berfungsi sebagai pedoman dalam menciptakan
lingkungan belajar yang kondusif. Aksiologi menekankan
nilai-nilai seperti kejujuran, keadilan, dan kasih sayang
yang harus diinternalisasi dalam proses pendidikan.
Pendidikan yang berorientasi pada nilai akan menciptakan
individu yang tidak hanya menguasai pengetahuan tetapi
juga memiliki akhlak yang baik. Ini sangat penting dalam
konteks pendidikan Islam, di mana akhlak dan karakter
merupakan bagian integral dari pendidikan.

Dengan memahami hubungan antara ketiga aspek ini,
kita dapat melihat bahwa ontologi, epistemologi dan
aksiologi saling berinteraksi dan memengaruhi praktik
pendidikan Islam. Pendidikan yang holistik dan
terintegrasi akan  menciptakan  individu  yang
berpengetahuan, beriman, dan berbudi pekerti luhur.
Melalui pendekatan ini, pendidikan Islam dapat memenuhi
tujuannya untuk menciptakan generasi yang berkualitas
dan bermanfaat bagi masyarakat.

E. Implikasi Praktis Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi dalam Pengembangan Pendidikan Islam

Dalam konteks pendidikan Islam saat ini, ontologi,
epistemologi, dan aksiologi memiliki implikasi praktis
yang signifikan dalam  mengembangkan sistem
pendidikan yang efektif dan relevan. Ketiga aspek ini
memberikan  kerangka kerja untuk membangun
pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transfer

20

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan
nilai-nilai moral.

1. Implikasi Praktis Ontologi

Ontologi pendidikan Islam berkaitan dengan
pemahaman tentang hakikat pendidikan, termasuk tujuan
dan prosesnya. Dalam praktiknya, implikasi ini
mendorong para pendidik untuk merumuskan tujuan
pendidikan yang jelas dan komprehensif. Misalnya,
pendidikan tidak hanya dianggap sebagai usaha untuk
mencapai kecerdasan intelektual, tetapi juga sebagai
upaya untuk membentuk karakter yang baik, moralitas,
dan akhlak yang mulia. Hal ini dapat diwujudkan melalui
kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan
moral ke dalam pembelajaran sehari-hari, serta melalui
pendekatan yang membangun hubungan yang kuat antara
guru dan siswa, yang didasarkan pada nilai-nilai
kepercayaan dan rasa saling menghormati.

2. Implikasi Praktis Epistemologi

Epistemologi dalam pendidikan Islam menjelaskan
tentang sumber dan cara memperoleh pengetahuan.
Pendidik perlu menggabungkan pengetahuan yang
bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dengan
pengetahuan rasional dan empiris. Misalnya, penggunaan
metode pembelajaran yang aktif, seperti diskusi, studi
kasus, dan proyek kolaboratif, dapat membantu siswa
untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
kreatif. Selain itu, pendidikan Islam harus memberikan
ruang bagi siswa untuk mengeksplorasi dan

21

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mempertanyakan pengetahuan, sehingga mereka dapat
memahami dan menginternalisasi nilai-nilai yang
diajarkan secara mendalam.

3. Implikasi Praktis Aksiologi

Aksiologi dalam pendidikan Islam menekankan pada
nilai-nilai yang harus diterapkan dalam proses pendidikan.
Implikasi praktisnya adalah bahwa pendidikan harus
mengedepankan pembentukan karakter dan akhlak yang
baik. Pendidik harus menjadi teladan dalam menerapkan
nilai-nilai moral, seperti kejujuran, keadilan, dan kasih
sayang.

Selain itu, lingkungan belajar harus dibangun dengan
dasar nilai-nilai tersebut, sehingga siswa merasa nyaman
untuk menerapkan nilai-nilai dalam kehidupan sehari-hari.
Pendidikan yang menekankan pada nilai-nilai ini akan
menghasilkan individu yang tidak hanya berpengetahuan,
tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi, siap
berkontribusi positif terhadap masyarakat.

Secara keseluruhan, implikasi praktis dari ontologi,
epistemologi, dan aksiologi dalam pengembangan
pendidikan Islam saat ini mengarah pada pembentukan
sistem pendidikan yang holistik. Pendidikan tidak hanya
bertujuan untuk mencapai kecerdasan akademis, tetapi
juga untuk menciptakan individu yang berakhlak mulia
dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi
masyarakat. Dengan pendekatan yang terintegrasi ini,
pendidikan Islam dapat lebih relevan dan efektif dalam
menghadapi tantangan zaman modern.

22

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 3
DASAR-DASAR DAN RUANG LINGKUP
ILMU PENDIDIKAN ISLAM

A. Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan Islam

Kata “dasar” dalam bahasa Arab yaitu asas, dalam
bahasa Inggris ialah foundation. Adapun secara etimologi
berarti alas, fundamen, pokok atau pangkal segala sesuatu
pendapat, ajaran, maupun aturan. Secara terminologi,
dasar mengandung arti sebagai sumber adanya sesuatu dan
proposisi paling umum dan makna yang paling luas yang
dijadikan sumber ilmu pengetahuan, ajaran, atau hukum.?®
Sumber-sumber pendidikan Islam adalah Al-Qur’an,
Hadis, dan Ijtihad.

Dasar atau landasan Pendidikan Islam ditinjau dari
berbagai dimensi terdiri dari:

1. Dasar Teologis

Dalam bahasa Yunani, teologi berasal dari dua kata,
yaitu theos, yang berarti Tuhan dan logos yang berarti
kata-kata, ucapan atau wacana. > Teologi merupakan
pemahaman atau refleksi mengenai peran agama dalam
masyarakat mengatasi permasalahan sosial.

28 Mastang Ambo Baba. Dasar-dasar dan Ruang Lingkup
Pendidikan Islam di Indonesia (https://journal.iainmanado.
ac.id/index.php/J1l/article/viewFile/616/518, diakses pada tahun
2018).

2Dewi Fitriani dkk “Teologi Pendidikan: Konsep Pendidikan
Dalam Prespektif Islam”. Manazhim: Jurnal Manajemen dan Ilmu
Pendidikan. Vol. 3. No. 2. 2021. hlm. 201-13

23

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518

Landasan teologis dalam pendidikan agama Islam
adalah fondasi utama yang mengatur proses pembelajaran
agama Islam. Adapun istilah teologi cenderung lebih
hangat dan rancu jika dibandingkan dengan terminologi
Islam. Akibatnya, setiap teori yang dibahas adalah salah
satu yang dikaitkan dengan Islam. Teologi pendidikan
Islam jika digali dan dipahami secara utuh dengan
mempelajari prinsip dasar pendidikan yang disinyalir
dalam Al-Qur’an atau Hadits yang sah sangat
memungkinkan tersusunnya bentangan pedoman suci dan
mencerahkan mengenai sistem pendidikan.

Al-Qur’an dan Hadits telah menguraikan dengan jelas
dasar pendidikan Islam, yaitu:*

a) Dasar Tauhid

Dari Al-Qur’an dan Hadist, tauhid adalah pokok. Ibnu

Ruslan dari Abuddin Nata menjelaskan bahwa hlm

terpenting yang harus dilakukan seorang muslim

adalah belajar tentang tuhannya melalui tauhid atau
keyakinan.
b) Dasar Kemanusiaan

Yang dimaksud dengan dasar pertanggungjawaban

adalah pengakuan akan hakikat dan martabat

manusia. Karena setiap muslim memiliki keyakinan
yang sama tentang derajat, hak, dan kewajiban, tidak
mungkin mereka mewujudkan hak-haknya sendiri.

30Rebeca Yamani dkk. “Dasar Teologis Pendidikan Islam”.
Didaktik: Jurnal llmiah PGSD FKIP Universitas Mandiri. Vol. 9. No.
2. Juni 2023. him. 4293

24

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Namun, untuk melakukannya, hak-hak mereka
sendiri harus dibentuk dan dibentuk. Hubungan
antara seorang muslim dengan non-muslim dikenal
dengan istilah ketaqwa.

i85 G flag iy S s KIS0 G0 Gl
3;.5;;_4;;&\0\?5434\ Af vie ZKa &1 G 158

Wahai  manusia, sesungguhnya Kami telah
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu
saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di
antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling
bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui
lagi Maha teliti. (QS. Al-Hujurat [49]: 13)

¢) Pandangan bagaimana persatuan suku bangsa, kulit,
bahasa, dan bentuk bentuk suku bangsa lalnnya

«_Lml\ e&c\au _\:.JUA \jsl\;\) \)5)3.1 u.mﬂs ‘jdjs-‘ Y}
(;..\:Ebk_l\.l{;?@dﬂ}‘}

Janganlah kamu menjadi seperti orang-orang yang
bercerai-berai dan berselisih setelah sampai kepada
mereka keterangan yang jelas. Mereka itulah orang-
orang yang mendapat azab yang sangat berat”. (QS.
Ali-Imran [3]: 105)

,.\n( N

Prinsip ini mengacu pada upaya global untuk
memerangi nasib umat manusia di seluruh dunia.
Contoh yang baik adalah pandangan dimana
dikatakan bahwa hal-hal yang berkaitan dengan
pengetahuan, pendidikan, dan perilaku manusia,

25

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



seperti orang-orang yang bersekolah, dapat dipelajari
oleh siapa saja, tetapi tidak dapat dipelajari oleh siapa
pun. Sebaliknya, mereka hanya dapat dipelajari
sendiri, sehingga menimbulkan konflik antara
individu siswa dan siswa pada umumnya.

d) Prinsip yang membedakan dasar keseimbangan
Prinsip keseimbangan ini merupakan landasan
terwujudnya keadilan, yakni adil terhadap diri sendiri
dan adil terhadap orang lain.

e) Dasar Rahmatan Lil Alamin
Maksud dari dasar ini adalah melihat bahwa seluruh
karya setiap muslim termasuk dalam bidang
pendidikan yang diarahkan pada perwujudannya
rahmat bagi seluruh alam. Hal ini termaktub dalam
Al-Qur’an Surat Al-Anbiya [21]: 107.

Cpalell 4225 ¥) il G
Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad),
kecuali sebagai rahmat bagi seluruh alam. (QS. Al-
Anbiya [21]: 107)
Pendidikan untuk mencerdaskan bangsa dan
meningkatkan kualitas sumber daya manusia adalah
dilaksanakan dalam rangka mewujudkan rahmat bagi
seluruh alam.

2. Dasar Filosofis

Dasar filosofis pendidikan Islam adalah prinsip
tauhid, Al-Qur’an, dan Sunnah. Pendidikan Islam
bertujuan untuk mencetak generasi yang beriman,

26

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



berilmu, dan berakhlak mulia. Filosofis adalah dasar
yang memberi kemampuan memilih yang terbaik
melalui arah suatu sistem, mengontrol dan memberi
arah bagi semua dasar operasional lainnya.
Dasar filosofis pendidikan Islam, diantaranya:
a) Berlandaskan prinsip tauhid
b) Berpedoman pada Al-Qur’an dan Sunnah
¢) Mengintegrasikan ajaran wahyu, akal, dan nilai-
nilai budaya lokal
d) Mengembangkan kurikulum berbasis Al-Qur’an
dan Sunnah
e) Mengembangkan karakter
f) Pendekatan holistik dalam pendidikan
g) Pembelajaran berbasis pengalaman
3. Dasar Psikologis
Psikologi Islam merupakan sebuah aliran baru
dalam dunia psikologi yang mendasarkan seluruh
bangunan-bangunan teori dan konsep-konsepnya
kepada Islam. Islam sebagai subjek dan objek kajian
dalam ilmu pengetahuan, harus dibedakan kepada tiga
bentuk: Islam sebagai ajaran, Islam sebagai
pemahaman dan pemikiran serta Islam sebagai praktek
atau pengalaman.®' Dasar psikologis pendidikan Islam

3 Achmad Faisal Hadziq. “Konsep Psikologi Pendidikan Islam
Dalam Persepektif Prof. Dr. Zakiyah Daradjat”. Jurnal Aksioma Ad-
Diniyyah: The Indonesian Journal of Islamic Studies. Vol. 7. No. 2.
2019. hlm. 149

27

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



adalah Al-Qur’an dan Al-Hadis, serta konsep-konsep
seperti tauhid, fitrah, nafs, akhlak, dan risalah.

Dasar psikologis yaitu dasar yang memberi
informasi tentang watak pelajar, guru, cara terbaik
dalam praktek pencapaian dan penilaian serta
pengukuran.

Dasar Al-Qur’an dan Al-Hadist:

a) Ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan
pendidikan, pengembangan diri, akhlak, dan ilmu
pengetahuan menjadi dasar psikologi pendidikan
Islam.

b) Hadits yang berbicara tentang pentingnya
pendidikan, etika dalam pengajaran, dan
pembentukan karakter menjadi dasar psikologi
pendidikan Islam.

4. Dasar Soliologis

Sosiologi pendidikan merupakan ilmu yang
membahas aspek sosiologi tentang permasalahan-
permasalahan  pendidikan  yang  fundamental.
Sedangkan Dasar sosiologis pendidikan Islam
adalah pemahaman bahwa pendidikan Islam harus
berinteraksi dengan kehidupan sosial masyarakat
setempat. Pendidikan Islam tidak berdiri sendiri, tetapi
terintegrasi dengan struktur sosial masyarakat.

Dasar-dasar sosiologis pendidikan Islam ini tidak
dijelaskan Al-Qur’an secara eksplisit, akan tetapi
terdapat beberapa isyarat yang menunjukkan adanya
hal tersebut. Oleh karenanya, dalam kajian pendidikan

28

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Islam pun pendidikan keluarga dan masyarakat,
hubungan antar individu, lembaga pendidikan peran
masjid dan masyarakat mendapat perhatian yang sangat
penting dan serius.*
Dasar-dasar sosiologis pendidikan Islam, antara
lain:
a) Kerjasama yang kondusif antara pendidikan
keluarga, sekolah, dan masyarakat
b) Memahami hubungan timbal balik antara agama
dan masyarakat
¢) Memahami bagaimana agama mempengaruhi
pemikiran dan pemahaman keagamaan
d) Memahami pola-pola perilaku masyarakat muslim
e) Memahami tingkat pengalaman beragama
masyarakat
5. Dasar Teknologis
Teknologi telah menjadi bagian tak terpisahkan
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam dunia
pendidikan. Perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi (TIK) telah membawa perubahan besar
dalam cara penyampaian ilmu, termasuk dalam
pendidikan Islam. Namun, dalam penerapannya masih
terdapat tantangan, seperti kurangnya pemahaman guru
dalam mengoptimalkan teknologi serta terbatasnya
infrastruktur di beberapa wilayah. Oleh karena itu,
diperlukan strategi yang tepat agar pemanfaatan

32 Surawardi. “Dasar-dasar Sosiologis Pendidikan Islam”.
Jurnal: Guidance and Counseling. Vol. 1. No. 2. hlm. 56.

29

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



teknologi dapat berjalan secara optimal dan sesuai
dengan nilai-nilai Islam.>* Dasar teknologi pendidikan
Islam adalah Al-Qur’an, Hadis, dan Ijtihad. Teknologi
pendidikan Islam juga harus berpedoman pada prinsip-
prinsip pendidikan Islam.

Adapun dasar teknologi pembelajaran dalam
pendidikan Islam meliputi:**

a) Dasar Ideal yaitu al-Qur’an, Hadist, Ijtihad.

b) Dasar Operasional yaitu meliputi historis
kelembagaan, kebijakan lembaga  dengan
mempertimbangkan perkembangan zaman.

c) Dasar Sosial yaitu dasar yang memberikan
kerangka budaya dimana pendidikan itu bertolak
dan bergerak. Seperti: memindah budaya, memilih
dan mengembangkan budaya.

d) Dasar Ekonomi yaitu dasar yang memberikan
perspektif tentang potensi manusia dan keuangan,
materi dan persiapan megatur sumber-sumbernya
dan Dbertanggung jawab terhadap anggaran
pembelajarannya.

e) Politikk dan administrasi yaitu dasar yang
memberikan bingkai ideologi/aqidah, dasar yang

33 Astuti, M. dkk. “Mengoptimalkan Penggunaan Teknologi
dalam Pendidikan Islam”. Journal of Social Humanities and
Education. Vol. 2. No. 3. 2023. hlm. 28-40.

3 Muchamad Suradji. Teknologi Pembelajaran Dalam
Pendidikan Islam

(https://e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/)

30

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/

digunakan sebagai tempat yang bertolak untuk

mencapai tujuan yang dicita-citakan dan rencana

yang dibuat.
6. Dasar Historis

Dasar historis adalah dasar yang memberikan andil
kepada pendidikan dari hasil pengalaman masa lalu
berupa peraturan dan budaya masyarakat. Sistem
pendidikan tidaklah muncul begitu saja tetapi
merupakan mata rantai yang berkelanjutan dari cita-cita
dan praktek pendidikan di masa lampau yang tersurat
maupun yang tersirat. *° Adapun dasar historis
pendidikan Islam adalah fondasi atau landasan yang
menjadi dasar bagi pengembangan pendidikan Islam
sepanjang Sejarah.

Dasar historis dapat dibagi menjadi beberapa
periode seperti pendidikan Islam pada periode Nabi
Muhammad Saw, periode Khulafaur Rasyidin, periode
Umayyah dan sebagainya. Sedangkan dalam peristiwa
dan perkembangan historis pendidikan Islam,
diantaranya:

a. Pada masa Dinasti Umayyah, pendidikan Islam
dilakukan di kuttdb yang berada di rumah-rumah
guru.

b. Pendidikan Islam mengalami perkembangan pesat
pada zaman kemerdekaan.

*SHikmatul Hidayah. “Pengertian, Sumber dan Dasar Pendidikan
Islam”. Jurnal As-Said. Vol. 3. No.1. 2023. hlm. 31

31

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



c. Pendidikan Islam masuk dalam sistem pendidikan
nasional.
d. Pendidikan Islam mengalami berbagai perubahan
dan perkembangan sejalan dengan perkembangan
zaman.
7. Dasar Yuridis

Dasar yuridis pendidikan Islam adalah regulasi
yang berlaku di Indeks yang mengatur pelaksanaan
pendidikan agama Islam. Dasar yuridis ini mencakup
dasar ideal, struktural, dan operasional. Dasar yuridis
pendidikan Islam:

1. Pancasila
Pancasila sebagai dasar ideal pendidikan agama

Islam, yaitu dasar yang bersumber dari pandangan
hidup bangsa Indeks. Sila pertama Pancasila adalah
Ketuhanan Yang Maha Esa.

2. UUD 1945

UUD 1945 sebagai dasar konstitusional. UUD
1945 telah diamandemen bab XIII tentang Pendidikan
dan Kebudayaan pasal 31 ayat 1-5. Selain itu, terdapat
pada pasal 29 ayat 1 dan 2. Yang berbunyi Ayat 1
“Negara berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa” dan
Ayat 2 “Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing
dan beribadah menurut agamanya dan kepercayaannya
itu”

3. UU No. 20 Tahun 2003 dan UU No. 2 tahun 1989
tentang Sistem Pendidikan Nasional.

32

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



UU Indeks. 20 Tahun 2003 terdapat pada pasal 30
tentang Pendidikan Keagamaan. UU Indeks. 2 Tahun
1989 terdapat pada Pasal 11 ayat 1 dan 6 yang berbunyi:
Ayat 1 “Jenis pendidikan termasuk jalur pendidikan
sekolah terdiri atas pendidikan umum, pendidikan
kejuruan, pendidikan luar biasa, pendidikan kedinasan,
pendidikan keagamaan, pendidikan akademik, dan
pendidikan professional. Sementara itu, ayat 6
“Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan yang
mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan
peranan yang menuntut penguasaan pengetahuan
khusus tentang ajaran agama yang bersangkutan”.

4. GBHN (Garis-Garis Besar Haluan Negara)

GBHN No. 22 tahun 1993 yang berbunyi
“Kehidupan beragama dan kepercayaan terhadap
Indeks Yang Maha Esa makin dikembangkan sehingga
terbina kualitas keimanan dan ketaqwaan terhadap
Indeks Yang Maha Esa, kualitas kerukunan antar dan
antara kerukunan umat beragama dan penganut
kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dalam
usaha memperkokoh persatuan dan kesatuan bangsa
serta meningkatkan amal untuk bersama-sama

membangun masyarakat”.*°

36Suwaibatul Aslamiyah. Ilmu Pendidikan Islam
(https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-
pendidikan-Islam.html, diakses pada 2012)

33

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html

5. Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor
55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan
Pendidikan Keagamaan.

Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor
55 tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan
Pendidikan Keagamaan pada Bagian Kesatu yaitu
Pendidikan Keagamaan Islam pasal 14 ayat 1-3.37

B. Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam

Ruang lingkup pendidikan Islam adalah segala
sesuatu yang berhubungan dengan pendidikan Islam, yang
merupakan unsur-unsur utama yang sangat penting
sehingga membuat proses pendidikan Islam dapat berjalan
dengan lancar dan efektif untuk mencapai tujuan
pendidikan Islam itu sendiri.*® Ruang lingkup pendidikan
Islam sangat luas, disebabkan banyaknya pihak yang ikut
terlibat secara lansung atau tidak langsung. Adapun yang
terlibat dalam pendidikan Islam yang sekaligus menjadi
ruang lingkup pendidikan Islam itu adalah:

1. Perbuatan mendidik itu sendiri, yakni seluruh

kegiatan, perbuatan dan sikap yang dilakukan oleh
pendidikan.

37 Mokh. Iman Firmansyah. “Pendidikan Agama Islam:
Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi”. Jurnal Pendidikan Agama
Islam. Vol. 17 No. 2. 2019. hlm. 85

3¥Muhammad Yusuf dkk. “Konsep Dasar dan Ruang Lingkup
Pendidikan Islam”. Bacaka Jurnal Pendidikan Agama Islam. Vol. 2.
No. 1.2022. hlm. 75

34

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



2. Peserta didik, menjadi objek terpenting dalam
pendidikan karena mendidik merupakan perbuatan
yang dilakukan untuk membimbing anak didik
kepada tujuan pendidikan Islam yang dicita-
citakan.

3. Dasar dan tujuan pendidikan Islam, meliputi
Aqidah, Akhlak, penghargaan terhadap akal,
kemanusiaan, keseimbangan, rahmat bagi seluruh
alam. Adapun tujuan Pendidikan Islam yaitu
menghasilkan manusia yang berguna bagi dirinya
dan masyarakatnya serta senag dan gemar
mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam
dalam berhubungan dengan Allah dan dengan
manusia sesamanya, dapat mengambil manfaat
yang semakin meningkat dari alam semesta untuk
kepentingan hidup di dunia dan akhirat.*

4. Pendidik, yakni seorang yang melaksanakan
pendidikan Islam. Pendidikan ini juga sangat
mempunyai peranan penting terhadap
keberlangsungannya proses pendidikan.

5. Materi pendidikan Islam, yakni  bahan atau
pengalaman belajar ilmu agama Islam yang
disusun dan untuk disajikan ataupun disampaikan
kepada peserta didik dalam belajar.

6. Media pendidikan Islam, yakni perantara atau
pengantar pesan pendidikan dari pengirim ke

39Zakiah Daradjat, dkk, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi
Aksara, 2011, hlm. 29.

35

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



penerima pesan (siswa) *° . Selain itu, dapat
membuat minat serta perhatian siswa dalam proses
belajar mengajar.

7. Evaluasi pendidikan, yakni sebuah penilaian yang
baik terhadap peserta didik yang sedang belajar.

8. Lingkungan sekitar, yakni keadaan di sekitar kita
yang ikut berpengaruh dalam proses pelaksanaan
hasil pendidikan Islam.*!

40 Arief S. Sadiman dkk. Media Pendidikan, Pengertian,
Pengembangan, dan Pemanfaatnya. (Jakarta, PT. Raja Grafindo
Persada, cetakan ke-17). 2014, hlm. 6

4'Muhammad. “Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan Islam”. At-
Ta’lim Jurnal Kajian Pendidikan Islam. Vol. 3, Edisi 1. 2021. hlm 58-
59.

36

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 4
TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM

A. Pengertian Tujuan Pendidikan Islam
Tujuan pendidikan merupakan faktor yang sangat

menentukan jalannya pendidikan sehingga perlu

dirumuskan sebaik-baiknya sebelum semua kegiatan

pendidikan dilaksanakan.*® Para ahli telah merumuskan
pengertian tujuan pendidikan Islam sebagai berikut:

1. Ibnu Khaldun, tujuan pendidikan Islam yaitu:

a. Tujuan keagamaan, yaitu beramal untuk akhirat
sehingga ia menemui Tuhannya dan telah
menunaikan hak-hak Allah yang diwajibkan
atasnya.

b. Tujuan Ilmiah yang bersifat keduniaan, yaitu apa
yang diungkapkan oleh pendidikan modern dengan
tujuan kenanfaatan atau persiapan untuk hidup.

2. Al-Ghazali, tujuan pendidikan Islam yang paling utama
yaitu taqarrub kepada Allah dan kesempurnaan insani
yang tujuannya kebahagiaan dunia dan akhirat.

3. Prof. Saleh Abdul Aziz dan dr, Abdul Aziz Abdul
Najid, tujuan pendidikan Islam adalah untuk
mendapatkan keridhaan Allah SWT dan mengusahakan
penghidupan.

42 Achmadi, Teologi Pendidikan Islam, .... hlm 90.
43 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia,
1994, hlm. 25-27.

37

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



4. Musthafa Amin, tujuan pendidikan Islam adalah
mempersiapkan seseorang bagi amalan dunia dan
akhirat.

5. Al-Abrasy = merumuskan  merumuskan  tujuan
pendidikan Islam ke dalam lima pokok yaitu:

a. Pembentukan akhlak mulia (al-fadhilat)

b. Persiapan untuk kehidupan dunia dan akhirat

c. Persiapan untuk mencari rezeki dan pemeliharaan
segi-segi pemanfaatannya. Keterpaduan anatara
agama dan ilmu akan membawa manusia kepada
kesempurnaan.

d. Menumbuhkan roh ilmiah bagi pelajar dan
memenuhi  keinginan untuk mengetahui serta
memiliki kesanggupan untuk mengkaji ilmu sebagai
ilmu.

e. Mempersiapkan pelajar menguasai profesi tertentu
untuk memudahkan mencari rezeki.

6. Abdullah Fayad, tujuan pendidikan Islam:

a. Persiapan untuk hidup di akhirat

b. Membentuk perorangan dengan ilmu pengetahuan
dan keterampilan untuk menunjang kesuksesannya
hidup di dunia.

Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam
diharapkan menghasilkan manusia yang berguna bagi
dirinya dan masyaraakatnya serta senang dan gemar
mengamalkan dan mengembangkan ajaran Islam dalam
berhubungan dengan Allah dan dengan sesamanya, dapat
mengambil manfaat yang semakin meningkat dari alam

38

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



semesta ini untuk kepentingan hidup di dunia kini dan di
akhirat nanti.

B. Komponen Tujuan Pendidikan Islam

Tujuan pendidikan Islam terdiri dari tiga komponen,

yaitu:*

1.

Tujuan normatif, yakni tujuan yang harus dicapai
berdasarkan norma-norma yang mampu
mengkristalisasikan  nilai-nilai  yang  hendak
diinternalisasi, seperti: a. tujuan formatif yang
bersifat memberikan persiapan dasar yang korektif,
b. tujuan  selektif = yang bersifat memberi
kemampuan untuk membedakan yang hak dan
yang bathil, c. tujuan determinitif yang bersifat
memberi kemampuan untuk mengarahkan diri
pada sasaran-sasaran yang sejajar dengan proses
kependidikan, d. tujuan integratif yang bersifat
memberi kemampuan untuk memadukan fungsi
psikis (pikiran, perasaan, kemauan, ingatan dan
nafsu) ke arah tujuan akhir dan e. tujuan aplikatif
yang  bersifat memberi  kemampuan  untuk
menerapkan  segala pengetahuan yang telah
diperoleh dalam pengalaman pendidikan.

“Nabila Nabila. Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan

Indonesia, Vol. 2 No. 5 Mei 2021. hlm. 872. Arifin, Filsafat
Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, him 127-128.

39

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



2. Tujuan fungsional, yakni tujuan yang sasarannya
diarahkan pada kemampuan peserta didik untuk
memfungsikan  daya  kognitif, afektif dan
psikomotorik dari hasil pendidikan yang diperoleh
sesuai dengan yang ditetapkan, seperti: a. tujuan
individual yang sasarannya pada pemberian
kemampuan individual dalam mengamalkan nilai-
nilai yang telah diinternalisasikan dalam pribadi
berupa moral, intelektual dan skill; b. tujuan sosial
yang sasarannya pada pemberian kemampuan
pengamalan nilai-nilai ke dalam kehidupan sosial,
interpersonal dan interaksional dengan orang lain
dalam masyarakat; c. tujuan moral yang sasarannya
pada pemberian kemampuan untuk berprilaku
sesuai sesuai dengan tuntutan moral atas
dorongan motivasi yang bersumber pada agama
(teogenetis),  dorongan  sosial  (sosiogenetis),
dorongan psikologi (psikogenetis) dan dorongan
biologis (biogenetis); serta d. tujuan professional
yang sasarannya pada pemberian kemampuan
untuk mengamalkan keahliannya sesuai dengan
kompetensi yang dimiliki.

3. Tujuan operasional, yakni tujuan yang mempunyai
sasaran teknis manajerial meliputi: a) tujuan umum
(tertinggi) sasarannya pencapaian kemampuan
optimal yang menyaluruh (integral) sesuai idealitas
yang diinginkan, b) tujuan intermediair yang bersifat
sementara untuk dijadikan sarana mencapai tujuan

40

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tertinggi, ¢) tujuan partial, sasarannya pada suatu
bagian dari keseluruhan aspek tujuan umum untuk
memudahkan pencapaian tujuan umum, d) tujuan
insidental, sasarannya pada hlm-hlm yang tidak
direncanakan namun mempunyai kaitan dengan
pencapaian tujuan umum, bersifat memperlancar
pencapaian tujuan umum, e¢) tujuan khusus,
sasarannya pada faktor-faktor khusus tertentu yang
menjadi salah satu aspek penting dari tujuan umum
yaitu memberikan dan mengembangkan kemampuan
atau skill khusus pada anak didik sehingga mampu
bekerja dalam bidang pekerjaan tertentu yang
berkaitan erat dengan tujuan umum. *°

C. Hirarki Tujuan Pendidikan Islam

Terkait dengan tujuan yang ingin dicapai pendidikan
Islam, para ahli pendidikan Islam banyak memberikan
definisi tentang tujuan pendidikan Islam yang setidaknya
dapat memberikan polarisasi bagi arah dalam mencapai
tujuan pendidikan Islam yang diinginkan. Al-Ghazali
merumuskan tujuan pendidikan Islam kedalam dua segi
yaitu membentuk insanpurna yang bertujuan mendekatkan
diri kepada Allah dan menuju kebahagiaan hidup di dunia
dan akhirat. Lebih lanjut al-Ghazali mengatakan bahwa
tujuan pendidikan Islam adalah kesempurnaan manusia di

45 Nabila Nabila. Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Indonesia, Vol. 2 No. 5 Mei 2021. hlm. 872. Arifin,
Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, hlm 127-128.

41

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dunia dan akhirat.*® Dilihat dari segi cakupan atau ruang
lingkupnya, tujuan pendidikan dibagi dalam beberapa
tahapan sebagai berikut:

1. Tujuan Tertinggi

Berdasarkan pengertian pendidikan Islam di atas,
secara mutlak tujuan pendidikan Islam yang tertinggi
dirumuskan dalam istilah yang disebut “Insan Kamil”.
Tujuan yang berbetuk Insan Kamil dengan pola takwa
dapat mengalami perubahan naik turun, bertambah
berkurang dalam perjalanan hidup berlaku selama hidup
untuk menumbuhkan, memupuk, mengembangkan,
memeliharan dan mempertahankan tujuan pendidikan
yang telah dicapai.*’ Karena tujuan terakhir ini menjadi
sandaran atas tujuan hidup manusia dan peranannya
sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Berikut adalah
indikator dari /nsan Kamil tersebut, adalah:

a) Menjadi Hamba Allah
Sebagaimana Allah berfirman dalam Q.S. Al-
Dzariyat [51]: 56

058 ) oYl Gall Ed2 s

46 Zubaedi, Filsafat Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2012), him. 31.

47 Daradjat Zakiah, Ilmu Pendidikan Islam, Bumi Aksara,
Jakarta, 2011, hlm. 31

42

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dan Aku (Allah) tidak menjadikan jin dan manusia

melainkan untuk menyembah-Ku. (Q.S. Al-Dzariyat
[51]: 56)

Ayat tersebut menerangkan bahwa Allah
menciptakan manusia tidak lain hanya untuk
beribadah kepada-Nya. Oleh karena itu, pendidikan
harus memungkinkan manusia memahami dan
menghayati tentang Tuhannya. Sehingga peserta
didik dapat melakukan peribadatan dengan penuh
penghayatan dan kekhusyuan.

b) Menghantarkan subjek didik Khalifah Allah Fi

Al-Ardh*

Allah bertujuan agar khlmifah di muka bumi
tersebut (manusia) mampu memakmurkan dan
melestraikan bumi dan memuwujudkan rahmat bagi
seluuh alam dan sekitarnya, sesuai dengan tujuan
penciptaan, dan sebagai konsekuensi setelah
menerima [slam sebagai pedoman hidup. Kemudian
Allah berfirman dalam Q.S. Al-Anbiya [21] ayat
107:

Gselall 3225 ) il
Dan tiadalah kami mengutus kamu, melainkan untuk

(menjadi) rahmat bagi seluruh alam. (Q.S. Al-
Anbiya [21]: 107)

“Ramayulis, IImu Pendidikan Islam, Kalam Mulia, Jakarta,
2011, h. 135

43

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



¢) Untuk memperoleh kesejahteraan kebahagiaan
hidup di dunia sampai akhirat, baik individu
maupun masyarakat.

Pendidikan Islam berlangsung selama hidup,
maka tujuan akhirnya terdapat pada waktu hidup di
dunia ini. Tujuan umum yang berbentuk insan kamil
dengan pola takwa dapat mengalami perubahan naik
turun, bertambah dan berkurang dalam perjalanan
hidup seseorang. Perasaan, lingkungan dan
pengalaman dapat mempengaruhinya. Karena itulah
pendidikan Islam  berlaku selama hidup untuk
menumbuhkan, memupuk, mengembangkan,
memelihara dan mempertahankan tujuan pendidikan
yang telah dicapai. Allah berfirman dalam Q.S. Al-
Qhashas [28] ayat 77:

T o

T Gl Gl 5 5801 AT & e L &304

Y@l & Gan¥T o sl 48 ¥ 3 &1 el W udls

Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan
Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan
janganlah kamu melupakan bahagianmu dari
(kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada
orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik
kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan
di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai
orang-orang yang berbuat kerusakan.( Q.S. Al-
Qhashas [28]: 77)

44

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Sabda Rasurullah SAW: Bekerjalah untuk urusan
dunia seolah-olah engkau akan hidup selama-
lamanya, dan bekerjalah untuk urusan akhirat
seolah-olah engkau akan mati besok.”

2. Tujuan Umum

Jika tujuan akhir mengandung makna filosofis,
berbeda dengan tujuan umum ini. Pada tujuan umum
lebih bersifat empirik dan realistik. Tujuan umum
berfungsi sebagai arah yang taraf pencapainnya
dapat diukur, karena mencakup perubahan sikap,
perilaku, dan kepribadian subjek didik. Tujuan
umum harus dikaitkan pula dengan tujuan
pendidikan nasional negara tempat pendidikan Islam
itu diaksanakan dan harus dikaitkan pula dengan
tujuan institusional lembaga yang
menyelanggarakan pendidikan.*

Tujuan umum meliputi aspek kemanusiaan yang
meliputi sikap, tingkah laku, penampilan, kebiasaan
dan pandangan. Dikatakan umum karena berlaku
bagi siapa saja tanpa batas ruang dan waktu, dan
menyangkut diri peserta didik secara total .*°

4 Daradjat Zakiah, Ilmu Pendidikan Islam, Bumi Aksara,
Jakarta, 2011, hlm. 30

S0Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Kalam Mulia, Jakarta,
hlm. 137

45

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB S
METODE PENDIDIKAN ISLAM

A. Pengertian Metode Pendidikan Islam

Pengertian metode pendidikan agama Islam dapat
dimulai dari dua bagian utama yaitu dari aspek bahasan
makna kata, etimologi dan bahasan istilah atau makna
yang sebenarnya, terminologi. Aspek etimologi, dalam
bahasa Latin, metode berasal dari dua suku kata, yaitu
“meta” artinya melalui dan “hodos” artinya jalan atau
cara. Penggabungan kedua kata ini menjadi “metahodos”
yang kemudian bermakna jalan yang dilalui atau cara
melalui. Bila kata “metahodos” ini diinterpretasi lebih
lanjut maka metode akan bermakna cara melalui sesuatu
yang menuntut upaya-upaya, persiapan-persiapan,
kemampuan-kemampuan dan lain sebagainya untuk dapat
melalui.

Metode dalam Bahasa Arab dikenal dengan istilah
“tharigah” yang berarti langkah-langkah strategis yang
dipersiapkan untuk melakukan suatu pekerjaan. Dalam
Bahasa Inggris, metode dikenal pula dengan istilah
method yang berarti cara. Makna ‘“tharigah” ini
menggambarkan bahwa metode yang dipergunakan
berkaitan dengan langkah strategis seseorang untuk
dipersiapkan dalam sebuah pekerjaan. Bila berkaitan
dengan langkah strategis berarti mengindikasikan adanya
sistem, cara, dan aktivitas yang dipersiapkan seseorang
dalam mensukseskan sebuah pekerjaan. Secara umum bila

46

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dilihat makna metode dari aspek etimologi dapat
ditegaskan adalah cara atau langkah-langkah strategis
yang dipergunakan dalam suatu pekerjaan.

Metode pendidikan Islam adalah seperangkat cara,
jalan, dan teknik yang digunakan oleh pendidik dalam
proses belajar mengajar untuk memudahkan penyampaian
materi pendidikan Islam agar tujuan pendidikan Islam
dapat tercapai secara efektif dan efisien. Metode ini
berfungsi sebagai sarana untuk mengembangkan potensi
peserta didik sehingga terbentuk pribadi muslim yang
berkepribadian Islami sesuai dengan ajaran dan syariat
Islam yang telah ditetapkan. Secara etimologis, kata
metode berasal dari bahasa Yunani “methodos” yang
berarti jalan atau cara yang harus dilalui untuk mencapai
suatu tujuan tertentu. Dalam konteks pendidikan Islam,
metode merupakan alat yang digunakan untuk
menyampaikan ajaran Islam secara sistematis dan
terstruktur sehingga materi pembelajaran dapat dipahami
dan diimplementasikan oleh peserta didik dalam
kehidupan sehari-hari.

Dalam pengertian terminologis, para ahli berbeda
pendapat terkait dengan metode pembelajaran tersebut.
Dapat didefinisikan bahwa metode sebagai cara atau jalan
yang harus dilalui untuk mencapai tujuan. Ada juga yang
mendefinisikan metode sebagai jalan yang kita ikuti untuk
memberi paham kepada murid-murid segala macam
Pelajaran dalam segala macam mata Pelajaran. Dalam
buku Pendidikan Islam Kajian Teoretis dan Pemikiran

47

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Tokoh karya Heri Gunawan bahwa metode Pendidikan
sebagai semua cara yang dilakukan dalam Upaya
mendidik. Oleh karena itu, kata metode di sini diartikan
secara luas mencakup juga metode mengajar, karena
mengajar termasuk salah satu upaya mendidik.>!

Metode pembelajaran diartikan sebagai prinsip-
prinsip yang mendasari kegiatan mengarahkan
perkembangan seseorang khususnya proses belajar
mengajar. Metode berarti suatu jalan yang dilalui untuk
mencapai tujuan. Dalam bahasa Arab metode disebut
“tharigah”. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia,
“metode” adalah cara yang teratur dan berpikir baik untuk
mencapai maksud, sehingga dapat dipahami bahwa
metode adalah suatu cara yang harus dilalui untuk
menyajikan bahan pelajaran agar mencapai tujuan
pembelajaran.

Metode pembelajaran agama Islam ialah cara yang
paling efektif dan efisien dalam mengajarkan agama
Islam. Pengajaran yang efektif adalah pengajaran yang
dapat dipahami secara sempurna.*

Pendidikan sebagai upaya untuk membangun sumber
daya manusia memerlukan wawasan yang sangat luas,
karena pendidikan menyangkut seluruh aspek kehidupan
manusia, baik dalam pemikiran maupun pengalamannya.

5! Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2014) him. 256-
257

S2At-Ta’lim Jurnal Kajian Pendidikan Agama Islam Volume 4,
Edisi I

48

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Oleh karena itu, pembahasan pendidikan tidak cukup
berdasarkan pengalaman saja, melainkan dibutuhkan
suatu pemikiran yang luas dan mendalam. Secara historis
pertumbuhan dan perkembangan pendidikan Islam
berperan sebagai mediator dimana ajaran Islam dapat
disosialisasikan kepada masyarakat. Melalui pendidikan
inilah masyarakat Jakarta. dapat memahami, menghayati
dan mengamalkan ajaran Islam sesuai dengan Al-Quran
dan Sunnah.>

B. Urgensi Metode Pendidikan Islam

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting
dalam membentuk karakter dan mengembangkan
kemampuan siswa. Oleh karena itu, metode pendidikan
Islam yang tepat harus digunakan untuk mencapai tujuan
pendidikan yang efektif. Dalam makalah ini, kita akan
membahas tentang urgensi metode pendidikan Islam
dalam meningkatkan kualitas pendidikan.

Urgensi metode pendidikan Islam sangat penting
karena metode berperan sebagai sarana utama dalam
menyampaikan materi pendidikan Islam secara efektif dan
sesuai dengan syariat Islam. Metode pembelajaran yang
tepat memudahkan guru dalam proses penyampaian
materi dengan cara, tujuan, dan teknik yang berbeda agar
materi dapat tersampaikan secara maksimal dan sistematis

33 Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2009 ), hlm. 46.

49

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



sehingga tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara
menyeluruh.

Implementasi metode pembiasaan (habituation)
dalam pendidikan Islam juga sangat urgen karena dapat
meningkatkan efektivitas dan efisiensi pembelajaran serta
memberikan dampak positif pada perilaku dan psikologi
siswa sesuai dengan prinsip teori behavioristik.

Singkatnya, urgensi metode pendidikan Islam terletak
pada kemampuannya untuk:

1. Menyampaikan materi pendidikan Islam secara efektif
dan sesuai syariat.

2. Memotivasi dan memudahkan siswa dalam belajar.

3. Menciptakan suasana belajar yang kondusif dan
komunikatif.

4. Mendorong siswa mengimplementasikan ilmu dalam
kehidupan nyata.

5. Mengikuti contoh dan strategi Rasulullah SAW dalam
berdakwah dan mengajar.

Dengan demikian, metode pendidikan Islam menjadi
kunci keberhasilan pendidikan Islam dalam mencapai
tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan.

Salah satu metode pembelajaran yang sangat penting
dalam pendidikan Islam adalah metode hikmah. Metode
hikmah menggunakan kata-kata bijak dan kebijaksanaan
untuk mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode ini
sangat efektif dalam membentuk karakter siswa dan

M. Taufiqi Rachman, Jurnal Pendidikan Islam, 2022 Vol 13,
No. 2, hlm. 58

50

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mengembangkan kemampuan berpikir kritis.>® Dalam Al-
Qur’an, terdapat beberapa ayat yang menjelaskan tentang
metode hikmah, seperti Surat An-Nahl [16] ayat 125.

@gue@hjw\uﬂbmududm‘;\@\
el Aol 5h 5 “alits e Jim o alel 5 &5 &) (il

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah
dan pengajaran yang baik serta debatlah mereka
dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu
Dialah yang paling tahu siapa yang tersesat dari jalan-
Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa yang
mendapat petunjuk (Q.S An Nahl: 125)°

Selain metode hikmah, terdapat beberapa metode
pembelajaran lainnya yang juga sangat penting dalam
pendidikan Islam, seperti metode nasihat yang baik,
metode diskusi, dan metode teladan. Metode nasihat yang
baik menggunakan nasihat yang baik dan lemah lembut
untuk mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode diskusi
menggunakan diskusi yang baik dan sopan untuk
mengajak siswa kepada jalan Allah. Metode teladan
menggunakan teladan yang baik dari guru atau orang lain
untuk mengajak siswa kepada jalan Allah.

Dalam mengimplementasikan metode pembelajaran
yang tepat, guru dan pendidik harus mempertimbangkan
beberapa faktor, seperti kemampuan siswa, tujuan
pendidikan, dan  lingkungan  belajar.  Dengan

35Imam Al-Bukhari, Shahih Bukhari, jilid 1, hlm. 123-125
36 Al-Qur’an, Surat An-Nahl:125

51

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mempertimbangkan faktor-faktor tersebut, guru dan
pendidik dapat  mengimplementasikan metode
pembelajaran yang tepat untuk mencapai tujuan
pendidikan yang efektif.>’

Berikut adalah beberapa poin utama mengenai
urgensi metode pendidikan dalam pendidikan Islam:

1. Keberagaman Metode: Pendidikan Islam tidak hanya
bergantung pada satu metode, tetapi melibatkan
berbagai pendekatan seperti metode situasional,
dialogis, dan pemberian contoh teladan (uswatun
hasanah). Metode ini bertujuan untuk menciptakan
suasana belajar yang menyenangkan dan mendorong
minat siswa untuk belajar tanpa paksaan.

2. Kesesuaian dengan Syari’at Islam: Setiap metode
yang diterapkan harus sesuai dengan prinsip-prinsip
syari’at Islam. hlm ini penting untuk memastikan
bahwa materi yang diajarkan tidak hanya informatif
tetapi juga mendidik secara moral dan spiritual.

3. Efektivitas Pembelajaran: Metode yang tepat dapat
meningkatkan konsentrasi dan pemahaman siswa
terhadap materi pelajaran. Misalnya, metode tanya
jawab dan cerita dapat membantu siswa memahami
konsep dengan lebih baik melalui interaksi aktif.

4. Peran Guru: Kemampuan guru dalam memilih dan
menerapkan metode pembelajaran sangat

S"Metode Pembelajaran dalam Pendidikan Islam Prof. Dr. H. M.
Quraish Shihab, MA Jurnal Pendidikan Islam, Vol.10, No.2, 2015,
hlm. 123-135

52

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



berpengaruh pada keberhasilan pendidikan. Guru
harus mampu menyesuaikan metode dengan
karakteristik dan kebutuhan siswa agar proses belajar
mengajar berjalan efektif.

5. Pengembangan Potensi Siswa: Metode pendidikan
yang bervariasi juga bertujuan untuk
mengembangkan potensi alamiah siswa, termasuk
aspek intelektual, emosional, dan sosial. Dengan
demikian, pendidikan Islam tidak hanya fokus pada
penguasaan materi tetapi juga pada pembentukan
karakter.

Secara keseluruhan, penerapan metode yang
beragam dan sesuai dalam pendidikan Islam sangat
penting untuk mencapai tujuan pendidikan yang holistik
dan berkelanjutan-*

C. Ragam Metode Pendidikan Islam

Metode lebih penting daripada materi. Itulah
ungkapan yang menggambarkan betapa guru harus lebih
mementingkan metode mengajar ketimbang materi yang
akan diajarkan. Apa yang diajar itu penting, tapi
bagaimana mengajar itu jauh lebih penting.

Sekilas, metode mengajar dalam Islam berikut ini
terlihat sama/identik  dengan metode mengajar
kebanyakan. Namun bukan berarti metode-metode ini
hasil imitasi/meniru. Justru metode tersebut adalah hasil

S8Ramayulis. (2010). llmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam
Mulia.

53

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pergumulan pendidikan yang telah diterapkan sejak masa-
masa awal Islam. Metode tersebut tetap dipertahankan
karena terbukti tidak hanya membuat siswa cerdas secara
intelektual, tapi juga cerdas dalam berakhlak dan
bertingkah laku.

Dikutip dari buku Pendidikan Islam Kajian Teoritis
dan Pemikiran Tokoh metode Pendidikan Islam bersumber
pada Al-Qur’an dan Hadist, metode inilah yang digunakan
oleh Nabi Muhammad SAW dalam mendidik para
sahabatnya. Metode Pendidikan yang dilakukan Nabi
SAW sangat memerhatikan aspek-aspek manusia,
mencakup perkembangan akal, jiwa, intuisi bagi setiap
individu, memerhatikan Tingkat kemampuan mereka,
aspek motivasi yang sangat berpengaruh, dan aspek
kesiapan jiwa untuk belajar.

Terkait dengan metode Pendidikan Islam,
Abdurrahman An-Nahlawi (1996, 284-413) dalam buku
Tarbiyyaul Aulad fi Al Islam mengemukakan metode-
metode yang dapat menjadi pertimbangan pendidik dalam
proses pendidikan, terutama dalam rangka
menginternalisasikan nilai-nilai kelslaman kepada semua
peserta didik. Metode-metode yang ditawarkan An-
Nahlawi tersebut sebagai berikut:>

1. Metode Hiwar (percakapan) yaitu percakapan silih
berganti antara dua pihak atau lebih melalui tanya

% Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2014), him. 260.

54

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



jawab mengenai satu topik, dan dengan sengaja

diarahkan kepada satu tujuan yang dikehendaki.

2. Metode Qishas. Menurut Ibn Manzur (1200 H),
“kisah” berasal dari kata gqashasha-yaqushashu-
qishashatan. Yang berarti “potongan berita yang
diikuti” dan “pelacak jejak”. Al-Razzi (1985:87)
mengemukakan bahwa kisah merupakan penelusuran
terhadap kejadian masa lalu.

3. Metode Amtsal (Perumpamaan), baik digunakan oleh
para guru dalam mengajari peserta didiknya terutama
dalam menanamkan karakter kepada mereka. Cara
menggunakan metode Amtsal ini hamper sama
dengan kisah, yaitu dengan berceramah, (berkisah
atau membacakan kisah) atau membaca teks (Tafsir,
2004:142). Metode perumpamaan ini menurut An-
Nahlawi adalah mendekatkan makna pada
pemahaman;

a. Merangsang kesan dan pesan yang berkaitan
dengan makna yang tersirat dalam perumpamaan
tersebut yang menggugah-menumbuhkan pelbagai
perasaan ketuhanan;

b. Mendidik akal supaya berpikir logis dan
menggunakan giyas (silogisme) yang logis dan
sehat;

c. Perumpamaan merupakan motif yang
menggerakan perasaan menghidupkan naluri, yang
selanjutnya menggugah kehendak dan mendorong

55

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



seseorang untuk melakukan perbuatan baik dan
menjauhi segala kemungkaran.

4. Metode Keteladanan. Dalam penanaman nilai-nilai
kelslaman kepada peserta didik, keteladanan
merupakan metode yang lebih efektif dan efisien.
Karena peserta didik (terutama siswa pada usia
Pendidikan dasar dan menengah) pada umumnya
cenderung meneladani  (meniru) guru atau
pendidiknya. Karena secara psikologis siswa
memang senang meniru, tidak saja yang baik, bahkan
terkadang yang jeleknya pun mereka tiru.

5. Metode Pembiasaan adalah sesuatu yang sengaja
dilakukan secara berulang-ulang, agar sesuatu itu
dapat menjadi kebiasaan. Metode pembiasaan
(habituation) ini berintikan pengalaman. Karena
yang dibiasakan itu ialah sesuatu yang diamalkan.
Dan inti kebiasaan adalah pengulangan. Pembiasaan
menempatkan manusia sebagai suatu yang Istimewa,
yang dapat menghemat kekuatan, karena akan
menjadi kebiasaan yang melekat spontan, agar
kegiatan itu dapat dilakukan dalam setiap pekerjaan.
Oleh karenannya, menurut para pakar, metode ini
sangat efektif dalam rangka pembinaan karakter dan
kepribadian anak.

6. Metode Mau’idzhah (Nasihat). Menurut
Abdurrahman An-Nahlawi (1996: 390), terdapat
perbedaan makna antara istilah  ibrah dan
mauidzhah. ‘ibrah berarti suatu kondisi psikis yang

56

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menyampaikan manusia kepada inti sari sesuatu yang
disaksikan, dihadapi dengan menggunakan nalar,
yang menyebabkan hati mengakuinya. Adapun kata
mauidzhah ialah nasihat yang lembut dan diterima
oleh hati dengan cara menjelaskan pahlma atau
ancamannya.

7. Metode Peringatan merupakan penyempurnaan dari
metode mau’idzhah. Dalam metode peringatan ini
terdapat aktivitas yang sangat jelas dalam
mengarahkan Pendidikan, dan memiki pengaruh
terhadap jiwa jika dilakukan dalam waktu yang tepat
dan kondisi yang tepat pula. Terlebih jika dilakukan
dengan cara yang tepat. Seperti, memerhatikan
keadaan jiwa, perasaan seseorang, dan Tingkat
pengetahuan serta pemahamannya.

8. Metode Targhib dan Tarhib. Targhib ialah janji
terhadap kesenangan, kenikmatan akhirat yang
disertai dengan bujukan. Tarhib bertujuan agar orang
mematuhi aturan Allah. Akan tetapi keduanya
mempunyai yiyik tekan yang berbeda. Targhib agar
melakukan kebaikan yang diperintahkan Allah,
sedang Tarhib agar menjauhi perbuatan jelek yang
dilarang oleh Allah.

9. Metode Praktik dianggap sebagai metode pendidikan
yang paling penting, karena belajar dan pengalaman
keduanya menghendaki metode secara langsung
(praktik). Metode ini membuat siswa ikut serta secara
aktif dalam proses pembelajaran Pendidikan dan

57

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



10.

11.

12.

Pendidikan. Oleh karena itu, metode ini menghendaki
usaha individu peserta didik terhadap pengetahuan
dan keterampilan, serta mempraktik-kannya sendiri.
Metode Ceramah  merupakan cara menyajikan
pelajaran melalui penuturan secara lisan atau
penjelasan langsung kepada sekelompok siswa. Cara
mengajar dengan menyampaikan keterangan atau
informasi atau uraian tentang suatu pokok persoalan
serta masalah secara lisan (verbal). Dengan
demikian, dapat dipahami bahwa metode ceramah
adalah cara penyajian Pelajaran yang dilakukan guru
dengan menuturkan atau penjelasan lisan secara
langsung terhadap peserta didik.

Metode Diskusi yaitu metode pembelajaran yang
menghadapkan siswa pada suatu permasalahan.
Dalam proses pembelajaran, metode ini mendapatkan
perhatian yang lebih khusus, karena dengan metode
diskusi dapat merangsang siswa berpikir atau
mengeluarkan pendapat sendiri.

Metode Demonstrasi yaitu metode pembelajaran
dengan menggunaan peragaan yang berguna untuk
memperjelas suatu pengertian atau konsep-konsep,
atau untuk memperlihatkan bagaimana melakukan
sesuatu kepada siswa. Dalam pengertian lain,
Metode Demonstrasi merupakan metode penyajian
materi Pelajaran dengan cara memperagakan atau
mendemonstrasikan atau mempertunjukkan kepada

58

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



siswa tentang suatu proses, situasi atau benda
tertentu, baik sebenarnya atau hanya sekedar tiruan.

13. Metode Simulasi dapat digunakan sebagai metode
mengajar dengan asumsi tidak semua proses
pembelajaran dapat dilakukan secara langsung pada
objek yang sebenarnya. Untuk mengetahui cara
melakukan orasi atau berpidato, maka dapat
dilakukan dengan cara simulasi atau
mementaskannya dengan berperan seperti orang yang
melakukan orasi atau pidato.

14. Metode Proyek, dinamakan metode pengajaran unit.
Dalam pelaksanaanya, siswa disuguhi dengan
berbagai macam masalah, dan siswa Bersama sama
menghadapi masalah tersebut dengan mengikuti
Langkah Langkah tertentu secara ilmiah, logis, dan
sistematis.®

® Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... hlm.260-290.

59

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 6
MEDIA PENDIDIKAN ISLAM

A. Pengertian Media Pendidikan Islam

1. Pengertian Media

Media (bentuk jamak dari kata medium), merupakan
kata yang berasal dari bahasa latin medius, yang secara
harfiah berarti ‘tengah’, ‘perantara’ atau ‘pengantar’, kata
media, berasal dari bahasa Latin, bentuk jamak
dari medium secara harfiah berarti perantara atau
pengantar.®! Media adalah suatu alat yang dipakai sebagai
saluran channel) untuk menyampaikan pesan (message)
atau informasi dari suatu sumber (resource) kepada
penerimanya (reciver).5?

Menurut Sadiman, media adalah semua bentuk
perantara yang dipakai orang penyebar ide, sehingga ide
atau gagasan itu sampai pada penerima. ® Media
pengajaran pada hakekatnya hanya merupakan alat yang
berfungsi untuk menvisualisasikan konsep tertentu. %
Adapun, Zakiah Daradjat mengatakan bahwa media
pendidikan atau pembelajaran adalah suatu benda yang
dapat diindrai, khususnya penglihatan dan pendengaran,

S1A. Arsyad, Media Pembelajaran, .......... , him. 2

92 Rosady Ruslan, Manajemen Public Relations dan Media
Komunikasi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2007), hlm. 16

0 Sadiman A.S. dkk, Media Pendidikan: Pengertian,
Pengembangan dan Pemanfaataya, (Jakarta: Rajawali,1990), hlm. 3

%40. Hamalik, Media Pendidikan, (Bandung: Citra Aditya Bakti,
1994), hlm. 5

60

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



baik yang terdapat di dalam maupun di luar kelas, yang
digunakan sebagai alat bantu penghubung (media
komunikasi) dalam proses interaksi belajar mengajar
untuk meningkatkan efektivitas hasil belajar siswa. %
Sementara itu, menurut Asnawir dan Basyiruddin Usman
bahwa media merupakan sesuatu yang bersifat
menyalurkan pesan dan dapat merangsang pikiran,
perasaan, dan kemauan audien (siswa) sehingga dapat
mendorong terjadinya proses belajar pada dirinya.®
Media pendidikan secara luas adalah setiap orang,
materi atau peristiwa yang memberikan kesempatan pada
siswa untuk memperoleh pengetahuan, keterampilan, dan
sikap. Adapun pengertian media secara sempit adalah
sarana non-personal (bukan manusia) yang digunakan
oleh guru yang memegang peranan dalam proses belajar
mengajar untuk mencapai tujuan. ® Dari beberapa
pengertian tentang media pendidikan, dapat dilihat
kesamaan satu sama lain, yaitu proses penyampaian pesan
atau informasi secara efektif dan efisien dapat diterima
dan selalu diingat oleh peserta didik. Dapat dipahami
bahwa media pendidikan merupakan alat bantu atau sarana
yang dijadikan sebagai perantara komunikasi untuk
menyampaikan pesan atau informasi berupa ilmu

657 akiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara,
1984), hlm. 23

% Asnawir dan Basyiruddin Usman (2002), dalam bukunya yang
berjudul “Media Pendidikan”

67 Khasanah, et.al, 2022

61

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pengetahuan dari berbagai sumber ke penerima pesan atau
informasi guna mencapai tujuan pembelajaran.®

Media pendidikan memiliki tiga peranan, yaitu peran
sebagai penarik perhatian (international role), peran
komunikasi  (communication  role), dan  peran
ingatan/penyimpanan (retention role). Peranan dari media
pendidikan adalah sebagai proses penyalur pembelajaran,
dan dapat menarik perhatian siswa, dan dapat
menyampaikan pesan yang ingin disampaikan dalam
setiap mata Pelajaran.®’

Dalam  proses  pembelajaran  guru  dapat
menyampaikan materi secara menarik dan dapat menarik
perhatian siswa. Dalam melaksakan tugasnya sebagai
pendidik,guru harus dilandasi oleh langkah-langkah yang
bersumber dari ajaran agama sebagaimana firman Allah
dalam surat an-Nahl [16] ayat 44:

2ia 5 2gdl) 05 e el Gl SR ) W5 5505 cdaally
O 5258,

(mereka kami utus) dengan membawa keterangan-
keterangan (mukjizat) dan kitab-kitab. Dan kami
turunkan ad-Dzikir (al-Quran) kepadamu, agar engkau
menerangkan kepada manusia apa yang telah
diturunkan kepada mereka dan agar mereka
memikirkan. (Q.S. An-Nahl [16]:144)

%8Rachelia 84 Silabus: Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No.
2 April 2024
% Weni, 2019

62

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dalam masalah penerapan media pendidikan,
pendidik harus memperhatikan perkembangan jiwa
keagamaan peserta didik. Tanpa memperhatikan peserta
didik, pendidik tidak dapat memahami perkembangan jiwa
serta tingkat daya pikir peserta didik. Guru akan kesulitan
dalam mencapai tujuan mengajar. Sebagaimana firman
Allah SWT dalam surat An-Nahl [16] Ayat 125:

@@xu?@hjw\uﬂ\ja,&&qwdwg\@\
Craigall 221 30 5 <Al e Ok oy 4l 36 05 O (Rl

Serulah (manusia) kepada jalan tuhanmu dengan
hikmah dan pengajaran yang baik, dan berdebatlah
dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya
Media Pendidikan Dalam Perspektif Pendidikan Islam
tuhanmu dialah yang lebih mengetahui siapa yang sesat
dari jalan-Nya dan dialah yang lebih mengetahui siapa
yang mendapat petunjuk.(Q.S. An-Nahl [16]:125)

Media pendidikan dalam perspektif pendidikan Islam
adalah al-Quran dan Al-Hadis. ” Media pendidikan
meliputi dua macam yaitu perbuatan pendidik (biasa
disebut software atau immaterial) mencakup nasihat,
teladan, larangan, perintah, pujian, teguran, ancaman,dan
hukuman dan benda-benda sebagai alat bantu (bisa disebut
hardware atau material); mencakup meja kursi belajar,
papan tulis, penghapus, kapur tulis, buku, peta, hp, dan
sebagainya. Beberapa klaster media pendidikan yang

70 Yurnita, 2021

63

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dinyatakan dalam Al-Qur’an dan Al-Hadits, sebagai
berikut:
a. Media Pendidikan Audio
Media pendidikan audio adalah media yang
hanya dapat didengar, berupa suara dengan berbagai
alat penyampai suara baik dari manusia maupun
bukan manusia.”! Dalil di dalam Al-Qur’an yang
berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan,
dapat diambil dari kata bacalah, menjelaskan dan
ceritakan, serta kata-kata lain yang semakna.
Beberapa ayat Al-Qur’an yang memberikan
keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa
kata “bacalah” (asal kata kerja “baca”) di dalam Al-
Qur’an, di antaranya Surat Al-A’laq [96] ayat 1
GIa (glf ) o 10
Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
menciptakan! (QS. Al-Alaq [96]: 1)

Surat Al-Isra’ [17] Ayat 14
(Dikatakan,) “Bacalah kitabmu. Cukuplah dirimu

pada hari ini sebagai penghitung atas (amal)
dirimu.” (Q.S Al-Isra’ [17]:14)

1 Siti, 2021

64

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Surat Al- Agkabut [29] Ayat 45
u;d_u}xms\ B es\fg_usnuﬂqm L5;}\@:3:‘\'
25 ”LA;JLAU\J).\S\ A JSASJJS.\A\J Lz

“Bacalah (Nabi Muhammad) Kitab (Al-Qur’an)
yvang telah diwahyukan kepadamu dan tegakkanlah
salat. Sesungguhnya salat itu mencegah dari
(perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, mengingat
Allah (salat) itu lebih besar (keutamaannya
daripada ibadah yang lain). Allah mengetahui apa
vang kamu kerjakan”. (QS. Al-Ankabut [29]: 45)

Surat Al-Muzzammil [73] Ayat 20

@Lla‘jj&ijdﬂ\@Lw‘fﬁ‘ )SJ&JJ\Q;_\«JJJU\
sadd o o ale iy Gl s Al Ao u—’ﬂ‘ 82
G“)‘&‘S"“‘:)},S"""U\ek'u“)ﬂ\ Hu\j;ﬁues.d&
Osoae s Al Jabd (e (5250 o= VT 8 syl SEBLE
\y\;ja}l.al\ \N\}Mﬁuu\}cﬁu&s\dmuﬁu}ﬁsj
ﬁwe&m‘z’ \}Amujmuaﬁm \)..AJA\}US)S\
)}scau\u\m\\})w\ \);\elas\}\)n}zan\majm
An)

“Sesungguhnya Tuhanmu mengetahui bahwa
engkau (Nabi Muhammad) berdiri (salat) kurang

dari dua pertiga malam, atau seperdua malam atau
sepertiganya dan (demikian pula) segolongan dari
orang-orang yang bersamamu. Allah menetapkan
ukuran malam dan siang. Allah mengetahui bahwa

kamu  tidak dapat menghitungnya (secara
terperinci  waktu-waktu  tersebut  sehingga
menyulitkanmu dalam melaksanakan salat malam).

65

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Maka, Dia kembali (memberi keringanan)
kepadamu. Oleh karena itu, bacalah (ayat) Al-
Qur’an yang mudah (bagimu). Dia mengetahui
bahwa akan ada di antara kamu orang-orang yang
sakit, dan yang lain berjalan di bumi mencari
sebagian karunia Allah serta yang lain berperang
di jalan Allah, maka bacalah apa yang mudah
(bagimu) darinya (Al-Qur’an). Tegakkanlah salat,
tunaikanlah zakat, dan berikanlah pinjaman
kepada Allah pinjaman yang baik. Kebaikan apa
saja yang kamu perbuat untuk dirimu niscaya kamu
memperoleh (balasan)-nya di sisi Allah sebagai
balasan yang paling baik dan yang paling besar
pahalanya. Mohonlah ampunan kepada Allah.
Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang. (QS. Al-Muzzammil: 20)

Selanjutnya ayat Al-Qur’an yang memberikan
keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa
kata menjelaskan (asal kata kerja “jelas”), di
antaranya terdapat dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am
[6] Ayat 97 dan 165

% Saally ol caalls 8 g T, 5 A0 &1 O o1 5h 5

G 30 2T L
Dialah yang menjadikan bagimu bintang-bintang
agar kamu menjadikannya petunjuk dalam
kegelapan (yang pekat) di darat dan di laut.
Sungguh, Kami telah memerinci tanda-tanda

66

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



(kekuasaan Kami) kepada kaum yang mengetahui.
(QS. Al-An’am [6]: 97)

E x4

u_quuaud)ae&augﬁ)}uaj‘ﬁ\uﬂ;eﬁgdﬂ\}sj
?.\AJJ}M M\jt_\tsd\@j.ud.t‘)u\é.u\;uﬁ_géju

Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-
khalifah di bumi dan Dia meninggikan sebagian
kamu beberapa derajat atas sebagian (vang lain)
untuk menguji kamu atas apa yang diberikan-Nya
kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu sangat cepat
hukuman-Nya.  Sesungguhnya  Dia  Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang”. (QS. Al-
An’am [6]: 165)

Berikut ini contoh dalil dari Al-Qur’an yang
berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan
berupa kata menjelaskan (asal kata kerja “jelas”)
dalam Surat At-Taubah [9] Ayat 11 yang berbunyi:

(ially il 8 285208 5 5501 1505 5 8 3Ll 15208 51535 18

Osab a3 e
Jika mereka bertobat, menegakkan salat, dan
menunaikan zakat, mereka adalah saudara-
saudaramu seagama. Kami menjelaskan secara
terperinci ayat-ayat itu bagi kaum yang
mengetahui.”’* (QS. At-Taubah [9]: 165)

72 Rachelia 86 Silabus:Jurnal Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No.
2 April 2024

67

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Kemudian, ayat Al-Qur’an yang memberikan
keterangan suara sebagai penyampai pesan berupa
kata ceritakan (asal kata ‘“cerita”), diantaranya
terdapat dalam Surat Al-Baqgarah (2) Ayat 76; dan
Surat Yusuf (12) Ayat 5. Berikut ini contoh dalil yang
berhubungan dengan suara sebagai penyampai pesan
dari kata ceritakan (asal kata “cerita”) dalam Surat
Yusuf [12] ayat 5 yang berbunyi:

@ kﬂ,’ “ar 0 s P 4 71 M- 2 > s N3 g PRV
O 1SS Al Tas8 sa) (e ) Salas Y Gy 6

Hai anakku, janganlah kamu ceritakan mimpimu itu
kepada saudara-saudaramu, maka mereka membuat
makar (untuk membinasakan) mu. Sesungguhnya
syaitan itu adalah musuh yang nyata bagi manusia.’

(Q.S. Yusuf [12]: 5)

Berdasarkan uraian di atas, berkaitan dengan kata
kerja “bacalah, menjelaskan, dan ceritakan”, tentunya
akan menimbulkan bunyi atau suara sehingga dapat
dipahami apa isi pesan yang disampaikan oleh bunyi
atau suara tersebut. hlm ini bisa terjadi ketika guru
menyampaikan materi pembelajaran hanya dengan
cara membacakan buku yang dijadikan rujukan dalam
suatu proses pembelajaran atau tanpa menggunakan
jenis media pendidikan lain. Namun, yang lebih

68

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



ditekankan dari kata baca, menjelaskan, dan ceritakan
adalah timbulnya bunyi atau suara yang dapat
menyampaikan isi pesan berupa materi pembelajaran.
Dalam perkembangan selanjutnya media pendidikan
audio dikembangkan berupa berbagai alat audio,
seperti radio, tape recorder, laboratorium bahasa, dan
lain sebagainya.

B. Urgensi Media Pendidikan Islam

Dalam proses pembelajaran, media merupakan
bagian yang sangat penting dalam menciptakan keaktifan
peserta didik. Keberadaan media, juga sangat membantu
guru dalam proses pembelajaran, terutama membantu
dalam usaha menyampaikan informasi kepada penerima
pesan dalam hlm ini para peserta didik atau siswa. Secara
umum  pembagian media  pembelajaran  dapat
diklasifikasikan ke dalam tiga jenis yaitu, media audio,
visual dan audio visual. Dalam opersionalnya pada proses
pembelajaran ketiga jenis media tersebut mengalami
perkembangan sesuai dengan kebutuhan proses
pembelajaran yang akan dikembangkan oleh guru atau
tenaga pengajar. Pemilihan dan penentuan media
pembelajaran yang tepat akan membuat media semakin
urgen digunakan.” Urgensi pendidikan Islam meliputi:

1. Meningkatkan motivasi belajar
2. Mempermudah pemahaman konsep Islam

3 Umarella, Samad. "Urgensi Media dalam Proses

Pembelajaran." Jurnal Al-iltizam 3.2 (2018): 234-241.

69

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



3. Meningkatkan efektivitas pembelajaran

4. Meningkatkan kesadaran beragama

5. Mempersiapkan generasi yang berakhlak mulia

Dalam perkembangannya peran media sangat

dibutuhkan karena kini media tidak hanya dilhat sebagai
alat bantu namun juga termasuk bagian yang penting
dalam dunia pendidikan. Dapat dipahami bahwa media
merupakan fragmen yang tidak dapat terpisahkan dari
suatu proses pembelajaran karena fungsi dari media
pembelajaran itu sendiri mempermudah siswa dalam
mengembangkan potensi melalui rangsangan dari kegiatan
belajar serta dapat mempercepat pencapaian tujuan
pengajaran yang telah dirumuskan. Posisi media pada
pembelajaran untuk memperkuat proses interaksi antar
komponen pendidikan. Karenanya, melalui media
pembelajaran menjadi pijakan dalam meningkatkan
kualitas pembelajaran nantinya dapat mempengaruhi
kualitas output peserta didik.

C. Ragam Media Pendidikan Islam

Di era masyarakat 5.0A, ragam media pembelajaran
Pendidikan Islam, antara laini:
1. Platform e-learning (pembelajaran elektronik)
E-learning atau pembelajaran elektronik merupakan
jenis pembelajaran yang memungkinkan tersebarnya
bahan ajar ke siswa dengan menggunakan media
internet. ’* Tidak hanya memberikan materi atau bahan

"4Mahmud, 2019

70

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



ajar, melalui platform e-learning yang disebut Learning
Management System (LMS), seorang guru juga dapat
memantau  perkembangan  belajar  siswa-siswinya,
mengevaluasi hasil belajar siswa-siswinya melalui kuis
atau soal online, serta dapat melaksanakan diskusi atau
forum secara daring. Contoh dari platform e-learning ini
adalah Google Classroom, Moodle, dan Edmod.

2. Aplikasi Edukasi Islam
Aplikasi edukasi Islam adalah perangkat lunak
(software) yang dirancang untuk membantu mempelajari
dan memahami ajaran Islam melalui media digital.
Aplikasi ini mencakup berbagai fitur, seperti pembelajaran
Al-Qur’an, doa-doa harian, sejarah Islam, dan panduan
ibadah, yang disajikan secara interaktif dan menarik.
Contoh dari aplikasi edukasi Islam ini adalah aplikasi Al-
Qur’an & Tafsir, Muslim Pro, Bekal Islam, dsb.
3. Teknologi Imersif
Teknologi imersif adalah teknologi yang memberikan
pengalaman seperti di dunia nyata dengan tanpa adanya
batas antara dunia maya dan dunia nyata. Teknologi
imersif terbagi menjadi tiga kategori: Augmented Reality
(AR), Virtual Reality (VR), serta Mixed Reality (gabungan
Augmented Reality dan Virtual Reality). Penggunaan
teknologi imersif yang memadukan dunia nyata dengan
elemen-elemen virtual menciptakan pengalaman belajar
yang mendalam dan menarik bagi para siswa.’> Contoh

TSMarissa, 2023

71

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dari teknologi imersif ini adalah aplikasi VR simulasi
thawaf di Ka’bah, tour virtual masjid Nabawi, dan tour
virtual museum sejarah Islam.

4. Media Sosial untuk Pembelajaran Agama Islam

Berbagai platform media sosial, seperti Facebook,
Instagram, Tiktok, Youtube, juga dapat menjadi sarana
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Melalui
media sosial seperti Youtube dan Tiktok, dapat diperoleh
berbagai video pembelajaran yang berguna dalam
pembelajaran  Pendidikan Agama Islam. Melalui
Facebook, guru dapat berbagi tulisan yang bermanfaat
kepada murid-muridnya, serta dapat dimanfaatkan sebagai
sarana untuk berdiskusi, dan melalui akun-akun Instagram
dakwah Islam, siswa dapat memperoleh berbagai ilmu
kelslaman melalui konten yang menarik, seperti infografis
dan reels.

5. E-book (buku digital)

E-book atau buku digital merupakan buku yang dibuat
dalam bentuk yang dapat dibaca melalui perangkat digital.
Dengan demikian, membaca buku akan menjadi lebih
mudah dan praktis, karena dapat dibaca kapan saja dan
dimana saja melalui perangkat smartphone.’® Penggunaan
e-book dapat membantu siswa dalam memenuhi asupan
literasinya, serta pula dapat membantunya sebagai
referensi dalam mengerjakan tugas.

6. Game Pembelajaran Agama Islam

"Nugraha et al., 2022

72

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Game edukasi adalah perangkat lunak yang dirancang
untuk menyajikan materi pendidikan dalam bentuk yang
menarik dan interaktif, sehingga dapat memotivasi dan
meningkatkan minat belajar peserta didik. Game edukasi
memiliki potensi untuk meningkatkan keterlibatan siswa
dalam proses belajar, karena menawarkan pengalaman
belajar yang menyenangkan dan menantang. Pemanfaatan
game edukasi dalam pembelajaran PAI memberikan
dampak positif yang signifikan. Selain meningkatkan
pemahaman siswa terhadap nilai-nilai keagamaan, game
edukasi juga mampu meningkatkan motivasi belajar dan
memberikan pengalaman belajar yang menyenangkan dan
bermakna.”’

7. Artificial Intelligence (Al)

Artificial Intelligence (Al) atau kecerdasan buatan
adalah kemampuan mesin atau program komputer untuk
meniru kecerdasan manusia dalam berbagai aspek,
termasuk pengambilan keputusan, logika, pemrosesan
bahasa alami, dan bahkan belajar dari pengalaman. Dalam
berbagai bidang, Al telah membawa dampak besar,
termasuk dalam dunia pendidikan. ’® Melalui chatbot
berbasis Al, siswa dapat bertanya mengenai berbagai
pertanyaan seputar agama Islam. Contoh penggunaan Al

"7 Windi, 2024
"8Hakim et al., 2024

73

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam ini adalah
penggunaan Chat GPT, Muslim Assistant, dan Fatwa Bot.

D. Pengembangan Media Digital Pendidikan Islam

Media pembelajaran berkembang seiring dengan
pesatnya perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi. Namun pemanfaatan IPTEK dalam
pembelajaran belum optimal disebabkan keterbatasan
pengetahuan dan keterampilan guru terhadap Informasi
Teknologi (IT). Pengabdian kepada masyarakat melalui
program pelatihan ini bertujuan agar guru dapat
membuat media pembelajaran digital untuk
meningkatkan minat siswa dalam belajar. Pelatihan ini
menawarkan enam media digital yang dapat diterapkan
dalam pembelajaran yaitu Google Earth Engine, Google
My Maps, Google Earth Pro, Android, Augmented Reality,
dan Website.

Metode pelaksanaan program ini adalah analisis
situasi, pemberian materi, dan praktik pembuatan
produk media digital melalui ~ pendampingan  trainer
terlatih. Hasil dari program pengabdian ini menunjukkan
bahwa belum semua guru mampu menerapkan media
digital di dalam pembelajaran. Namun tidak semua guru
mampu untuk membuat media digital secara mandiri
karena keterbatasan pengetahuan dan keterampilan serta
faktor usia. Program pengabdian melalui
pelatihan media digital ini membantu semua guru dalam

74

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



membuat dan  mengembangkan media digital untuk
pembelajaran.”
Aspek Pengembangan Media Digital meliputi tiga
aktivitas, yaitu:
1. Aspek penyimpanan
a. Media digital adalah media elektronik yang
menyimpan data secara digital
b. Media digital memiliki kapasitas tanpa batas
2. Aspek transmisi informasi
a. Media digital dapat menyampaikan informasi
dengan cepat dan luas
b. Media digital dapat menjangkau audiens di
seluruh dunia
c. Media digital dapat berbentuk video, audio,
gambar, atau bentuk lainnya

3. Aspek interaktivitas
a. Pengguna dapat berinteraksi dengan konten,
memberikan respon, atau berpartisipasi dalam
diskusi.
b. Media digital bersifat timbal balik
Pengembangan media digital dapat dilakukan
untuk berbagai tujuan, seperti: Meningkatkan minat
siswa dan kualitas pembelajaran, Meningkatkan

Ridwana, Riki, et al. "Pengembangan media digital untuk
meningkatkan minat siswa dan kualitas pembelajaran Geografi di
sekolah." Transformasi: Jurnal Pengabdian Masyarakat 18.2 (2022):
268-286

75

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



literasi ekonomi, Menyesuaikan pembelajaran
dengan perkembangan IPTEK.
Adapun pengembangan media digital dapat dilakukan
dengan:

1.Membuat konten multimedia, seperti video, audio,
animasi, dan media interaktif

2.Mengumpulkan materi dari buku, website resmi,
maupun artikel ilmiah

3. Mengumpulkan video-video penunjang

4.Membuat outline yang berisikan garis besar materi
yang akan dikembangkan
Kelebihan dari Penggunaan Media Digital yaitu:5°

1. Mampu meningkatkan efektivitas dan efisiensi waktu
karena tidak memerlukan banyak persiapan dalam
pengoperasiannya.

2. Tidak membutuhkan perawatan khusus seperti media
konkret, sehingga praktis untuk digunakan

3. Dapat diakses dengan mudah dan gratis.
Pendapat lain menjelaskan bahwa kelebihan dari

media digital dalam pembelajaran antara lain:®!

1. Mampu menghidupkan suasana di dalam kelas

2.Memudahkan guru dalam menyampaikan materi
karena penyampaiannya terkesan menarik sehingga
meningkatkan minat siswa untuk belajar.

3.Siswa dapat dengan mudah memahami materi
pembelajaran

80K hairunnisa et al., (2020)
81 Anam et al., (2021)

76

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



4. Lebih efektif dan lebih efesien
Adapun kekurangan dari Penggunaan Media Digital

yaitu:®?

1. Keterbatasan akses internet di beberapa wilayah yang
tidak memiliki koneksi internet yang bagus akan
menjadi kendala ketika mengoperasikan media
digital yang memerlukan koneksi internet.

2. Perbedaan kemampuan finansial pengguna, seperti
kepemilikan gadget yang digunakan dalam
pembelajaran.

3.Siswa cenderung lebih suka bermain ketika
menggunakan gadget.

4. Terdapat peserta didik yang masih awan dalam
pengoperasian media digital.

E. Manfaat dan Pengaruh Media Pendidikan Islam

Dalam Hadits Nabi Muhammad S.A.W. di atas,
tersirat tentang manfaat media pendidikan, termasuk
ketika Nabi Muhammad S.A.W. menjelaskan ajarannya
dengan menggunakan sarana seperti gambar, kerikil, dan
jari. Dengan media ini para sahabat lebih mengetahui apa
yang disampaikan oleh Nabi Muhammad S.A.W.

1. Secara umum, penggunaan Media Pendidikan dalam
pengajaran membawa banyak manfaat, antara lain:

$2Taher et al., (2022)

77

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



a. Materi pembelajaran akan memiliki makna yang
lebih jelas, sehingga siswa lebih memahami dan
menguasai tujuan pendidikan.

b. Metode pengajaran akan lebih beragam, tidak
hanya sekedar menyampaikan informasi melalui
penuturan guru agar siswa tidak bosan dan guru
tidak kekurangan tenaga untuk menyampaikan
materi.

c. Siswa lebih banyak melakukan kegiatan belajar
karena tidak hanya mendengarkan informasi dari
guru, tetapi juga melakukan kegiatan lain seperti
mengamati, melakukan, melakukan dan lain-lain.

d. Mengajar akan lebih menarik perhatian siswa
untuk meningkatkan motivasi belajar.

e. Perjelas penyajian pesan agar tidak terlalu bertele-
tele.

f. Mengatasi keterbatasan ruang-waktu dan daya
panca indera seperti: terlalu besar, terlalu kecil, bergerak
terlalu lambat, bergerak terlalu cepat, peristiwa masa lalu,
konsep yang kompleks dan terlalu luas.®

Menurut Hamalik,** penggunaan media pendidikan
dalam proses belajar mengajar dapat membangkitkan
keinginan dan minat baru, meningkatkan motivasi dan
merangsang kegiatan belajar, bahkan menimbulkan efek
psikologis pada siswa. Penggunaan media pendidikan
pada tahap orientasi pembelajaran akan sangat

83 Hamalik, 1980
84Hamalik, 1980

78

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



berkontribusi terhadap efektifitas proses pembelajaran dan
menyampaikan pesan dan isi pembelajaran pada saat itu.

Selain  meningkatkan ~ motivasi dan  minat
siswa, media pendidikan juga dapat membantu siswa
meningkatkan pemahamannya, menyajikan data secara
menarik dan kredibel, serta memudahkan interpretasi data,
dan memadatkan informasi. Melalui pembahasan di atas
dapat diketahui bahwa media pendidikan sangat
membantu proses belajar mengajar.

Selanjutnya, keberadaan materi pendidikan sangat
mempengaruhi pencapaian tujuan pembelajaran. Jika
tidak ada media pendidikan di suatu sekolah, maka dapat
terlihat proses belajar mengajar akan kurang efektif dan
kurang efektif, sehingga pada akhirnya siswa tidak
berpartisipasi, tidak berpartisipasi secara aktif dalam
proses belajar mengajar. Demikian pula dalam sistem
pendidikan Islam, fasilitas pendidikan jelas sangat
dibutuhkan. Hal ini dikarenakan media pendidik-
an memiliki peranan yang sangat penting dan dapat
mempengaruhi terwujudnya tujuan pendidik-
an Islam yang ingin dicapai.

2.Abu Bakar Muhammad berpendapat bahwa
penggunaan media meliputi:
a. Kemampuan untuk mengatasi kesulitan dan
mengklarifikasi topik yang sulit.
b. Mampu memfasilitasi pemahaman dan membuat
pelajaran lebih hidup dan

79

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menarik.

c. Merangsang anak  untuk  aktif  dan
membangkitkan naluri cinta belajar (rasa ingin
tahu) serta menimbulkan kemauan yang kuat
untuk belajar.

d. Membantu membentuk kebiasaan,
membangkitkan ide, memperhatikan, dan
merenungkan suatu pelajaran.

e. Membangkitkan  daya  atensi  (ingatan)
menajamkan, merasakan, melatih,

menumbuhkan emosi dan belajar dengan cepat.®

$5Ramayulis, 2002

80

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 7
KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM

A. Konsep Kurikulum Pendidikan Islam

1. Pengertian Kurikulum

Secara etimologis kata kurikulum diambil dari
Bahasa Yunani, curere. Istilah ini pada mulanya digunakan
dalam dunia olah raga yang berarti suatu jarak yang harus
ditempuh dalam pertandingan olah raga.®® yang berarti
jarak yang harus ditempuh oleh para pelari dari mulai start
sampai finish. Dalam bahsa Arab, “kurikulum sering
disebut dengan istilah a/-Manhaj, berarti jalan yang terang
yang dilalui manusia dalam bidang kehidupannya”.®’

Kata kurikulum mulai dikenal sebagai istilah dalam

dunia pendidikan sejak kurang lebih satu abad yamg lalu.
Istilah kurikulum muncul pertama kali dalam kamus
webster tahun 1856.%% Di dalam kamus tersebut, kata
kurikulum diartikan dua macam, yaitu:*

a. Sejumlah mata pelajaran yang harus ditempuh
atau dipelajari siswa di sekolah atau perguruan
tinggi untuk memeperoleh ijazah tertentu.

b. Sejumlah mata pelajaran yang ditawarkan oleh
suatu lembaga pendidikan atau jurusan.

8 Aris.Jlmu Pendidikan Islam. Cirebon: Yayasan Wiyata Bestari
Samasta, 2022, hlm. 1

8Mahrus. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Jember: STAIN
Jember Press, 2014, hlm. 121

88 Muhaemin & Bulu. Ilmu Pendidikan Islam. Palopo: Read
Institute Press. 2014, hlm. 33

$Taufik Abdillah Syukur, llmu Pendidikan Islam. Depok: PT
Raja Grafindo Persada, 2020, hlm. 69

81

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dari pengertian tersebut kurikulum merupakan
rencana dan pengaturan tentang isi bahan pelajaran serta
cara yang digunakan sebagai pedoman penyelenggaraan
kegiatan belajar mengajar di sekolah. Kemudian dalam
Sistem Pendidikan Nasional, dinyatakan bahwa kurikulum
adalah seperangkat rencana dan pengaturan mengenai isi
dan bahan pelajaran, serta cara yang digunakan sebagai
pedoman penyelengaraan kegiatan belajar mengajar.

Dari penjelasan tersebut dapat diartikan bahwa
kurikulum 1ialah rencana atau bahasan pengejaran,
sehingga arah dan kegiatan pendidikan menjadi jelas dan
terang. Pengertian ini terkait dengan hal yang paling
menonjol dari isi kurikulum, yaitu susunan bahan atau
mata pelajaran yang akan digunakan sebagai acuan dalam
kegiatan pendidikan

2. Pengertian Kurikulum Pendidikan Islam

Adanya kata Islam yang dihubungkan dengan
Pendidikan menjadi Pendidikan Islam memberikan
pengertian baru dengan menjelaskan perbedaan-
perbedaan dan karakteristik tertentu dari Pendidikan Islam
itu sendiri. Kurikulum pendidikan Islam adalah bahan-
bahan pendidikan Islam berupa kegiatan, pengetahuan dan
pengalaman yang dengan sengaja dan sistematis diberikan
kepada anak didik dalam rangka mencapai tujuan
pendidikan Islam. Dengan kata lain, kurikulum
pendidikan Islam adalah semua aktivitasi, pengetahuan
dan pengalaman yang dengan sengaja dan secara
sistematis diberikan oleh pendidik kepada anak didik
dalam rangka tujuan pendidikan Islam.”

Kurikulum dalam pendidikan Islam, dikenal dengan
kata manhaj yang berarti jalan yang terang yang dilalui

Y Aris. Op. Cit., hlm. 59

82

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



oleh pendidik bersama anak didiknya untuk
mengembangkan pengetahuan, keterampilan, dan sikap
mereka. Selain itu, kurikulum juga dapat dipandang
sebagai suatu program pendidikan yang direncanakan dan
dilaksanakan untuk mencapai pendidikan.’!

Dalam merumuskan kurikulum Pendidikan Islam,
diperlukan prinsip prinsip yang digali dari jaran Islam.
Adapun beberapa prinsip kurikulum yang ideal ke arah
pengembangan kurikulum Pendidikan Islam yaitu:®?

a. Kurikulum hendaknya mengandung materi
(bahan) ilmu pengetahuan yang mampu
berfungsi sebagai alat untuk tujuan hidup Islami.

b. Kurikulum hendaknya mengandung tata nilai
Islami yan intrinsik.

c. Kurikulum hendaknya diproses melalui metode
yang sesuai dengan nilai yang terkandung dalam
tujuan Pendidikan Islam.

d. Kurikulum, metode dan tujuan Pendidikan Islam
hendakmya saling menjiwai dalam proses
mencapai produk yang bercita citakan menurut
ajaran Islam.

B. Urgensi Kurikulum Pendidikan Islam

Pendidikan Islam memandang kurikulum pendidikan
sebagai alat untuk mendidik generasi muda dengan baik
dan menolong mereka untuk membuka dan
mengembangkan kesediaan-kesediaan, kekuatan-
kekuatan dan keterampilan bakat-bakat, mereka yang
bermacam dan menyiapkan dengan baik untuk

*'Muhaemin. Op. Cit, hlm. 37
2ibid

&3

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menjalankan hak dan kewajiban, memikul tanggung jawab
diri, keluarga, masyarakat, bangsanya dan turut serta
secara aktif untuk kemajuan masyarakat dan bangsanya.
Selain itu, kurikulum juga sebagai alat untuk menciptakan
perubahan yang diinginkan pada kebiasaan, kepercayaan,
sikap, sistem, dan gaya hidup masyarakat.”
Secara ringkas, fungsi kurikulum terdiri dari tiga
yaitu sebagai berikut:**
1. Kurikulum bagi sekolah
Kurikulum berfungsi sebagai alat untuk mencapai
seperangkat tujuan Pendidikan yang diinginkan,
dan sebagai pedoman dalam mengatur kegiatan
pembelajaran sehari hari.
2. Kurikulum bagi tataran tingkat sekolah
Kurikulum berfungsi sebagai pemeliharaan proses
pendidikan dan penyiapan tenaga kerja.

3.Kurikulum bagi konsumen (Pengguna jasa
Pendidikan)

Kurikulum berfungsi sebagai keikutsertaan dalam
memperlancar pelaksanaan program Pendidikan dan kritik
yang membangun dalam penyempurnaan program yang
serasi.

Tujuan dari kurikulum PAI yaitu tetap berorientasi
pada tujuan pendidikan nasional yang terdapat dalam
UUSPN R.I No. 20 tahun 2003 bahwa Pendidikan
Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban yang bermanfaat dalam
rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan
mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi

93 Aris. Op.Cit. hlm 62
% Heri Gunawan. Pendidikan Islam. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya. 2014. hlm. 61

84

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif,
mandiri dan menjadi warga Negara yang demokratis serta
bertanggung jawab.”

Berdasarkan hal tersebut, maka menunjukkan bahwa
kurikulum pendidikan agama Islam sangat diperlukan
untuk didesain sebaik mungkin untuk memberikan
pemahaman kepada generasi penerus khususnya generasi
penerus agama Islam untuk lebih mencintai agama Islam
dengan menanamkan nilai-nilai ajaran agama Islam
sehingga diharapkan para generasi penerus tersebut
memiliki akhlak atau adab yang lebih baik dan siap
menghadapi derasnya arus globalisasi yang semakin maju.

C. Komponen Kurikulum Pendidikan Islam

Sebagai sebuah sistem, kurikulum terdiri atas
komponen-komponen yang saling terkait, terintegrasi, dan
tidak dapat terpisahkan satu sama lainnya, bagaikan dua
sisi mata uang logam. Dalam pengertian modern,
Muhammad  Al-Basyir = menyebutkan  komponen
kurikulum terdiri atas:

1. Al-Ahdaf Al-Ta’limiyah (Tujuan Pendidikan)

Secara sederhana, tujuan kurikulum sering dimaknai
sebagai sesuatu yang diahrapkan tercapai setelah
melakukan serangkaian proses kegiatan. Dalam setiap
dalam setiap kegiatan Pendidikan sepatutnya mempunyai

% Annur Safarnaa. Kurikulum Pendidikan Agama Islam dan
Pendidikan Agama (Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu
Khlmdun dengan Pendidikan Merdeka Belajar ). Jurnal Pendidikan
Agama Islam.Vol.1 no.1 2022, hlm 17

85

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tujuan, karena tujuan akan menentukan arah dan target apa
yang hendak dicapai.”®

Tujuan yang akan dicapai kurikulum PAI ialah
membentuk anak didik menjadi berakhlak mulia, dalam
hubungannya dengan hakikat penciptaan manusia.
Sehubungan dengan kurikulum pendidikan Islam ini,
dalam penafsiran luas, kurikulumnya berisi materi untuk
pendidikan seumur hidup.’’

Secara garis besar (umum), tujuan pendidikan agama
Islam ialah untuk meningkatkan keimanan, pemahaman,
penghayatan, dan pengamalan siswa terhadap ajaran
agama Islam, sehingga menjadi manusia muslim yang
bertakwa kepada Allah SWT, serta berakhlak mulia baik
dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, berbangsa dan
bernegara.

2. Al-Muhtawa (Materi)

Materi atau program dalam kurikulum pada
hakikatnya adalah isi kurikulum atau konten kurikulum itu
sendiri. Al-Basyir menyebutkan bahwa yang dimaksud
dengan materi adalah tema-tema pembelajaran yang telah
ditentukan, yang mengandung berbagai keterampilan, baik
yang bersifat aqliyah, jasadiyah, dan berbagai cara
mengkajinya atau mempelajarinya.”®

Ada dua hal yang harus diperhatikan ketika
membicarakan isi kurikulum. Pertama, isi kurikulum
didefinikan sebagai bahan atau materi belajar dan
mengajar. Bahan itu tidak hanya berisikan informasi
faktual, tetapi juga mencakup pengetahuan, keterampilan,

%Heri Gunawan.op.cit hlm 48

9Nanang Budianto.”Komponen Kurikulum Pendidikan Agama
Islam.”Jurnal Falasifa. Vol. 9 No.2 2018, him.157

%Hei Gunawan.op.cit. him 50

86

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



konsep-konsep, sikap dan nilai. Kedua, dalam proses
belajar mengajar, dua elemen kurikulum yaitu isi dan
metode, berinteraksi secara konstan. Isi memberikan
signifikansi jika ditransmisikan kepada anak didik dalam
beberapa hlm dan cara, dan itulah yang disebut metode
atau pengalaman belajar mengajar. Hubungann antara isi
dan metode sangatlah dekat, tetapi keduanya dipisahkan
menjadi elemen-elemen kurikulum, masing-masing dapat
dinilai dengan kriteria yang berbeda. Baik isi maupun
metode harus signifikan sehingga hasil dari belajar efektif
bisa diraih dengan baik®’

Secara umum, isi kurikulum itu dapat dikelompokkan
menjadi 3 bagian, yaitu:'"

a. Logika, yaitu pengetahuan tentang benar atau

salah, berdasarkan prosedur keilmuan,

b. Etika, yaitu pengetahuan tentang baik-buruk,

nilai dan moral,

c. Estetika, yaitu pengetahuan tentang indah-jelek,

yang ada nilai seni

3. Turuqu Tadris Wawasalihi (Metode

Pembelajaran)

Istilah metode secara sederhana sering diartikan
sebagai cara cepat dan tepat. Secara etimologis, kata
metode berasal dari kata meta dan hodos, yang sering
diartikan dengan melalui dan jalan dalam mengerjakan
sesuatu, dalam kamus Bahasa Arab, metode dikenal
dengan istilah tharigah yang berarti langkah-langkah
strategis untuk melakukan suatu pekerjaan. !

% Abdullah 1di, Pengembangan Kurikulum Teori & Praktik
Jogjakarta: Ar Ruz Media, 2011, hlm. 211-212

109N anang Budianto. Op.Cit, hlm.158

10'Heri Gunawan. Op.Cit. Him. 54

87

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Secata terminologi metode adalah cara untuk
menyampaikan materi Pendidikan oleh pendididk kepada
peserta didik, disampaikan dengan efektif dan efesien,
untuk mencapai tujuan Pendidikan yang ditentukan.'*?

Tayar Yusuf dan Syaiful Anwar mengatakan bahwa
terdapat beberapa faktor yang perlu diperhatikan dalam
memilih dan mengaplikasikan sebuah metode pendidikan,
di antaranya: tujuan yang hendak dicapai, kemampuan
guru, peserta didik, situasi dan kondisi pengajaran
berlangsung, fasilitas yang tersedia, waktu yang tersedia,
kelebihan dan kekurangan suatu metode.'®

4. Al-Taqwin (evaluasi)

Kata evaluasi berasal dari kata to evaluate yang sering
diartikan dengan menilai. Penilaian dalam pendidikan
berarti seperangkat tindakan atau proses untuk
menentukan nilai sesuatu yang berkaitan dengan dunia
Pendidikan.'*

Evaluasi merupakan salah satu komponen kurikulum.
Dalam  pengertian  terbatas, evaluasi kurikulum
dimaksudkan untuk memeriksa tingkat ketercapaian
tujuan-tujuan pendidikan yang ingin diwujudkan melalui
kurikulum yang bersangkutan. '  Adapun dalam
pengertian yang lebih luas, evaluasi kurikulum
dimaksudkan untuk memeriksa kinerja kurikulum secara
keseluruhan ditinjau dari berbagai kriteria. Indikator
kinerja yang dievaluasi tidak hanya terbatas pada

192 1bid, hlm 55

103 Aris. Op.Cit., hlm 73

1%4Heri Gunawan, Op.Cit. hlm. 58
105 Abdullah Idi, Op. Cit. him. 219.

88

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



efektivitas saja, namun juga relevansi, efisiensi, kelaikan
(feasibility) program.'%

Untuk melakukan evaluasi tersebut perlu disandarkan
pada prinsi tujuan yang jelas, realisme, ekologi,
operasional, kualifikasi, keseimbangan anatara kurikulum
nyata dan ideal serta hubungan keseimbangan. Evaluasi
Pendidikan bertujuan untuk mengetahui kemajuan yang
diperoleh oleh peserta didik, dalam rangka mencapai
tujuan Pendidikan yang telah ditetapkan dalam kurikulum,
yakni:

a. Mengetahui prestasi hasil belajar peserta didik
guna menetapkan Keputusan apakah bahan
pelajran perlu diulang atau daapat dilanjutkan.

b. Mengetahui efektivitas cara belajar dan mengajar
apakah yang telah dilakukan guru benar-benar
tepat atau tidak.

c. Mengetahui kelembagaan guna menetapkan
Keputusan yang tepat, mewujudkan persaingan
sehat, dalam rangka berpacu dalam prestasi.

d. Mengetahui sejauh mana kurikulum tersebut
telah  terpenuhi dalam proses kegiatan
pembelajaran di sekolah

e. Mengetahui pembiayaan yang dibutuhkan dalam
berbagai kebutuhan.

Selain empat komponen ada juga komponen lain dari
sistem pembelajaran PAI adalah pendidik, peserta didik,
pengelola lembaga, dan sumber pembelajaran selain
pendidik.

196 Hamid Syarif. Pengembanagan Kurikulum. Pasuruan:
Garoeda Buana Indah, 1993, hlm. 112

&9

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



D. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam

Istilah pengembangan menunjukan kepada suatu
kegiatan yang menghasilkan suatu cara yang baru, Dimana
selama kegiatan tesebut, penilaian dan penyempurnaan
terhadap cara tersebut terus dilakukan. Pengertian
pengembangan ini berlaku juga bagi kurikulum
Pendidikan, karena pengembangan kurikulum juga terkait
penyusunan kurikulum itu sendiri, dan pelaksanaannya
pada satuan Pendidikan disertai dengan evaluasi intensif.
Murray Print mengetakan bahwa pengembangan
kurikulum adalah  sebagai proses perencanaan,
membangun, menerapkan dan mengevaluasi peluang
pembelajaran, diharapkan menghasikan perubahan dalam
belajar. %7

Pengembangan kurikulum dapat diartikan sebagai:
kegiatan menghasilkan kurikulum atau proses mengaitkan
suatu komponen dengan yang lainnya untuk menghasilkan
kurikulum yang lebih baik atau kegiatan penyusunan
(desain), pelaksanaan, penilaian dan penyempurnaan
kurikulum.'%®

Menurut  pandangan modern  pengembangan
kurikulum yaitu, kurikulum tidak terbatas pada mata
pelajaran saja akan tetapi dilihat dari pengalaman belajar
yang diterima oleh siswa dan mempengaruhi
perkembangannya,  dengan  demikian  kurikulum

197Heri Gunawan. Op. Cit., hlm. 78
1%8Moch Sya’roni Hasan. Pengembangan Kurikulum Pendidikan
Agama Islam.”Jurnal Al Ibrah.Vol. 2, No.1 2017, hlm. 78

90

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dipandang sebagai semua kegiatan dan pengalaman
belajar siswa di bawah tanggung jawab sekolah.'?”

Terdapat  beberapa  prinsip  khusus  dalam

mengembangkan kurikulum. Prinsip-prinsip tersebut
berkaitan dengan penyusunan tujuan, isi, pengamalan
belajar dan penilaian. Diantaranya:!'°

1. Prinsip berkenaan dengan tujuan pendidikan

2. Prinsip berkenaan dengan pemilihan isi
pendidikan.

3. Prinsip berkenaan dengan pemilihan proses belajar
mengajar.

4. Prinsip berkenaan dengan pemilihan media dan
alat pengajaran.

5. Prinsip berkenaan dengan pemilihan kegiatan
penilaian.

Perkembangan  kurikulum  dan  teknologi
pendidikan sebagai satu disisplin ilmu bahkan
seharusnya mendapatkan perhatian secara khusus, dan
menepati kedudukan dan fungsi sentral dalam sistem
Pendidikan, berdasarkan pertimbangan-pertimbangan
secara multidimensional, sebagai berikut:

1. Kebijakan nasional dalam rangka pembangunan
nasional berkenaan dengan sistem Pendidikan
nasional

2. Kuriulum menepati kedudukan sentral

3. Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi
yang relevan dengan kebutuhan Pembangunan,
dan memenuhi keperluan sistem Pendidikan.

109 Mohammad Ahyan Yusuf Sya’bani. Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam dalam Presfektif Nilai. Jurnal
Tamaddun. Vol. 19. No. 2, 2018, him. 107

10Aris. Op. Cit., him. 70

91

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



4. Kebutuhan, tuntutan, aspirasi, Masyarakat yang
terus berubah

5. Tuntutan profesionalisasi dang fungsionalisasi
ketenagaan

6. Upaya pembinaan disiplin ilmu.

Setiap guru bertanggung jawab melakukan
perubahan-perubahan yang harus direncanakan melalui
proses yang logis rasional dan valid, dengan senantiasa
brusaha merelevansikan Pendidikan yang
diberikannya, dengan tuntutan dan kebutuhan
Masyarakat

Terhadap perubahan kurikulum, umumnya para
guru dapat dikategorikan menjadi tiga golongan
yaitu:!!!

1. Para guru yang responsive terhadap kegiatan
pengembangan kurikulum.

2. Para guru yang lebih menyukai mengikuti dengan
baik dan patuh kurikulum.

3. Para guru menentukan isi kurikulum bergantung
selera, atau minat dan kemampuan guru sendiri,
sehingga kurikulum terus menerus ditambah,
dilengkapi, yang mengakibatkan ketidak-
seimbangan dalam kurikulum.

E. P5 dan PPRA sebagai Core Kurikulum Pendidikan

Islam di Indonesia

1. PS5 (Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila)
P5 adalah pembelajaran lintas disiplin ilmu dalam

mengamati dan memikirkan solusi terhadap permasalahan

""'Heri Gunawan. Op.Cit., Him. 82

92

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



di lingkungan sekitar untuk menguatkan berbagai
kompetensi dalam Profil Pelajar Pancasila.'!?

Pelajar Indonesia merupakan pelajar sepanjang hayat
yang kompeten, berkarakter, dan berperilaku sesuai nilai-
nilai Pancasila.” Profil Pelajar Pancasila dirancang untuk
menjawab satu pertanyaan besar, yakni peserta didik
dengan profil (kompetensi) seperti apa yang ingin
dihasilkan oleh sistem pendidikan Indonesia. Melengkapi
fokus di dalam pencapaian Standar Kompetensi Lulusan
di setiap jenjang satuan pendidikan dalam hal penanaman
karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Pancasila''>.

Profil Pelajar Pancasila memiliki enam dimensi kunci
yaitu: a) Beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha
Esa, dan berakhlak mulia, b. Berkebhinekaan global, c)
Bergotong-royong, d) Mandiri, e¢) Bernalar kritis, f)
Kreatif.!!*

2. PPRA (Profil Pelajar Rahmatan Lil Alamin)
Gagasan Rahmatan lil Alamin sesungguhnya adalah
salah satu opsi merawat kebhinnekaan Indonesia tanpa
harus mencabut tradisi dan kebudayaan yang ada.
Mengembangkan konsep agama moderat di tengah umat
sangat penting, khususnya di Indonesia. Karena di negara
ini terdapat banyak aliran dalam agama, pola pikir yang

2Reo Tommi Pratama.” Praktek Pembuatan Konsep P5 dalam
Kurikulum PAL”’Jurnal Pendidikan dan Ilmu Bahasa. Vol.2. No.2.
2024 hlm. 205

113 Atiya Ulfah & Hamdan. “Pendidikan Islam dalam
ImplementasiKkurikulum Merdeka.”Jurnal Studi Multi Disipliner.
Vol.8 No.6, 2024, hlm 165

""“Muhammad ali. Panduan Pengembangan Projek Penguatan
Profil Pelajar Pancasila & Profil Pelajar Rahmatan Lil Alamin, hlm.
1

93

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



beragam, dan multi-etnis. Sebagai negara yang
berlandaskan falsafah Pancasila, Pancasila dapat
dipandang sebagai salah satu perwujudan dari Rahmatan
lil Alamin.'"®

Sekaligus pelajar juga mengamalkan nilai-nilai
beragama yang moderat, baik sebagai pelajar Indonesia
maupun warga dunia. Nilai moderasi beragama ini
meliputi:'!®

a. Berkeadaban (ta’addub)

b. Keteladanan (qudwah)
Kewarganegaraan dan kebangsaan (muwatanah)
Mengambil jalan tengah (tawassut)
Berimbang (tawazun)
Lurus dan tegas (1 tidal)
Kesetaraan (musawah)
Musyawarah (syiira)
Toleransi (tasamuh)
Dinamis dan inovatif (tatawwur wa ibtikar)

3. Kedudukan PS5 dan PPRA

Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila dan Profil
Pelajar Rahmatan lil Alamin, merupakan sarana memberi
kesempatan  peserta  didik  untuk = “mengalami
pengetahuan” sebagai proses penguatan karakter sekaligus
kesempatan untuk belajar dari lingkungan sekitarnya.
Dalam kegiatan projek profil pelajar ini, peserta didik
memiliki kesempatan untuk mempelajari tema-tema atau
isu penting seperti perubahan iklim, anti radikalisme,
kesehatan mental, budaya, wirausaha, teknologi, dan
kehidupan berdemokrasi sehingga peserta didik dapat

T E@ oo a0

115 Atiya Ulfah. Op.Cit. hlm 165
16Myhammad ali.op.cit, him 1

94

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



melakukan aksi nyata dalam menjawab isu-isu tersebut
sesuai dengan tahapan belajar dan kebutuhannya.!!’

4. Prinsip-prinsip Projek Penguatan Profil Pelajar
Pancasila dan Profil Pelajar Rahmatan Lil
Alamin

Dalam melaksanakan Projek Penguatan Profil Pelajar
Pancasila dan Profil Pelajar Rahmatan lil Alamin, satuan
pendidikan menjalankan prinsip sebagai berikut: '

a. Holistik, berarti perancangan kegiatan secara utuh
dalam sebuah tema danmelihat keterhubungan dari
berbagai hlm untuk memahaminya secara
mendalam.

b. Kontekstual yaitu Upaya mendassarkn kegiatan
pembelajaran pada pengalaman nyata yang
dihadapi dalam keseharian.

c. Berpusat pada peserta didik, berarti skenario
pembelajaran mendorong peserta didik untuk
menjadi subjek pembelajaran, yang aktif mengelola
proses belajarnya secara mandiri, termasuk
memiliki kesempatan memilih dan mengusulkan
topik projek sesuai minatnya.

d. Eksploratif, berarti semangat untuk membuka
ruang yang lebar bagi proses pengembangan diri
dan inkuiri, baik terstruktur maupun bebas

e. Kebersamaan, berarti seluruh kegiatan
dilaksanakan secara kolaboratif oleh warga
madrasah dengan gotong royong dan saling
bekerjasama.

f.  Keberagaman, berarti seluruh kegiatan di madrasah
dilaksanakan dengan tetap menghargai perbedaan,

"71bid. him 2
"87bid, hlm 8

95

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kreatifitas, inovasi dan kearifan lokal secara
inklusif dalam bingkai Negara Kesatuan Republik
Indonesia

Kemandirian, berarti seluruh kegiatan di madrasah
merupakan prakarsa dari, oleh dan untuk warga
madrasah

Kebermanfaatan berarti, seluruh kegiatan di
madrasah harus berdampak positif bagi peserta
didik, madrasah dan Masyarakat.

Religiusitas, berarti seluruh kegiatan di madrasah
dilakukan dalam konteks pengabdian kepada Allah
Swt

96

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 8
PENDIDIK DALAM PENDIDKAN ISLAM

A. Pengertian Pendidik dalam Islam

Secara etimologis, istilah pendidik dalam konteks
pendidikan Islam sering disebut dengan istilah murabbi,
mu’allim, atau muaddib. Di samping istilah tersebut,
pendidik juga sering diistilahkan dengan menyebut
gelarnya, al-Ustadz atau al-Syekh. Menurut para ahli
bahasa, kata murabbi berasal dari kata rabba, yurabbi,
yang berarti membimbing, mengurus, mengasuh, dan
mendidik. Kata mu allim merupakan bentuk isim fa il dari
‘allama, yu’allimu, yang biasa diterjemahkan “mengajar”
atau “mengajarkan”. Hal ini sebagaimana ditemukan
dalam firman Allah sebaga1 berikut:

‘;1 : :a_u\ JESASJLJ\QJL ?G"AJQ ?JL@JS&LAMY‘ eq\c« elf—j
Ofaa (,.\.\S o eV }Q gt.wu
“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama
(benda-benda) seluruhnya, kemudian mengemukakan-
nya kepada para malaikat, lalu  berfirman:
“Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika
kamu memang benar orang-orang yang benar!” (QS.
Al-Baqarah [2]: 31).

Sementara istilah muaddib berasal dari akar kata
addaba, yuaddibu, yang biasa diartikan “mendidik”. Hal
ini sebagaimana yang terdapat dalam sabda Rasulullah
SAW: “Addabani Rabbi fa Ahsana Ta diibi” (Allah telah
mendidikku, maka Ia memberikan kepadaku sebaik-baik
pendidikan). Menurut Muhaimin, ketiga istilah itu

97

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mempunyai makna yang berbeda. Hal ini tentu
disesuaikan dengan konteks kalimat (al-syiag al-kalam),
walaupun pada situasi tertentu, ketiga istilah tersebut
mempunyai kesamaan makna.'"”

Menurut Ramayulis, hakikat pendidik dalam al-
Qur’an adalah orang-orang yang bertanggung jawab
terhadap  perkembangan  peserta didik dengan
mengupayakan seluruh potensi mereka, baik afektif,
kognitif, maupun psikomotorik.!?* Sementara itu, Zayadi
mengatakan bahwa secara formal, selain mengupayakan
seluruh potensi peserta didik, mereka juga bertanggung
jawab untuk memberi pertolongan pada peserta didik
dalam perkembangan jasmani dan rohaninya, agar
mencapai tingkat kedewasaan sebagai pribadi yang dapat
memenuhi  tugasnya  sebagai ‘abdullah dan
khimifatullah.'*!

Dalam konsep Islam, pendidik adalah seseorang yang
bertanggung jawab untuk mengajarkan ilmu serta
membimbing peserta didik dalam pembentukan karakter
dan akhlak yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam
Al-Qur'an, Allah SWT berfirman:

9 Ahmad, A., “Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-
Attas dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam,” An-Nur: Jurnal
Studi Islam, vol. 13, no. 1 (2021): 32-50, https://doi.org/10.37252/an-
nur.v13i1.98.

120 Mariana, 1., Putra, P., dan Jaelani, “Konsep Ta’dib Syed
Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya dengan Pendidikan
Karakter,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2
(2023): 173-186, https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170.

1211bid. him. 187.

98

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



43.1\”’ \"/” Y}u)u@‘ﬁuﬁ(bﬁudﬂ\p

Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf
seorang rasul di antara mereka, yang membacakan
kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka dan
mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah
(Sunnah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar
dalam kesesatan yang nyata. (QS. Al-Jumu’ah [62]: 2)

Pendidik memiliki peran yang sangat penting. Selain
sebagai pengajar, ia juga menjadi bapak rohani (spiritual
father) yang memberikan nasihat-nasihat yang baik
(mau’idhah hasanah) kepada anak didiknya. Oleh karena
itu, pendidik dalam Islam mempunyai kedudukan yang
sangat tinggi, sebagaimana yang dilukiskan dalam hadist
Nabi Muhammad SAW bahwa: “Tinta seorang ilmuwan
(ulama) lebih berharga ketimbang darah para syuhada”.
Dalam hubungan ini, Asma Hasan Fahmi mengatakan:
“Barangkali hal yang pertama dan menarik perhatian umat
Islam tentang hal ini adalah penghormatan yang sangat
luar biasa terhadap guru (pendidik), sehingga
menempatkannya pada tempat yang kedua sesudah
martabat para nabi.!??

122 Mariana, 1., Putra, P., dan Jaelani, “Konsep Ta’dib Syed
Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya dengan Pendidikan
Karakter,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2
(2023): 173-186, https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170.

99

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Fadhil al-Djamali, sebagaimana dikutip oleh
Ramayulis mengatakan bahwa pendidik adalah orang
yang mengarahkan manusia kepada kehidupan yang baik,
sehingga terangkat derajat kemanusiaannya sesuai dengan
kemampuan dasar (fitrah atau potensi) yang
dimilikinya.'?* Sementara itu, Al-Aziz dalam salah satu
tulisannya, sampai pada kesimpulan bahwa pendidik
adalah orang yang bertanggung jawab dalam
menginternalisasikan nilai-nilai religius dan berupaya
menciptakan individu yang memiliki pola pikir ilmiah dan

pribadi yang sempurna.'?*

B. Tugas dan Tanggung Jawab Pendidik dalam Islam

Dalam Islam, pendidikan merupakan proses suci yang
tidak sekadar mentransfer ilmu pengetahuan, melainkan
juga menanamkan akhlak mulia, membina spiritualitas,
dan membentuk kepribadian peserta didik secara holistik.
Pendidik memegang peran sentral dalam membimbing
generasi menuju kehidupan yang baik, baik di dunia
maupun di akhirat. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa
tugas utama seorang pendidik adalah menyucikan jiwa dan
menanamkan nilai-nilai keimanan dalam diri peserta

123 Rahminata, N. dan Aprison, W., “Konsep Ta’dib menurut
Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Perspektif Agama dan Identitas,
vol. 9, no. 12 (2024), https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/
view/2276.

1241bid. hlm. 35.

100

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://ojs.co.id/

didik.'?* Pendidikan dalam Islam dikenal dengan konsep
ta’dib, yaitu penanaman adab atau moralitas, sebagaimana
dirumuskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas.!?

Dalam konteks ini, pendidik tidak terbatas pada guru

di ruang kelas, melainkan mencakup siapa pun yang
menyampaikan ilmu dan berperan dalam membina
manusia agar menjadi pribadi yang utuh dan berakhlak.
Oleh karena itu, dalam pandangan Islam, pendidik
memiliki tanggung jawab besar dalam menciptakan
generasi yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung
jawab—bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
pembimbing, pendidik moral, dan teladan hidup.

Tugas utama seorang pendidik dalam Islam sebagai

berikut:

1. Mengajarkan Ilmu yang Benar dan Bermanfaat
Dalam Islam, ilmu tidak dipandang netral,
melainkan  harus selalu dikaitkan dengan
manfaatnya bagi kehidupan manusia dan
hubungannya dengan akhirat. Imam Al-Zarnuji
dalam kitab Ta’lim al-Muta’allim menekankan
bahwa ilmu harus diajarkan secara metodologis
agar bisa diamalkan.'?” Seorang pendidik memiliki

125Nasir, B. M. dan Karim, M. R. A., “Pendidikan Islam dalam
Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya di Era Milenial,”
Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 16, no. 2 (2019): 97-112,
https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430.

126Rahminata, N. dan Aprison, W., loc. cit. him 37-40.

127Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji
dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam

101

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tanggung jawab moral untuk memastikan bahwa
ilmu yang diajarkan bersumber dari ajaran yang
benar, sesuai dengan prinsip syariah, dan
membawa manfaat. [lmu yang tidak bermanfaat,
atau bahkan menyesatkan, justru akan menjadi
beban di akhirat. Oleh karena itu, tanggung jawab
seorang pendidik adalah memilih materi ajar yang
tidak hanya tepat, tetapi juga berdampak positif
terhadap kehidupan peserta didik, baik duniawi
maupun ukhrawi.
2. Menanamkan Akhlak Mulia

Islam meletakkan akhlak sebagai inti dari seluruh
proses pendidikan. Rasulullah SAW menyatakan,
"Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia." (HR.
Ahmad). Akhlak merupakan pondasi dalam
membangun masyarakat yang adil dan beradab.
Pendidik, oleh karena itu, tidak cukup hanya
menjadi pengajar, tetapi juga pembina moral dan
karakter. Ibnu Khlmdun dalam Mugaddimah
menyebut bahwa pendidikan sejati adalah yang
melibatkan dimensi intelektual dan spiritual.
Pendidik bertanggung jawab menanamkan nilai-
nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab,
kasih sayang, dan toleransi. Proses ini tidak bisa

Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016):
45-59, https://doi.org/10.21093/di.v5i1.596.

102

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



instan, melainkan memerlukan keteladanan dan
konsistensi dari pendidik itu sendiri.'?®
3. Membimbing dan Mengarahkan

Setiap peserta didik memiliki keunikan tersendiri.
Oleh karena itu, pendidikan dalam Islam tidak
bersifat seragam dan kaku, melainkan adaptif dan
empatik. Ibnu Sina menekankan bahwa pendidik
harus memahami aspek psikologis peserta didik
agar dapat menyampaikan materi secara efektif.
Tugas membimbing ini mencakup membantu
peserta didik mengenali potensi dirinya, memberi
arahan dalam mengambil keputusan, dan
menumbuhkan rasa percaya diri. ' Seorang
pendidik juga harus dapat menjadi konselor yang
mampu  mendengarkan, = memahami, dan
memberikan solusi atas permasalahan peserta
didik, baik yang bersifat akademik maupun
personal.

4. Menjadi Teladan yang Baik
Keteladanan (uswah hasanah) merupakan metode
pendidikan paling efektif dalam Islam. Perilaku,

128Huda, M. et al., “Understanding Modern Islamic Pedagogy: A
Study on the Meaning of Education in Al-Attas’ Thought,” SAGE
Open, vol. 8, mno. 3 (2018): 1-7, https://doi.org/10.1177
/2158244018801342.

129Qyakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara
Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55—
67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476.

103

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.1177

sikap, dan cara berbicara seorang pendidik akan
diamati dan dicontoh oleh peserta didik. Dalam
QS. Al-Ahzab ayat 21 disebutkan bahwa
Rasulullah SAW adalah teladan terbaik. Oleh
karena itu, pendidik harus menjaga integritas,
kejujuran, kesederhanaan, dan konsistensi antara
ucapan dan perbuatan. Ketika pendidik
memberikan contoh yang baik, maka peserta didik
akan lebih mudah menerima nasihat dan
bimbingannya.
5. Menjaga Keikhlasan dan Amanah

Mengajar dalam Islam adalah bagian dari ibadah.
Oleh karena itu, keikhlasan menjadi syarat utama
agar aktivitas pendidikan bernilai di sisi Allah. Al-
Farabi mengingatkan bahwa pendidik yang ikhlas
tidak akan menjadikan pengajaran sebagai sarana
popularitas atau materi, tetapi sebagai bentuk
pengabdian kepada umat.!** Selain itu, amanah
juga menjadi bagian tak terpisahkan. Seorang
pendidik harus menyampaikan ilmu dengan
tanggung  jawab, tidak menyembunyikan
kebenaran, serta tidak menyalahgunakan posisi
atau keilmuannya.

130Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji
dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam
Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016):
45-59, https://doi.org/10.21093/di.v511.596.

104

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



C. Syarat dan Kode Etik Pendidik dalam Islam

Dalam Islam, pendidik memiliki peran yang sangat
penting dalam membentuk generasi yang berilmu dan
berakhlak mulia. Oleh karena itu, terdapat beberapa syarat
dan kode etik yang harus dimiliki oleh seorang pendidik
agar dapat menjalankan tugasnya dengan baik.

Syarat-syarat pendidik dalam Islam adalah sebagai
berikut:

1. Memiliki Ilmu yang Luas

Seorang pendidik harus memiliki pemahaman yang
mendalam tentang ilmu yang diajarkan. Dalam Islam,
ilmu tidak hanya mencakup aspek akademik tetapi juga
mencakup nilai-nilai moral dan spiritual. Imam Al-
Ghazali dalam 7hya Ulumuddin menyatakan bahwa
seorang guru harus memahami ilmunya secara
mendalam dan mampu menyampaikannya dengan
metode yang tepat agar bermanfaat bagi peserta didik. !
Pendidik harus menguasai ilmu yang diajarkannya
secara mendalam. Dalam Islam, ilmu tidak terbatas pada
aspek akademik, tetapi juga mencakup wawasan
keagamaan, sosial, dan moral. Imam Al-Ghazali juga
menekankan bahwa seorang guru harus mampu
menjelaskan konsep-konsep rumit dengan cara yang
dapat dipahami dan diamalkan oleh peserta didik.

131Rahminata, N. dan Aprison, W., “Konsep Ta’dib menurut
Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Perspektif Agama dan Identitas,
vol. 9, no. 12 (2024), https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article
/view/2276.

105

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://ojs.co.id/1/index.php/pai

2. Berakhlak Mulia
Kepribadian yang baik merupakan syarat utama bagi
seorang pendidik agar dapat menjadi teladan bagi
peserta didiknya. Ibnu Khaldun dalam Mugqaddimah-
nya menekankan bahwa akhlak seorang pendidik sangat
berpengaruh terhadap keberhasilan pendidikan, karena
peserta didik cenderung meniru perilaku gurunya.
Pendidik harus memiliki kepribadian yang luhur agar
bisa menjadi contoh.'* Perilaku pendidik yang baik
akan menciptakan lingkungan belajar yang positif. Ibnu
Khaldun juga menyatakan bahwa karakter guru
memiliki pengaruh yang besar terhadap pembentukan
moral peserta didik.
3. Sabar dan Bijaksana

Pendidikan adalah proses yang memerlukan kesabaran.
Pendidik harus mampu menghadapi berbagai karakter
peserta didik dengan penuh kebijaksanaan. Ibnu Sina
menekankan bahwa seorang pendidik harus memiliki
pemahaman psikologis terhadap muridnya agar dapat
membimbing mereka dengan cara yang sesuai.
Menghadapi peserta didik dengan berbagai latar
belakang menuntut kesabaran dan kebijaksanaan. Ibnu
Sina juga menyarankan agar guru bersikap tenang,

132Yusof, M. dan Mohamad, A., “Revisiting the Concept of Adab
in the Malay-Islamic Education Tradition: Insights from Al-Ghazali
and Al-Attas,” Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 7, no.
1 (2017): 23-35, https://doi.org/10.32350/itc.71.02.

106

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menghindari  kekerasan, dan mampu memahami
perasaan serta kesulitan murid.'*

. Ikhlas dalam Mengajar

Keikhlasan dalam mengajar adalah aspek penting dalam
Islam. Seorang pendidik harus memiliki niat yang tulus
dalam menyampaikan ilmu, bukan semata-mata untuk
mendapatkan keuntungan duniawi. Imam Al-Farabi
menegaskan bahwa seorang guru yang ikhlas akan lebih
mampu memberikan dampak positif kepada peserta
didiknya, karena ilmu yang disampaikan dengan niat
baik akan lebih mudah diterima. Niat yang tulus adalah
pondasi utama dalam pendidikan Islam.!** Imam Al-
Farabi juga menyatakan bahwa ilmu yang diajarkan
dengan keikhlasan akan lebih mudah menyentuh hati
dan mendorong peserta didik untuk

mengamalkannya.!*’

Adapun Ahmad Tafsir mengungkapkan bahwa syarat
guru terdiri dari empat hal yaitu: 1) Tentang umur, harus
sudah dewasa, (laki-laki minimal 21 tahun, perempuan
minimal 18 tahun), 2) Tentang keehatan, harus sehat

jasmani dan rohani, 3) Tentang kemampuan mengajar, ia

133Qyakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara

Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55—
67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476.

134Hanafi, M. R., “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji

dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya dalam
Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Islam, vol. 5, no. 1 (2016):
45-59, https://doi.org/10.21093/di.v511.596.

B351bid. him. 60.

107

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



harus ahli, 4) Harus berkesusilaan dan berdedikasi

tinggi.

136

D. Kode Etik Pendidik dalam Islam

Selain memenuhi syarat-syarat di atas, seorang
pendidik juga harus menjalankan tugasnya sesuai dengan

kode etik yang telah diajarkan dalam Islam. Beberapa
kode etik pendidik antara lain:

1.

Menjaga Kejujuran dan Amanah

Pendidik harus menyampaikan ilmu dengan jujur
dan bertanggung jawab. Ilmu yang diajarkan tidak
boleh diselewengkan atau digunakan untuk
kepentingan pribadi yang merugikan orang lain.
Pendidik harus jujur dalam menyampaikan
informasi dan tidak menyalahgunakan
kepercayaan. Mereka harus menjaga amanah
dalam bentuk keilmuan, waktu, dan perhatian
kepada peserta didik.

Menghormati Peserta Didik

Pendidik harus memperlakukan peserta didik
dengan penuh kasih sayang dan tidak
merendahkan ~ mereka.  Rasulullah ~ SAW
memberikan perhatian besar kepada para sahabat
yang masih muda, mendengarkan pendapat
mereka, dan mendorong mereka untuk aktif.

136 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam ...

hlm. 80

108

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Menghormati peserta didik berarti mengakui
potensi mereka sebagai individu.

Tidak Mengajarkan Ilmu yang Berbahaya atau
Sesat

Islam sangat menekankan pentingnya ilmu yang
bermanfaat. Oleh karena itu, pendidik tidak boleh
mengajarkan ilmu yang menyesatkan atau merusak
akhlak peserta didik. Pendidik harus memastikan
bahwa semua ilmu yang diajarkan memiliki dasar
kebenaran dan tidak bertentangan dengan ajaran
Islam. Ilmu yang menyesatkan adalah bentuk
pengkhianatan terhadap amanah pendidikan.

. Memberikan Motivasi dan Inspirasi

Seorang pendidik tidak hanya  Dbertugas
menyampaikan ilmu, tetapi juga harus mampu
memotivasi peserta didik agar memiliki semangat
belajar dan berkembang. Seorang pendidik ideal
adalah yang mampu membangkitkan semangat
belajar. Memberi inspirasi berarti menumbuhkan
harapan, menantang peserta didik untuk bermimpi
besar, dan membekali mereka dengan
keterampilan untuk mencapainya.

E. Kualifikasi dan Kompetensi Pendidik dalam Islam

Dalam Islam, pendidik memiliki tanggung jawab
besar dalam membimbing peserta didik agar tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang
mulia. Oleh karena itu, seorang pendidik harus memiliki

109

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kualifikasi dan kompetensi tertentu agar dapat
menjalankan tugasnya dengan baik.

Kualifikasi guru (pendidik) di Indonesia mencakup
kualifikasi akademik, kompetensi, dan sertifikasi. Seorang
guru harus memiliki kualifikasi akademik minimal S1 atau
D4, serta menguasai empat kompetensi utama: pedagogik,
kepribadian, sosial, dan profesional. Selain itu, guru juga
wajib memiliki sertifikat pendidik dan memenuhi
persyaratan sehat jasmani dan rohani.

Adapun kompetensi guru (pendidik) di Indonesia
berdasarkan Undang-Undang Nomor 14 Tahun 2005,
mencakup empat area utama, yaitu: Pedagogik,
Kepribadian, Sosial, dan Profesional.

1. Kompetensi Pedagogik
Kompetensi pedagogik adalah kemampuan
pendidik dalam memahami karakteristik peserta didik
serta menerapkan metode pembelajaran yang efektif.
Seorang pendidik harus mampu:
a. Menyesuaikan metode pembelajaran dengan
tingkat pemahaman peserta didik.
b. Memahami gaya belajar yang berbeda-beda
untuk mengoptimalkan pemahaman ilmu.
c. Menyampaikan materi dengan cara yang
menarik dan mudah dipahami.
Menurut Imam Al-Ghazali, pendidik harus
memperhatikan kondisi psikologis dan intelektual
peserta didik agar ilmu yang diberikan dapat terserap

110

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dengan baik."®” Dalam kitab Ayyuhal Walad, beliau
menekankan bahwa mengajar bukan hanya
menyampaikan ilmu, tetapi juga membentuk karakter
peserta didik.!*

2. Kompetensi Kepribadian

Pendidik harus memiliki kepribadian yang baik
agar dapat menjadi teladan bagi peserta didiknya.
Rasulullah SAW adalah contoh pendidik terbaik yang
memiliki akhlak mulia, sebagaimana firman Allah

dalam Al-Qur'an:

"Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-
benar berbudi pekerti yang agung.” (QS. Al-Qalam
[68]: 4)

Ciri-ciri pendidik yang memiliki kompetensi

kepribadian:
a. Berakhlak mulia dan memiliki integritas
tinggi.

b. Jujur dan bertanggung jawab dalam mengajar.

c. Memiliki sikap disiplin, sabar, dan kasih
sayang terhadap peserta didik.

Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah-nya menekankan

bahwa seorang pendidik harus memiliki karakter yang

37Nasir, B. M. dan Karim, M. R. A., “Pendidikan Islam dalam
Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya di Era Milenial,”
Jurnal Pendidikan Agama Islam, vol. 16, no. 2 (2019): 97-112,
https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430.

1381bid. hlm. 113-114.

111

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kuat karena peserta didik akan meniru perilaku

gurunya. '’

3. Kompetensi Profesional
Seorang pendidik harus memiliki penguasaan yang

mendalam terhadap ilmu yang diajarkan. Kompetensi

profesional ini mencakup:

1) Menguasai materi ajar secara mendalam.

2) Memiliki wawasan yang luas dan terus
memperbarui ilmu yang dimilikinya.

3) Mampu mengaitkan ilmu dengan kehidupan nyata
agar lebih relevan bagi peserta didik.

Menurut Ibnu Sina, seorang guru harus terus
belajar dan meningkatkan keilmuannya agar dapat
memberikan pendidikan yang terbaik bagi peserta
didik. Pendidikan yang baik tidak hanya mencetak
orang yang cerdas, tetapi juga berkarakter kuat.'*°

4. Kompetensi Sosial

Seorang  pendidik juga  harus  memiliki
keterampilan sosial yang baik agar dapat berinteraksi
dengan peserta didik, orang tua, serta masyarakat
secara efektif. Kompetensi sosial meliputi:

13%Huda, M. et al., “Understanding Modern Islamic Pedagogy: A
Study on the Meaning of Education in Al-Attas’ Thought,” SAGE
Open, vol. 8§, no. 3 (2018): 1-7, https://doi.org/10.1177/
2158244018801342.

140Qyakir, A., “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara
Filosofi dan Praktik,” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11, no. 1 (2020): 55—
67, https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476.

112

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.1177/

a. Mampu berkomunikasi dengan baik dan
menyampaikan ilmu dengan cara yang menarik.

b. Bersikap adil dan tidak membeda-bedakan peserta
didik.

c. Menjalin hubungan yang baik dengan orang tua
dan masyarakat untuk mendukung perkembangan
peserta didik.

Imam  Al-Farabi menekankan  pentingnya
komunikasi dalam pendidikan. Menurutnya, seorang
pendidik harus mampu berinteraksi dengan baik agar

dapat membimbing peserta didik secara optimal.'*!

141Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education
in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education, Kuala
Lumpur: Ta’dib International, 2015.

113

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 9
PESERTA DIDIK DALAM ISLAM

A. Pengertian Peserta Didik dalam Islam

Peserta didik dalam perspektif Islam merupakan
individu yang memiliki kedudukan mulia sebagai khalifah
Allah di muka bumi. Menurut Al-Rasyidin, peserta didik
adalah manusia yang sedang dalam tahap pertumbuhan
dan perkembangan, baik secara fisik maupun psikis, yang
memerlukan bimbingan dan arahan untuk mencapai
kedewasaan dan kesempurnaan hidup.'*?

Dalam konteks pendidikan Islam, peserta didik
dipandang sebagai amanah Allah yang harus dibina dan
dikembangkan sesuai dengan fitrahnya. Ramayulis
menjelaskan bahwa peserta didik dalam Islam adalah
individu yang memiliki potensi dasar (fitrah) yang baik,
namun membutuhkan bimbingan dan pendidikan untuk
mengaktualisasikan potensi tersebut secara optimal. '
Konsep ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Ar-
Rum [30] ayat 30 tentang fitrah manusia yang cenderung
kepada kebaikan.

ngl’swh!\)las@'!uu\u)& Wq@ému
agéjeau. Gsalag ¥ el uﬁj?.\sl\ Ll Gl 5 31a)

192 Ahmad Zainul Hamdi, "Konsep Fitrah dalam Pendidikan
Islam Kontemporer", Jurnal Pendidikan Islam, Vol. §, No. 2 (2023),
hlm. 145-162.

143Siti Maryam Munjiat, "Pengembangan Potensi Peserta Didik
dalam  Perspektif Pendidikan Islam", Al-Tadzkiyyah: Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 14, No. 1 (2023), hlm. 8§9-105.

114

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



;Tdudaémywwu\#gmm\u#mua”
Osalaa ¥ AT AR ALy e.\sl\u.d\dh

Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada
agama Allah; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah
menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus;
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (Q.S.)
Ar-Rum [30]: 30)

Samsul Nizar menegaskan bahwa peserta didik dalam
Islam bukan hanya objek pendidikan, melainkan juga
subjek yang aktif dalam proses pembelajaran. Mereka
memiliki kemampuan untuk berpikir, berkreasi, dan
mengembangkan diri sesuai dengan potensi yang
diberikan Allah. '** Karakteristik peserta didik dalam
Islam mencakup aspek jasmani, rohani, dan akal yang
harus dikembangkan secara seimbang dan integratif.

B. Potensi-Potensi Peserta Didik Perspektif Islam

Setiap peserta didik memiliki potensi-potensi yang
dapat dikembangkan melalui proses pendidikan. Menurut

“4Muhammad Rifqi Fachrian, "Peserta Didik sebagai Subjek
dalam Pembelajaran: Analisis Filosofis Pendidikan Islam", Tarbawi:
Jurnal Keilmuan Manajemen Pendidikan, Vol. 9, No. 2 (2023), hlm.
47-64.

115

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Muhaimin, potensi peserta didik dalam perspektif Islam
meliputi beberapa dimensi fundamental:'*°

1.

Potensi spiritual merupakan kemampuan peserta
didik untuk menjalin hubungan dengan Allah SWT.
Ahmad Tafsir menjelaskan bahwa potensi spiritual
ini mencakup kemampuan beriman, bertakwa,
beribadah, dan mengembangkan akhlak mulia .!*
Potensi ini menjadi landasan utama dalam
pembentukan kepribadian Muslim yang kaffah.

Potensi intelektual meliputi kemampuan berpikir,
menganalisis, memecahkan  masalah, dan
mengembangkan ilmu  pengetahuan. Hasan
Langgulung menyatakan bahwa Islam sangat
menghargai pengembangan akal sebagai alat untuk
memahami ayat-ayat Allah, baik yang tersurat
(qauliyah) maupun yang tersirat (karuniyah).'*’

Potensi  fistk mencakup kesehatan jasmani,
keterampilan motorik, dan kemampuan fisik
lainnya. Abdurrahman Saleh Abdullah menjelaskan

1%Nurul Hidayah, "Paradigma Holistik dalam Pengembangan

Potensi Peserta Didik Muslim", Jurnal [Imiah Pendidikan Islam, Vol.
6, No. 3 (2022), hlm. 178-195.

146 Abdurrahman Kasdi, "Implementasi Pendidikan Karakter

Berbasis Spiritual dalam Mengembangkan Potensi Peserta Didik",
Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, Vol. 18, No. 1 (2023),
hlm. 156-173.

147 Miftahul Ulum, "Pengembangan Kecerdasan Intelektual

dalam Pendidikan Islam: Analisis Konseptual dan Praktis", At-Ta'dib:
Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, Vol. 15, No. 2 (2022),
hlm. 201-218.

116

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



bahwa Islam mengajarkan pentingnya menjaga
kesehatan tubuh sebagai amanah Allah yang harus
dipelihara .!%®

4. Potensi sosial meliputi kemampuan berinteraksi,
berkomunikasi, dan bekerja sama dengan orang lain.
Zakiah Daradjat menekankan bahwa manusia adalah
makhluk sosial yang membutuhkan orang lain dalam
proses perkembangannya.

5. Potensi estetika mencakup kemampuan
mengapresiasi ~ keindahan,  berkreasi, dan
mengembangkan seni. Muhammad Naquib al-Attas
menjelaskan bahwa Islam mengakui pentingnya
pengembangan rasa keindahan sebagai bagian dari
pembentukan kepribadian yang utuh.'#’

C. Dimensi-Dimensi Peserta Didik

Peserta didik dalam Islam memiliki dimensi yang
kompleks dan multifase. Menurut Jalaluddin Rahmat,
dimensi-dimensi peserta didik dapat dipahami melalui
beberapa aspek:'*°

1487 ainal Abidin, "Konsep Kesehatan Jasmani dalam Perspektif
Pendidikan Islam", Journal of Islamic Education Research, Vol. 4,
No. 2 (2023), hlm. 234-251.

199Giti Nurjanah, "Pengembangan Keterampilan Sosial Peserta
Didik melalui Pendidikan Islam", Jurnal Pendidikan Karakter, Vol.
13, No. 1 (2022), him. 67-84.

150 Rahmat Hidayat, "Memahami Dimensi Individu dalam
Pendidikan Islam Kontemporer", Studia Islamika, Vol. 30, No. 2
(2023), hlm. 89-112.

117

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



1.

Dimensi  Individual:  Dimensi  individual
menekankan pada keunikan setiap peserta didik
sebagai individu yang memiliki karakteristik,
bakat, minat, dan kemampuan yang berbeda-beda.
Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibani
menjelaskan bahwa Pendidikan Islam harus
memperhatikan perbedaan individual ini untuk
mencapai perkembangan yang optimal.'”!

Dimensi Sosial: Dimensi sosial menekankan pada
kemampuan peserta didik untuk berinteraksi dan
bersosialisasi dengan lingkungannya. Munzir
Hitami menyatakan bahwa pendidikan Islam harus
mempersiapkan peserta didik untuk menjadi
anggota masyarakat yang aktif dan konstruktif .!>
Dimensi Temporal: Dimensi temporal berkaitan
dengan perkembangan peserta didik dari waktu ke
waktu. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa
pendidikan Islam harus mempertimbangkan tahap-
tahap perkembangan peserta didik dari masa

kanak-kanak hingga dewasa.'>

5IMuslih Usa, "Pendekatan Diferensial dalam Pembelajaran:

Aplikasi dalam Pendidikan Islam", Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam,
Vol. 12, No. 1 (2022), hlm. 567-584.

152 Asep Kurniawan, "Dimensi Sosial Peserta Didik dalam

Pendidikan Islam Abad 21", Al-Fikrah: Jurnal Manajemen
Pendidikan, Vol. 11, No. 2 (2023), hlm. 78-95.

153 Dedi Wahyudi, "Periodisasi Perkembangan Peserta Didik

dalam Tradisi Pendidikan Islam", Jurnal Studi Islam, Vol. 24, No. 1
(2022), hlm. 134-151.

118

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



4. Dimensi Diferensial:  Dimensi  diferensial
mengakui adanya perbedaan antara peserta didik
dalam berbagai aspek seperti kemampuan kognitif,
kecerdasan emosional, dan gaya belajar. Muhibbin
Syah  menekankan pentingnya pendekatan
diferensial dalam pendidikan Islam.!>*

D. Perkembangan Peserta Didik dalam Islam dan
Faktor-Faktor yang Mempengaruhinya

Perkembangan peserta didik dalam Islam dipandang
sebagai proses yang berkelanjutan dan komprehensif.
Menurut Syamsu Yusuf, perkembangan peserta didik
mencakup berbagai aspek yang saling berinteraksi.!*

1. Tahap-tahap Perkembangan Peserta Didik:

a. Masa Prenatal (Sebelum Lahir)
Islam memberikan perhatian khusus pada
perkembangan janin dalam kandungan. Ahmad
Warson Munawwir menjelaskan bahwa
pendidikan Islam dimulai sejak pemilihan
pasangan hidup yang saleh/salehah. !

b. Masa Bayi dan Balita (0-5 tahun)

154 Sri Mulyani, "Aplikasi Psikologi Perkembangan dalam
Pendidikan Islam", Psikolslamedia: Jurnal Psikologi Islam, Vol. 8§,
No. 2 (2023), hlm. 156-173.

155 Yusuf Rahman, "Tahapan Perkembangan Kognitif dan
Spiritual Peserta Didik Muslim", International Journal of Islamic
Education, Vol. 7, No. 1 (2023), hlm. 23-40.

156 Fatimah Az-Zahra, "Faktor Prenatal dalam Pembentukan
Karakter: Perspektif Pendidikan Islam", Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini Islami, Vol. 9, No. 1 (2022), hlm. 445-462.

119

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pada masa ini, perkembangan dasar
kepribadian mulai terbentuk. Kartini Kartono
menyatakan bahwa pengalaman pada masa ini
sangat mempengaruhi perkembangan
selanjutnya.'®’

c. Masa Kanak-kanak (6-12 tahun)
Masa ini merupakan periode penting untuk
pembentukan kebiasaan dan nilai-nilai dasar.
Hurlock menjelaskan bahwa pada masa ini
anak mulai mengembangkan kemampuan
kognitif dan sosial.!>®

d. Masa Remaja (13-18 tahun)
Masa remaja adalah periode transisi yang
penuh tantangan. Santrock menyatakan bahwa
pada masa ini terjadi perubahan fisik, kognitif,
dan psikososial yang signifikan.'>

e. Masa Dewasa Awal (19-25 tahun)
Pada masa ini, individu mulai mandiri dan
bertanggung jawab atas pilihan hidupnya.

157Hendra Kurniawan, "Psikologi Perkembangan Anak dalam
Konteks Pendidikan Islam", Child Development and Islamic
Education Journal,, Vol. 6, No. 2 (2023), hlm. 78-95

38Nur Aini Rakhmawati, "Karakteristik Perkembangan Masa
Kanak-kanak dalam Pendidikan Islam", Early Childhood Islamic
Education Journal, Vol. 5, No. 1 (2022), him. 112-129.

159Muhammad Igbal Santoso, "Problematika Pendidikan Remaja
Muslim di Era Digital", Journal of Islamic Adolescent Education, Vol.
4, No. 3 (2023), hlm. 89-106.

120

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Papalia menjelaskan bahwa ini adalah masa
pencarian identitas dan stabilitas. '
2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan
Peserta Didik:
a. Faktor Hereditas
Faktor keturunan mempengaruhi potensi dasar
peserta didik. Ngalim Purwanto menjelaskan
bahwa sifat-sifat yang diturunkan dari orang
tua berpengaruh terhadap perkembangan
anak.'¢!
b. Faktor Lingkungan
Lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat
sangat mempengaruhi perkembangan peserta
didik. Fuad Ihsan menekankan pentingnya
lingkungan yang kondusif untuk
perkembangan optimal.'?

c. Faktor Nutrisi dan Kesehatan
Kondisi fisik dan kesehatan mempengaruhi
kemampuan belajar peserta didik. Soemanto

160 Dewi Sartika, "Transisi Menuju Kedewasaan: Perspektif
Pendidikan Islam", Journal of Adult Education in Islamic Perspective,
Vol. 3, No. 2 (2022), him. 201-218.

161 Ahmad Fauzi, "Pengaruh Faktor Hereditas dalam
Perkembangan Karakter Islami", Genetic and Character Development
Journal, Vol. 8, No. 1 (2023), him. 145-162.

162Indah Permatasari, "Peran Lingkungan dalam Pembentukan
Kepribadian Muslim", FEnvironmental Psychology in Islamic
Education Journal, Vol. 7, No. 2 (2023), hlm. 178-195.

121

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menjelaskan bahwa gizi yang baik dan
kesehatan yang prima mendukung
perkembangan kognitif.!®

Faktor Psikologis

Kondisi emosional, motivasi, dan minat sangat
mempengaruhi proses pembelajaran. Hamzah
B. Uno menyatakan bahwa faktor psikologis
menjadi kunci keberhasilan Pendidikan.'®*
Faktor Spiritual

Dalam perspektif Islam, faktor spiritual
memiliki peran penting dalam perkembangan
peserta didik. Jalaluddin menekankan bahwa
hubungan dengan Allah memberikan makna
dan tujuan hidup.'®® Selain itu, faktor spiritual
ini sebagai media peserta didik untuk menjadi
lebih dari apa yang dia bisa saat ini, misalnya
menghasilkan prestasi atau karya.

E. Perbedaan Individu Peserta Didik

Setiap peserta didik memiliki karakteristik unik
yang membedakannya dari yang lain. Menurut Gardner,

163Rudi Hartono, "Nutrisi dan Kesehatan dalam Optimalisasi
Pembelajaran Islam", Health and Islamic Education Journal, Vol. 6,
No. 1(2022), hlm. 234-251.

164Sari Dewi Muslimah, "Faktor Psikologis dalam Keberhasilan
Pendidikan Islam", Psychology of Islamic Education Journal, Vol. 9,
No. 3 (2023), him. 123-140.

165 Abdul Malik, "Spiritualitas sebagai Fondasi Perkembangan
Peserta Didik Muslim", Spirituality and Education Journal, Vol. 5,
No. 2 (2022), hlm. 89-106.

122

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



setiap individu memiliki kecerdasan majemuk yang
berbeda-beda. '®® Dalam konteks pendidikan Islam,
perbedaan individu ini harus dihargai dan menjadi
pertimbangan dalam proses pembelajaran.
1. Perbedaan dalam Kemampuan Kognitif
Peserta didik memiliki tingkat kemampuan
berpikir yang berbeda-beda. Bloom
mengklasifikasikan kemampuan kognitif ke dalam
enam tingkatan: mengingat, memahami, menerapkan,
menganalisis, mengevaluasi, dan mencipta. ¢’
Pendidik harus mampu mengakomodasi perbedaan ini
dalam proses pembelajaran.
2. Perbedaan dalam Gaya Belajar
Setiap peserta didik memiliki cara belajar yang
berbeda. Dunn dan Dunn mengidentifikasi berbagai
gaya belajar seperti visual, auditori, dan kinestetik. '6®
Pemahaman terhadap gaya belajar ini penting untuk
efektivitas pembelajaran.
3. Perbedaan dalam Minat dan Bakat
Peserta didik memiliki minat dan bakat yang
beragam. Super menjelaskan bahwa minat berkaitan

166 Laila Qodariah, "Teori Kecerdasan Majemuk dalam
Pendidikan Islam", Multiple Intelligence in Islamic Education
Journal, Vol. 8, No. 1 (2023), hlm. 156-173.

167Bambang Sutrisno, "Implementasi Taksonomi Bloom dalam
Pembelajaran Agama Islam", Cognitive Development in Islamic
Learning Journal, Vol. 7, No. 3 (2023), hlm. 201-218.

168Maya Sari, "Gaya Belajar dan Efektivitas Pembelajaran PAI",
Learning Styles in Islamic Education Journal, Vol. 6, No. 2 (2022),
hlm. 145-162.

123

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dengan preferensi aktivitas, sedangkan bakat berkaitan
dengan potensi kemampuan.'® Pendidik harus mampu
mengidentifikasi dan mengembangkan minat serta
bakat setiap peserta didik.
4. Perbedaan dalam Latar Belakang Sosial Budaya
Latar  belakang  keluarga  dan  budaya
mempengaruhi cara peserta didik memandang dan
merespons  pembelajaran. Banks menekankan
pentingnya pendidikan multikultural yang menghargai
keberagaman.'”®
5. Perbedaan dalam Perkembangan Emosional
Tingkat kematangan emosional peserta didik
berbeda-beda. Goleman menjelaskan pentingnya
kecerdasan emosional dalam keberhasilan akademik
dan sosial. "' Pendidik harus memahami dan
membantu peserta didik mengembangkan kecerdasan
emosional mereka.

6. Perbedaan dalam Kondisi Fisik
Kondisi fisik peserta didik yang berbeda-beda,
termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus,

169Farid Wijaya, "Identifikasi Minat dan Bakat dalam Pendidikan
Islam", Talent Development in Islamic Education Journal, Vol. 4, No.
1 (2023), him. 78-95.

170 Aisyah Fitri, "Pendidikan Multikultural dalam Perspektif
Islam", Multicultural Islamic Education Journal, Vol. 9, No. 2 (2022),
hlm. 234-251.

1"THasan Abdullah, "Kecerdasan Emosional dalam Pembentukan
Karakter Islami", Emotional Intelligence and Islamic Character
Journal, Vol. 8, No. 3 (2023), him. 189-206.

124

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



harus mendapat perhatian dalam proses pendidikan.
hlmlahan dan Kauffman menekankan pentingnya
pendidikan inklusif yang mengakomodasi semua
peserta didik.!”

Pemahaman terhadap perbedaan individu ini
sangat penting dalam konteks pendidikan Islam yang
menekankan prinsip keadilan dan pemerataan
pendidikan. Al-Ghazali dalam Thya Ulumuddin
menyatakan bahwa pendidik harus memahami
karakteristik setiap peserta didik untuk dapat
memberikan bimbingan yang tepat.

Demikianlah faktor-faktor yang mempengaruhi
perkembangan peserta didik. Beberapa faktor di atas
dapat membantu orang tua maupun peserta didik itu
sendiri agar dapat berkembang dengan baik.'”

172 Ratna Sari, "Pendidikan Inklusif dalam Tradisi Islam",
Inclusive Education in Islamic Tradition Journal, Vol. 5, No. 1 (2022),
hlm. 167-184.

173M. Syamsul Hadi, "Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dalam
Pendidikan Individual", Al-Ghazali's Educational Thought Journal,
Vol. 7, No. 2 (2023), hlm. 123-140.

125

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 10
EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM

A. Konsep Evaluasi Pendidikan Islam

Evaluasi dalam pendidikan Islam merupakan proses
sistematis untuk mengukur dan menilai sejauh mana
tujuan pembelajaran telah tercapai, tidak hanya dalam
aspek kognitif, tetapi juga mencakup aspek afektif dan
psikomotorik. Evaluasi ini bertujuan untuk membentuk
individu yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

Menurut penelitian, evaluasi pendidikan Islam lebih
fokus pada pengukuran capaian afektif dan psikomotorik
peserta didik, yang meliputi sikap sosial dan sikap
spiritual. Evaluasi ini dilakukan untuk mengetahui sejauh
mana peserta didik memahami dan mengamalkan ajaran
Islam dalam kehidupan sehari-hari.!*

Selain itu, evaluasi dalam pendidikan Islam juga
harus mencakup aspek kognitif, yaitu kemampuan berpikir
dan pengetahuan peserta didik tentang ajaran Islam. Hal
ini sejalan dengan pandangan yang menyatakan bahwa
evaluasi pendidikan Islam harus mencakup tiga domain
utama: kognitif (intelektual), afektif (sikap dan nilai), dan
psikomotorik (perilaku nyata).

Evaluasi pendidikan Islam juga harus berlandaskan
pada prinsip-prinsip Islam, seperti keadilan, objektivitas,
dan kejujuran, serta mempertimbangkan niat dan usaha
peserta didik dalam proses pembelajaran.

174 Journal Of Education oleh Abdullah Bill Huda et al. (2023)

126

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



B. Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam

Evaluasi memiliki peran yang sangat penting dalam
keseluruhan proses pendidikan Islam. Tidak hanya
berfungsi untuk mengukur hasil pembelajaran peserta
didik, evaluasi juga menjadi alat refleksi terhadap proses
pendidikan secara menyeluruh—mulai dari metode,
materi, hingga pendekatan spiritual yang digunakan oleh
pendidik.

Dalam perspektif Islam, evaluasi bukan hanya sarana
akademik, tetapi juga bagian dari nilai-nilai akuntabilitas
dan tanggung jawab moral. Al-Qur’an secara tersirat
memberikan landasan penting tentang pentingnya
muhasabah (evaluasi diri), sebagaimana dalam firman
Allah Swt. Surat Al-Hasyr [59] ayat 18:

& \ﬁ\,mwmuu@)mjm G T el ol G
Oslass Ly Dl il )

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada
Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa
vang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat)...”
(QS. Al-Hasyr [59]: 18)

Ayat ini menegaskan urgensi introspeksi dan evaluasi
sebagai bagian dari kehidupan yang Islami—yang
mencakup aspek spiritual dan perilaku manusia. Dalam
konteks pendidikan, ini berarti bahwa keberhasilan
pendidikan Islam bukan hanya dinilai dari capaian kognitif
semata, tetapi dari transformasi karakter, nilai, dan akhlak
peserta didik.

127

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Evaluasi dalam pendidikan Islam memiliki tujuan
untuk mengetahui perkembangan potensi fitrah manusia,
menilai akhlak, dan memastikan bahwa proses pendidikan
berjalan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Evaluasi menjadi
instrumen penting dalam menjaga kesesuaian antara
praktik pendidikan dengan tujuan ideal pendidikan Islam,
yaitu terbentuknya insan kamil.'”®

Lebih lanjut, Hasanuddin menekankan bahwa tanpa
sistem evaluasi yang baik, pendidikan Islam akan
kehilangan arah dalam mengukur keberhasilannya secara
holistik. Evaluasi yang dirancang dengan pendekatan
Islam mampu mengintegrasikan aspek ruhiyah, aqliyah,
dan jasadiyah dalam penilaian, sehingga pembelajaran
tidak hanya menghasilkan lulusan yang cerdas, tetapi juga
berakhlak.!”®

Dalam praktiknya, urgensi evaluasi ini menuntut
adanya alat ukur yang tidak hanya valid secara akademik,
tetapi juga relevan dengan nilai-nilai syariat. Sehingga,
diperlukan evaluasi yang mampu menilai aspek spiritual,
sikap, dan perilaku peserta didik di samping capaian
akademiknya.

175 Asy'ari, M., & Djamarah, S. B. (2021). Evaluasi Pendidikan
Islam: Konsep, Tujuan dan Aplikasinya. Jakarta: Prenadamedia
Group.

17Hasanuddin, R. (2023). Urgensi Evaluasi Pendidikan Islam
dalam Penguatan Karakter Siswa. Jurnal Pendidikan Islam Terpadu

128

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



C. Prinsip-Prinsip Evaluasi Pendidikan Islam

Dalam melakukan evaluasi pendidikan Islam, ada
beberapa prinsip yang perlu dipegang yaitu:!”’

1. Evaluasi mengacu pada tujuan atau kompetensi
Agar evaluasi sesuai dan dapat mencapai sasaran
maka evaluasi perlu berpijak pada kompetensi.
Dengan begitu ukuran keberhasilan pembelajaran
dapat diketahui secara jelas dan terarah.

2. Evaluasi dilaksanakan secara objektif
Evaluasi harus didasarkan pada fakta dan data yang
ada tanpa dipengaruhi oleh unsur subjektifitas dan
harus mempertimbangkan prinsip keadilan.

3. Evaluasi harus dilaksanakan secara komprehensif
Evaluasi harus dilaksanakan secara menyeluruh
meliputi aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.

4. Evaluasi dilaksanakan secara kontinyu.

Evaluasi dilakukan secara terus menerus dari waktu
ke waktu untuk mengetahui perkembangan peserta
didik secara menyeluruh.

Evaluasi pendidikan memiliki kedudukan penting
untuk mengukur keberhasilan peserta didik dalam
mencari ilmu dan keberhasilan pendidik dalam
memanajemen sumber daya pendidikan.!”®

77Wathoni, Hadis Tarbawi: Telaah Hadis-hadis Pendidikan,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar)

178 Wathoni, Hadis Tarbawi: Telaah Hadis-hadis Pendidikan,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar)

129

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



D. Fungsi Evaluasi Pendidikan Islam

Fungsi evaluasi diantaranya:'”
1. Evaluasi berfungsi selektif
Dengan cara mengadakan evaluasi guru
mempunyai cara untuk mengadakan seleksi
terhadap siswanya. Seleksi itu sendiri mempunyai
berbagai tujuan, antara lain:
a) Untuk memilih siswa yang dapat diterima di
sekolah tertentu.
b) Untuk memilih siswa yang dapat naik ke kelas
atau tingkat berikutnya.
c¢) Untuk memilih siswa yang seharusnya
mendapat beasiswa.
d) Untuk memilih siswa yang sudah berhak
meninggalkan sekolah dan sebagainya.
2. Evaluasi berfungsi diagnostik
Apabila alat yang digunakan dalam evaluasi cukup
memenuhi syarat, maka dengan melihat hasilnya,
guru akan mengetahui kelemahan siswa. Di
samping itu diketahui pula sebab-sebab kelemahan
itu. Jadi dengan mengadakan evaluasi, sebenarnya
guru mengadakan diagnosis kepada siswa tentang
kebaikan dan kelemahannya. Dengan diketahuinya
sebab-sebab kelemahan ini, akan lebih mudah
dicari cara untuk mengatasi
3. Evaluasi berfungsi sebagai penempatan

"Daryanto dalam bukunya yang berjudul Evaluasi Pendidikan.

130

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Sistem baru yang kini banyak dipopulerkan di negara
Barat, adalah sistem belajar sendiri. Belajar sendiri
dapat dilakukan dengan cara mempelajari sebuah
paket belajar, dilakukan dengan cara mempelajari
sebuah paket belajar, baik itu berbentuk modul
maupun paket belajar yang lain. Sebagai alasan dari
timbulnya sistem ini adalah adanya pengakuan yang
besar terhadap kemampuan individual.

Setiap siswa sejak lahirnya telah membawa bakat
sendiri-sendiri sehingga pelajaran akan lebih efektif
apabila disesuaikan dengan pembawaan yang ada.
Pendekatan yang lebih bersifat melayani perbedaan
kemampuan adalah pengajaran secara kelompok.
Untuk dapat menentukan dengan pasti di kelompok
mana seorang siswa harus ditempatkan, digunakan
suatu evaluasi. Sekelompok siswa mempunyai hasil
evaluasi yang sama, akan berada dalam kelompok
yang sama dalam belajar.

Evaluasi berfungsi sebagai pengukuran keberhasilan
Fungsi keempat dari evaluasi ini dimaksudkan
untuk mengetahui sejauh mana suatu program
berhasil diterapkan. Keberhasilan program ditentukan
oleh beberapa faktor yaitu faktor guru, metode
mengajar, kurikulum, sarana dan sistem kurikulum.

131

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



E. Evaluasi Diagnostik, Formatif dan Sumatif

Jenis-jenis evaluasi yang dapat diterapkan dalam

pendidikan Islam adalah:'®°

1.

Evaluasi Diagnostik, yaitu evaluasi yang
dilakukan terhadap hasil penganalisaan tentang
keadaan belajar peserta didik, baik merupakan
kesulitan-kesulitan maupun hambatanhambatan
yang ditemui dalam situasi belajar mengajar.
Fungsinya, yaitu untuk mengetahui masalah-
masalah yang diderita atau mengganggu peserta
didik, sehingga peserta didik mengalani kesulitan,
hambatan atau gangguan ketika mengikuti
program pembelajaran dalam satu mata pelajaran
tertentu (PAI). Sehingga kesulitan peserta didik
tersebut dapat diusahakan pemecahannya.

Tujuannya, yaitu untuk membantu kesulitan atau
mengetahui hambatan yang dialami peserta didik
waktu mengikuti kegiatan pembelajaran pada satu
mata pelajaran tertentu (PAI) atau keseluruhan
program pembelajaran. Aspek-aspek yang dinilai,
meliputi  hasil  belajar, latar  belakang
kehidupannya, serta semua aspek yang berkaitan
dengan kegiatan pembelajaran. Waktu
pelaksanaan, disesuaikan dengan keperluan
pembinaan dari suatu lembaga pendidikan, dalam

Sawaluddin (2018)

132

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



rangka meningkatkan mutu pendidikan para
peserta didiknya.

2.Evaluasi Formatif, yaitu penilaian untuk
mengetahui dan memantau kemajuan hasil belajar
yang dicapai oleh para peserta didik selama proses
belajar berlangsung dan setelah menyelesaikan
satuan program pembelajaran (kompetensi dasar)
pada mata pelajaran tertentu, serta untuk
mengetahui kelemahan-kelemahan yang
memerlukan perbaikan, sehingga hasil belajar
peserta didik dan proses belajar guru menjadi lebih
baik.Tujuan utama penilaian formatif adalah untuk
memperbaiki proses pembelajaran, bukan untuk
menentukan tingkat kemampuan peserta didik.
Jenis ini diterapkan berdasarkan asumsi bahwa
manusia memiliki banyak kelemahan seperti
tercantum dalam QS. An-Nisa ayat 28 “Allah
hendak memberikan keringanan kepadamu, dan
manusia dijadikan bersifat lemah”. Dan pada
mulanya tidak mengetahui apa-apa, tercantum
dalam QS. An-Nahl [16]: 78, sehingga
pengetahuan, keterampilan, dan sikap itu tidak
dibiasakan.

A Jaas 15605 Gsalad ¥ 553«-14‘ sk Ga Aa0AT a5

>0

Gso&os K&l 530y il aaldl

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu
dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia

133

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati,
agar kamu bersyukur. (QS. An-Nahl [16]: 78)

Untuk itu, Allah SWT menganjurkan agar manusia
berkonsentrasi pada suatu informasi yang didalami
sampai tuntas, mulai proses pencarian, (belajar
mengajar) sampai pada tahap pengevaluasian. Setelah
informasi itu dikuasai dengan sempurna, ia dapat
beralih pada informasi yang lain, tercantum dalam
Q.S. Al-Insyirah [94]: 7-8.

w2 8 Gl )5 Gl G 56 13
Maka apabila kamu telah selesai (dari sesuatu
urusan), kerjakanlah dengan  sungguh-sungguh
(urusan) yang lain, dan hanya kepada Tuhanmulah
hendaknya kamu berharap. (Q.S. Al-Insyirah [94]: 7-
8
: Oleh sebab itu, evaluasi dilakukan mengacu dan
pada:

a) Fungsi, yaitu untuk memperbaiki proses
pembelajaran ke arah yang lebih baik dan
efisien atau memperbaiki satuan/rencana
pembelajaran.

b) Tujuan, yaitu untuk mengetahui penguasaan
peserta didik tentang materi yang diajarkan
dalam satu satuan/rencana pembelajaran.

c) Aspek yang dinilai, terletak pada penilaian
normatif yaitu hasil kemajuan belajar peserta
didik yang meliputi: pengetahuan,

134

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



keterampilan dan sikap terhadap materi ajar
PAI yang disajikan.

d) Waktu  pelaksanaan: akhir  kegiatan
pembelajaran dalam satu satuan/rencana
pembelajaran.'®!

. Evaluasi Sumatif, istilah “sumatif’ berasal dari

kata “sum” yang berarti “total obtained by adding

together items, numbers or amounst, yaitu evaluasi
yang dilakukan terhadap hasil belajar peserta didik
setelah mengikuti pelajaran dalam satu semester
dan akhir tahun untuk menentukan jenjang
berikutnya, seperti tercantum dalam QS. Al-

Insyiqaq ayat 19 “Sesungguhnya kamu melalui

tingkat demi tingkat (dalam kehidupan). Dan juga

dalam QS. Al-Qamar ayat 49 yaitu “Sesungguhnya

Kami menciptakan segala sesuatu menurut

ukuran.” Dengan demikian, ujian akhir semester

dan ujian nasional termasuk penilaian Sumatif.

Penilaian sumatif diberikan dengan maksud untuk

mengetahui apakah peserta didik sudah dapat

menguasai standar kompetensi yang telah
ditetapkan atau belum. Tujuan penelian sumatif
adalah untuk menentukan nilai  (angka)
berdasarkan tingkatan hasil belajar peserta didik
yang selanjutnya dipakai sebagai angka rapor.

Oleh sebab itu evaluasi dilakukan mengacu dan

pada:

131QS. Al-Insyirah: 7-8.

135

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



a) Fungsi, yaitu untuk mengetahui angka atau
nilai peserta didik setelah mengikuti program
pembelajaran dalam satu catur wulan, semester
atau akhir tahun.

b) Tujuan, untuk mengetahui hasil belajar yang
dicapai oleh peserta didik setelah mengikuti
program pembelajaran dalam satu catur wulan,
semester atau akhir tahunpada setiap mata
pelajaran (PAI) pada satu satuan pendidikan
tertentu.

c) Aspek-aspek yang dinilai, yaitu kemajuan hasil
belajar meliputi pengetahuan, ketrampilan,
sikap dan penguasaan peserta didik tentang
mata pelajaran yang diberikan.

d) Waktu pelaksanaan, yaitu setelah selesai
mengikuti program pembelajaran selama satu
catur wulan, semester atau akhir tahun
pembelajaran pada setiap mata pelajaran (PAI)
pada satu tingkat satuan pendidikan.'®?

182Q3S. Al-Insyigaq: 19 dan QS. Al-Qamar: 49.

136

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 11
LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM

A . Pengertian Lembaga Pendidikan Islam

Secara etimologis, lembaga berasal dari kata dasar
“lembaga” yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) diartikan sebagai badan atau organisasi yang
bertujuan melakukan suatu usaha tertentu dalam bidang
sosial, keilmuan, pendidikan, dan sebagainya.'®’ Dalam
konteks pendidikan, lembaga dapat dimaknai sebagai
suatu organisasi atau badan yang memiliki struktur dan
fungsi tertentu dalam menyelenggarakan proses
pendidikan secara sistematis dan terencana.

Adapun lembaga pendidikan secara umum
merupakan suatu sistem atau wadah  tempat
berlangsungnya proses pendidikan yang dilaksanakan
secara sadar dan terstruktur guna mengembangkan potensi
peserta didik. Proses ini dilakukan dengan maksud
membentuk pribadi yang berilmu, berakhlak, serta mampu
berperan dalam kehidupan masyarakat.

Sementara itu, lembaga pendidikan Islam adalah
suatu organisasi atau badan yang secara khusus
menyelenggarakan pendidikan berdasarkan nilai-nilai
Islam, dengan tujuan utama membentuk insan yang
beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Lembaga

133Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI), https://kbbi.kemdikbud.go.id/
entri/lembaga, 2016

137

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://kbbi./

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu
pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga nilai-nilai
Islam (transfer of values) melalui proses interaksi antara
pendidik, peserta didik, kurikulum, serta lingkungan
belajar yang Islami.

Berdasarkan hal tersebut, lembaga pendidikan Islam
dapat dikatakan sebagai tempat berlangsungnya kegiatan
pembelajaran yang dilandasi oleh prinsip-prinsip ajaran
Islam. Ia memiliki struktur organisasi yang jelas dan
bertanggung jawab atas keberlangsungan pendidikan
sesuai dengan nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis. Lembaga
ini menciptakan lingkungan yang kondusif bagi
tumbuhnya akhlak Islami, ilmu pengetahuan, serta
kepribadian Muslim yang utuh.

Dalil yang memperkuat pentingnya pendidikan dalam
Islam terdapat dalam QS. Al-Mujadilah [58] ayat 11, yang
berbunyi:

@M\Mbwu\sﬂ\}m?gdﬁh\ j $ialz u.ml\ L@La
wi\j@\ytgwﬂ\m\@}\jwubﬂ\d.‘s\a\Jr,Sl,m\
ek Ol Ly 45 S50 alaDT 146

Wahai orang-orang yang beriman! Apabila dikatakan
kepadamu, 'Berilah kelapangan di dalam majelis, maka
lapangkanlah, niscaya Allah akan memberi kelapangan
untukmu. Dan apabila dikatakan, 'Berdirilah kamu,'
maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan
orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-
orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Dan Allah

138

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Mabha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan. (Q.S. Al-
Mujadalah [58]: 11)

Ayat ini menegaskan bahwa kedudukan orang yang
berilmu sangat tinggi di sisi Allah, sehingga
penyelenggaraan pendidikan, khususnya pendidikan
Islam, menjadi sangat penting dan harus dilaksanakan
secara terorganisasi melalui lembaga yang sah. !

Pandangan ulama terhadap lembaga pendidikan Islam
sangat beragam, namun umumnya sepakat bahwa lembaga
ini  merupakan sarana vital dalam  menjaga,
mengembangkan, dan mentransmisikan ajaran Islam
kepada generasi berikutnya. Berikut adalah beberapa
pandangan ulama terkait lembaga pendidikan Islam:

1. Imam Al-Ghazali

Dalam karyanya lhya’ Ulumuddin, Al-Ghazali
menekankan pentingnya pendidikan dalam
membentuk akhlak dan karakter manusia. Ia
berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya
bertujuan mentransfer ilmu, tetapi juga membina
jiwa agar selaras dengan nilai-nilai agama.
Lembaga pendidikan menjadi tempat pembinaan
ruhani dan moral yang sangat strategis dalam
masyarakat Islam.'®

2. Ibn Khaldun

184 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya,
(Jakarta: PT. Syaamil Cipta Media, 2005), QS. Al-Mujadalah: 11.
185 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr.

139

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dalam Mugqaddimah, Ibn Khaldun menyoroti
pentingnya pendidikan dalam pembangunan
peradaban. la melihat lembaga pendidikan
sebagai alat transmisi ilmu pengetahuan dan
budaya Islam yang menjaga kesinambungan
umat. Pendidikan menurutnya harus disesuaikan
dengan tahapan perkembangan peserta didik dan
konteks sosial. '8¢

3. Syekh Nawawi al-Bantani
Ulama Nusantara ini sangat menekankan
pentingnya madrasah dan pesantren sebagai pusat
pendidikan Islam. Ia berpendapat bahwa
lembaga-lembaga tersebut harus menjadi tempat
tumbuhnya ilmu agama dan akhlak mulia, serta
harus tetap relevan dengan perkembangan zaman
tanpa meninggalkan ruh kelslamannya.'®’

2. Muhaimin (Cendekiawan Kontemporer
Indonesia)
Dalam bukunya Paradigma Pendidikan Islam,
Muhaimin  menyatakan ~ bahwa  lembaga
pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada
kognitif, tetapi juga afektitf dan psikomotorik. Ia
menekankan perlunya pendekatan holistik yang

18Tbn Khimdun, Mugaddimah Ibn Khimdun, Beirut: Dar al-Fikr,
2004.

8"Nawawi Al-Bantani, Nikayatuz Zain fi Irsyad al-Mubtadi’in,
(Semarang: Toha Putra, 2020), hlm 5-7

140

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



melibatkan aspek spiritual, intelektual, dan sosial
dalam sistem pendidikan Islam.'®3

B. Lembaga Pendidikan Islam Formal

Menurut Undang-Undang No 20 Tahun 2003
merupakan pendidikan yang diselenggarakan di
sekolah-sekolah pada umumnya. Pendidikan formal
didefinisikan  sebagai jalur pendidikan yang
terstruktur dan berjenjang yang terdiri atas pendidikan
dasar, pendidikan menengah, dan pendidikan tinggi.

Yang dimaksud pendidikan formal menurut
undang-undang tersebut adalah pendidikan di
lingkungan sekolah. Abu Ahmadi dan Nur Uhbiyai
sebagaimana yang dikutip oleh Haitami Salim dan
Syamsul Kurniawan (2012: 268) mengatakan disebut
sekolah bilamana dalam pendidikan tersebut diadakan
di tempat tertentu, teratur, sistematis, mempunyai
perpanjangan dan dalam kurun waktu tertentu,
berlangsung mulai dari pendidikan dasar sampai
pendidikan tinggi, dan dilaksanakan berdasarkan
aturan resmi yang telah ditetapkan.

Pengertian lembaga pendidikan Islam formal
adalah bila dalam pendidikan tersebut diadakan di
tempat tertentu, teratur, sistematis, mempunyai
perpanjangan dan dalam kurun waktu tertentu,

188 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah, (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 200).

141

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



berlangsung mulai dari pendidikan dasar sampai
pendidikan tinggi, dan dilaksanakan berdasarkan
aturan resmi yang telah ditetapkan.

Sementara Hadari Nawawi mengelompokkan
lembaga pendidikan formal kepada lembaga
pendidikan yang kegiatan pendidikannya
diselenggarakan secara sengaja, berencana, sistematis
dalam rangka membantu anak dalam
mengembangkan  potensinya  agar  mampu
menjalankan tugasnya sebagai khlaifah Allah di bumi.

Adapun  Gazalba memasukkan lembaga
pendidikan formal ini dalam jenis pendidikan
sekunder, sementara pendidiknya adalah guru yang
profesional, di Negara Republik Indonesia ada tiga
lembaga pendidikan yang diidentikkan sebagai
lembaga pendidikan Islam, yaitu pesantren, madrasah
dan sekolah milik organisasi Islam dalam setiap jenis
dan jenjang yang ada.'®’

Tujuan utama pendidikan Islam formal adalah
untuk membentuk peserta didik yang memiliki
keseimbangan antara keimanan dan ketagqwaan
kepada Allah SWT, penguasaan ilmu pengetahuan,
dan akhlak mulia. Pendidikan ini diarahkan untuk
menumbuhkan insan kamil, yakni manusia yang utuh

189 Kusmiran, Ilyas Husti, Nurhadi, Pendidikan Formal, Non
formal dan Informal dalam Desain Hadis Tarbawi, Jurnal Penelitian
Ilmu Pendidikan Indonesia, Vol. 1 No 2, 2022, hlm 487

142

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



secara spiritual, intelektual, emosional, dan sosial.!”®

Secara khusus, tujuan lembaga pendidikan Islam

formal meliputi:

1. Meningkatkan keimanan dan ketakwaan peserta
didik.

2. Menanamkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
sehari-hari.

3. Menyiapkan peserta didik agar mampu
melanjutkan ke jenjang pendidikan lebih tinggi.

4. Membekali peserta didik dengan keterampilan
dan pengetahuan untuk hidup mandiri dan
berkontribusi dalam masyarakat.

5. Mewujudkan warga negara yang berakhlak mulia
dan taat hukum dalam bingkai NKRI."!

Fungsi dari lembaga pendidikan Islam formal
bersifat multidimensional dan integral. Fungsi-fungsi
tersebut antara lain:

1. Fungsi Transformasi I[lmu dan Nilai
Sebagai sarana penyampaian ilmu pengetahuan
dan nilai-nilai Islam kepada generasi muda,
lembaga ini berfungsi menginternalisasikan ajaran
Islam melalui proses pendidikan yang terstruktur.
2. Fungsi Sosialisasi Budaya Islam

190Nja, Hamidah & Euis, Suharti, Pendidikan Islam Formal:
Tujuan dan Perannya dalam Masyarakat. Jurnal Pendidikan Islam,
Vol. 7 No.2, 2022, him 123-134

YIM. Arifin, Tujuan Pendidikan Islam dalam Perspektif Holistik,
Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 11 No. 1 (2021), hlm 45-60

143

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Lembaga ini menjadi agen pelestarian dan
pengembangan budaya Islam melalui pengajaran
tradisi, sejarah, dan pemikiran Islam.
3. Fungsi Kontrol Sosial
Dengan menanamkan nilai etika dan moral Islam,
lembaga pendidikan Islam formal berfungsi
sebagai pengontrol sosial dalam membentuk
perilaku yang sesuai dengan norma agama.
4. Fungsi Reproduksi Sosial dan Kultural
Lembaga ini berperan dalam regenerasi umat
Islam yang memiliki kesadaran identitas
kelslaman yang kuat, serta mampu melestarikan
warisan keilmuan dan kebudayaan Islam.!?
Lembaga pendidikan Islam formal memainkan
peran vital dalam membangun masyarakat muslim
yang beradab, cerdas, dan bertanggung jawab. Peran-
peran tersebut di antaranya:

1. Sebagai pusat pengembangan ilmu dan iman yang
menyeimbangkan antara aspek spiritual dan
rasionalitas ilmiah.

2. Sebagai wahana kaderisasi umat Islam untuk
melahirkan ulama, cendeki wan muslim, dan
pemimpin masa depan.

192 Andi, Kurniawan, Fungsi dan Peran Lembaga Pendidikan
Islam dalam Masyarakat Modern, Jurnal llmiah Pendidikan Islam,
Vol.10 No 1, 2022, him 45-56.

144

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



3.

Sebagai pelindung nilai-nilai Islam dari pengaruh
budaya negatif melal didikan karakter dan akhlak
mulia.

Sebagai mitra pemerintah dalam mencerdaskan
kehidupan bangsa melalui sistem pendidikan
berbasis nilai-nilai Islam.!*?

Pendirian lembaga pendidikan Islam formal harus

memenuhi syarat-syarat administratif, akademik, dan
struktural sebagai berikut:

1.

Legalitas Formal: Harus memiliki izin operasional
dari Kementerian Agama dan/atau pemerintah
daerah.

Kurikulum: Menggunakan kurikulum nasional
dan kurikulum khas Islam yang disusun secara
terpadu.

Tenaga Pendidik: Memiliki guru dan tenaga
kependidikan yang profesional, kompeten, dan
memiliki latar belakang pendidikan Islam.

Sarana dan Prasarana: Menyediakan fasilitas yang
mendukung proses pembelajaran seperti ruang
kelas, perpustakaan, dan laboratorium.
Manajemen Kelembagaan: Mempunyai struktur
organisasi yang jelas, tata kelola yang baik, serta
akuntabilitas keuangan dan akademik.'*

193 Ahmad Zaini, Pendidikan Islam di Eva Modern, (Jakarta:
Pustaka Ilmu, 2020), him 45

194 Ahmad Ridwan, Standar Pendirian Lembaga Pendidikan
Islam Formal di Indonesia, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8 No.
2(2021), him 123

145

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Ciri khas lembaga pendidikan Islam formal dapat
dikenali melalui:

1. Adanya landasan filosofi Islam dalam tujuan dan
kurikulum.'®?

2. Mengintegrasikan nilai-nilai kelslaman dalam
setiap aspek pembelajaran.

3. Memiliki jenjang pendidikan berbasis sistem
nasional, mulai dari RA, MI, MTS, MA, hingga
perguruan tinggi.

4. Pendidik dan tenaga kependidikan yang memahami
ilmu agama dan umum secara seimbang.

5. Menggunakan bahasa Arab dan teks-teks klasik
(turats)  sebagai  bagian dari  kurikulum
kelslaman.'?®

Jenis-jenis lembaga pendidikan Islam formal di
Indonesia adalah:
1. Raudhatul Athfal atau Busthanul Athfal, atau nama
lain yang disesuaikan dengan organisasi
pendirinya.
2. Madrasah Ibtidaiyah (MI) atau Sekolah Dasar
Islam (SDI).

3. Madrasah Tsanawiyah (MTs), Sekolah Menengah
Pertama Islam (SMPI), atau nama-nama lain yang
setingkat dengan pendidikan ini, seperti Madrasah

195 Departemen Agama RI, Pendidikan Islam di Indonesia,
(Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam, 2010), hlm. 25

196 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milenium Baru, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), hlm. 78

146

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Mu’allimin Mu’allimat (MMA), atau Madrasah
Mu’allimin Atas (MMA).

4. Perguruan Tinggi, antara lain Sekolah Tinggi
Agama Islan (STAI), Institut Agama Islam Negeri
(IAIN), Universitas Islam Negeri (UIN), atau
lembaga sejenis milik yayasan atau organisasi
kelslaman, seperti Sekolah Tinggi Universitas atau
Institut swasta milik organisasi atau yayasan
tertentu.!®’

C. Lembaga Pendidikan Islam Non Formal

Pada zaman Nabi Muhammad SAW Masa pendidikan
Islam yang dibagi menjadi dua periode, yaitu periode
Makkah dan periode Madinah. Pada kedua periode ini,
pendidikan Islam dilakukan dengan cara nonformal
bahkan dengan cara rahasia dari rumah ke rumah. Akan
tetapi, kegiatan tersebut telah melahirkan generasi sahabat
besar yang telah menjadi pengemban cita-cita Islam.
Begitu pula pada periode madinah, pendidikan Islam
masih berbentuk pendidikan nonformal walaupun dalam
praktek pengajarannya tidak lagi dengan cara diam-diam
atau sembunyi-sembunyi melainkan dengan cara terbuka.

Lembaga non formal pada periode Makkah, terdiri
dari dua macam/tempat, yaitu: Rumah Argam ibn Argam
dan Kuttab. Dalam sejarah pendidikan Islam, istilah

97 Sigit, Yulianto, Syarat dan Pengelolaan Lembaga
Pendidikan Islam Formal, Jurnal Pendidikan dan Dakwah, Vol. 15 No.
11,2023, Him 77-89

147

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Kuttab telah dikenal di kalangan bangsa Arab pra-Islam.
Kuttab sebagai lembaga pendidikan. Terbagi dua, yaitu:
pertama, kuttab berfungsi mengajarkan baca tulis dengan
teks dasar puisi-puisi Arab, dan sebagian besar gurunya
adalah nonmuslim.

Kuttab jenis pertama, merupakan lembaga pendidikan
dasar yang hanya mengajarkan baca tulis. Pada mulanya
pendidikan kuttab berlangsung di rumah-rumah para guru
atau pekarangan sekitar masjid. Materi yang diajarkan
dalam pelajaran baca tulis ini adalah puisi atau pepatah-
pepatah Arab yang mengandung nilai-nilai tradisi yang
baik. Kedua sebagai pengajaran al-Quran dan dasar-dasar
agama Islam. Pengajaran teks al-Quran pada jenis kuttab
yang kedua ini, setelah qurra dan huffiazh (ahli bacaan dan
penghafal al-Quran) telah banyak. Guru yang
mengajarkannya pun adalah dari ummat Islam sendiri.”!*®

Lembaga Pendidikan Islam Non Formal adalah
lembaga pendidikan di luar jatur pendidikan formal yang
diselenggarakan secara terorganisir dan terstruktur dengan
tujuan memberikan layanan pendidikan agama Islam
kepada masyarakat luas. Lembaga ini hadir sebagai solusi
bagi mereka yang tidak dapat mengakses pendidikan
formal karena keterbatasan waktu, usia, ekonomi, atau
faktor geografis. Pendidikan Islam nonformal mencakup

8 Ibnu Sodik, Pendidikan Islam Non Formal (Menggagas
Optimalisasi Lembaga Pendidikan Non Formal Islam dan Sinerginya
dalam Tripusat Pranata Pendidikan Islam), Jurnal Al-Mufidz, Vol. 1
No. 1, 2024, Him 22- 23

148

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



proses pembelajaran kelslaman yang fleksibel, seperti
pembelajaran membaca Al-Qur’an, pengajian rutin, kajian
kitab, dan pelatihan. Kelslaman berbasis komunitas. '*’
Lembaga ini bersifat terbuka, inklusif, dan adaptif
terhadap kebutuhan umat Islam di berbagai lingkungan.

Fungsi dari Lembaga Pendidikan Islam Nonformal

adalah sebagai berikut:

1. Fungsi pelengkap: Memberikan tambahan
pembelajaran agama Islam bagi peserta didik yang
sedang atau telah menempuh pendidikan formal.

2. Fungsi  pengganti:  Menggantikan  fungsi
pendidikan formal bagi mereka yang tidak
memiliki kesempatan untuk mengikuti pendidikan
reguler.

3. Fungsi pemberdayaan: Meningkatkan kapasitas
kelslaman individu dan komunitas agar lebih
mandiri, religius, dan berdaya dalam kehidupan
sosial.

4. Fungsi sosial-transformatif: Menjadi sarana
perubahan sosial melalui penyebaran nilai-nilai
Islam yang rahmatan lil ‘alamin.**

Tujuan dari Lembaga Pendidikan Islam
Nonformal adalah untuk:

19Mufidah Huliyah, Kepemimpinan dan Optimalisasi Fungsi
Lembaga Pendidikan Islam Non Formal, Jurnal el-Buhuth, Vol. 5 No.
1, 2021, hlm 55-56

200 Lukman Hakim, Pendidikan Islam dan Pemberdayaan
Masyarakat, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hlm. 45

149

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



1. Menumbuhkan keimanan dan ketakwaan kepada
Allah Subhanahu wa Ta’ala melalui pembelajaran
yang sesuai dengan ajaran Islam.

2. Membentuk pribadi muslim yang berakhlak mulia
dan bertanggung jawab secara sosial dan spiritual.

3. Memberikan pengetahuan kelslaman yang relevan
dengan kebutuhan individu dan masyarakat.

4. Menjadi ruang pembelajaran sepanjang hayat
(lifelong learning) yang tidak terbatas oleh usia,
latar belakang pendidikan, atau pekerjaan.?’!

Agar suatu lembaga pendidikan Islam nonformal
dapat berjalan secara efektif dan efisien, maka harus
memenuhi beberapa syarat berikut:

1. Memiliki kurikulum yang terstruktur dan
disesuaikan dengan kebutuhan peserta didik serta
konteks masyarakat setempat.

2. Memiliki tenaga pendidik atau pengajar yang
memiliki kompetensi dalam bidang keistaman dan
pedagogik.

3. Memiliki manajemen kelembagaan yang baik,
meskipun bersifat non formal dan berbasis
komunitas.

201 Ahmad Setiawan, Taufiq Almuthmainnah, Agus Tirtana, dan
Kamus, Keutamaan dan Kedudukan Menuntut Ilmu dalam Islam
(Majelis Taklim), Indonesian Journal of Adult and Community
Education, Vol. 2 No. 2, 2021, hlm. 47-55.

150

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



4. Memiliki fasilitas dasar seperti tempat belajar,

perlengkapan belajar, serta sumber belajar yang
mendukung proses pembelajaran.
Mendapat dukungan dari masyarakat dan pihak
pemerintah, baik berupa regulasi, pembinaan,
maupun pendanaan,?%?

Lembaga Pendidikan Islam Nonformal berperan

penting dalam:

1.

Penyebaran ajaran Islam melalui pendekatan yang
mudah diterima oleh masyarakat umum.
pembinaan moral dan akhlak umat khususnya
dalam konteks kehidupan sosial yang semakin
kompleks.

Pemberdayaan komunitas muslim, khususnya
dalam hal pemahaman agama, ekonomi keumatan,
dan solidaritas sosial.

Penguatan nilai-nilai toleransi dan kebangsaan
melalui pendidikan Islam yang moderat dan
inklusif. 2%

Jenis-jenis lembaga pendidikan Islam non formal

di Indonesia meliputi:

1. Pondok Pesantren merupakan lembaga pendidikan

Islam tradisional yang mengajarkan ilmu-ilmu

202Wulan Sawiyah Pebriyanti, Pengembangan Pendidikan Islam

Nonformal Studi Atas Peran Pemuda di Desa Mekarsari, Skripsi.
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020

203M. Ali, Pendidikan Islam di Era Modern, (Jakarta: Pustaka

Tlmu, 2020).

151

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kelslaman secara mendalam kepada santri yang
tinggal dalam asrama.

Majelis Taklim merupakan forum pengajian rutin
yang Dbiasanya diselenggarakan di masjid,
mushola, rumah warga, atau instansi, yang diikuti
oleh masyarakat umum seperti ibu rumah tangga,
pekerja, atau komunitas tertentu.

Taman Pendidikan Al-Qur’an, lembaga yang fokus
mengajarkan anak-anak membaca, menulis, dan
menghafal Al-Qur’an, serta memberikan dasar-
dasar ajaran Islam seperti wudhu, salat, dan doa-
doa harian.

Madrasah  Diniyah = Takmiliyah  merupakan
pendidikan agama Islam tambahan yang
diselenggarakan di luar jam sekolah umum, untuk
menanamkan pengetahuan agama secara formal
namun tidak terikat pada sistem persekolahan
nasional.

Lembaga Dakwah Komunitas seperti halagah,
(kelompok kajian), ligo’ (pertemuan dakwah
berkala), atau lembaga dakwah kampus yang fokus
pada pembinaan keagamaan berbasis komunitas
muda dan intelektual.

152

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 12
ASAS-ASAS MENGAJAR DALAM PENDIDIKAN
ISLAM

Asas-asas mengajar dalam pendidikan Islam adalah
prinsip-prinsip fundamental yang menjadi pedoman dalam
proses penyampaian ilmu berdasarkan nilai-nilai ajaran
Islam. Asas ini tidak hanya menekankan aspek intelektual,
tetapi juga spiritual, moral, dan sosial, agar proses
pendidikan melahirkan insan kamil (manusia sempurna
menurut Islam). Mengajar dalam perspektif Islam
bukanlah kegiatan biasa, melainkan amanah yang harus
dilandasi dengan niat yang lurus, sikap adil, kasih sayang,
serta tanggung jawab kepada Allah SWT dan manusia.?**

Berikut adalah ragam asas-asas mengajar dalam
pendidikan Islam, yaitu:

A. Motivasi
Asas  motivasi pendidikan  harus  berusaha

membangkitkan minat peserta didiknya sehingga seluruh
perhatian mereka tertuju dan terpusat pada bahan pelajaran
yang sedang disajikan. Asas motivasi dapat diupayakan
melalui pengajaran dengan cara yang menarik sesuai
dengan tingkat perkembangan peserta didik, mengadakan
selingan yang sehat, menggunakan alat-alat perasa yang
sesuai dengan sifat materi, menghindari pengaruh yang
mengganggu konsentrasi peserta didik, mengadakan

2047Zakiyah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi
Aksara, 2004), him. 72.

153

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kompetesi sehat dengan memberikan hadiah hukuman
yang bijaksana.?%’

Motivasi belajar adalah sesuatu yang menimbulkan
dorongan atau semangat belajar atau dengan kata lain
sebagai pendorong semangat belajar. Sedangkan menurut
Hermine Marshlml, istilah motivasi belajar adalah
kebermaknaan, nilai, dan keuntungan-keuntungan
kegiatan belajar belajar tersebut cukup menarik bagi siswa
untuk melakukan kegiatan belajar. Motivasi belajar
penting bagi siswa dan guru. Bagi siswa pentingnya
motivasi belajar adalah sebagai berikut:

1. Menyadarkan kedudukan pada awal belajar,
proses dan hasil akhir. Contohnya: setelah siswa
membaca suatu bab buku bacaan, dibandingkan
dengan temannya sekelas yang juga bab tersebut,
ia kurang berhasil menangkap isi, maka ia
terdorong membaca lagi.

2. Menginformasikan tentang kekuatan usaha
belajar yang dibandingkan dengan teman sebaya.
Sebagai ilustrasi jika terbukti usaha belajar
seorang siswa belum memadai maka ia berusaha
maka ia berusaha setekun temannya yang belajar
dan berhasil.

3. Mengarahkan kegiatan belajar, sebagai ilustrasi
setelah ia ketahui bahwa bahwa dirinya belum
belajar secara serius, seperti bersenda gurau di

205Fatkhul Mubin, Asas-Asas Pendidikan Islam, 2020.

154

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dalam kelas maka ia akan merubah perilaku
belajarnya.

4. Membesarkan semangat belajar. Contohnya,
seorang anak yang telah menghabiskan banyak
dana untuk sekolahnya dan masih ada adik yang
di biayai orang tua maka ia akan berusaha agar
cepat lulus.

5. Menyadarkan tentang adanya perjalanan belajar
dan kemudian bekerja, siswa dilatith untuk
menggunakan kekuatannya sehingga dapat
berhasil. Sebagai ilustrasi, setiap hari siswa
diharapkan untuk belajar di rumah, membantu
orang tua dan bermain dengan temannya. Apa
yang di lakukan di harapkan dapat berhasil
memuaskan.?%

Islam adalah agama yang bertujuan menghantarkan
umatnya untuk menggapai kebahagiaan dunia dan akhirat.
Untuk itu Islam mengajarkan sekaligus mendorong
pemeluknya untuk bekerja dengan sebaik-baiknya
(ahsanu ‘amala). Bekerja sendiri merupakan tanda syukur
ke hadirat Allah atas nikmat yang diberikan Allah
kepadanya sebagaimana yang digambarkan oleh Allah
dalam firman-Nya pada Q.S. Saba’ [34] ayat 13:

J}ﬁju‘jﬂlsuu;jwjk_u‘)uw;mujdu}xw
J}’sm@ugwaﬁjbsug 33 Jlz T5kaal &auly

206 Nurlina Ariani, Buku Ajar Belajar dan Pembelajaran
(Bandung: Widina Bhakti Persada, 2022).

155

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Para jin itu membuat untuk Sulaiman apa yang
dikehendakinya dari gedung-gedung yang tinggi dan patung-
patung dan piring-piring yang (besarnya) seperti kolam dan
periuk yang tetap (berada di atas tungku). Bekerjalah hai
keluarga Daud untuk bersyukur (kepada Allah). Dan sedikit

sekali dari hamba-hamba-Ku yang berterima kasih. (Q.S.
Saba’ [34]: 13)

Tugas pokok manusia sebagai abdullah dan
khalifatullah di muka bumi ini menggiring kita kepada dua
corak amal atau kerja kita yakni kerja yang bersifat
keduniawian dan keukhrawian. Sebagai abdullah kita
diharuskan melakukan amal-amal atau pekerjaan
keukhrawian seperti ibadah mahdhah, zikir, salawat dan
lainnya, sementara sebagai khalifatullah mengharuskan
kita melakukan kerja-kerja duniawiah seperti bertani,
berdagang, sebagai pegawai negeri maupun lainnya.
Keduanya harus seimbang dilakukan. Untuk mencapai
keseimbangan dan kerja yang positif dan kerja yang
berkualitas tidak terlepas dengan masalah niat dan
masalah semangat atau ghirah dalam bekerja. Niat adalah
fondasi dalam kerja setiap orang dan dasar bagi berpahlma
atau tidaknya pekerjaan itu. “Hanyasanya setiap amal
tergantung dengan niat, dan bagi setiap orang sesuai
dengan apa yang diniatkannya. Siapa yang berhijrah
karena bermaksud dunia akan diperolehnya, atau karena
seorang perempuan yang ingin dinikahinya, maka
hijrahnya sesuai dengan apa yang diniatkannya”. Niat
yang Dberarti bermaksud dan berketetapan hati,
bersungguh-sungguh, bersikeras. Niat seringkali dikaitkan

156

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dengan motif yang seakar dengan motivasi, sementara
motivasi diartikan ke dalam bahasa Indonesia dengan
sesuatu yang mendorong seseorang untuk berbuat atau
melakukan sesuatu. Memang bila disadari bahwa sebelum
kita bermaksud melakukan sesuatu, lazim di dalam hati
kita selalu terbetik apa yang mendorong kita bermaksud
melakukan sesuatu itu. Sesuatu yang terbetik itu harus

diluruskan dengan niat kita.?"’

B. Aktivitas

Aktifitas adalah prinsip yang menekankan pentingnya
memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk
berperan secara aktif dan kreatif dalam seluruh kegiatan
pembelajaran yang dilaksanakan. Asas ini mendorong
siswa agar tidak hanya menjadi objek pasif, tetapi juga
subjek yang aktif dalam proses belajar mengajar, sehingga
mereka dapat mengembangkan ide dan merealisasikannya
dalam berbagai bentuk kegiatan.

Beberapa poin penting terkait asas aktivitas dalam
pendidikan Islam adalah:

1. Aktivitas siswa mutlak diperlukan dalam proses
pembelajaran agar tercipta interaksi yang baik
antara guru dan siswa, yang merupakan syarat
utama keberhasilan belajar mengajar.

207Buseri Kamrani, ‘Dasar, Asas dan Prinsip Pendidikan Islam’
(Aswaja Pressindo, 2014).

157

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



2. Asas aktivitas digunakan dalam semua jenis
metode mengajar, baik di dalam maupun di luar
kelas, sehingga pembelajaran menjadi lebih
dinamis dan bermakna.

3. Guru berperan penting dalam merencanakan dan
mengelola  kegiatan  belajar yang  dapat
meningkatkan aktivitas dan kreativitas siswa.

4. Dengan asas aktivitas, siswa didorong untuk tidak
hanya menerima ilmu secara pasif, tetapi juga
menghayati, memahami, dan mengamalkan nilai-
nilai Islam secara nyata dalam kehidupan sehari-
hari.

C. Minat dan Perhatian

Minat dan perhatian adalah faktor psikologis yang
sangat penting dalam kegiatan belajar-mengajar. Dalam
pendidikan Islam, asas ini menekankan bahwa proses
pembelajaran akan berlangsung efektif apabila peserta
didik memiliki minat terhadap materi yang diajarkan serta
perhatian penuh terhadap kegiatan pembelajaran.

1. Minat

Minat merupakan kecenderungan hati seseorang
terhadap suatu objek atau kegiatan tertentu, yang disertai
dengan perasaan senang dan ketertarikan untuk
melakukannya.

2. Perhatian

Perhatian adalah pemusatan seluruh kemampuan jiwa
terhadap suatu objek. Seorang siswa yang memiliki minat

158

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tinggi terhadap pelajaran akan menunjukkan perhatian
yang lebih besar sehingga proses belajar menjadi lebih
efektif. Keduanya saling berkaitan erat dalam menunjang
keberhasilan belajar.2%

Asas ini juga menjadi acuan dalam metode
pendidikan yang digunakan Rasulullah SAW. Beliau
senantiasa memperhatikan kondisi psikologis sahabat
ketika menyampaikan ajaran Islam, seperti menggunakan
cerita, perumpamaan, dialog, dan pendekatan emosional
yang  menggugah perhatian dan minat para
pendengarnya. > Pentingnya asas ini ditekankan pula
dalam teori belajar modern, yang menyatakan bahwa
peserta didik akan lebih berhasil jika materi pelajaran
sesuai dengan minat dan kebutuhannya.?'® Guru yang baik
harus mampu mengaitkan materi dengan kehidupan nyata
siswa agar mereka merasa dekat dan tertarik untuk
mempelajarinya.?!!

Dalam pandangan pendidikan Islam, perhatian
terhadap minat peserta didik merupakan bagian dari
pendekatan yang memanusiakan manusia. Pendidikan
bukan sekadar menyampaikan pengetahuan, tetapi juga

208 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi
Aksara, 2004), hlm. 112.

209 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam,
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), him. 75.

219Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan
Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 132.

211 Nana Sudjana, Dasar-dasar Proses Belajar Mengajar,
(Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm. 45.

159

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



membimbing sesuai dengan potensi dan kecenderungan
fitrah peserta didik. Guru memiliki peran penting
untuk membangkitkan minat dan mempertahankan
perhatian siswa agar mereka dapat belajar dengan giat dan
mencapai hasil yang diinginkan. Cara yang dapat
dilakukan guru antara lain:

a. Menunjukkan pentingnya materi pelajaran bagi
siswa.

b. Menghubungkan materi baru dengan
pengetahuan yang sudah dimiliki siswa.

c. Mendorong kompetisi belajar yang sehat dan
menghindari hukuman yang menimbulkan stres.

d. Mengajar dengan persiapan matang,
menggunakan media pembelajaran yang menarik,
serta memberikan variasi dalam penyampaian
materi agar siswa tidak bosan.

e. Dengan adanya minat dan perhatian yang tinggi,
siswa akan lebih mudah berkonsentrasi dan aktif
dalam proses pembelajaran, sehingga tujuan
pendidikan Islam dapat tercapai secara optimal.

D. Keperagaan
Asas keperagaan merupakan prinsip dalam

pendidikan yang menekankan penggunaan alat bantu
visual serta peragaan nyata selama proses
belajar. Dalam konteks Islam, prinsip
ini sebenarnya telah diterapkan sejak era Rasulullah
SAW, ketika beliau menjelaskan ajaran Islam

160

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dengan memberikan contoh nyata, simbol-
simbol, gerakan, dan objek fisik untuk memudahkan
sahabat dalam memahaminya.

Prinsip ini juga sejalan dengan teori psikologi
pendidikanyang menegaskan bahwa mayoritas pengetahu
an yang didapat manusia berasal dari pengalaman
1.2'2 Dengan menggunakan alat peraga atau contoh
yang konkret, materi yang bersifat abstrak
dapat dijelaskan dengan
lebih jelas, sehingga mempermudah murid dalam

visua

memahami, mengingat,
dan menerapkan pembelajaran mereka dalam
kehidupan sehari-hari.

Selain itu, asas keperagaan juga mendukung pendeka

tan pembelajaran multiindra. Dengan melibat-
kan indera penglihatan, pendengaran, dan gerakan
motorik, keperagaan menciptakan proses
belajar yang lebih komprehensif dan berarti.?!?

Oleh karena itu, para pendidik dalam

pendidikanlslam diharapkan untuk memanfaatkan berbag
ai media pembelajaran yang tepat, seperti gambar, alat
peraga, demonstrasi, atau praktik
langsung guna meningkatkan hasil belajar siswa.

212 Zakiah Daradjat, llmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi
Aksara, 2004), him. 120.

23Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan
Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 143.

161

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



E. Individual

Asas individual adalah prinsip dalam pendidikan
yang menekankan bahwa setiap peserta didik adalah
pribadi yang unik, memiliki potensi, minat, kemampuan,
dan karakteristik yang berbeda. Dalam pendidikan Islam,
asas ini sangat penting karena Islam memandang manusia
sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki fitrah
(potensi bawaan) yang berbeda satu sama lain dan harus
dikembangkan sesuai dengan keunikan masing-masing
menekankan pentingnya memperhatikan perbedaan-
perbedaan individu peserta didik dalam proses
pembelajaran. Prinsip ini mengakui bahwa setiap siswa
memiliki karakteristik, kemampuan, minat, dan kebutuhan
yang berbeda-beda, sehingga pembelajaran harus
disesuaikan agar dapat memberikan hasil yang optimal
bagi masing-masing individu.

Al-Qur’an mengisyaratkan prinsip ini dalam firman
Allah:

She 531 b Oy 21 8 vl e (g (K 8
Setiap orang beramal menurut bentuk ciptaannya
masing-masing. (QS. Al-Isra’[17]: 84)

Ayat ini menegaskan bahwa manusia diciptakan
dengan kecenderungan dan kemampuan yang berbeda-
beda, sehingga pendekatan pendidikan harus disesuaikan
dengan individu yang bersangkutan.

Beberapa poin penting mengenai asas individual
adalah:

1. Pendidikan harus memperhatikan keunikan dan

perbedaan setiap peserta didik, baik dari segi

162

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



kemampuan intelektual, psikologis, maupun latar
belakang sosial.

2. Guru perlu memberikan perlakuan yang sesuai
dengan kebutuhan dan potensi masing-masing
siswa agar mereka dapat berkembang secara
maksimal.

3. Asas ini mendorong pembelajaran yang bersifat
personal dan fleksibel, sehingga tidak semua siswa
diperlakukan dengan cara yang sama.

4. Dalam pendidikan Islam, asas individual juga
berarti menghargai dan membimbing setiap
individu sesuai dengan fitrah dan potensi yang
Allah berikan, sehingga mereka dapat tumbuh
menjadi insan yang berakhlak mulia dan berilmu.

Asas individual menuntut agar pendidik mampu
mengenali perbedaan karakter, gaya belajar, tingkat
intelektual, serta latar belakang peserta didik. Dengan
demikian, proses pembelajaran menjadi lebih efektif dan
humanis. hal ini juga sejalan dengan pendekatan student-
centered learning yang menghargai dan memfasilitasi
keberagaman potensi siswa.*!

Rasulullah SAW juga menerapkan asas ini dalam
mendidik para sahabat. Beliau tidak memperlakukan
semua sahabat dengan cara yang sama, tetapi
menyesuaikan pendekatannya dengan kepribadian dan
kesiapan masing-masing. Misalnya, pendekatan beliau

214 Abuddin Nata, llmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana,
2005), hlm. 103.

163

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



terhadap Mu’adz bin Jabal (seorang ahli fikih) berbeda
dengan pendekatan terhadap Khalid bin Walid (seorang
panglima perang).?!®

Pendidikan Islam, melalui asas individual, tidak
hanya berfungsi mentransfer ilmu, tetapi juga
membimbing pertumbuhan kepribadian secara utuh
jasmani, akal, dan rohani sesuai dengan kondisi dan
kebutuhan tiap-tiap individu.

F. Pengulangan
Asas pengulangan merupakan prinsip dalam

pendidikan yang menekankan pentingnya mengulang
materi pembelajaran agar pengetahuan lebih melekat
dalam ingatan dan mudah dipahami. Dalam pendidikan
Islam, asas ini sangat penting karena manusia pada
dasarnya mudah lupa dan membutuhkan penguatan
berkala terhadap pelajaran yang telah diterima.

Secara psikologis, pengulangan akan memperkuat
jejak memori dalam otak (reinforcement), sehingga apa
yang dipelajari tidak mudah hilang.?'® Dalam pendidikan
Islam, praktik pengulangan sangat tampak dalam tradisi
muroja’ah (mengulang hafalan Al-Qur’an), pengulangan
doa-doa, zikir, dan pelajaran figih yang diajarkan dari

215 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam,
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 85.

218 Muhibbin Syah, Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan
Baru, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), hlm. 135.

164

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



waktu ke waktu.?!'” Al-Qur’an sendiri diturunkan secara
berangsur-angsur dan diulang-ulang pada beberapa
bagian sebagai bentuk pendidikan bertahap dan penguatan
terhadap umat. Firman Allah:

a1 85 e 8 e 0 e AT 138 3 e
Vi eon K
Dan sesungguhnya telah Kami ulang-ulangi kepada
manusia dalam Al-Qur'an ini segala macam
perumpamaan, tetapi manusia adalah makhluk yang

paling banyak membantah. (Q.S. Al-Kahfi [18]: 54)
Ayat ini menunjukkan bahwa Allah menggunakan

berbagai macam pengulangan dan variasi perumpamaan
dalam Al-Qur’an sebagai metode pendidikan dan dakwah,
agar manusia mudah memahami dan mengambil
pelajaran. Namun demikian, watak manusia yang suka
membantah menjadikan mereka tetap berpaling meskipun
sudah berkali-kali dijelaskan. Ini menunjukkan bahwa
pengulangan adalah metode penting dalam penyampaian
pesan, apalagi jika ditujukan untuk mengatasi sifat lalai
atau keras kepala manusia.

Rasulullah SAW  juga menerapkan metode
pengulangan dalam mengajar. Diriwayatkan bahwa beliau
mengulangi tiga kali setiap kali menyampaikan pesan
penting agar para sahabat benar-benar memahaminya.?'®

217 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi
Aksara, 2004), him. 121.
218 HR. Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-‘Ilm, No.
95.

165

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Ini menunjukkan bahwa pengulangan bukan sekadar
pengulangan kata, tetapi bagian dari strategi penguatan
materi.

Dalam praktik pendidikan Islam kontemporer,
pengulangan dilakukan melalui evaluasi berkala, tugas
berulang, diskusi ulang, serta review pelajaran yang telah
lalu untuk memastikan pemahaman dan daya tahan
ingatan siswa.

Beberapa poin penting terkait asas pengulangan
adalah:

1. Pengulangan bertujuan agar siswa dapat
mengingat dan memahami materi dengan lebih
baik sehingga ilmu yang diperoleh tidak mudah
hilang dari ingatan.

2. Proses pengulangan harus dilakukan secara
terstruktur  dan  sesuai  dengan  tahapan
perkembangan  peserta didik agar tidak
menimbulkan kejenuhan atau kebosanan.

3. Dalam konsep pendidikan Islam, pengulangan
juga berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai
agama secara mendalam sehingga menjadi bagian
dari sikap dan perilaku sehari-hari.

4. Pengulangan tidak berarti mengajarkan materi
yang sama secara berlebihan tanpa perkembangan,
tetapi harus disesuaikan dengan tingkat dan tujuan
pendidikan pada setiap jenjang agar terjadi
kesinambungan pembelajaran

166

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



G. Ketauladanan
Dewasa ini banyak sekali kegagalan guru mengajar

murid. Faktor utama penyebabnya adalah guru yang
mengajar tidak dengan karakter (Akhlak Karimah)
sehingga peserta didik tidak dapat mencontoh yang baik
dari guru.?’ Mereka ragu dan tidak mengerjakan apa
yang diberikan guru, disebabkan tidak mendapatkan
contoh yang baik. Misalnya: seorang guru mengerjakan
sesuatu yang harus dikerjakan, tetapi guru tersebut tidak
mengerjakan, atau guru menyuruh meninggalkan sesuatu,
tetapi guru itu pula yang mengerjakannya. Maka,
terjadilah hal-hal yang berlawanan dari tujuan utama
pendidikan.

Adapun pendidikan Islam berlandaskan kepada Suri
teladan yang contoh bagi manusia sepanjang zaman.
Adalah Nabi Muhammad SAW merupakan contoh hidup
yang baik tentang apa yang beliau ajarkan kepada para
Sahabatnya. Tidak ada satu keutamaan yang dianjurkan
melainkan beliau lakukan, bahkan mendahului yang lain
dalam mengamalkannya. Sebaliknya, tidak ada kejelekan
yang beliau larang, melainkan beliau orang yang pertama
yang meninggalkannya (Hidayat, 2015: 108).

Metode keteladanan dalam pendidikan Islam adalah
metode yang paling efektif dalam membentuk kepribadian
anak. Posisi pendidik sebagai teladan yang baik bagi anak-

219 Amri Azhari, ‘Metode Keteladanan Pendidikan Islam
PerspektifA Al-Qur’an Dan Al-Hadis’, in Annual Conference on
Islamic Education and Thought (ACIET), 2020, 1, pp. 146

167

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



anaknya akan ditirunya dalam berbagai ucapan dan
perilaku. Keteladanan menjadi faktor menentukan baik
buruknya sifat anak. Jika pendidik jujur, dapat dipercaya
berakhlak mulia, berani, menjauhkan diri dari perbuatan
yang bertentangan dengan norma-norma agama, maka
anak akan tumbuh kejujuran, terbentuk akhlak yang mulia
dan lain-lainnya. ??° Pemahaman tentang ayat-ayat Al-
Qur’an dan Al-Hadits di terapkan dalam kehidupan sehari-
hari. Sebagaimana telah dicontohkan dalam kehidupan
Sayyidul anbiya sang manusia agung nan mulia baginda
nabi besar Muhammad SAW dan para sahabat, serta
orang-orang lain. Allah ta’ala firman Q.S. Al-Ahzab [33]
ayat 21: ) )
315 a1 0 ol i 3l 1 0 3 4 g8

1K AT &Ky YT

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu
suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang
mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari
kiamat dan Dia banyak menyebut Allah. (Q.S. Al-Ahzab
[33]: 21)
Rasulullah SAW bersabda: . . )
GIAY) Ala a5y il L&)
Dari sahabat Abu Hurairah, RasulAllahu bersabda:
“Aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang
mulia. dalam riwayat yang lain disebutkan:” hanya

20 Amri Azhari, ‘Metode Keteladanan Pendidikan Islam
PerspektifA Al-Qur’an Dan Al-Hadis’, in Annual Conference on
Islamic Education and Thought (ACIET), 2020, 1, pp. 145-56.

168

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



memperbaiki akhlak yang mulia (HR. Al-Bukhari, Al-
Adab Al Mufrad: 273).
Para ulama pendidikan Islam, seperti Imam Al-

Ghazali, juga menekankan bahwa guru harus menjadi
cerminan nilai-nilai yang diajarkannya. Akhlak guru akan
sangat berpengaruh terhadap keberhasilan pendidikan.??!
Karena itu, pendidikan Islam tidak hanya mentransfer
ilmu, tetapi juga membentuk kepribadian melalui contoh
hidup dari pendidik yang shimeh.

Beberapa poin utama tentang asas ketauladanan

adalah:

1. Pendidik harus mengisi dirinya dengan akhlak
mulia dan menjauhkan diri dari perilaku yang tidak
baik agar dapat menjadi suri tauladan yang efektif
bagi siswa.

2. Keteladanan merupakan metode pendidikan yang
paling efektif dalam membentuk kepribadian,
moral, spiritual, dan etos sosial peserta didik.

3. Rasulullah Muhammad SAW adalah contoh
teladan terbaik (uswah hasanah) yang menjadi
model bagi pendidikan Islam, di mana beliau
mengamalkan apa yang beliau ajarkan secara
konsisten.

4. Ketidaksesuaian antara ucapan dan perbuatan
pendidik dapat menimbulkan kebingungan dan
mengurangi efektivitas pendidikan, sehingga

2! ITmam al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, tt.), Juz 1, hlm. 53.

169

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pendidik harus konsisten dalam sikap dan
tindakan.

5. Dalam praktiknya, guru harus bersikap adil, sabar,
berwibawa, dan rela berkorban demi kepentingan
pembelajaran, sehingga menjadi panutan yang
menginspirasi peserta didik.

6. Keteladanan tidak hanya berlaku di lingkungan
sekolah, tetapi juga dalam keluarga dan
masyarakat, di mana orang tua dan pemimpin juga
berperan sebagai teladan bagi anak didik dan
masyarakat luas.

H. Pembiasaan

Asas pembiasaan (fa 'wid) adalah prinsip pendidikan
yang menekankan pentingnya pengulangan perilaku
positif secara konsisten agar menjadi karakter atau
kebiasaan yang melekat dalam diri peserta didik. Dalam
perspektif pendidikan Islam, pembiasaan memiliki
kedudukan penting karena manusia memiliki potensi
untuk dibentuk melalui latihan dan rutinitas. Allah SWT
berﬁrman dalam (Q.S. Thaha [20]: 132).
ST, dlasos ¥ e phaial s yiall Gl

£

s sl A5k g «JU)J

Perintahkanlah keluargamu melaksanakan salat dan
bersabarlah  dengan  sungguh-sungguh  dalam
mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu.

170

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Kamilah yang memberi rezeki kepadamu. Kesudahan
(vang baik di dunia dan akhirat) adalah bagi orang
yvang bertakwa. (Q.S. Thaha [20]: 132)

Ayat ini menunjukkan pentingnya latihan terus-

menerus dan kesabaran dalam menanamkan nilai ibadah.
Pembiasaan dalam Islam tidak hanya dalam hlm ibadah
seperti shlmat, tetapi juga dalam aspek akhlak, seperti
berkata jujur, bersikap sopan, bertanggung jawab, dan
lainnya.

Pendidikan Islam ini sangat berpengaruh terhadap
pembentukan karakter seorang anak. Dengan pembiasaan
yang baik, karakter anak akan terbentuk dengan
sendirinya. Pendidikan adalah “Bimbingan atau
pembinaan secara sadar oleh pendidik terhadap
perkembangan Jasmani dan Rohani anak didik menuju
terbentuknya kepribadian yang utuh. Dalam Undang-
Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional dalam Pasal 1 ayat (1) disebutkan bahwa
pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran
agar anak didik secara aktif mengembangkan potensi
dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan,
pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia,
serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat,
bangsa dan negara. Dalam kaitannya dengan metode
pengajaran dalam pendidikan Islam, dapat dikatakan
bahwa pembiasaan adalah sebuah cara yang dapat
dilakukan untuk membiasakan anak didik berfikir,
bersikap dan bertindak sesuai dengan tuntunan ajaran

171

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



agama Islam. Oleh karena itu, sebagai awal dalam proses
pendidikan, pembiasaan merupakan cara yang sangat
efektif dalam menanamkan nilainilai moral ke dalam jiwa
anak. Nilai-nilai yang tertanam dalam dirinya ini
kemudian akan termanifestasikan dalam kehidupannya
semenjak ia mulai melangkah ke usia remaja dan dewasa.
222

Penegasan Langgulung bahwa prinsip-prinsip
pengetahuan yang diajarkan harus diketahui secara detail
mengindikasikan bahwa pendidikan berlangsung untuk
menjadikan seseorang bersifat rasional. Artinya, ia harus
menerima suatu pengetahuan berdasarkan alasan dan
logika, tidak berdasarkan taklid. Kedua, pendidikan adalah
latihan. Berkaitan dengan makna ini, Langgulung
menyatakan: Termasuk dalam proses pendidikan juga
ialah latihan. Latihan bermakna seseorang membiasakan
diri di dalam mengerjakan pekerjaan tertentu untuk
memperoleh kemahiran di dalam pekerjaan tersebut.
Misalnya seseorang melatih menyetir mobil, bermain bola
dan sebagainya. Dalam latithan ini seseorang tidak
dimestikan mengetahui sebab-sebab kereta itu berjalan,
yang perlu diketahui ialah menekan minyak, misalnya,
supaya mobil dapat berjalan. Kutipan di atas menunjukkan
bahwa makna pendidikan dalam pandangan Langgulung

222Muhammad Nahdi Fahmi and Sofyan Susanto, ‘Implementasi
Pembiasaan Pendidikan Islam Dalam Membentuk Karakter Religius
Siswa Sekolah Dasar’, Pedagogia: Jurnal Pendidikan, 7.2 (2018), pp.
85-89.

172

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tidak hanya terbatas pada pemindahan pengetahuan seperti
tergambar pada makna pertama, melainkan juga
menekankan aspek pembiasaan dan latihan. Proses
pembiasaan dan latihan ini akan mengantarkan anak didik
sampai pada ketrampilan (psikomotor). Dalam konteks
pendidikan  Islam, ketrampilan dimaksud adalah
kemampuan melakukan sesuatu berdasarkan nilai-nilai
ajaran Islam.??

223 Hasan Langgulung, Tujuan Pendidikan Islam dalam
Pemikiran’, 2021.

173

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 13
TOKOH PENDIDIKAN ISLAM DAN
PEMIKIRANNYA

A. Muhammad bin Sahnun
Nama lengkap Ibnu Sahnun adalah Abu Abdullah

Muhammad bin Abi Sa’id bin Habib bin Hisan ibnu Hilal
bin Bakar bin Robibah al-Tunukhi. Nama asli yang
diiberikan orang tuanya adalah Abdu al-Salam, yang
kemudian karena kejeniusan dan kecerdasannya, ia
bergelar Sahnun, yang berarti “Burung Elang” (al-Tha-
irHadid al-Nadzar), ia seorang syekh terkenal yang
mengembangkan madzhab Maliki di Qairuwan Afrika
Utara. Beliau lahir di Qairuwan, Tunisia, Afrika Utara
(202-256 H/813-869 M) dan merupakan pemikir yang
memelopori pembeharuan Pendidikan di zaman keemasan
Islam.??*

Sahnun hidup pada abad ke-3 H., dan wafat pada
tahun 256 H. Beliau lahir dan tinggal di daerah penganut
fanatic Madzhab Maliki (Ahlu al-Madinah), melalui
didikan ayahnya, Abu Said Sahnun yang juga seorang
syekh tekenal yang pertama kali mengajarkan Madzhab
Imam Maliki. Meskipun ayahnya yang pertama kali
menyebarkan Madzhab Imam Maliki di Afrika, Tunisia,
Hijaz bahkan Andalusia, dan Spanyol, namun dibanding
Sahnun ia tidak lebih terkenal darinya, karena Ibnu

224 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... hlm. 293.

174

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Sahnun merupakan peletak dasar pertama bidang

pemikiran Pendidikan Islam, khususnya pemikiran
Pendidikan yang bebas dan berdiri sendiri, serta lepas dari
pengruh sastra dan madzhab-madzhab pemikiran filsafat,
yang sebelumnya belum ada yang membahas tantang ilmu
Pendidikan Islam secara rinci dan jelas. Ibnu Sahnun
mengemukakan peemikiran pendidikannya dengan

menggali sumber ajaran Islam yang asli, yaitu Al-Qur’an
dan Hadist Nabi.??

1. Pemikiran Muhammad bin Sahnun tentang
Pendidikan Islam

a.

Pendidikan Islam sebagai Sarana Pembantukan
Akhlak

Sahnun memandang bahwa Pendidikan tidak
sekadar ilmu, tetapi membentuk kepribadian
Islam yang luhur. Tujuan utama Pendidikan
Islam adalah membentuk manusia yang
berakhlak mulia dan bertanggung jawab secara
moral dan sosial kepada Allah dan
Masyarakat.??

Peran Guru yang Sentral dan Bermoral Tinggi
Dalam pandangan Sahnun, guru bukan hanya
pengajar, tetapi juga teladan hidup (uswah

225 Ahmad U., Fathudin, Jurnal Forum Tarbiyyah. Vol. 8, No 2,
Desember 2010.

226Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madzhib al-ismiyyah fi al-
Siyasah wa al-‘Aqga’id wa Tarikh al-Mazahib al-Fighiyyah, (Kairo:
Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1960), him. 261.

175

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



hasanah). Ia menekankan bahwa guru bukan
harus memiliki moralitas tinggi, ilmu yang
mendalam, dan sikap penuh kasih dalam
mendidik anak-anak.??’

c. Pengaturan Pendidikan dalam Perspektif Hukum
Islam
Sahnun membahas pendidikan anak dalam Al-
Mudawwanah, termasuk tentang etika pemberian
hukuman, waktu belajar, dan kewajiban orang tua
dalam memastikan anak-anaknya belajar agama.
Ia menyebutkan bahwa kekerasan yang
melampaui batas dalam mendidik adalah hlm
yang dilarang.??®

d. Tahapan Pendidikan yang Jelas dan Terstruktur
Pendidikan bagi anak menurut Sahnun harus
dimulai dari dasar: pembelajaran Al-Qur’an,
etika (adab), dan ilmu agama secara bertahap,
disesuaikan dengan perkembangan usia dan

kesiapan anak.??*

227yusuf al-Qardawi, Daur al-Qiyam wa al-Akhlaq fi al-Igtisad
al-Islami, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 42.

22Imam Sahnun, Al-Mudawwanah al-Kubra, Juz 1, (Beirut:
Dar Sadir, t.t),. 287-290.

229 Ahmad al-Harithi, Manhaj al-Tarbiyah ‘inda al-Imam
Sahnun, dalam Jurnal al-Tarbiyah wa al-Tsaqafah, Vol. 3, No. 1
(2018),. 45-47.

176

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



2. Relevansi Pemikiran Sahnun dalam Pendidikan
Islam Masa Kini

a.

Pendidikan Berbasis Karakter

Pemikiran Sahnun selaras dengan pendidikan
modern yang mengedepankan pendidikan
karakter, di mana pembentukan moral dan nilai
menjadi prioritas seiring dengan penguasaan
ilmu pengetahuan.?*

Pengetahuan Peran Guru sebagai Teladan

Dalam krisis keteladanan yang sering terjadi di
dunia pendidikan kini, gagasan Sahnun tentang
pentingnya moral guru sangat penting untuk
membangun kembali kepercayaan terhadap
lembaga pendidikan.?*!232

b) Perlindungan tehadap Anak Didik

Gagasan Sahnun tentang batas-batas hukuman
pendidikan memberikan dasar bagi pendekatan
modern tentang perlindungan anak dan
pendidikan yang bebas dari kekerasan.®

c) Keseimbangan Ilmu dan Etika

Dalam era digital dan informasi, pemisahan
antara ilmu dan etika menjadi tantangan.

230Rusnadi. Pemikiran Ibnu Sahnun Tentang Etika Profesi Guru
dan Relevansinya dengan Undang-Undang Kode Etik Profesi Guru.
Jurnal Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 2022.

B1Gaparina & Thsan Pratama. Kode Etik Guru dalam Perspektif
Ibnu Sahnun. Sasana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2023.
232Chusnul Muali. Konsep Punishment Perspektif Ibnu Sahnun.
Tafaqqquh: Jurnal Penelitian dan Kajian Kelslaman, 2021.

177

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pemikiran Sahnun dapat menjadi fondasi untuk
menyatukan kembali spiritualitas, moral, dan
keilmuan dalam pendidikan.?*?
d) Peran Keluarga dalam Pendidikan

Penekanan Sahnun terhadap keterlibatan
orang tua dalam pendidikan anak sangat relevan
untuk masa kini, di mana sinergi antara keluarga
dan sekolah menjadi kebutuhan mendesak.?*

B. Muhammad bin Husain Al-Ajari

Menurut Al-Kailani (1985), nama Muhammad bin
Husain disandarkan (dinisbatkan) kepada kata “Ajar”,
yang merupakan desa asalnya yang terletak di Bagdhad.
Al-Ajari banyak dipuji oleh Khatib al-Bagdhadi, karena ia
banyak menulis buku. Husain berada di kota Bagdhad
sampai tahun 330 H. Kemudian pindah ke Mekah dan
tinggal disana hingga wafat tahun 360 H. Pemikirannya
tentang pendidikan dibahas dalam kitabnya, Akhlak al-
Ulama.?*
1. Pemikiran Muhammad bin Husain Al-Ajari

tentang Pendidikan Islam

Al-Ajari menakankan beberapa prinsip utama
dalam Pendidikan Islam yaitu:

233 Rusnadi, ibid.

234Saparina & Thsan Pratama, ibid.

235 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... hlm. 299.

178

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



a. Keikhlasan dalam menuntut dan mengajarkan
ilmu sebagai ibadah kepada Allah.

b. Mengikuti manhaj salaf (metode generasi awal
Islam) dalam proses pembelajaran.

c. Menjaga adab dalam proses belajar-mengajar,
baik antara guru dan murid maupun terhadap
ilmu itu sendiri.

d. Kewajiban menurut ilmu syar’l sebagai dasar
keselamatan dunia dan akhirat.

Ia juga memperingatkan bahaya dari ilmu yang tidak
diamalkan dan penuntut ilmu yang hanya mengejar
popularitas atau dunia semata. Dalam hlm ini, Pendidikan
menurut Al-Ajari bertujuan untuk membentuk insan yang
taat kepada Allah, memahami syariat-Nya, dan
mengamalkannya dalam keehidupan.

"Barang  siapa yang menuntut ilmu  untuk
membanggakan diri dihadapan ulama, atau untuk
membantah  orang-orang  bodoh, atau  unntuk
memalingkan wajah manusia kepadanya, maka ia di
neraka.” Diriwayatkan oleh At-Tirmidzi, dan banyak

dikutip oleh para ulama termasuk Al-Ajari.?3

2. Relevansi Pemikiran Muhammad bin Husain Al-
Ajari dalam Pendidikan Islam Masa Kini
a. Penekanan pada Akidah dan Manhaj yang Lurus
Di tengah arus pemikiran liberal dan relativisme
moral, pemikiran Al-Ajari yang menekankan

236 Al-Ajari, Muhammad bin Husain. Manhaj Salaf fi llmi
(Riyadh: Dar al-Atsar, 2005)

179

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



pentingnya akidah yang benar dan manhaj salaf
sangat penting untuk menjaga kemurnian ajaran
Islam dalam lembaga pendidikan.’
b. Integrasi [lImu dan Adab

Al-Ajari menekankan pentingnya adab dalam
menuntut ilmu. Ini menjadi sangat relevan ketika
banyak peserta didik zaman sekarang mengalami
degradasi adab terhadap guru, ilmu, dan sesama.?*
c. Keikhlasan dalam Menuntut [Imu

Di era modern, banyak motivasi menuntut ilmu
didorong oleh keinginan duniawi seperti gelar,
jabatan, dan materi. Al-Ajari mengingatkan agar
keikhlasan tetap menjadi ruh dalam pendidikan.?*’
d. Pentingnya Guru sebagai Teladan

Al-Ajari memandang pentingnya peran guru
sebagai pembimbing ruhani dan teladan dalam
akhlak. Pendidikan Islam modern dapat mengambil
pelajaran ini  dengan meningkatkan kualitas
kepribadian dan spiritualitas para pendidik.?*°
e. Sanad Ilmu dan Keautentikan Ajaran

Relevansi lainnya adalah pentingnya menjaga
sanad atau rantai keilmuan agar tidak terjadi
penyimpangan ajaran. Di era digital, dimana ilmu bisa

23"Muhammad bin Husain Al-Ajari, Manhaj Salaf fi Thimabil
IImi, (Riyadh: Dar al-Atsar, 2005), hlm. 21.

2381bid., him. 45.

239 Al-Ajari, At-Tarbiyah Al-Islamiyah, (Riyadh: Maktabah
Al-Ghuraba’, 2010), hlm. 67.

240 Ibid., hlm. 75.

180

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tersebar tanpa otoritas, prinsip sanad menjadi filter
penting untuk memastikan keotentikan ilmu.**!

C. Muhammad bin Muhammad Al-Farabi (339 H.)

Nama aslinya adalah Abu Nasr Muhammad al-Farabi,
yang berasal dari keturunan Persia. Beliau lahir di Wasij,
suatu desa di Farab (Transoxania) pada tahun 870 M.?*?
Ayahnya adalah seorang panglima perang Persia, yang
kemudian menetap di Damaskus, sementara ibunya
berasal dari Turki. Oleh karena itu, ia biasa disebut orang
Persia atau orang Turki. Sebagai pembangun sistem
filsafat, ia telah membaktikan diri untuk berkontemplasi,
menjauhkan diri dari dunia politik, walaupun menulis
karya-karya politik yang monumental. Filsafatnya
menjadi acuan pemikiran ilmiah bagi dunia Barat dan
Timur.

Menurut Al-Farabi, tujuan pembelajaran adalah
sesuai dengan fungsi setiap ilmu, dan sesuai dengan
partisipasinya dalam mendidik akal manusia: ilmu mantiq
(logika), ilmu untuk memandang tubuh manusia, dan
menguatkan manusia secara jasmani dan rohani, ilmu
alamiah dan dalam pertumbuhannya, serta sebab-sebab
kekuatannya; tujuan ilmu ketuhanan adalah menerangkan
prasarana yang jelek, yang menyangka bahwa

24 Al-Ajari, Manhaj Salaf fi Thimabil Ilmi, (Riyadh: Dar al-
Atsar, 2005), hlm. 54.

242 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... hlm. 307.

181

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



sesungguhnya Allah SWT memiliki kekurangan dalam
kekuasaan-Nya dan dalam eksistensi-Nya; ilmu
kenegaraan membahas tentang pembagian kerja (job
description) dan peraturan kekuasaan, serta tentang
kerajaan dan etika; dengan tujuan utamanya adalah
bagaimana membahagiakan

masyarakat.>*

Terkait dengan berbagai tujuan ini, Al-Farabi
membatasi pemahaman kurikulum dengan lima
pembahasan utama, dan dalam setiap pembahasan terdapat
tahapan dari berbagai ilmu, yaitu: pertama, ilmu spelling
dan berbagai macamnya; kedua, ilmu logika dengan
berbagai macamnya; ketiga, ilmu pendidikan, arsitek, ilmu
musik, dan yang lainnya; keempat, ilmu perbintangan dan
ilmu alam dengan berbagai macamnya; dan kelima, ilmu
ketuhanan dengan berbagai macamnya, ilmu kenegaraan
dengan berbagai macamnya, ilmu figih, dan ilmu
kalam.>*

1. Pemikiran Muhammad bin Muhammad Al-Farabi

tentang Pendidikan Islam

Muhammad bin Muhammad Al-Farabi (w. 339 H)
merupakan salah satu tokoh filsuf besar dalam sejarah
peradaban Islam yang memberi kontribusi penting dalam
dunia pendidikan Islam. Ia dikenal sebagai Guru Kedua
setelah  Aristoteles, karena kemampuannya dalam

231bid., him. 307.
244 Ibid., him. 308.

182

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menyusun sistem filsafat dan pendidikan yang integral
antara akal, etika, dan politik. Al-Farabi memandang
pendidikan sebagai jalan utama untuk membentuk
masyarakat yang berbahagia. Menurutnya, pendidikan
harus diarahkan untuk menciptakan manusia yang
sempurna, baik secara intelektual, moral, maupun
spiritual. Pendidikan ~ menjadi sarana  untuk
mengembangkan potensi akal dalam  mencapai
kebahagiaan sejati, yaitu mengenal Tuhan dan hidup
sesuai dengan nilai-nilai kebaikan yang tertinggi.>*
Al-Farabi membagi kurikulum pendidikan menjadi

lima bidang utama:

a.Ilmu Logika

b.Ilmu Fisika dan Matematika

c. llmu Politik dan Keagamaan

d.Ilmu Etika

e.dan [lmu Ketuhanan

Dalam pandangannya, ilmu harus dipelajari secara

berjenjang sesuai dengan tingkat kematangan akal
manusia. hlm ini bertujuan untuk membentuk manusia
yang ideal, yang mampu berpikir logis, bertindak bijak,
serta bertanggung jawab secara sosial dan spiritual.>*®
Lebih lanjut, dalam pandangan Al-Farabi, negara ideal (al-
Madinah al-Fadhilah) hanya dapat dibangun oleh

245 Abdul Shidiq, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: CV
Pustaka Setia, 1984), him. 89.

246 Al-Kailani, Pemikiran Filsuf Muslim dalam Pendidikan,
(Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1985), hlm. 125.

183

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



individu-individu yang telah dididik secara benar. Oleh
karena itu, pendidikan harus mencakup dimensi rasional
dan religius. Guru memegang peran penting dalam
membimbing peserta didik menuju kebenaran dan
kebahagiaan sejati.?*’

Dengan demikian, pemikiran Al-Farabi tentang
pendidikan Islam menekankan pada keterpaduan antara
ilmu pengetahuan, akhlak, dan spiritualitas. Sistem
pendidikannya tidak sekadar bertujuan mencerdaskan
otak, tetapi juga membentuk kepribadian manusia yang

utuh.

2. Relevansi Pemikiran Muhammad bin Muhammad
Al-Farabi dalam Pendidikan Islam Masa kini
Pemikiran Al-Farabi tentang pendidikan masih sangat
relevan untuk diterapkan dalam konteks pendidikan Islam
masa  kini. Pandangannya yang  menekankan
keseimbangan antara aspek intelektual, etika, dan spiritual
sangat penting dalam menghadapi tantangan globalisasi
dan krisis moral di berbagai lapisan masyarakat modern.
Pertama, pendekatan rasional Al-Farabi dalam
pendidikan dapat menjadi dasar untuk membangun sistem
pembelajaran yang mendorong nalar kritis dan
pemahaman mendalam terhadap ilmu pengetahuan. hlm
ini sejalan dengan kebutuhan dunia pendidikan modern

247 Ibid.

184

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



yang mengedepankan kemampuan berpikir logis dan
analitis.**3

Kedua, konsep Madinah al-Fadhilah (negara utama)
Al-Farabi menunjukkan bahwa pendidikan harus diarahkan
untuk mencetak manusia yang tidak hanya cerdas, tetapi
juga berakhlak mulia dan berkontribusi positif terhadap
masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam masa kini
perlu kembali memperkuat pembinaan karakter dan nilai-
nilai kelslaman dalam kurikulum pembelajarannya.?*’

Ketiga, pentingnya peran guru dalam pandangan Al-
Farabi juga sangat kontekstual. Di tengah krisis figur
pendidik yang hanya berorientasi pada aspek administratif
atau materi semata, Al-Farabi mengingatkan bahwa guru
adalah pembimbing ruhani dan akal yang berperan besar
dalam membentuk kepribadian peserta didik.>*°

Dengan demikian, pemikiran Al-Farabi dapat menjadi
landasan filosofis untuk membangun sistem pendidikan
Islam yang komprehensif: berbasis ilmu pengetahuan,
berakhlak mulia, serta berorientasi pada kebahagiaan dan
kesejahteraan umat manusia.

D. Ahmad Ibnu Miskawih (320-421 H)
Ibnu Miskawaih adalah salah seorang filsuf muslim

yang paling banyak mengkaji dan mengungkapkan

2481pid.

249 Abdul Shidiq, Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: CV
Pustaka Setia, 1984), him. 91.

07pbid., hlm. 93.

185

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



persoalan-persoalan akhlak. Nama lengkapnya adalah Abu
Ali al-Khazin Ahmad Ibnu Muhammad Ibnu Ya’qub Ibn
Miskawaih. Dilahirkan tahun 320 H./932 M., dan wafat
pada tahun 412 H./1030 M.*!

Aktivitas intelektual Ibnu Miskawaih dimulai
dengan belajar sejarah kepada Abu Bakr Ahmad Ibn Kamil
al-Qadhi. Selanjutnya ia belajar filsafat kepada Ibn al-
Khammar, seorang komentator atas karya-karya
Aristoteles. Disamping itu, ia juga belajar kimia dari Abi
al-Tayyib al-Razi, seorang ahli kimia terkenal di
zamannya. Karena keahliannya dalam berbagai ilmu,
Igbal mengelompokkannya sebagai seorang pemikir,
moralis, dan sejarawan.?>

Ibnu Miskawaih adalah seorang ahli sejarah yang
pemikirannya sangat cemerlang, dialah ilmuwan Islam
yang paling terkenal dan yang pertama kali menulis
filsafat akhlak. Dia juga sangat memahami model
administrasi dan strategi peperangan. Oleh karena itu,
dalam sejarah, ia tercatat sebagai sekretaris Amirul-
Umarak Adhud-Daulah (949-982 M.) dari daulat Buwaih
di Baghdad, merangkap kepala perpustakaan Bait al-
Hikmabh.

Sebagai orang yang sangat memahami filsafat akhlak,
menurut Ahmad Amin, semua karya Ibnu Miskawaih tidak

25! Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... hlm. 308.
B2pid.

186

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



luput dari kepentingan filsafat akhlak. Sehubungan dengan
itu, tidak heran jika Ibnu Miskawaih selanjutnya dikenal
sebagai moralis. Abu Manshur al-Tsalabi (421 H.)
menerangkan bahwa Ibnu Miskawaih adalah pribadi mulia
yang penuh keutamaan, halus budi, ahli sastra, ahli
balaghah, ulet, dan sebagai penyair.?>

Sebagai seorang filusuf akhlak, pemikiran Ibnu
Miskawih dalam Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari
konsepnya tentang manusia dan akhlak. Maka berbicara
tentang pemikiran Pendidikan Ibnu Miskawih lebih tepat
jika dikaji terlebih dahulu tentang dasar pemikiran
Pendidikan beliau, yang terkait dengan tingkatan daya dan
akhlak.>>*

1. Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawih tentang
Pendidikan Islam

Ahmad Ibnu Miskawaih merupakan salah satu
filsuf Islam yang sangat menaruh perhatian terhadap
pendidikan, khususnya dalam aspek pembentukan
akhlak. Ia dikenal sebagai pelopor filsafat moral dalam
Islam dan memandang pendidikan sebagai sarana utama
untuk mencapai kesempurnaan manusia.

Menurut Ibnu Miskawaih, pendidikan memiliki
tujuan utama untuk membentuk manusia yang
berakhlak mulia (al-akhlaq al-karimah) dan menjadikan
manusia sebagai makhluk yang sempurna secara

23bid., 308.
2341bid., 309.

187

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



jasmani, akal, dan ruhani®’. Ia menekankan bahwa
akhlak tidaklah muncul secara otomatis, melainkan
dibentuk melalui proses pembiasaan, pengajaran, dan
pembinaan yang berkelanjutan.

Pendidikan menurut Ibnu Miskawaih harus dimulai
sejak anak-anak. Anak harus dibiasakan dengan
kebiasaan baik sejak dini, dijauhkan dari lingkungan
yang buruk, dan diarahkan pada kegiatan yang mendidik
akal serta mengembangkan jiwa2®. Dalam bukunya
Tahdzib al-Akhlag, ia menjelaskan pentingnya peran
pendidik (guru dan orang tua) sebagai teladan dalam
menanamkan nilai-nilai moral.

Selain akhlak, Ibnu Miskawaih juga menekankan
pentingnya ilmu pengetahuan dalam pendidikan. Ia
mengklasifikasikan ilmu sebagai sarana untuk
menyempurnakan jiwa, dan menyatakan bahwa
manusia yang berilmu lebih tinggi derajanya.

Dengan demikian, pemikiran pendidikan Islam
menurut Ibnu Miskawaih merupakan sintesis antara
pembinaan akhlak, pengembangan potensi akal, serta
pembiasaan yang konsisten dalam lingkungan yang
kondusif.

255 Miskawaih, Tahdzib al-Akhlag, diterjemahkan oleh
Muhammad Yusuf Musa, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1963), hlm. 88.
8M. Syarif, Filsafat Islam: Suatu Kajian Tematik, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1998), hlm. 84.

188

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



2. Relevansi Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawih dalam
Pendidikan Islam Masa Kini

Pemikiran Ahmad Ibnu Miskawaih tentang
pendidikan akhlak memiliki relevansi yang sangat
tinggi dalam konteks pendidikan Islam masa kini. Di
tengah tantangan globalisasi dan krisis moral yang
melanda generasi muda, gagasan Miskawaih tentang
pentingnya pembentukan karakter melalui pendidikan
akhlak menjadi sangat relevan dan aplikatif.

Pertama, penekanan  Miskawaih  terhadap
pendidikan akhlak sebagai inti dari pendidikan secara
keseluruhan sesuai dengan tujuan utama pendidikan
Islam masa kini, yaitu membentuk insan yang beriman,
berilmu, dan berakhlak mulia.?’ Sistem pendidikan
yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa
menyeimbangkannya dengan pembinaan moral telah
terbukti melahirkan generasi yang cerdas secara
intelektual, namun miskin integritas.

Kedua, metode pendidikan berbasis pembiasaan
akhlak baik dan keteladanan sebagaimana diajarkan
oleh Miskawaih dapat diterapkan dalam pendidikan
modern melalui pendekatan character building dan
penguatan pendidikan karakter (PPK).2%® Guru dan
orang tua harus menjadi teladan nyata dalam kehidupan

257 Miskawaih, Tahdzib al-Akhlag, diterjemahkan  oleh
Muhammad Yusuf Musa, (Kairo: Dar alMa’arif, 1963), hlm.
91.

258 M. Syarif, Filsafat Islam: Suatu Kajian Tematik, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1998), hlm. 86.

189

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



sehari-hari karena anak belajar tidak hanya melalui
instruksi, tetapi juga melalui observasi dan interaksi.

Ketiga, pandangan Miskawaih tentang pentingnya
ilmu pengetahuan dalam menyempurnakan jiwa sejalan
dengan visi pendidikan Islam kontemporer yang
mendorong integrasi antara ilmu agama dan ilmu
umum. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya
unggul secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran
spiritual dan moral.>*

E. Muhammad Al-Ghazali (450-505 H)

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Muhammad bin
Muhammad AlGhazali. Beliau dilahirkan pada tahun 450.
Perjalanan intelektualnya diawali dengan berangkat
menuju Naisabur untuk belajar kepada Imam al-Haramain
al-Juwaini.  Karena  Nampak  kecerdasan  dan
kepintarannya, al-Juwaini menjadikannya sebagai asisten.
Dalam kesempatan ini, Al-Ghazali menulis buku dan
menyodorkan kepada al-Juwaini. Al-Juwaini kemudian
berkomentar: “Engkau telah menguburku, sedangkan aku
masih hidup. Mengapa engkau tidak sabar menunggu aku
mati?” Dia bermaksud dengan ungkapannya itu
bahwasannya kitab Al-Ghazali telah mengungguli
kitabnya.

Al-Ghazali menjadi terkenal hingga didekati oleh
Universitas Nidzam alMuluk, dan memintanya untuk

2% Ahmad Amin, Fajr al-Islam, (Kairo: Maktabah al-Nahdhah,
1969), him. 214.

190

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menjadi guru/dosen di Nidzamiyah Baghdad pada tahun
484 H. Untuk menambah wawasannya, Al-Ghazali
menemui berbagai ulama besar dari berbagai macam
mazhab dan berbagai macam kelompok. Semua merasa
kagum terhadap ucapan Al-Ghazali, dan mereka banyak
mengutipnya dalam berbagai karangan mereka.

Karakter Al-Ghazali tidak pernah berhenti pada posisi
ilmiah ini. AlGhazali telah menuliskan pengalamannya ini
dalam kitabnya, Al-Munqidzu min al-Dhlmal, yang ia susun
pada akhir-akhir usianya. Ia menulisnya dimulai dari ilmu
kalam dan metode mutakallimin, kemudian filsafat,
kemudian Mazhab Ismailiyah. Dalam tulisannya, ia
mengungkapkan isi dari mazhab ini, berbagai metode dan
teknik-tekniknya, serta menemukan kesesatan di dalamnya.
Kemudian ia mengakhiri pembahasan kitabnya dengan
Mazhab Sufi, yang telah menetapkan bahwasanya metode
ma’rifat tidak akan tercapai kecuali dengan ma rifat itu
mesti ada ilmu dan amal sekaligus.

Terakhir, ia meninggalkan pekerjaan dan rumahnya,
kemudian menuju ke Syam untuk mencari jalan orang-
orang yang sungguh-sungguh (al-Jahidin), dan dia
melakukan khalwat di masjid Al-Umawy dan gurun pasir
berbatu di Baitul Maqdis. Ia melakukan hal ini selama 10
tahun, hingga ia mendapatkan keterbukaan, menyaksikan
kebenaran, dan terbuka jalan kesuksesan. Setelah itu ia
kembali ke Baghdad dan menetapkan Majelis "Nashihat".
Ia menceritakan hlm ini dalam kitab Al-lhya, yang ia tulis
dalam perjalanannya di Negeri Syam. Setelah itu, ia

191

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



meninggalkan Baghdad dan pergi menuju tempat
kelahirannya Thus. Di sinilah ia kemudian menyibukkan
diri dengan berdakwah dan melakukan bimbingan
(pengajaran).>%

Dalam keadaan ini, ia ditemui oleh seorang menteri
dari Nidzham al-Muluk hingga dua kali, dan juga seorang
meminta kepada Al-Ghazali untuk mengajar di Madrasah
Nidzamiyah Naisabur. Setelah itu, ia kembali ke negerinya,
Thus. Lalu ia membangun sebuah tempat di samping
rumahnya, dengan mengkhususkan ruang itu sebagai
sekolah. Dengan demikian, ia membagi waktunya untuk
mengajar, Menyusun buku, ibadah, hingga wafat pada hari
Senin 14 Jumadil Akhir 505 H.

Sebagai seorang pemikir Islam, Al-Ghazali telah
banyak melahirkan karya tulis yang cukup monumental.
Tulisan-tulisannya itu meliputi berbagai lapangan ilmu
pengetahuan, seperti teologi Islam, hukum Islam (figih),
tasawuf, tafsir, akhlak, adab kesopanan, dan Ilain
sebagainya. Di antara karyanya yang populer adalah
Magashid al-Falasifah (tujuan-tujuan para filsuf), Tahafut
al-Falasifah  (kekacauan pemikiran filsafat), [Ihya
Ulumuddin (menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama), A/-
Mungqiz min al-Dhalal (penyelamat dari kesesatan), Ayyuha
al-Walad (wahai anak-anak), Fatihatul Kitab (pembuka
kitab), Mizan al- ‘Amal (timbangan amal), Minhajul ‘Abidin
(pedoman bagi para hamba), dan sebagainya.

260 Heri Gunawan, Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan
Pemikiran Tokoh ... him. 323.

192

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Di antara karya-karyanya tersebut, terdapat satu karya
yang paling fenomenal, yaitu kitab lhya Ulumuddin
(menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama) yang telah
diterjemahkan ke dalam berbagai macam bahasa. Buku ini
merupakan karya terbesar yang dihasilkan selama
hidupnya, yang dikarangnya selama beberapa tahun dalam
keadaan berpindah-pindah antara Damaskus, Yerusalem,
Hijaz, dan Thus, yang berisi paduan antara fiqih, tasawuf,
dan filsafat.?¢!

1. Pemikiran Muhammad Al-Ghazali tentang

Pendidikan Islam

Muhammad al-Ghazali merupakan salah satu
pemikir Islam yang memiliki perhatian besar terhadap
pentingnya pendidikan dalam membentuk karakter dan
spiritualitas manusia. la memandang bahwa pendidikan
Islam tidak hanya bertujuan untuk mentransfer ilmu,
tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk akhlak,
mengembangkan jiwa, dan mendekatkan diri kepada
Allah. Dalam pandangannya, pendidikan harus mampu
menyeimbangkan antara aspek jasmani dan rohani, serta
antara ilmu agama dan ilmu rasional.

Al-Ghazali menekankan pentingnya penanaman
nilai-nilai moral sejak dini. Menurutnya, anak-anak
adalah amanah dari Allah, sehingga mereka harus
dididik dengan baik agar tumbuh menjadi pribadi yang
shlmeh. Dalam kitabnya Thya’ Ulumuddin, ia banyak

261 Ibid,. 324.

193

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



membahas  tentang etika pendidikan, metode
pengajaran, dan peran guru sebagai teladan dalam
membina akhlak murid. Al-Ghazali juga percaya bahwa
tujuan akhir dari pendidikan adalah mencapai
kebahagiaan hakiki (sa'adah), yaitu kebahagiaan yang
didapat dari kedekatan kepada Allah dan pengetahuan
tentang-Nya.??

Metode pendidikan yang diajarkan oleh al-Ghazali
melibatkan pembiasaan (habituation), keteladanan
(modelling), dan nasihat (mau’izah). la juga
menyarankan agar guru memperhatikan kemampuan
dan tingkat perkembangan anak dalam menyampaikan
pelajaran, sehingga materi yang diberikan dapat
diterima dengan baik tanpa memberatkan.?63
2. Relevansi Pemikiran Muhammad Al-Ghazali

dalam Pendidikan Islam Masa kini

Pemikiran Muhammad al-Ghazali dalam bidang
pendidikan Islam sangat relevan dengan tantangan
pendidikan modern. Gagasannya tidak hanya berfokus
pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga
menekankan  pentingnya  pembentukan  akhlak,
spiritualitas, dan keseimbangan antara aspek duniawi
dan ukhrawi.

262 A1-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, (Kairo: Dar al-Kutub al-
[Imiyyah, 2005), hlm. 35.

263 Muhammad al-Ghazali, Reviving the Religious Sciences
(Ihya' ‘Ulum al-Din), terj. Nabih  Amin Faris,(Beirut: Dar al-Fikr,
1998), hlm. 57.

194

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pertama, al-Ghazali menekankan ~ bahwa
pendidikan harus membentuk manusia yang berakhlak
mulia. Dalam konteks pendidikan saat ini, dimana
sering terjadi krisis moral, pendekatan al-Ghazali yang
menekankan nilai-nilai etik dan spiritual menjadi sangat
penting®®*. Ia berpendapat bahwa anak adalah amanah
dan harus dididik secara bertahap sesuai dengan
perkembangan usianya, dengan mengutamakan teladan
dan pembiasaan.?6

Kedua, pemikiran al-Ghazali tentang integrasi ilmu
agama dan rasional sangat relevan dengan kebutuhan
sistem  pendidikan modern  yang  menuntut
keseimbangan antara iman dan ilmu. Ia tidak menolak
ilmu rasional, tetapi menempatkannya dalam kerangka
nilai-nilai kelslaman.?%

Ketiga, peran guru sebagai pendidik tidak hanya
mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk karakter dan
kepribadian murid. Guru, menurut al-Ghazali, harus
menjadi teladan dalam tutur kata, perbuatan, dan akhlak,
yang sangat relevan dengan kebutuhan akan figur
pendidik yang berintegritas di era sekarang.*!

264 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, (Kairo: Dar al-Kutub al-

[Imiyyah, 2005), hlm. 35.

265Muhammad al-Ghazali, /hya’ Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-

Fikr, 1998), hlm. 59.

266Nasution, Harun, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran,
(Jakarta: Mizan, 1995), him. 87. 4 Al-Abrasyi, Ahmad

Dhiya’uddin, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1970), hlm. 82.

195

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



F. Ahmad Dahlan

Beliau dilahirkan di Kauman, Yogyakarta, tahun 1868
dan meninggal pada tanggal 25 Februari 1923. Nama
kecilnya adalah Muhammad Darwis. Ayahnya bernama
K.H. Abu Bakar, seorang imam dan khatib masjid besar
Keraton Yogyakarta, dan ibunya bernama Siti Aminah.
Beliau berasal dari keluarga yang didaktis dan alim dalam
ilmu agama. Sejak kecil, beliau diasuh dan dididik sebagai
putera kiai. Pendidikan dasarnya dimulai dengan belajar
membaca, menulis, mengaji Al-Qur'an, dan mempelajari
kitab-kitab agama.

Menjelang dewasa, ia mempelajari dan mendalami
ilmu-ilmu agama kepada beberapa ulama besar pada
waktu itu. Di antaranya adalah K.H. Muhammad Saleh
(ilmu figih), K.H. Mahfudz dan Syekh Khayyat Sattokh
(ilmu hadis), Syekh Amin, dan Sayyid Bakri (Qiraat Al-
Qur’an). Dalam usia relatif muda, beliau telah mampu
menguasai beberapa disiplin ilmu kelslaman.

Setelah beliau lulus pendidikan dasar di madrasah
dalam bidang nahwu, fiqih dan tafsir di Yogyakarta, beliau
pergi ke Makkah pada tahun 1890 untuk menuntut ilmu
selama lima tahun. Salah satu gurunya adalah Syekh
Ahmad Khatib. Sekitar tahun 1903, beliau kembali ke
Makkah dan menetap di sana selama dua tahun. Sepulang
dari Makkah, beliau berganti nama menjadi Ahmad

196

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Dahlan. Kemudian beliau menikah dengan Siti Walidah,
putri Kyai Penghulu Haji Fadhil.*¢’

Di samping itu, KH. Ahmad Dahlan pernah pula
menikahi Nyai Abdullah, janda H. Abdullah. Ia juga
pernah menikahi Nyai Rum, adik Kyai Munawwir
Krapyak. KH. Ahmad Dahlan juga mempunyai putera dari
perkawinannya dengan Nyai Aisyah (adik Adjenan
Penghulu) Cianjur yang bernama Dandanah. Ia pernah
pula menikah dengan Nyai Yasin Paku Alaman
Yogyakarta.

1. Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan tentang
Pendidikan Islam
Beliau mengatakan, upaya strategis untuk
menyelamatkan umat Islam dari berpikir statis menuju
pemikiran yang dinamis adalah melalui pendidikan. Umat
Islam dididik agar cerdas, kritis, dan memiliki daya
analisis yang tajam dalam membaca dinamika kehidupan
yang akan datang. Adapun kunci bagi kemajuan umat
Islam adalah kembali pada Al-Qur’an dan hadits,
mengarahkan umat Islam pada pemahaman ajaran Islam
yang komprehensif, dan menguasai berbagai disiplin ilmu
pengetahuan.
Pendidikan Islam hendaknya menjadi media yang
mampu mengembangkan ruh dan akal. hlm ini disebabkan
karena di alam ini terdapat dua dimensi, yaitu dimensi fisik

267Ramayulis dan Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam,
(Jakarta: Kalam Mulia, 2009), hlm. 327.

197

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dan metafisik. Manusia adalah perpaduan dari dua dimensi
tersebut, yakni ruh dan jasad. Oleh karena itu, aktivitas
pendidikan harus mampu mengembangkan kedua dimensi
tersebut. Pentingnya pengkajian ilmu pengetahuan secara
langsung sesuai dengan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan
Hadis.

Ahmad Dahlan melihat bahwa problem epistemologi
pendidikan Islam tradisional disebabkan oleh keterbatasan
ideologi ilmiahnya yang lebih condong kepada dimensi
religius. hlm ini mengakibatkan pengkajian terhadap
kitab-kitab klasik, khususnya dalam mazhab Syafi’i,
menjadi  terbatas. Sikap ilmiah yang demikian
menyebabkan umat Islam tidak mampu menganalisis ilmu
pengetahuan secara kritis, sehingga kurang mampu
berkompetisi secara produktif dan kreatif terhadap
perkembangan peradaban modern.

Menurut Ahmad Dahlan, pendidikan Islam
hendaknya diarahkan untuk membentuk manusia Muslim
yang berbudi pekerti luhur, baik dalam aspek agama,
pandangan terhadap ilmu duniawi, serta kesediaan untuk
berjuang demi kemajuan masyarakatnya. Untuk
mewujudkan tujuan ini, pendidikan Islam perlu
mengakomodasi berbagai ilmu pengetahuan, baik ilmu
agama maupun ilmu umum, mempertajam intelektualitas,
dan memperkuat spiritualitas peserta didik. Upaya ini akan
terwujud jika proses pendidikan bersifat integral, dengan
epistemologi Islam sebagai dasar metodologis dalam
penyusunan kurikulum dan pelaksanaan pendidikan.

198

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Menurut Ahmad Dahlan, materi pendidikan meliputi
pengajaran Al-Qur’an dan hadis, membaca, men-ulis,
Materi pendidikan adalah pengajaran Al-Qur'an dan
hadits, membaca, menulis, berhitung, ilmu bumi, dan
menggambar. Sistem pendidikan yang digunakan beliau
adalah sistem klasik, namun beliau berusaha mengga-
bungkan sistem pendidikan Belanda dengan sistem
pendidikan tradisional secara terpadu.

Materi Al-Qur'an dan hadits mencakup ibadah,
persamaan derajat, fungsi perbuatan manusia dalam
menentukan  nasibnya, musyawarah, pembuktian
kebenaran Al-Qur'an dan hadits dengan akal, kerja sama
antaragama, kemajuan kebudayaan dan peradaban, hukum
sebab-akibat, nafsu dan kehendak, demokratisasi,
liberalisasi, kebebasan berpikir, dinamika kehidupan dan
peranannya, serta akhlak.

Komitmen Ahmad Dahlan terhadap pendidikan
agama sangat kuat. Oleh karena itu, beliau bergabung
dengan organisasi Budi Utomo pada tahun 1909 untuk
mendapatkan kesempatan mengajarkan pendidikan agama
kepada para anggotanya. Komitmen terhadap pendidikan
ini kemudian menjadi salah satu ciri khas organisasi yang
didirikannya pada tahun 1912, yaitu Muhammadiyah.?¢®

Pandangan Ahmad Dahlan dalam pendidikan juga
dapat dilihat dari kegiatan pendidikan yang dilaksanakan

268 Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos,
1997), him 206-208.

199

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



oleh Muhammadiyah. Dalam bidang pendidikan,
Muhammadiyah melanjutkan model sekolah yang
digabungkan dengan sistem pendidikan pemerintah.
Selain itu, Muhammadiyah juga mendirikan sekolah yang
bercorak agama, yaitu madrasah diniyah di Minangkabau
untuk memperbaiki pengajian Al-Qur'an yang bersifat
tradisional. = Pada tanggal 8 Desember 1921,
Muhammadiyah mendirikan pondok Muhammadiyah
sebagai sekolah pendidikan guru agama. Di dalam sekolah
tersebut, pelajaran umum diberikan oleh guru dari luar,
dan sekolah tersebut dikenal sebagai Kweekschool. Di
dalamnya, Ahmad Dahlan dan beberapa orang lainnya
memberikan pelajaran agama yang lebih mendalam.?®

Muhammadiyah  berhasil melanjutkan  model
pembaruan pendidikan karena lingkungan sosial yang
dihadapi saat itu adalah terbatasnya jumlah pegawai, guru,
maupun pedagang. Kelompok ini banyak menguasai
perusahaan percetakan yang secara ekonomi sangat
penting di masyarakat. Oleh karena itu, Muhammadiyah
dengan model pendidikan barat ditambah dengan
pendidikan agama berhasil mendapatkan hasil yang baik
di kalangan ini. Di antara sekolah-sekolah yang terkenal
antara lain:

a. Kweekschool Muhammadiyah, di Yogyakarta

b. Mu’allimin Muhammadiyah, di Solo,

Yogyakarta, dan Jakarta
c. Zu’ama/ Za’imat di Yogyakarta

299 Ibid.,

200

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



d. Kulliyah Mubaligh/ Mubalighat di

.

Padangpanjang, Sumatera Tengah
Tabligh School dan HIK School di Yogyakarta®”

Berdasarkan uraian di atas maka ide-ide pendidikan
menurut Ahmad Dahlan yaitu:

a.

Pembaruan di bidang lembaga pendidikan, yang
semula sistem pesantren menjadi sistem sekolah.
Beliau memasukan pelajaran umum ke sekolah-
sekolah agama atau madrasah.

Perubahan pada metode pengajaran sorogan
menjadi metode yang bervariasi.?”!

Dengan organisasi Muhammadiyah beliau
berhasil mengembangkan lembaga pendidikan
yang lebih bervariasi dan manajemen yang

modern.?”

2. Relevansi Pemikiran Ahmad Dahlan dalam
Pendidikan Masa Kkini

Ahmad Dahlan merupakan tokoh pembaru Islam di

Indonesia yang memiliki pandangan progresif terhadap
pendidikan Islam. Ia mendirikan Muhammadiyah pada
tahun 1912 sebagai upaya untuk memperbaharui cara
berpikir dan praktik keagamaan umat Islam, khususnya
dalam bidang pendidikan. Pemikiran-pemikirannya

*Ibid.,
Ibid.,
*Ibid.,

201

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



tidak hanya kontekstual pada zamannya, tetapi juga
masih sangat relevan untuk pendidikan Islam masa kini.

Pertama, Ahmad Dahlan menekankan pentingnya
integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum. Baginya,
Islam tidak membedakan antara ilmu dunia dan akhirat,
karena keduanya merupakan bagian dari proses
pengabdian kepada Allah. Model pendidikan seperti ini
mendorong terbentuknya generasi Muslim yang tidak
hanya taat secara spiritual tetapi juga unggul dalam ilmu
pengetahuan dan teknologi.?”

Kedua, Ahmad Dahlan memperkenalkan sistem
pendidikan modern di lingkungan pesantren dan
madrasah. la menerapkan sistem klasikal, penggunaan
kurikulum, dan penjadwalan pelajaran seperti sekolah-
sekolah Belanda saat itu?’*. Metode ini kini menjadi
fondasi dalam sistem pendidikan Islam yang
memadukan aspek manajemen modern dengan nilai-
nilai Islam.

Ketiga, dalam aspek nilai dan karakter, Ahmad
Dahlan menekankan pentingnya keikhlasan dan
keteladanan. Ia menunjukkan secara langsung
bagaimana seorang pendidik harus berakhlak baik,
bersikap rendah hati, dan mengabdi tanpa pamrih. Nilai-

213 A. Mukti Ali, Pembaharuan Pendidikan Islam: Studi
Pemikiran KH. Ahmad Dahlan, (Yogyakarta: UII Press, 1994), him.
45,

274 Haedar Nashir, Muhammadiyah Gerakan Pembaruan,
(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2010), hlm. 77.

202

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



nilai ini sangat relevan di tengah krisis integritas dan
profesionalisme dalam dunia pendidikan saat ini.*"

Selain itu, pemikiran Ahmad Dahlan yang kritis
terhadap tradisi dan budaya lokal yang tidak sesuai
dengan syariat tetap menjadi pedoman dalam
menghadapi tantangan globalisasi. Pendidikan Islam
masa kini dituntut untuk mampu bersikap selektif
terhadap budaya luar, menyerap yang baik dan menolak
yang bertentangan dengan ajaran Islam?’®.

Akhirnya, pendidikan menurut Ahmad Dahlan
memiliki dimensi sosial yang kuat. Ia melihat
pendidikan sebagai sarana pemberdayaan umat dan
penghapusan kebodohan serta ketertindasan. Perspektif
ini sangat relevan dengan pendekatan transformatif

dalam pendidikan Islam kontemporer.?”’

G. Hasyim Asy’ari

Beliau lahir di desa Nggedang Jombang Jawa Timur,
pada tanggal 25 Juli 1871. Nama lengkapnya adalah
Muhammad Hasyim Asy’ari ibn Abd Wahid ibn halim
yang mempunyai gelar pangeran Bona ibn Abd al-Rahman
yang dikenal dengan Jaka Tingkir, Sultan Hadiwijaya ibn

25Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana,
2011), him. 133.

276 Abdul Munir Mulkhan, Rekonstruksi Pendidikan Islam,
(Yogyakarta: LKiS, 2001), hlm. 88.

277 Anis Malik Thoha, Pendidikan Islam dan Tantangan
Modernitas, (Jakarta: Gema Insani, 2005), hlm. 101.

203

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Abdullah ibn Abd Aziz ibn Abd al-Fattah ibn Maulana
Ishaq dari Sunan Giri.

Guru pertama beliau adalah ayahnya sendiri yang
mendidiknya membaca Al-Qur'an dan literatur Islam
lainnya. Jenjang pendidikan yang ditempuh beliau adalah
di berbagai pesantren. Pada awalnya, beliau menjadi santri
di Pesantren Wonokoyo Probolinggo, lalu pindah di
Langitan, Tuban. Dari Langitan pindah ke Bangkalan yang
diasuh oleh Kyai Khlmil. Dan terakhir sebelum ke
Makkah beliau sempat nyantri di Pesantren Siwalan Panji,
Sidoarjo. Pada pesantren terakhir ini, beliau diambil
menantu oleh Kyai Ya’qub, pengasuh pesantren tersebut.

Sepulang dari Makkah untuk mengamalkan dan
mengembangkan ilmunya, beliau membuka Pesantren
Tebuireng pada tanggal 26 Rabi'ul Awwal tahun 1899 M.
Pada tahun 1919 beliau mendirikan Madrasah Salafiyah
sebagai tangga untuk memasuki tingkat menengah
Pesantren Tebuireng. Pada tahun 1929 beliau menunjuk
K.H. Ilyas menjadi kepala Madrasah Salafiyah, maka di
bawah pimpinan K.H. Ilyas dimasukkan pengetahuan
umum ke dalam madrasah yaitu:

1. Membaca dan menulis huruf Latin

2. Mempelajari Bahasa Indonesia

3. Mempelajari [lmu Bumi dan Sejarah Indonesia
4. Mempelajari Ilmu Hitung.*"

278 Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi

Aksara, 1992), hlm.202-203. KH. Hasyim Asy’ari, Adabul ‘Alim

204

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



1. Pemikiran Hasyim Asy’ari tentang Pendidikan
Islam

KH. Hasyim Asy'ari, pendiri Nahdlatul Ulama (NU),
merupakan tokoh ulama yang sangat berpengaruh dalam
dunia pendidikan Islam di Indonesia. Gagasan beliau
sangat dipengaruhi oleh latar belakang keilmuannya yang
kuat, baik dalam tradisi pesantren Nusantara maupun
keilmuan Islam klasik dari Timur Tengah.

Dalam pandangannya, pendidikan Islam bertujuan
untuk membentuk insan yang berakhlak mulia dan
memiliki pemahaman agama yang mendalam. KH.
Hasyim menekankan pentingnya akhlak sebagai inti dari
pendidikan. Ia berpendapat bahwa ilmu harus diamalkan
dan menjadi jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah,
bukan sekadar untuk mencari kedudukan atau kekayaan’*,

Selain itu, beliau menekankan pentingnya adab atau
etika dalam menuntut ilmu. Dalam karya monumentalnya
Adabul 'Alim wal Muta'allim, KH. Hasyim menyampaikan
bahwa seorang pelajar harus menghormati guru, menjaga
niat, dan menjauhi sifat sombong *” . Pendidikan,
menurutnya, tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan, tetapi juga pembinaan karakter dan
spiritualitas.

Hasyim juga menekankan metode pendidikan
berbasis pesantren. la melihat pesantren sebagai lembaga

wal Muta’allim, (Jombang: Maktabah Al-Ma’arif, tanpa tahun),
hlm. 7.
279 Ibid., him. 10-12.

205

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai Islam, karena
mengintegrasikan antara ilmu, adab, dan kehidupan
bersama  dalam  lingkungan  religius. **° Ia
mempertahankan tradisi kitab kuning sebagai sumber
rujukan utama dan mendorong pembelajaran berbasis
talaqqi (tatap muka langsung dengan guru) yang
menekankan sanad keilmuan.

2. Relevansi Pemikiran Hasyim Asy’ari dalam
Pendidikan Islam Masa kini

Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari mengenai pendidikan
masih sangat relevan dalam konteks pendidikan modern.
Di tengah krisis moral, degradasi akhlak, dan sekularisasi
ilmu pengetahuan, konsep pendidikan yang ditekankan
oleh KH. Hasyim yakni penanaman akhlak dan adab
menjadi kebutuhan mendesak dalam dunia pendidikan
saat ini*®!,

Salah satu poin penting adalah penekanan beliau
pada pentingnya adab dalam menuntut ilmu, yang
dituangkan dalam karya Adabul ‘Alim wal
Muta’allim. Dalam era digital, dimana akses terhadap
ilmu begitu mudah, nilai-nilai adab seringkali
terabaikan. KH. Hasyim mengingatkan bahwa ilmu

280 Ahmad Baso, Pesantren dan Kitab Kuning: Telaah atas
Pemikiran KH. Hasyim Asy ari, (Jakarta: Pustaka Pesantren, 2005),
hlm. 45.

281 Hasyim Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim (Jombang:
Maktabah Al-Ma’arif, tanpa tahun), hlm. 4.

206

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



yang tidak dibarengi adab bisa membawa pada
kesombongan dan penyimpangan?®?

Selain itu, KH. Hasyim juga menekankan
pentingnya hubungan antara guru dan murid yang
dilandasi rasa hormat dan keikhlasan. hal ini menjadi
refleksi terhadap hubungan edukatif masa kini yang
cenderung transaksional dan minim nilai spiritual®®’

Metode pesantren yang ia kembangkan, dengan
pendekatan  kultural, spiritual, dan berbasis
komunitas, juga menjadi alternatif model pendidikan
yang humanis dan holistik di tengah dominasi sistem
pendidikan formal yang kaku dan terstandarisasi.?®*

282]bid., hlm. 10-11.

283 Ahmad Baso, Pesantren dan Kitab Kuning: Telaah atas
Pemikiran KH. Hasyim Asy ari (Jakarta: Pustaka Pesantren,
2005), hlm. 52.

284 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang
Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 1994), him. 91.

207

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



BAB 14
MODERASI BERAGAMA

A. Konsep Dasar Moderasi Beragama

1. Pengertian Moderasi Beragama

Moderasi beragama adalah cara pandang, sikap, dan
perilaku dalam beragama yang mengedepankan
keseimbangan, keadilan, toleransi, dan menghargai
keberagaman. Moderasi beragama bukan berarti
memoderasi ajaran agama itu sendiri, tetapi memoderasi
cara beragama seseorang agar tidak ekstrem baik ekstrem
kanan (radikal) maupun ekstrem kiri (liberal tanpa batas).

Moderasi  beragama  bersifat kontekstual: ia
menyesuaikan nilai-nilai luhur agama dengan dinamika
kehidupan berbangsa dan bernegara, dalam bingkai NKRI
dan Pancasila.?®

2. Pilar-Pilar Moderasi Beragama

Menurut Kementerian Agama RI, ada empat pilar

utama moderasi beragama:

a. Komitmen kebangsaan, artinya, setiap umat
beragama wajib mencintai tanah air dan
menghormati  konsensus nasional, seperti
Pancasila, UUD 1945, NKRI, dan Bhinneka
Tunggal Ika.

285K ementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi
Beragama. Jakarta: Balitbang dan Diklat Kemenag RI.

208

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



b. Toleransi, Menghormati perbedaan pandangan
keagamaan, memberikan ruang hidup yang adil
bagi kelompok lain, dan tidak memaksakan
kehendak.
c. Anti kekerasan, Menolak segala bentuk
kekerasan dalam nama agama, baik secara fisik,
verbal, maupun simbolik.
d. Penerimaan terhadap tradisi lokal, Menghargai
kearifan lokal selama tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip utama ajaran agama.?%
3. Tujuan Moderasi Beragama
a. Mewujudkan kehidupan beragama yang rukun
dan damai.

b. Menghindari konflik dan kekerasan atas nama
agama.

c. Menumbuhkan kesadaran hidup bersama di
tengah masyarakat majemuk.

d. Membentuk karakter warga negara yang cinta
damai, adil, dan moderat.

4. Pendidikan Moderasi Beragama
Pendidikan moderasi beragama adalah proses

internalisasi nilai-nilai moderasi dalam pembelajaran,
baik secara formal di sekolah/madrasah, maupun non-
formal melalui kegiatan masyarakat. Ini bertujuan
membentuk generasi yang toleran, terbuka, dan
berpikiran moderat dalam beragama.

286Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. (2020).
Buku Saku Moderasi Beragama.

209

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pendidikan ini dapat diberikan melalui:

a. Integrasi dalam mata pelajaran seperti
Pendidikan Agama Islam, PPKn, dan Sejarah.

b. Kegiatan ekstrakurikuler seperti diskusi lintas
iman, pelatihan toleransi, dan kunjungan antar
rumah ibadah.

c. Pembiasaan nilai seperti sikap saling
menghormati, gotong royong, dan kerja sama
antar siswa dari latar belakang berbeda.

5. Contoh Penerapan Moderasi Beragama di
Sekolah/Madrasah:

a. Guru mengajarkan Islam sebagai agama
rahmatan lil alamin, yang mengajak kepada
kasih sayang, bukan kebencian.

b. Siswa dari berbagai agama diberikan ruang
untuk merayakan hari keagamaannya.

c. Pelajaran agama tidak menjelekkan agama

lain.
Dalam Masyarakat:
a. Warga kampung mengadakan kerja bakti lintas
agama.

b. Forum kerukunan antar umat beragama
(FKUB) aktif dalam menjaga harmoni sosial.
Dalam Keluarga:
a. Orang tua mengajarkan sikap terbuka terhadap
tetangga yang berbeda agama.

210

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



b. Anak-anak diajak berdialog, bukan disuruh
membenci yang berbeda keyakinan.

6. Tantangan dan Solusi

Tantangan:
Penyebaran paham intoleran melalui media sosial.
Kurangnya pemahaman masyarakat tentang esensi
moderasi.
Adanya pemahaman tekstual terhadap agama
tanpa mempertimbangkan konteks.

Solusi:
Penguatan literasi keagamaan di dunia pendidikan.
Pelatihan guru dalam pendidikan karakter dan
moderasi.
Kolaborasi antara tokoh agama, tokoh masyarakat,
dan pemerintah.?’

B. Tujuan Pendidikan Moderasi Beragama

1.

Pendidikan Moderasi beragama bertujuan untuk:

Membentuk Karakter Keagamaan yang Seimbang
Pendidikan  moderasi  beragama  bertujuan
membentuk  peserta didik yang memiliki
pemahaman dan praktik keagamaan secara

287pysat Studi Moderasi Beragama UIN Sunan Kalijaga. (2021).

Model Implementasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan

Islam.

211

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



seimbang antara teks dan konteks, antara aspek
spiritual dan sosial.?®

Menumbuhkan Sikap Toleran dan Menghargai
Keragaman.

Pendidikan moderasi mendorong peserta didik
untuk mampu hidup berdampingan secara damai
dengan orang lain yang berbeda agama, budaya,
dan pandangan.

Mencegah Radikalisme dan Ekstremisme

Salah satu tantangan pendidikan keagamaan adalah
munculnya pemahaman keagamaan yang sempit
dan eksklusif.

Menanamkan Cinta Tanah Air dan Komitmen
Kebangsaan

Tujuan lainnya adalah menanamkan nilai
kebangsaan dalam bingkai keagamaan. Moderasi
beragama mengajarkan bahwa mencintai tanah air
dan menjaga keutuhan negara merupakan bagian
dari pengamalan iman.

Mewujudkan Kehidupan Sosial yang Harmonis dan
Berkeadaban

Pendidikan moderasi beragama menekankan
pentingnya hidup dalam harmoni  sosial,

288 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas,
(Jakarta: Prenada Media, 2005), hlm. 88.

212

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



menjunjung tinggi perdamaian, keadilan, dan
dialog antarumat beragama.?®’

C. Landasan Pendidikan Moderasi Beragama

Pendidikan moderasi beragama memiliki beberapa
landasan utama, baik secara normatif maupun yuridis:

1. Landasan Filosofis

Landasan ini mengacu pada pandangan dasar
kehidupan berbangsa dan bernegara, yakni Pancasila,
khususnya sila pertama: "Ketuhanan Yang Maha Esa",
yang menempatkan nilai-nilai agama sebagai bagian
integral dari kehidupan bangsa Indonesia, namun tetap
dalam semangat persatuan dan kesatuan®*°.
2. Landasan Konstitusional

UUD 1945 Pasal 29 ayat (2) menyatakan bahwa
negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk
beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya
itu. ! Ini menjadi dasar hukum bagi pendidikan
keagamaan yang menghargai kebebasan dan toleransi.

29 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi,
Metodologi, dan Etika, (Yogyakarta: ISID Press, 2012), hlm. 231.

20 Kaelan. (2013). Pendidikan Pancasila. Yogyakarta:
Paradigma.

1 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945, Pasal 29 ayat (2).

213

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



3. Landasan Sosiologis dan Kultural
Masyarakat Indonesia hidup dalam keragaman
yang tinggi. Pendidikan moderasi beragama menjadi
respons terhadap dinamika sosial tersebut. Pendidikan
ini menumbuhkan sikap saling menghargai dan
bekerja sama dalam perbedaan.
4. Landasan Yuridis
Beberapa regulasi yang menjadi dasar pelaksanaan
pendidikan moderasi beragama, antara lain:
a. Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional
b. Peraturan Presiden No. 7 Tahun 2021 tentang
Rencana Aksi Nasional Penanggulangan
Ekstremisme
c. Peraturan Menteri Agama No. 38 Tahun 2022
tentang Pendidikan Moderasi Beragama di
Satuan Pendidikan Formal

D. Nilai-Nilai Moderasi Beragama

Moderasi  (Wasathiyah) sebagai prinsip dalam
beragama yang perlu diimplementasikan dalam kehidupan
sehari-hari. Nilai-nilai moderasi dianggap relevan dengan
ajaran [slam, yang tujuh hasil rumusan para ulama peserta
KTT Bogor 2028, yang dua lagi (anti kekerasan dan
menghargai adat) merupakan sumbang saran para ahli
kepda kementerian Agama.  Kesembilan nilai-nilai
moderasi beragama sebagai berikut:

214

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



1. Tawasuth (Mengambil Jalan Tengah)

Tawasuth atau Wasathiyah merupakan suatu sikap
yang tidak memihak, tidak berat sebelah, dan berada
ditengah-tengah antara orang yang melebih-lebihkan
dengan orang yang mengurang-ngurangkan. Tawasuth
dapat menciptakan sifat dan perilaku berada di
pertengahan dalam segala hal, tidak ekstrem kiri dan
kanan, serta menjaga keseimbangan antara hak dan
kewajiban. Dalam pendidikan pesantren, sikap tawasuth
harus dipertahankan guna menghindari radikalisme
terhadap suatu ajaran agama dengan menanamkan inti
keilmuan Islam pada para santri melalui kitab kuning.
Pembelajaran kitab kuning berkaitan dengan tafsir. Ketika
pemahaman mengenai keragaman keagamaan dilakukan
secara mendalam, maka secara otomatis akan melahirkan
sikap moderat para santri di pesantren sehingga terhindar
dari sikap melebih-lebihkan (fatarruf). Dalam penafsiran
tersebut akan membuat kepribadian para santri menjadi
lebih terbuka, mampu berkomunikasi/berdialog dengan
baik, dan menghargai perbedaan pendapat sebagai ciri
sikap dalam moderasi Islam.

2. I'tidal (Adil Tegak Lurus)

I tidal yaitu sikap tegak lurus dan adil, suatu tindakan
yang diambil dari suatu pertimbangan, dimaksudkan untuk
menggambarkan perilaku proporsional dan adil serta
penuh tanggung jawab. Adil dalam Kamus Besar Bahasa

215

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Indonesia maupun dalam bahasa Arab, artinya adalah
sama berat, tidak berat sebelah, tidak memihak, berpihak
pada yang benar dan tidak sewenang-wenang, tidak
dzalim, seimbang, dan sepatutnya.?’> Sementara keadilan
dianggap sebagai suatu sifat atau perbuatan atau perlakuan
yang adil. Sikap adil atau /%idal adalah menempatkan
sesuatu pada tempatnya, tidak menilai sesuatu berdasarkan
subjektivitas, dan bersikap konsisten. /%idal bermakna
menempatkan sesuatu pada tempatnya dan melaksanakan
hak dan memenuhi kewajiban secara proporsional.

3. Tasamuh (Toleransi)

Kata toleransi dalam KBBI adalah menenggang atau
menghargai pendirian yang berbeda atau bertentangan
dengan pendirian sendiri. Dalam bahasa Arab, toleran
adalah tasamuh yang berarti sikap baik dan berlapang
dada terhadap perbedaan-perbedaan dengan orang lain
yang tidak sesuai dengan pendirian dan keyakinannya.
Tasamuh atau toleransi merupakan sikap menyadari
perbedaan dan saling menghormati dalam kehidupan
bermasyarakat. Tasamuh juga diartikan sebagai pemberian
ruang kepada orang lain untuk menjalankan agama dan
keyakinannya meskipun berbeda dengan agama yang kita
yakini. Toleransi dianjurkan dalam masalah muamalah

228yamsuri, Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Erlangga, 2007,
hlm 100.

216

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dan hubungan kemasyarakatan bukan menyangkut
masalah akidah dan ibadah.

4. Syura (Musyawarah)
Syura atau musyawarah merupakan kegiatan yang

dilakukan dengan cara duduk bersama untuk mencari
penyelesaian terhadap suatu permasalahan. Musyawarah
menjadi wadah bagi para pesertanya untuk berdiskusi
mengenai solusi dari masalah yang dihadapi. Musyawarah
mengandung nilai kebenaran berdasarkan dengan
kesepakatan kolektif/bersama.

5. Qudwah (Teladan)

Qudwah berarti memberikan contoh, teladan dan
model kehidupan. Nilai ini tersirat dalam Al-Qur'an dari
istilah yang sama dengan uswatun hasanah yang terdapat
dalam firman Allah swt. Q.S. Al-Ahzab [33] ayat 21:

1. 278 5 »- <1¢ R TP S Y s e T A
a5l bl 1 a7 G el A5a 530 Al Jol)y 3 a1 8 X
1K &l &ag a2l

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri
teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang
mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari

kiamat dan dia banyak menyebut (nama) Allah. (Q.S.
Al-Ahzab [33]: 21)

Ayat tersebut menjelaskan bahwa terdapat suri
tauladan yang baik dalam diri Nabi Muhammad SAW.
Qudwah sebagai prinsip dalam nilai moderasi jika
dikaitkan dengan situasi kehidupan sosial di masyarakat,
maka dapat diartikan sebagai seseorang atau suatu kaum

217

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



yang dapat menjadi inisiator bagi kaum lainnya dalam
menerapkan nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan.

6. Muwathanah (Menghargai Negara Bangsa dan
Warga Negara)

Muwathanah  adalah pemahaman dan sikap
penerimaan terhadap eksistensi negara-bangsa dan pada
akhirnya menimbulkan kecintaan terhadap negara
(nasionalisme) dimanapun berada. Muwathanah ini
mengedepankan  orientasi  kewarganegaraan  atau
mengakui negara yang menghargai kewarganegaraan.

Nilai Muwathanah sangat penting dalam buku ajar
untuk menanamkan rasa cinta tanah air dan bangga
menjadi bangsa dan bagian dari Indonesia. Kemudian
diharapkan dapat diimplementasikan dalam kehidupan
sehari-hari, misalnya melestarikan budaya,
mengutamakan kepentingan bersama di atas kepentingan
diri sendiri dan kelompoknya dan lain sebagainya. 2%

7. Al-La'Unf (Anti Kekerasan)

Anti kekerasan artinya menolak ekstemisme yang
mengajak pada perusakan dan kekerasan, baik terhadap
dirinya sendiri maupun terhadap tatanan sosial.
Ekstremisme dalam konteks moderasi beragama ini
dipahami sebagai ideologi tertutup yang bertujuan untuk
perubahan pada sistem sosial dan politik.ini merupakan
upaya untuk memaksakan kehendak yang seringkali
menabrak norma atau kesepakatan yang ada di suatu

293E1fi Sari, Hendi Saputra, and Nurul Umam, ‘Integrasi Nilai-
Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Nurussalam Desa
Mentayan Kecamatan Bantan Kabupaten Bengkalis’, Jurnal llmiah
Pendidikan Dan Keislaman, 3.2 (2023), pp. 121-240.

218

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



masyarakat. 2% Di antara teks yang mengandung nilai
moderasi beragama al-la 'Unf dalam buku ajar tersebut
adalah larangan berkata kasar kepada orang tua,
sebagaimana firman Allah swt. dalam surah Al-Isra' [17]
ayat 23-24:

dmu,juu\mmm}xuyuw;” yuus.asj.
LA@JJS}L&J@JJY)&J\LA@J@)&LAAJ\S)\W&\)&\
Wdaa sl &5 iy 3aa 5 e O 2l Lgd eailly Uy S Y58

| Jiia L) WS

Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu
jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu
berbuat baik pada kedua orang tuamu dengan
sebaikbaiknya. Jika salah seorang di antara keduanya
atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam
pemeliharaanmu, maka janganlah kamu mengatakan
kepada keduanya perkataan "ah" dan janganlah kamu
membentak keduanya dan ucapkanlah kepada keduanya
perkataan yang mulia. (23) Dan rendahkanlah dirimu
terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan
ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka berdua,
sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku di
waktu kecil. (24).

Melalui ayat ini, Allah SWT memerintahkan kita
untuk berbuat baik kepada kedua orang tua dan tidak
berkata kasar kepada mereka. Hal ini sesuai dengan nilai
moderasi beragama al-la'unf atau anti kekerasan dengan
indikator kasih sayang (Fauziah et al., 2024) . Ciri-ciri anti
kekerasan ~ dalam  moderasi  beragama  adalah

2%4Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporen KB-4 PPG Daljab,
Jakarta, hlm. 20.

219

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mengedepankan sikap damai dalam menyelesaikan
perselisihan, tidak main hakim sendiri, menyerahkan
masalah kepada pihak yang berwenang dan mengakui
wilayah negara sebagai satu kesatuan. Non-kekerasan
bukan berarti lemah atau lembek, tetapi tegas dan
mempercayakan ~ penanganan  kemaksiatan  atau
pelanggaran hukum kepada aparat resmi.

Nilai moderasi beragama al-la'unf sangat penting
untuk ditanamkan kepada peserta didik, agar mereka
menyadari bahwa kekerasan tidak menyelesaikan masalah
tetapi justru akan menambah masalah baru. Guru harus
menanamkan sikap kasih sayang, empati, tolong
menolong, ramah, pemaaf dan menghargai pandangan dari
berbagai sudut pandang sesuai dengan indikator nilai al-
la'unf ini.

8. I'tiraf al 'urf (Ramah Terhadap Kebudayaan
Lokal)

‘Uruf merupakan kebiasaan dan menyatu dengan
kehidupan baik berupa perkataan atau perbuatan, sehingga
dapat dikatakan sama dengan al-’Adah (adat istiadat).?®
I'tiraf al 'Urf atau ramah terhadap budaya berarti sikap
menghargai atau menerima unsur-unsur budaya dan tradisi
lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
ajaran agama, yaitu tidak bertentangan dengan konsep
ketuhanan, kenabian, dan kemanusiaan. Namun demikian,
agama dan budaya tidak dapat diposisikan setara, karena
esensi Islam sebagai agama adalah mutlak, sedangkan
budaya adalah hasil karya manusia. Poin penting dari nilai
i'tiraf al-'urf adalah menghargai budaya lokal, tradisi, tidak

25Kemenag RI. Modul 6 PAI Kontemporer KB-4 PPG Daljab,
Jakarta, hlm. 21.

220

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



mencaci dan meremehkan budaya yang dimiliki suku atau
kelompok lain.

9. Ishlah (Kreatif Inovatif)

Ishlah  yaitu upaya yang dilakukan untuk
menghilangkan terjadinya kerusakan dan perpecahan
antara manusia dan melakukan perbaikan dalam
kehidupan manusia sehingga tercipta kondisi, damai dan
sejahtera dalam kehidupan masyarakat. 2°° Ishlah
merupakan sikap yang mengakomodasi perubahan dan
kemajuan zaman untuk kemaslahatan umat dengan tetap
berpegang teguh pada prinsip. Ishlah juga dipahami
sebagai suatu tindakan atau grakan yang bertujuan untuk
merubah keadaan masyarakat yang rusak akhlak dan
akidah, menyebar ilmu pengetahuan dan memerangi
kejahilan. Ishlah bermakna mengutamakan prinsip kreatif
inovatif untuk mencapai keadaan lebih baik yang
mengakomodasi perubahan dan kemajuan zaman dengan
berpijak pada kemashlahatan umum (maslahah ammah)
dengan berpegang pada prinsip al-muhafadzah ‘ala al-
gadimi al-salih wa al akhdzu bi al-jadid al-aslah.”®”

296K emenag R1. Modul 6 PAI Kontemporer ... hlm. 16.
27K emenag RI. Modul 6 PAI Kontemporer ... hlm. 17.

221

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



DAFTAR PUSTAKA

Abduh, Muhammad. Risalah al-Tauhid. Kairo: Dar al-
Manar, 1966.

Abdul Mujib & Abdul Mudzakir. Ilmu Pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006.

Abdul Mujib & Jusuf Mudzakir. (2014). I/mu Pendidikan
Islam. Kencana Prenada Media Group.

Abdullah Idi. Pengembangan Kurikulum: Teori & Praktik.
Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2011.

Abdullah, M. Amin. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi,
Metodologi, dan Etika. Yogyakarta: ISID Press,
2012.

Achmadi. Ideologi Pendidikan Islam: Paradigma
Humanisme Teosentris. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005.

Ahmad, A. “Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-
Attas dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam.”
An-Nur: Jurnal Studi Islam, vol. 13, no. 1 (2021):
32-50. https://doi.org/10.37252/an-nur.v1311.98.

Ahmad D. Marimba. Pengantar Filsafat Pendidikan
Islam.

Ahmad Tafsir, (1994). Illmu Pendidikan Islam dalam
Perspektif [slam. (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
1994)

Al-Syaibany, Omar Mohammad. Filsafat Pendidikan
Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

222

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.37252/an-nur.v13i1.98

Andi, Kurniawan. (2022). Fungsi dan Peran Lembaga
Pendidikan Islam dalam Masyarakat Modern . I/miah
Pendidikan Islam, 45-46.

Annur Safarnaa. “Kurikulum Pendidikan Agama Islam
dan Pendidikan Agama.” Jurnal Pendidikan Agama
Islam, Vol. 1 No. 1, 2022.

Arifin, Azam. Macam-macam Metode Pembelajaran
dalam Islam. Diakses pada tahun 2017 dari,
https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam
-metode-pembelajaran-dalam-islam.html

Arifin, M. (2021). “Tujuan Pendidikan Islam dalam
Perspektif Holistik.” Pendidikan Agama Islam, 45—
60.

Aris. Ilmu Pendidikan Islam. Cirebon: Yayasan Wiyata
Bestari Samasta, 2022.

Aslamiyah, Suwaibatul. //mu Pendidikan Islam. Diakses
pada tahun 2012, dari
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-
yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html

Astuti, M., dkk. (2023). “Mengoptimalkan Penggunaan
Teknologi dalam Pendidikan Islam.” Journal of
Social Humanities and Education, 2(3).

Asy'ari, M., & Djamarah, S. B. (2021). Evaluasi
Pendidikan Islam: Konsep, Tujuan dan Aplikasinya.
Jakarta: Prenadamedia Group.

Atiya Ulfah & Hamdan. (2024). “Pendidikan Islam dalam
Implementasi Kurikulum Merdeka.” Jurnal Studi
Multi Disipliner, Vol. 8 No. 6.

223

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam-metode-pembelajaran-dalam-islam.html
https://www.panduanmengajar.com/2017/12/macam-metode-pembelajaran-dalam-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html
https://pustakaaslikan.blogspot.com/2012/09/dasar-yuridis-ilmu-pendidikan-islam.html

Azra, Azyumardi. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan
Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos
Wacana [Imu.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan
Modernitas di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia
Group, 2016.

Baba, Mastang Ambo. Dasar-dasar dan Ruang Lingkup
Pendidikan Islam di Indonesia. Diakses pada tahun
2018, dari https://journal.iain-
manado.ac.id/index.php/JIl/article/viewFile/616/518

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI. Buku Saku
Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI, 2020.

Bantani, N. A. (2020). Nihayatuz Zain fi Irsyad Al-
Mubtadi'in. Semarang: Toha Putra.

Bloom, B. S. (2022). Mastery learning and its implications

for curriculum development. Contemporary Issues in
Islamic Education, 6(3), 145-162

Chairudin, Mochamad. (2020). “Metode Pendidikan
Islam dalam Perspektif Prof. Dr. H.M. Quraisy
Shihab, MA.” Jurnal Ilmu Pengetahuan dan
Pendidikan Islam, 6(6).

Daradjat, Zakiah. (2001). llmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Bumi Aksara.

Departemen Agama RI. A/-Qur’an dan Terjemahannya.
Jakarta: Departemen Agama RI, 2005.

Fachrian, M. R. (2023). Peserta Didik Sebagai Subjek
dalam Pembelajaran: Analisis Filosofis Pendidikan

224

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518
https://journal.iain-manado.ac.id/index.php/JII/article/viewFile/616/518

Islam. Tarbawi: Jurnal Keilmuan Manajemen
Pendidikan, 9(2), 47-64.

Fauzi, A. (2023). Pengaruh Faktor Hereditas dalam
Perkembangan Karakter Islami. Genetic and
Character Development Journal, 8(1), 145-162.

Firmansyah, M. 1. (2019). “Pendidikan Agama Islam:
Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi.” Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 17(2).

Fitri Maulan, A. T. (2022). Urgensi Pengembangan Media
Pembelajaran PAI sebagai Upaya Optimalisasi
Potensi Peserta Didik. AI-Manar: Jurnal Komunikasi
dan Pendidikan Islam-Volumell, Nomor2, 10-11.

Fitriani, Dewi dkk. (2021). “Teologi Pendidikan: Konsep
Pendidikan dalam Prespektif Islam.” Manazhim, 3(2).

Ghazali, A. Thya Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.

Gunawan, Heri. (2014). Pendidikan Islam: Kajian Teoretis
dan Pemikiran Tokoh. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Hadi, Supriyono. Filsafat Pendidikan Islam: Ontologi,
Epistemologi, dan Aksiologi Pendidikan Islam.
Bandung: CV Pustaka Setia, 2021.

Hadziq, Achmad Faisal. (2019). “Konsep Psikologi
Pendidikan Islam.” Jurnal Aksioma Ad-Diniyyah,
7(2).

Hakim, L. (2015). Pendidikan Islam dan Pemberdayaan
Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

225

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Hamdi, A. Z. (2023). Konsep fitrah dalam pendidikan
Islam kontemporer. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2),
145-162.

Hamid, Syarif. Pengembangan Kurikulum. Pasuruan:
Garoeda Buana Indah, 1993.

Hanafi, M. R. “Urgensi Peran Guru Menurut Al-Zarnuji
dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dan Implementasinya
dalam Pendidikan Modern.” Jurnal Pendidikan
Islam, vol. 5, no. 1 (2016):

Hartono, R. (2022). Nutrisi dan Kesehatan dalam
Optimalisasi Pembelajaran Islam. Health and Islamic
Education Journal, 6(1), 234-251.

Hasanuddin, R. (2023). Urgensi Evaluasi Pendidikan
Islam dalam Penguatan Karakter Siswa. Jurnal
Pendidikan ~ Islam  Terpadu, 15(1), 33-45.
https://doi.org/10.31227/jpit.2023.15.1.33

Heri Gunawan. Pendidikan Islam. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2014.

Hery Noer Aly. llmu Pendidikan Islam. Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 2015.

Hidayah, Hikmatul. (2023). “Pengertian, Sumber dan
Dasar Pendidikan Islam.” Jurnal As-Said, 3(1).
Hidayat, R. (2023). Memahami Dimensi Individu dalam
Pendidikan Islam Kontemporer. Studia Islamika,

30(2), 89-112.

Huda, M. et al. “Understanding Modern Islamic

Pedagogy: A Study on the Meaning of Education in

226

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Al-Attas’ Thought.” SAGE Open, vol. §,no. 3 (2018):
1-7. https://doi.org/10.1177/2158244018801342

Huliyah, M. (2021). Kepemimpinan dan Optimalisasi
Fungsi Lembaga Pendidikan Islam Non Forma. el-
Buhuth, 55-56.

Ibnu Katsir. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azhim, Juz 1. Beirut: Dar
al-Fikr, 2000.

Ilmi, M. D. (2024). Metode, Model, dan Pendekatan
Evaluasi dalam Pendidikan Islam [WPS Office
PDF]. Docworkspace.
https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDss
EG?sa=601.1074

Jauhari, M. 1. (2018). Peran Media Pembelajaran dalam
Pendidikan Islam. Piwulang: Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 1(1), 54-67.

Jogoroto.org. (2023). Evaluasi Pendidikan Islam dan
Urgensinya dalam Pembelajaran.
https://jogoroto.org/index.php/hg/article/download/6
7/57/182

Kaelan. Pendidikan Pancasila. Yogyakarta: Paradigma,
2013.

Kasdi, A. (2023). Implementasi Pendidikan Karakter
Berbasis Spiritual dalam Mengembangkan Potensi
Peserta Didik. Edukasia:  Jurnal Penelitian
Pendidikan Islam, 18(1), 156-173.

Kementrian Agama RI. Modul Ajar PPG, Jakarta:
Direktorat Pendidikan Islam.

227

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.1177/2158244018801342
https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDssEG?sa=601.1074
https://sg.docworkspace.com/d/sIOPS2cPYAfWDssEG?sa=601.1074
https://jogoroto.org/index.php/hq/article/download/67/57/182
https://jogoroto.org/index.php/hq/article/download/67/57/182

Kementerian Agama RI. (2020). Pendidikan Islam dan
Transformasi Karakter Bangsa. Jakarta: Direktorat
Pendidikan Islam.

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat, 2019.

Khaldun, I. (2004). Mugaddimah. Beirut: Dar al- Fikr.

Kurniawan, A. (2023). Dimensi Sosial Peserta Didik
dalam Pendidikan Islam Abad 21. Al-Fikrah: Jurnal
Manajemen Pendidikan, 11(2), 78-95.

Kusmiran, I. H. (2022). Pendidikan Formal, Non Formal
dan Informal dalam Desain Hadis Tarbawi.
Penelitian llmu Pendidikan Indonesia, 487.

M. Ali. (2020). Pendidikan Islam di Era Modern. Jakarta:
Pustaka [Imu.

Mabhrus. Pengantar Ilmu Pendidikan Islam. Jember:
STAIN Jember Press, 2014.

Majid, A. Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi.
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006.

Manan, A. (2022). Peranan Media Pendidikan dalam
Pendidikan Islam. MODELING: Jurnal Program
Studi PGMI, 9(2), 222-233

Mardani, Muhammad. Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2017.

Mariana, 1., Putra, P., dan Jaelani. “Konsep Ta’dib Syed
Muhammad Naquib Al-Attas dan Relevansinya
dengan Pendidikan Karakter.” PIJAR: Jurnal

228

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pendidikan dan Pengajaran, vol. 1, no. 2 (2023):
173-186. https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170.

Marselus Payong. Sertifikasi Profesi Guru. Jakarta: PT
Indeks, 2011.

Miniarti, S. (2013a). Ilmu Pendidikan Islam: Fakta
Teoretis Filosofis dan Aplikatif Normative. PT Panca
Anugerah Sakti.

Miniarti, S. (2013b). /lmu Pendidikan Islam. Amzah.

Moch Sya’roni Hasan. (2017). “Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Al-
Ibrah, Vol. 2 No. 1.

Mohammad  Ahyan  Yusuf  Sya’bani.  (2018).
“Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama

Islam dalam Perspektif Nilai.” Jurnal Tamaddun,
Vol. 19 No. 2.

Muchamad Suradji. Teknologi Pembelajaran dalam
Pendidikan Islam, dari https://e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1
219/745/

Muhaemin & Bulu. /lmu Pendidikan Islam. Palopo: Read
Institute Press, 2014.

Muhaimin. (2002). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya
Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muhammad Ali. Panduan Pengembangan Projek Profil
Pelajar Pancasila & Profil Pelajar Rahmatan Lil
Alamin.

229

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.170
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/
https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/dar/article/download/1219/745/

Muhammad Turmuzi. “Konsep Pendidikan dan Islam
Sebagai Alternatif dalam Memanusiakan Manusia,”
AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 19, No.
2, Desember 2021, hlm. 278-279.

Muhammad. (2021). “Ruang Lingkup Ilmu Pendidikan
Islam.” At-Ta’lim: Jurnal Kajian Pendidikan Islam,
3(1).

Mulyani, S. (2023). Aplikasi Psikologi Perkembangan
Dalam Pendidikan Islam. Psikoislamedia: Jurnal
Psikologi Islam, 8(2), 156-173.

Munjiat, S. M. (2023). Pengembangan Potensi Peserta
Didik dalam Perspektif Pendidikan Islam. Al-
Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 89-105.

Muslimah, S. D. (2023). Faktor Psikologis dalam
Keberhasilan Pendidikan Islam. Psychology of
Islamic Education, 9(3), 123-140.

Nabila Nabila. (2021). “Tujuan Pendidikan Islam.” Jurnal
Pendidikan Indonesia, Vol. 2 No. 5.

Nanang Budianto. (2018). “Komponen Kurikulum
Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Falasifa, Vol. 9
No. 2.

Nasir, B. M., dan Karim, M. R. A. “Pendidikan Islam
dalam Perspektif Imam Al-Ghazali dan Relevansinya
di Era Milenial.” Jurnal Pendidikan Agama Islam,
vol. 16, no. 2 (2019): 97-112.
https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430

Nasir, M. (2020). Manajemen Lembaga Pendidikan Islam
Kontemporer. Jakarta: Rajawali Pers.

230

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.21580/jpai.16.2.4430

Nata Abudin. (2011). Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta:
Fajar Interpratama.

Nata, Abuddin. (2005). Pendidikan Islam dan Tantangan
Modernitas. Jakarta: Prenada Media.

Nata, Abuddin. /lmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.

Nia, H. E. (2022). Pendidikan Islam Formal: Tujuan dan
Perannya dalam Masyarakat. Pendidikan Islam, 123-
134.

Novan Ardy Wijaya & Barnawi. (2012). llmu Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Nugroho, R. S. (2022). Lembaga-lembaga Pendidikan
Islam di Indonesia: Ragam, Fungsi, dan Tantangan
Pengembangan.

Nur Uhbiyati. (1999), llmu Pendidikan Islam, Bandung:
CV Pustaka Setia.

Pebriyanti, W. S. (2020). Pengembangan Pendidikan
Islam Nonformal Studi Atas Peran Pemuda di Desa
Mekarsari. Fakultas llmu Tarbiyah dan Keguruan
UIN Syarif Hidayatullah.

Pembinaan, B. P. (2016). Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) Edisi V. Jakarta: Kementrian Pendidikan dan
Kebudayaan Republik Indonesia:
https://kbbi.kemdikbud.go.id/

Permatasari, I. (2023). Peran Lingkungan dalam
Pembentukan Kepribadian Muslim. Environmental
Psychology in Islamic Education, 7(2), 178-195.

Pramana, I. N. D., dkk. Evaluasi Pendidikan. Beta
Publisher.

231

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus
Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka,
2001), him. 603

Pusat Studi Moderasi Beragama UIN Sunan Kalijaga.

Model Implementasi Moderasi Beragama di
Lembaga Pendidikan Islam. Y ogyakarta: UIN Sunan
Kalijaga, 2021.

Qaradawi, Yusuf al-. Figih Awlawiyyat. Kairo: Dar al-
Syuruq, 1995.

Qodariah, L. (2023). Teori Kecerdasan Majemuk dalam
Pendidikan Islam. Multiple Intelligence in Islamic
Education, 8(1), 156-173.

Rachelia. (2024). Media Pendidikan dalam Perspektif
Pendidikan Islam. SILABUS: Jurnal Pendidikan
Islam, 82-86.

Rahman, Y. (2023). Tahapan Perkembangan Kognitif dan
Spiritual Peserta Didik Muslim. International Journal
of Islamic Education, 7(1), 23-40.

Rahminata, N., dan Aprison, W. “Konsep Ta’dib menurut
Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Perspektif
Agama dan Identitas, vol. 9, no. 12 (2024).
https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2276.

Rakhmawati, N. A. (2022). Karakteristik Perkembangan
Masa Kanak-Kanak dalam Pendidikan Islam. Early
Childhood Islamic Education Journal, 5(1), 112-129.

Ramayulis, 2011. [Imu Pendidikan Islam.
Jakarta: Kalam Mulia

Ramayulis. (2010). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Kalam Mulia

232

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://ojs.co.id/1/index.php/pai/article/view/2276

Reo Tommi Pratama. (2024). “Praktek Pembuatan Konsep
P5 dalam Kurikulum PAL” Jurnal Pendidikan dan
Ilmu Bahasa, Vol. 2 No. 2.

Republik Indonesia. Undang-Undang Dasar Negara
Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 29 ayat (2)
RI, D. A. (2005). Al- Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta:

PT. Syaamil Cipta Media.

RI, D. A. (2010). Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:
Direktorat Jendral Pendidikan Islam.

Ridwan, A. (2021). Standar Pendidikan Islam Formal di
Indonesia. Pendidikan Islam, 123.

Rosyada, D. (2023). Prinsip Keadilan Alam Pembelajaran:
Implementasi Konsep La Yukallifu Allah. Justice in
Islamic Education Journal, 8(2), 178-195.

Rusnawati, M. A., Dasar dan Prinsip Pengembangan
Kurikulum Pendidikan Agama Islam, (Yogyakarta:
Deepublish, 2020), hlm.30.

S. Sadiman, Arief dkk. (2014). Media Pendidikan:
Pengertian, Pengembangan, dan Pemanfaatannya.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Sanjaya, Wina. Kurikulum dan Pembelajaran: Teori dan
Praktik. Jakarta: Kencana, 2010.

Santoso, M. 1. (2023). Problematika Pendidikan Remaja
Muslim di Era Digital. Journal of Islamic Adolescent
Education, 4(3), 89-

Sari, M. (2022). Gaya Belajar dan Efektivitas
Pembelajaran PAIL. Learning Styles in Islamic
Education, 6(2), 145-162.

233

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Sari, R. (2022). Pendidikan Inklusif dalam Tradisi Islam.
Inclusive Education in Islamic Tradition, 5(1), 167-
184.

Sartika, D. (2022). Transisi menuju kedewasaan:
Perspektif pendidikan Islam. Adult Education in
Islamic Perspective, 3(2), 201-218.

Setiawan, A., Almuthmainnah, T., Tirtana, A., & Kamus.
(2021). Keutamaan dan Kedudukan Menuntut [lmu
dalam Islam (Majelis Taklim). Indonesian of Adult
and Community Education, 47-55.

Sodik, 1. (2024). Pendidikan Islam Non Formal
(Menggagas Optimalisasi Lembaga Pendidikan Non
Formal Islam dan Sinerginya dalam Tripusat Pranata
Pendidikan Islam). 4/- Mufidz, 22-23.

Surawardi. “Dasar-dasar Sosiologis Pendidikan Islam.”
Jurnal Guidance and Counseling, 1(2).

Sutrisno R. (2004). Pendidikan Islam: Teori dan Praktik.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Sutrisno, B. (2023). Implementasi Taksonomi Bloom
dalam Pembelajaran Agama Islam. Cognitive
Development in Islamic Learning, 7(3), 201-218.

Syahid, A. (2023). Dimensi Estetika dalam Pendidikan
Islam: Pengembangan Kreativitas dan Apresiasi Seni.
Islamic Education Journal, 5(3), 123-140.

Syahruddin, Ahmad. Metodologi Pendidikan Islam: Teori
dan Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019.

Syakir, A. “Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Sina: Antara
Filosofi dan Praktik.” Jurnal Tarbiyatuna, vol. 11,

234

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



no. 1 (2020): 55-67.
https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v1111.3476
Syed Muhammad Naquib Al-Attas. The Concept of
Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education. Kuala Lumpur: Ta’dib

International, 2015 (reprint).

Tafsir, Ahmad. (2009). Filsafat Pendidikan Islam.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Taufik Abdillah Syukur. Ilmu Pendidikan Islam. Depok:
PT Raja Grafindo Persada, 2020.

Ulum, M. (2022). Pengembangan kecerdasan intelektual
dalam pendidikan Islam: Analisis Konseptual dan
Praktis. At-Ta'dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan
Agama Islam, 15(2), 201-218.

Umarella, S. (2018). Urgensi Media dalam Proses
Pembelajaran. Jurnal Al-iltizam, 3(2), 234-241

Usa, M. (2022). Pendekatan Diferensial dalam
Pembelajaran: Aplikasi dalam Pendidikan Islam.
Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 567-584.

Wahyudi, D. (2022). Periodisasi Perkembangan Peserta
Didik dalam Tradisi Pendidikan Islam. Jurnal Studi
Islam, 24(1), 134-151.

Wijaya, F. (2023). Identifikasi Minat dan Bakat dalam
Pendidikan Islam. Talent Development in Islamic
Education, 4(1), 78-95.

Wulan, E. R., & Rusdiana, H. A. (2014). Evaluasi
Pembelajaran dengan Pendekatan Kurikulum 2013.
Bandung: Pustaka Setia.

235

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3476

Yamani, Rebec dkk. (2023). “Dasar Teologis Pendidikan
Islam.” Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD FKIP
Universitas Mandiri, 9(2).

Yulianto, S. (2023). Syarat dan Pengelolaan Lembaga
Pendidikan Islam Formal. Pendidikan dan Dakwah,
77-89

Yuriko Pulung Nugroho, H. H. (2025). Ragam Media
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di Era
Masyarakat 5.0. JIEP: Journal of Islamic Education
Papua DOI: https://doi.org/10.53491/jiep.v2i2.1286,
103-105.

Yusof, M., dan Mohamad, A. “Revisiting the Concept of
Adab in the Malay-Islamic Education Tradition:
Insights from Al-Ghazali and Al-Attas.” Journal of
Islamic Thought and Civilization, vol. 7, no. 1
(2017): 23-35. https://doi.org/10.32350/jitc.71.02.

Yusuf, Muhammad dkk. (2022). “Konsep Dasar dan
Ruang Lingkup Pendidikan Islam.” Bacaka Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 2(1).

Zaini, A. (2020). Pendidikan Islam di Era Modern.
Jakarta: Pustaka [Imu.

Zubaedi. (2012). Filsafat Pendidikan Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Zuhairini, dkk. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi
Aksara, 2019.

236

ILMU PENDIDIKAN ISLAM


https://doi.org/10.32350/jitc.71.02

BIODATA PENULIS

Ratu Suntiah, lahir di Mandalawangi Pandeglang
Provinsi Banten pada 20 September 1970. Beralamat di
Komplek Griya Bukit Manglayang 16 Cinunuk
Kecamatan Cileunyi Kabupaten Bandung Provinsi Jawa
Barat 40624. e-mail: ratu.suntiah@uinsgd.ac.id

Riwayat pendidikan formal dimulai dari SDN
Mandalawangi [ Pandeglang (1978-1984), SMPN 1
Serang (1984-1987), SMAN 1 Serang (1987-1990),
kemudian melanjutkan ke jenjang S-1 Fakultas Tarbiyah
STAI Al-Masthuriyah Sukabumi (1991-1995), Beasiswa
S-2 pada Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta
(1996-1999), dan S3 di Pascasarjana UIN Sunan Gunung
Djati Bandung (2015-2020). Adapun pendidikan non
formal yaitu pendidikan pesantren yang pernah penulis
tempuh: 1) Pesantren Al-Qur’an Masaratul Mugqri’in
Serang (1984-1995), Pesantren Bani Tohir Pelamunan
Serang (1990-1991), Pesantren Assalafiyah 1,2,3 Tipar
Cisaat Sukabumi (1991-1994), dan Pesantren Al-Ishlah
Cikukulu Sukabumi (1994-1995).

Penulis menjadi tenaga Dosen tetap (ASN) pada Fakultas
Tarbiyah dan Keguruan UIN SGD Bandung (1998-

237

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Sekarang), Menjadi Pembina Majlis Taklim di
Lingkungan RW 16 Cinunuk Cileunyi Bandung (1999-
sekarang), Menjadi Asessor Sertifikasi Guru dalam
Jabatan (2007-2015). Dosen Pendidikan Profesi Guru
(PPG) dalam Jabatan FTK UIN Sunan Gunung Djati
Bandung (2018-Sekarang), Menjadi Sekretaris Bimbingan
Konseling Mahasiswa (BKM) FTK UIN SGD Bandung
(2019-2023), Menjadi Tim Konselor Unit Layanan
Psikologi (ULP) UIN SGD Bandung (2019-Sekarang),
Menjadi Pengurus Taklim An-Nisa Masjid Kampus II UIN
SGD Bandung (2021-Sekarang), Menjadi Tim Pendiri MI
SGD Bandung tahun 2021, dan Menjadi Dewan
Pertimbangan Akademik MI SGD Bandung (2022-
Sekarang).

Disela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia tetap aktif
menulis, di antara karya tulis yang telah dipublikasikan
berupa buku, artikel maupun penelitian. Buku yang telah
dihasilkannya adalah: Bahan Ajar PLPG (penulis dalam
bidang SKI, 2008), Ikhtisar Ulumul Hadits (Bandung:
Sega Arsy, 2009), Qiro’atul Kutub (Bandung: CV Insan
Mandiri, 2012), Ilmu Kalam (Bandung: Armico, 2017),
dan Sejarah Peradaban Islam (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2017). Sementara itu, karya tulis berupa
artikel di jurnal ilmiah antara lain: Ke Arah Pengentasan
Problem Pendidikankah? (Media Pendidikan 1998), A/-
Azhar dari Masjid menjadi Perguruan Tinggi (Media
Pendidikan 2007), Madrasah di Haramayn (Media
Pendidikan  2008), Al-Ghazalis  Criticisms  Over
Philosophers (Integralita 2011), Al-Zarnuji s Thought of
Education and its Implementation at Pesantren (JP12017).
Nilai-nilai Pendidikan dalam Kisah Nabi Ayub as. (Tafsir
0.S. Shad Ayat 41-44) (2018), Sistem Pembelajaran di

238

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Pesantren Kebon Jambu al-Islami Babakan Ciwaringin
Cirebon (2018), Materi Pelajaran Perspektif Hadits
(2019), Perbandingan Akhlak Siswa Berasrama dengan
Non Asrama SMA Boarding School (2020), Pembelajaran
Tabligh Modal Kemampuan Dakwah Santri (2020),
Students' Critical Thingking Skills in the Reflective Class
of Islamic Cultural History (2021), Assignment Methods
in Online Learning with Cognitive Learning Qutcomes
Materials of the Golden Age of Islam (2023).

Maslani lahir pada tanggal 12 Juli 1966 di Desa Pasalakan
Kecamatan Sumber Kabupaten Cirebon Provinsi Jawa
Barat. Beralamat di Komplek Griya Bukit Manglayang 16
Cinunuk Kecamatan Cileunyi Kabupaten Bandung
Provinsi Jawa Barat 40624. e-mail: maslani@uinsgd.ac.id

Pendidikan yang ditempuhnya adalah MI dan MTs Al-
Washliyah Perbutulan Sumber (1973-1980) dan (1980-
1983), SPG Babakan Ciwaringin (1983-1986), S-1
Fakultas Tarbiyah TAIN SGD Cirebon (1990-1994), S-2
PPs TAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (1995-1997),

239

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



dan S-3 UIN SGD Bandung, sejak tahun 2011-2015.
Pendidikan Pesantren yang pernah ditempuhnya adalah:
Pondok Pesantren Babakan Ciwaringin (1983-1994).

Penulis menjadi tenaga Dosen tetap (ASN) pada Fakultas
Tarbiyah dan Keguruan UIN SGD Bandung (1997-
Sekarang), Dosen PPs UIN SGD Bandung (2015-
Sekarang), Menjadi Asessor Sertifikasi Guru dalam
Jabatan (2007-2015). Dosen Pendidikan Profesi Guru
(PPG) dalam Jabatan FTK UIN Sunan Gunung Djati
Bandung (2018-Sekarang),

Sejak tahun 1997-2001, ia bertugas sebagai tenaga
pengajar Pendidikan Agama Islam di ITB, STIE Nasional,
AAP Unpad, dan FTK UIN SDG sejak tahun 1997-
sekarang, PPs UIN SGD Bandung sejak tahun 2015-
sekarang. Di samping itu, sejak tahun 1997-sekarang, ia
membina masjid-masjid di Kota Bandung, terutama
Masjid Al-Musyaawiriin Komplek DPR Antapani Kidul
dan Pembina Majlis Taklim di Lingkungan RW 16 dan 21
Cinunuk Cileunyi Bandung (1999-sekarang).

Disela-sela kesibukannya menjadi dosen, ia tetap aktif
menulis, di antara karya tulis yang telah dipublikasikan
berupa buku, artikel maupun penelitian. Buku yang telah
dihasilkannya adalah: Masail Fighiyah (2007), Illmu
Kalam (2008), Ikhtisar Ulumul Hadits (2009), Sejarah
Peradaban Islam (2010), dan Qiro’atul Kutub (2010).
Menjadi Pribadi Sukses dalam Belajar (2023). Sementara
itu, karya tulis berupa artikel di jurnal ilmiah antara lain:
Pendidikan Perspektif Ziya Gokalp (1997), Gender
Perspektif Riffat Hassan (2006), Madrasah Pasca SKB
Tiga Menteri (2007), dan Upaya Peningkatan Kualitas
Proses Belajar Mengajar di Madrasah (2008). Al-

240

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



Zarnuji s Thought of Education and its Implementation at
Pesantren (JPI 2017), Ecopedagogy In Action: An
Ethnographic Exploration of Environmental Preservation
Strategies In Pesantren (Scopus 2023), Enhancing Student
Learning Outcomes in The Qur’an Interpretation Course
Through The Interpretation of The Start From Reading
(SFR) Cooperative Learning Model (Scopus 2024).

241

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



SINOPSIS

Ilmu Pendidikan Islam adalah studi tentang upaya
bimbingan dan pembinaan peserta didik berdasarkan nilai-
nilai ajaran Islam, bersumberkan Al-Qur'an dan Hadis,
bertujuan membentuk pribadi muslim yang sempurna.
Dimensi filosofis pendidikan Islam dibahas menyeluruh
melalui pendekatan ontologi, epistemologi, dan aksiologi
sebagai pondasi dalam memahami esensi pendidikan
sesuai ajaran Islam. Aspek dasar pendidikan Islam
mencakup dasar teologis, filosofis, psikologis, sosiologis,
dan yuridis dijelaskan secara sistematis dan relevan
dengan konteks pendidikan saat ini. Dalam hal tujuan
pendidikan, buku ini menyoroti konsep insan kamil
sebagai cita-cita ideal pendidikan Islam yang bertujuan
melahirkan individu yang beriman, berpengetahuan,
berbudi pekerti baik serta mampu berperan sebagai hamba
Allah dan khalifah di muka bumi.

Selain itu, buku ini membahas berbagai metode
pendidikan Islam, termasuk metode hikmah, nasihat,
teladan, pembiasaan, diskusi dan praktik yang bersumber
Al-Qur'an, Hadis, serta pengalaman Nabi Muhammad
SAW dalam mendidik umat. Media pembelajaran dalam
pendidikan Islam dapat mendukung penyampaian materi
dengan cara yang efektif dan menarik. Peran pendidik
tidak hanya digambarkan sebagai pengajar, tetapi juga
sebagai pembimbing moral dan spiritual. Di sisi lain,

242

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



peserta didik dianggap sebagai subyek aktif yang memiliki
potensi untuk berkembang secara menyeluruh.

Selanjutnya, buku ini membahas kurikulum
pendidikan Islam yang ideal, sistem evaluasi pembelajaran
yang sejalan dengan nilai-nilai Islam, peran lembaga
pendidikan Islam dalam membangun sistem pendidikan
yang Islami serta asas-asas pendidikan Islam. Buku ini pun
mengeksplorasi  pemikiran  tokoh-tokoh  penting
pendidikan Islam seperti Muhammad bin Sahnun, Husain
Al-Ajari, Al-Farabi, Ibnu Miskawaih, Al-Ghazali, Ahmad
Dahlam, dan Hasyim Asy’ari serta memberikan tanggapan
terhadap isu-isu kontemporer di antaranya  moderasi
beragama yang sangat urgen bagi keutuhan  negara
Republik Indonesia yang ber-Bhineka Tunggal Ika.

Dengan pendekatan ilmiah yang berlandaskan nilai-
nilai spiritual dan rasionalitas Islam, buku ini
berkontribusi untuk memperkuat peran pendidikan Islam
dalam memenuhi kebutuhan zaman serta membentuk
generasi Muslim yang unggul secara intelektual,
emosional, dan spiritual. Oleh karena itu, buku ini sangat
penting dibaca, terutama bagi mahasiswa di Perguruan
Tinggi dan semua pihak yang memiliki perhatian terhadap
kajian Ilmu Pendidikan Islam.

243

ILMU PENDIDIKAN ISLAM



