BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Penelitian

Konsep kekafiran (kufr) dalam Al-Qur’an merupakan salah satu tema teologis
yang memiliki implikasi luas, tidak hanya pada ranah akidah, tetapi juga pada dimensi
sosial, etis, dan politik kehidupan umat Islam. Dalam perkembangan mutakhir, konsep
ini sering kali mengalami reduksi makna dan penyempitan konseptual, sehingga tidak
jarang digunakan sebagai legitimasi eksklusivisme, delegitimasi pihak lain, bahkan
kekerasan atas nama agama. Fenomena ini tampak jelas dalam konteks global,
terutama melalui munculnya kelompok ekstrem seperti Islamic State of Iraq and Syria
(ISIS) yang menjadikan praktik takfir pengafiran terhadap sesama Muslim maupun
non-Muslim sebagai dasar ideologis tindakan kekerasan dan terorisme.*

Di tingkat nasional, wacana kafir juga menjadi isu sensitif dalam ruang publik
Indonesia, sebagaimana terlihat dalam kasus pernyataan Basuki Tjahaja Purnama
(Ahok) pada tahun 2016 yang memicu polarisasi sosial dan keagamaan. Kasus ini
menunjukkan bahwa konsep kafir, ketika dilepaskan dari kerangka tafsir yang
komprehensif dan kontekstual, berpotensi menimbulkan konflik horizontal serta
mengancam kohesi sosial dalam masyarakat majemuk.? Oleh karena itu, pemahaman
yang tepat, proporsional, dan ilmiah terhadap konsep kafir menjadi kebutuhan
mendesak, baik dalam ranah akademik maupun praksis keagamaan.

Secara etimologis, kata kafara berarti “menutupi” atau “menyembunyikan”,
sebagaimana tergambar dalam QS. al-Hadid [57]: 20 yang menggunakan istilah kuffar
untuk menyebut para petani yang menutupi benih dengan tanah. Hamka menjelaskan
bahwa makna dasar kufr adalah tindakan menutup sesuatu yang seharusnya tampak,
sebuah metafora yang menggambarkan sikap menutupi kebenaran dengan kesadaran

dan pilihan.® Dengan demikian, kekafiran dalam Al-Qur’an tidak sekadar menunjuk

! Gilles Kepel, Jihad: The Trail of Political Islam (Cambridge, MA: Harvard University Press,
2002), 219-223

2 Martin van Bruinessen, “Contemporary Developments in Indonesian Islam,” Explaining
Indonesian Islam (Singapore: ISEAS, 2013), 45-47

3 Hamka, Tafsir al-Azhar, jil. 9 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), 35.



pada ketidaktahuan pasif, melainkan pada sikap aktif menolak dan mengingkari
kebenaran ilahi.

Secara terminologis, istilah kafir dan derivasinya muncul lebih dari lima ratus
kali dalam Al-Qur’an dengan konteks dan nuansa makna yang beragam.* Al-Qur’an
menggambarkan kekafiran sebagai bentuk penolakan sadar terhadap keesaan Allah,
kerasulan Muhammad, serta nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan yang menjadi
pondasi ajaran Islam. Dalam perspektif sosio-historis Al-Qur’an, kekafiran sering kali
berkorelasi dengan sikap kesombongan, tirani, dan penindasan terhadap kelompok
lemah, bukan semata-mata perbedaan identitas keagamaan.®

Namun demikian, dalam diskursus keislaman kontemporer, konsep kafir kerap
dipahami secara ahistoris dan normatif-legalistik, tanpa memperhatikan kompleksitas
konteks pewahyuan dan tujuan etis Al-Qur’an. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh
Fazlur Rahman, pemahaman Al-Qur’an menuntut pembacaan yang bergerak dari
konteks historis menuju prinsip moral universal yang relevan dengan realitas
kekinian.® Oleh karena itu, kajian tafsir kontemporer memiliki peran strategis dalam
merekonstruksi makna kafir agar tidak terjebak pada formalisme teologis yang
berpotensi melahirkan eksklusivisme dan kekerasan simbolik.

Berdasarkan problematika tersebut, penelitian ini memandang penting untuk
mengkaji dan membandingkan konsep kafir dalam tafsir Al-Qur’an kontemporer,
khususnya melalui Tafsir F7 Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah
karya M. Quraish Shihab. Kedua karya ini merepresentasikan dua kecenderungan
penafsiran yang berbeda ideologis-transformatif dan kontekstual-moderat yang
memiliki implikasi signifikan terhadap cara umat Islam memahami dan memaknai
konsep kekafiran dalam kehidupan sosial modern. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam memperkaya wacana tafsir
Al-Qur’an sekaligus menawarkan kerangka pemahaman kafir yang lebih inklusif dan

konstruktif bagi penguatan moderasi beragama.

# Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (Montreal: McGill University
Press, 1966), 119-123

® Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur an, 2nd ed. (Chicago: University of Chicago Press,
2009), 15-18

6 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 6-8.



Kompleksitas konsep kekafiran ini tercermin dalam berbagai ayat Al-
Qur'an yang menggambarkan karakteristik dan konsekuensi kekafiran. Dalam
QS. al-Bagarah (2): 6-7, Allah SWT berfirman:

P -

‘_;::4,\!\?.1; UJMJJY?AJM?J?\?@JJJH?@_&: ;\}mb)ssu.m]\u\
abe Gile 215 hslie aa el e 5 2eaai e 5 2t

"Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka apakah engkau
(Muhammad) beri peringatan atau tidak, mereka tidak akan beriman. Allah telah
mengunci hati dan pendengaran mereka, dan penglihatan mereka ditutup. Dan
mereka akan mendapat azab yang besar."( QS. al-Bagarah, [2]:6-7)

Ayat ini menggambarkan kondisi spiritual orang kafir yang hatinya
tertutup dari cahaya kebenaran. Dalam QS. al-Bagarah (2): 14, dimensi
kemunafikan (nifag) juga dikaitkan dengan kekafiran:

GRS ) 2&aa ) 1508 agaabalin ) 1518 13) 5 Gl 150 1 SAaT a1 481 13 5

"Dan apabila mereka berjumpa dengan orang-orang yang beriman, mereka
berkata: '‘Kami telah beriman.' Tetapi apabila mereka kembali kepada setan-setan
mereka, mereka berkata: 'Sesungguhnya kami sertamu, kami hanya berolok-olok.™
(QS. al-Bagarah, [2]:14)

Lebih jauh lagi, QS. al-Bagarah (2): 89 menggambarkan penolakan sadar
Ahli Kitab terhadap kebenaran yang telah mereka kenali:

GJQU G /dﬁua\y&}eg_&amdm&\mwuus?ﬁ¢hm‘j
oD e 0 ABTTay 1,58 ) e W kel W 155 Gl

"Dan setelah datang kepada mereka Al-Qur'an dari Allah yang membenarkan
apa yang ada pada mereka, padahal sebelumnya mereka memohon kemenangan atas
orang-orang kafir, maka setelah datang kepada mereka apa yang mereka kenali,
mereka mengingkarinya. Maka laknat Allah atas orang-orang kafir." (QS. al-Bagarah,
[2]:89

Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa kekafiran tidak hanya berkaitan
dengan ketidaktahuan, tetapi juga dengan penolakan sadar terhadap kebenaran
yang telah dikenali, serta sikap munafik dan mengolok-olok keimanan.



Meskipun pentingnya konsep kekafiran telah diakui dalam berbagai
kajian tafsir klasik dan kontemporer, diskusi teoretis mengenai dinamika
pemaknaan kufr dalam konteks modern masih memperlihatkan kesenjangan
yang signifikan. Marilyn Robinson Waldman dalam artikelnya yang menjadi rujukan
penting, "The Development of the Concept of Kufr in the Quran" (1965),
mengidentifikasi perkembangan semantik istilah kufr dari makna literal "menutupi”
menuju konsep teologis yang kompleks tentang penolakan terhadap kebenaran ilahi.”
Waldman menelusuri evolusi penggunaan akar kata k-f-r dalam Al-Qur'an dari
periode Makkah hingga Madinah, menunjukkan pergeseran makna dari
sekadar "ingkar™ menjadi kategori teologis-sosial yang lebih komprehensif.®
Analisis linguistik-historis Waldman mengungkapkan bahwa konsep kufr berkembang
seiring dengan perkembangan komunitas Muslim dan interaksinya dengan kelompok-
kelompok non-Muslim di Madinah.®

Dalam studi lanjutannya, 'The Meaning of Kufr,” Waldman
menekankan dimensi psikologis dan moral kekafiran sebagai sikap penolakan
yang disadari (conscious rejection) terhadap kebenaran yang telah dikenali.l?
Menurutnya, kufr bukan sekadar ketidakpercayaan (disbelief), tetapi merupakan sikap
aktif menentang dan menutup diri dari kebenaran yang telah nyata.'! Namun, kajian
Waldman meskipun sangat berharga dalam mengungkap dimensi linguistik dan
historis lebih berfokus pada analisis tekstual Al-Qur'an tanpa mengeksplorasi
bagaimana mufassir kontemporer mengontekstualisasikan konsep tersebut
dalam menghadapi tantangan modernitas, pluralisme, dan ideologi-ideologi
sekuler.t?

Kesenjangan teoretis (theoretical gap) ini menjadi semakin relevan ketika

mempertimbangkan bahwa interpretasi terhadap konsep kafir memiliki

" Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Quran,"
Journal of the American Oriental Society 88, no. 3 (1968): 442-455

8 Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an," 443-
445

® Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an," 448-
450

10 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, ed. Merlin Swartz
(New York: Oxford University Press, 1981), 153-164

1 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, 157-159

2 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, 162-163



implikasi langsung terhadap relasi antar-umat beragama, sikap inklusif-
eksklusif Muslim, dan respons terhadap modernitas. Agama dan kehidupan
keberagamaan merupakan fenomena sosial universal di sepanjang masa yang tidak
bisa disangkal dengan dalih sugestif seperti teori dialektika materialis-historis Karl
Marx yang menstigma agama sebagai "racun sosial,” atau hukum tiga tahap
perkembangan Auguste Comte yang menempatkan tahap teologis sebagai fase primitif
sebelum manusia mencapai tahap metafisik dan positif.'*> Van Peursen justru
menunjukkan bahwa ketiga corak pemikiran tersebut (teologis/mitis,
metafisis/rasional, dan empiris/fungsional) selalu ada di sepanjang masa.'*

Dari hakikat agama tersebut, terlihat karakteristik agama dalam
berbagai aspeknya: sakral bagi penganutnya sebagai ajaran Tuhan, normatif
(mengikat) sebagai kebenaran yang pasti (absolut), dan sarana mutlak untuk
mencapai kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. Secara ringkas, agama bersifat
subjektif-normatif. Bagi pemeluknya, agama berfungsi sebagai pandangan hidup yang
kebenarannya diyakini secara pasti sebagai kebenaran tunggal, sekaligus sebagai
sistem hidup yang dianut dan dipegangi secara absolut. Karena itu agama
menduduki posisi sentral sebagai kebutuhan dariri (primer dan mutlak) dalam
hidupnya, yang menentukan seluruh konsep dan pemikiran lanjutan, aktivitas
dan manifestasi kehidupannya dalam semua aspek dan bidang kehidupan.®®

Dadang Kahmad menegaskan bahwa semua agama mempunyai watak
dasar truth claim (klaim kebenaran); tidak ada agama tanpa klaim kebenaran,
sehingga penganut masing-masing menganggap hanya agamanyalah yang benar
sedangkan yang lain salah.'® Watak dasar inilah yang kemudian melahirkan
kristalisasi iman (faith) dan kecintaan terhadap suatu agama yang diyakininya, serta
mendorong timbulnya minat untuk mempelajari, mengamalkan, dan menyebarkan

ajaran-ajarannya (da'wah atau misi), bahkan mempertahankan eksistensinya.!’ Dari

13 Karl Marx, Critique of Hegel's Philosophy of Right, ed. Joseph O'Malley, trans. Annette
Jolin (Cambridge: Cambridge University Press, 1970), 131; Auguste Comte, Introduction to Positive
Philosophy, trans. Frederick Ferré (Indianapolis: Hackett Publishing, 1988), 1-3

14 C.A. van Peursen, Strategi Kebudayaan, trans. Dick Hartoko (Yogyakarta: Kanisius, 1976),
15-17

15 Joachim Wach, The Comparative Study of Religions (New York: Columbia University Press,
1958), 30-32

16 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 87

17 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 87-88



sisi intensitas keberagamaan ini muncul dua implikasi: pertama, terbentuknya
karakteristik dan corak khas seluruh konsep dan manifestasi kehidupan
lanjutan umat beragama yang bersangkutan; kedua, potensi tensi (ketegangan)
atau konflik (permusuhan) antar-umat beragama.'®

Dengan demikian, kehidupan keberagamaan bersifat problematik. Di satu
sisi, agama merupakan fitrah semua manusia dan conditio sine qua non (syarat mutlak)
bagi terciptanya kohesivitas, harmoni, dan stabilitas kehidupan kolektif yang solid;
namun di sisi lain, agama lahir dari keyakinan keagamaan yang meniscayakan adanya
intensitas dan komitmen keberagamaan yang solid, yang berhadapan dengan intensitas
dan komitmen keberagamaan orang lain yang juga lahir dari keyakinan keagamaan
serupa.’® Hal ini memicu timbulnya tensi bahkan konflik antar-umat beragama,
terutama ketika interpretasi terhadap konsep "'yang lain®* (the Other) dalam hal
ini kafir dipahami secara rigid dan eksklusif.

Dalam konteks globalisasi dan pluralisme kontemporer, pertanyaan
krusial muncul: bagaimana mufassir modern menyeimbangkan antara
komitmen teologis terhadap kebenaran Islam dengan kebutuhan akan dialog,
toleransi, dan keadilan sosial? Apakah interpretasi kontemporer terhadap konsep
kafir mengalami transformasi dari pemahaman yang rigid dan eksklusif menuju
pemahaman yang lebih kontekstual dan humanis, ataukah justru mengalami
radikalisasi sebagai respons terhadap tekanan modernitas dan sekularisme?
Pertanyaan-pertanyaan ini belum dijawab secara komprehensif dalam literatur
tafsir kontemporer, sehingga menciptakan kesenjangan teoretis yang signifikan.

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan teoretis tersebut, penelitian ini
memilih dua karya tafsir kontemporer yang representatif namun berbeda dalam
latar belakang sosio-kultural dan metodologi penafsirannya: Fi Zilal al-Qur'an
karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Pemilihan
kedua tafsir ini didasarkan pada pertimbangan bahwa keduanya merupakan karya
tafsir kontemporer yang berpengaruh luas, namun lahir dari konteks sosio-historis

yang berbeda dan mengadopsi pendekatan metodologis yang berbeda pula.

18 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89
19 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89-90



Sayyid Qutb (1906-1966), seorang pemikir dan aktivis Islam asal Mesir,
menulis F7 Zilal al-Qur'an dalam konteks perjuangan melawan rezim sekuler dan
ideologi Barat yang dominan di Timur Tengah pada abad ke-20.2° Pengalaman
Qutb dalam penjara dan pergumulannya dengan kekuasaan otoriter Gamal Abdel
Nasser membentuk perspektifnya yang Kritis terhadap sistem-sistem modern yang
dianggapnya bertentangan dengan Islam.?! Tafsir Fi Zilal al-Qur'an dikategorikan
sebagai tafsir al-adabt al-ijtima't (tafsir sastra-sosial) yang memadukan aspek
sastra, sosial, dan ideologis, dengan penekanan kuat pada Islam sebagai sistem
kehidupan komprehensif (nizam shamil) yang berhadapan dengan kapitalisme,
sosialisme, dan sekularisme.?

Qutb menggunakan metode taswir (penggambaran artistik) untuk
menghidupkan pesan Al-Qur'an, sebagaimana diidentifikasi oleh Issa Boullata
dan Antony H. Johns.? Pendekatan ini membuat pembaca seolah-olah dapat
"melihat" peristiwva dan makna yang dimaksudkan, selain memberikan penjelasan
verbal tentang ajaran Al-Qur'an. Penafsiran Sayyid Qutb menjadi hidup,
menyentuh, dan sangat spiritual dengan pengalaman batin pembaca berkat
metode ini.?* Qutb bertujuan untuk sepenuhnya "hidup di bawah perlindungan dan
arahan Al-Qur'an” (fi zilal al-Qur'an) dalam penafsirannya, menganalisis Kitab suci
menggunakan kesadaran spiritual yang mendalam dan pengalaman batin akan firman
ilahi, alih-alih metode intelektual semata.?®

Karya tafsir Qutb dicirikan oleh tiga elemen kunci. Pertama, setiap
penjelasan selalu didasarkan pada teks dan semangat wahyu, alih-alih perspektif luar
yang bersifat dugaan, karena dedikasinya untuk tetap berada dalam batasan Al-Qur'an

itu sendiri. Kedua, agar penafsirannya tampak lebih otonom dan baru, ia lebih memilih

20 Sayed Khatab, The Political Thought of Sayyid Quth: The Theory of Jahiliyyah (London:
Routledge, 2006), 15-18

2L John Calvert, Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism (New York: Columbia
University Press, 2010), 45-50.

22 Sayyid Qutb, F7 Zilal al-Qur'an, vol. 1 (Kairo: Dar al-Shurtig, 2003), 12-15

2 |ssa J. Boullata, "Sayyid Qutb's Literary Appreciation of the Qur'an," in Literary Structures
of Religious Meaning in the Qur'an, ed. Issa J. Boullata (Richmond: Curzon Press, 2000), 354-371,;
Antony H. Johns, "Qur'anic Exegesis and the Modern Temperament: Sayyid Qutb's Contribution,"
Islamic Quarterly 33, no. 1 (1989): 54-58

24 Boullata, "Sayyid Qutb's Literary Appreciation,” 358-360

% Qutb, Fr Zilal al-Qur'an, vol. 1, 10-11



untuk menyimpang dari tradisi tafsir tradisional yang terlalu bergantung pada narasi,
kecuali hadis yang sahih dan diakui. Ketiga, dan yang paling krusial, penafsiran
Qutb diresapi dengan pandangannya sendiri tentang Islam sebagai sistem
eksistensi yang komprehensif dan menyeluruh yang mendukung sekaligus
menentang ideologi-ideologi kontemporer seperti kapitalisme, sosialisme, dan
sekularisme.® Dengan metode ini, Qutb menggambarkan Al-Qur'an sebagai
kekuatan spiritual dan ideologis yang membantu manusia menghadapi isu-isu
kontemporer.?’

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang kekafiran, Sayyid Qutb
menggambarkan orang Kkafir sebagai mereka yang terputus dari cahaya
kebenaran dan hatinya beku dan suram. Tindakan batin yang terus-menerus
menolak kebenaran inilah yang menyebabkan kegelapan hati ini, yang tidak muncul
dalam semalam. Mata mereka tertutup dari menyaksikan manifestasi keagungan
Allah, telinga mereka tertutup dari mendengar kebenaran, dan hati mereka
tertutup dari cahaya petunjuk.?® Dengan kata lain, Sayyid Qutb mendefinisikan
kekafiran sebagai kondisi spiritual yang menyebabkan seseorang menjadi tidak peka
terhadap prinsip-prinsip ilahi dan menutup diri dari cahaya wahyu.?® Qutb cenderung
dikotomis dan konfrontatif, memposisikan Islam vis-a-vis sistem-sistem
jahiliyyah modern.*

Di sisi lain, M. Quraish Shihab (lahir 1944), seorang mufassir terkemuka
Indonesia, menulis Tafsir al-Misbah dalam konteks masyarakat Muslim
Indonesia yang plural, demokratis, dan berorientasi pada moderasi beragama
(wasariyyah).3* Shihab menulis komentar komprehensif 30 juz (bab) tentang Al-
Quran berjudul Tafsir al-Misbah, yang menunjukkan ketekunannya dalam
mempelajari teks suci.® Tafsir Shihab mencerminkan tradisi intelektual

Indonesia yang cenderung inklusif, mengintegrasikan khazanah tafsir klasik

2 Qutb, F1 Zilal al-Qur'an, vol. 1, 13-14

27 Khatab, The Political Thought of Sayyid Quth, 78-82.

8 Qutb, Fi Zilal al-Qur'an, vol. 1, 54-55

2 Qutb, Fi Zilal al-Qur'an, vol. 1, 55

30 Khatab, The Political Thought of Sayyid Quth, 125-128

31 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992), 25-28

32 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an, vol. 1
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), v-vii



dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern dan realitas sosial-budaya
Nusantara.®

Metodologi Shihab menekankan pendekatan kontekstual (magasidi) yang
mempertimbangkan tujuan syariat (magasid al-shari'ah) dan kemaslahatan
umat, serta dialog antar-peradaban. Dalam konteks Indonesia yang multikultural
dan multiagama, interpretasi Shihab terhadap konsep kafir berpotensi lebih moderat
dan dialogis dibandingkan Qutb, meskipun tetap berpegang pada prinsip-prinsip
teologis Islam.3* Shihab tidak hanya menjelaskan makna harfiah ayat-ayat Al-
Qur'an, tetapi juga menyelidiki aspek teologis dan sosial kitab suci tersebut
untuk memahami pesan ilahi secara lebih lengkap dan kontekstual.*®

Perbedaan latar belakang geografis, historis, dan metodologis antara
Qutb dan Shihab memunculkan pertanyaan teoretis yang fundamental: apakah
perbedaan konteks sosio-kultural dan tantangan zaman menghasilkan
interpretasi yang berbeda terhadap konsep kafir? Variasi abad (masa hidup), latar
belakang pendidikan, dan lokasi tempat tinggal tak terelakkan mengarah pada
beragam interpretasi.®® Misalnya, gerakan Zionis belum berkembang ketika al-
Tabari, al-Qurtubi, dan Ibn Kathir mengumpulkan pandangan mereka; Islam
tetap menjadi kekuatan besar di dunia, dan negara-negara Islam melindungi
kaum Yahudi.®” Hal ini berbeda dengan penafsiran Tafsir al-Azhar oleh Hamka,
Tafsir al-Manar oleh Rasyid Ridha, F7 Zilal al-Qur'an oleh Sayyid Qutb, Tafsir al-
Ibriz oleh Bisri Musthafa, dan Tafsir al-Misbah oleh Quraish Shihab, mengingat kaum
Yahudi telah menjadi kekuatan politik yang signifikan.3

Sebagaimana dikemukakan oleh Hamka dalam Tafsir al-Azhar, orang
kafir adalah orang yang tidak beragama, yang perkataannya menentang dan

perbuatannya bertentangan dengan Allah.>®* Muhammad Ali ash-Shabuni dalam

33 |Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi (Jakarta:
Teraju, 2003), 276-280

34 Shihab, Membumikan al-Qur'an, 165-170

3 Shihab, Tafsir al-Misbah, vol. 1, x-xii

% Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach (London:
Routledge, 2006), 3-5.

37 Abii Ja'far Muhammad ibn Jarr al-Tabari, Jami' al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur'an, ed. 'Abd
Allah ibn 'Abd al-Muhsin al-Turki (Kairo: Dar Hajr, 2001), vol. 1, 320-325

% Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia, 145-150

% Hamka, Tafsir al-Azhar, vol. 1, 125



Qabas min Nur al-Qur'an mengartikan orang kafir sebagai orang yang mendengar
kebenaran namun memilih untuk mengabaikannya.*® Definisi-definisi ini
menunjukkan variasi pemahaman mufassir terhadap konsep kafir, yang perlu
dikaji secara komparatif untuk memahami dinamika penafsiran dalam konteks
kontemporer.

Berdasarkan kesenjangan teoretis dan urgensi kontekstual di atas,
penelitian ini bertujuan menyelidiki secara komparatif bagaimana konsep kafir
dipahami dan diinterpretasikan oleh Sayyid Qutb dalam F7 Zilal al-Qur'an dan
M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah. Cara umat Islam memandang dan
menghargai hubungan satu sama lain dalam lingkungan globalisasi kontemporer
sangat memprihatinkan. Tanpa pemahaman yang tepat terhadap konsep kafir,
umat Islam dapat terpecah belah dan mengisolasi individu dari sumber utama
ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah.*

Melalui analisis komparatif (mugaran), penelitian ini berupaya
mengidentifikasi persamaan dan perbedaan mendasar dalam penafsiran kedua
tokoh tersebut, mengeksplorasi faktor-faktor sosio-kultural dan metodologis
yang memengaruhi interpretasi mereka, serta mengkaji implikasi teoretis dan
praktis dari perbedaan penafsiran tersebut terhadap sikap dan perilaku umat
Islam kontemporer dalam berinteraksi dengan *'yang lain'" (the Other). Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi kesenjangan teoretis dalam studi tafsir
kontemporer yang telah diidentifikasi oleh Waldman dan sarjana lainnya, tetapi juga
memberikan kontribusi praktis bagi upaya membangun pemahaman Islam yang
moderat, inklusif, dan relevan dengan tantangan modernitas dan pluralisme.*?

Oleh karena itu, penulis tertarik untuk menulis disertasi dengan judul:
Rekonstruksi Konsep Kafir dalam Tafsir al-Qur’an Kontemporer (Studi
Komparatif Tafsir Fi Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya
M. Quraish Shihab)

40 Muhammad 'Ali al-Sabiini, Qabas min Niir al-Qur'an al-Karim: Dirasah Tahliliyyah
Muwassa'ah bi Ahdaf wa Magasid al-Suwar al-Karimah (Beirut: 'Alam al-Kutub, 1997), 58

4 Azyumardi Azra, Konteks Berteologi di Indonesia: Pengalaman Islam (Jakarta: Paramadina,
1999), 15-18.

42 Waldman, "The Meaning of Kufr," 163-164; Saeed, Interpreting the Qur'an, 145-148



B. Rumusan Masalah

Tantangan penelitian dinyatakan sebagai berikut, dengan mempertimbangkan

sejarah topik sebagaimana dijelaskan sebelumnya:

1.

Bagaimana latar belakang keilmuan dan pengalaman hidup mufasir
memengaruhi konstruksi penafsiran Al-Qur’an?

Bagaimana konsep kafir dipahami dalam Tafsir F7 Zilal al-Qur’an karya
Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab?

Bagaimana persamaan dan perbedaan fundamental antara konsep kafir dalam
F1 Zilal al-Qur'an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish
Shihab ditinjau dari aspek metodologis, ideologis, dan kontekstual?
Bagaimana pemikiran tentang kafir dalam Tafsir F7 Zilal al-Qur’an karya
Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab berimplikasi
terhadap kehidupan sosial-keagamaan?

Bagaimana transformasi pemahaman tentang kafir dalam Tafsir Fi Zilal
al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish
Shihab memengaruhi dinamika kehidupan beragama di masyarakat?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi, mendalami, mengkaji,

serta menganalisis secara komprehensif:

1.

2.

3.

4.

Latar belakang keilmuan dan pengalaman hidup mufasir memengaruhi
konstruksi penafsiran Al-Qur’an.

Konsep kafir dipahami dalam Tafsir F7 Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb
dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab.

Persamaan dan perbedaan fundamental antara konsep kafir dalam F7 Zilal al-
Qur'an karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Mishah karya M. Quraish Shihab
ditinjau dari aspek metodologis, ideologis, dan kontekstual.

Pemikiran tentang kafir dalam Tafsir F7 Zilal al-Qur ’an karya Sayyid Qutb
dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab berimplikasi terhadap

kehidupan sosial-keagamaan.



5. Transformasi pemahaman tentang kafir dalam Tafsir F7 Zilal al-Qur’an
karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab

memengaruhi dinamika kehidupan beragama di masyarakat.

. Manfaat Penelitian

Manfaat Teoretis

Meningkatkan Pemahaman dan Analisis Konseptual: Hasil kajian disertasi ini
diharapkan dapat secara substansial meningkatkan pemahaman pembaca dan
penulis tentang topik sensitif konsep Kafir dalam tafsir kontemporer, khususnya
melalui studi komparatif antara Tafsir Ft Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan
Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Kajian ini tidak hanya menjelaskan
definisi linguistik, tetapi juga memetakan perbedaan metodologis dan ideologis
antara dua kutub pemikiran tafsir modern aktivisme politik Qutb versus
kontekstualisme Shihab sehingga memperkaya khazanah studi Qur'an
kontemporer.

Kontribusi Keilmuan Program Doktor: Diharapkan upaya ini dapat memajukan
pemahaman ilmiah, khususnya bagi Program Doktor Studi Agama-agama di
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Dijati, Bandung, dengan menjadi
kontributor utama dalam spesialisasi kajian tafsir muqaran (komparatif) dan teologi
sosial. Disertasi ini berfungsi sebagai model akademik yang rigor untuk
menganalisis istilah teologis yang memiliki dampak sosiologis besar.

. Basis Data dan Kerangka Metodologis: Penulis di masa mendatang diharapkan

dapat menggunakan disertasi ini sebagai referensi. Lebih dari sekadar daftar
pustaka, penelitian ini menyediakan data perbandingan yang terstruktur,
memungkinkan peneliti masa depan untuk melakukan penelitian lebih teliti dan
mendalam, baik dengan memperluas perbandingan ke tafsir lain (misalnya Tafsir
al-Munir) maupun mendalami dampak terminologi Kafir ini terhadap isu-isu

kebangsaan dan kerukunan.

2. Manfaat Praktis

a.

Panduan Moderasi Beragama dan Anti-Takfir: Diharapkan umat Islam akan

menggunakan temuan-temuan diskusi ini sebagai panduan yang jelas dalam



menghadapi permasalahan pelabelan (zakfir) di tengah masyarakat majemuk.
Dengan menguraikan batas-batas penafsiran konsep Kafir yang berbeda secara
historis dan politis, kajian ini secara praktis membantu umat Islam moderat,
terutama di Indonesia, untuk menghindari ekstremisme dan praktik zakfir yang
merusak harmoni sosial.

b. Materi Edukasi Institusional: Diharapkan kajian ini akan menghasilkan data yang
dapat dimanfaatkan oleh berbagai lembaga Islam (seperti Majelis Ulama Indonesia,
ormas Islam, dan pusat-pusat pendidikan) sebagai panduan dalam menghadapi
permasalahan-permasalahan dalam masyarakat kontemporer. Hasil perbandingan
ini dapat diolah menjadi modul edukasi dan materi khotbah untuk mempromosikan
toleransi, mengedukasi publik tentang bahaya radikalisasi terminologi agama, dan
memperkuat kerukunan nasional yang berlandaskan pada pemahaman Islam yang

rahmabh.

D. Kerangka Berpikir
Sejak zaman Nabi Muhammad (saw), berbagai upaya telah dilakukan untuk

menafsirkan Al-Qur'an guna menyelidiki dan mengungkap isinya. Seorang penafsir
harus mematuhi standar dan proses penafsiran yang tepat, selain memenuhi
persyaratan tertentu, untuk menjamin penafsiran yang akurat dan bertanggung jawab.
Cara penafsiran ayat-ayat dalam kitab-kitab tafsir Ahkam terbatas pada ayat-ayat yang
memuat kaidah-kaidah hukum, alih-alih mengikuti urutan yang ditentukan dalam
mushaf. Akibatnya, penafsiran semacam ini tidak lengkap dan seringkali
menggunakan pendekatan tematik atau magaran (berdasarkan tema atau isu

tertentu).*®

Terdapat perbedaan pandangan di kalangan akademisi mengenai apa yang
dimaksud dengan kafir. Pandangan dan persepsi peneliti dalam penulisan disertasi ini
memandang perlu untuk menelusuri perbedaan pendapat mufassir kontemporer dalam
tema kata “kafir”. Menelaah kembali tulisan-tulisan para mufassir saat ini diperlukan
karena adanya perbedaan pendapat. Mengingat variasi abad (masa hidup), latar

belakang pendidikan, dan lokasi tempat tinggal selalu menghasilkan interpretasi yang

43 Syahrin Pasaribu, “Metode Mugaran Dalam al-Qur’an”, Jurnal Wahana Inovasi, Volume 9
No.l (2020), 43-47



berbeda, perbedaan-perbedaan ini cukup dapat dimaklumi. Misalnya, gerakan Zionis
belum ada ketika Tabari, Qurtubi, dan Ibn Katsir menulis tafsir mereka. Umat Yahudi
dilindungi oleh negara-negara Islam, dan Islam terus memainkan peran penting di
dunia global.

Selanjutnya paradigma dalam penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan
model perbedaan konsep penafsiran mufassir kontemporer terkait kata Kkafir
khususnya Dua karya penting dalam tafsir modern adalah Tafsir F1 Zilal al-Qur'an
karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. M. Quraish
Shihab menonjol dengan pendekatan kontekstual, moderat, dan komunikatif yang
bertujuan menyampaikan pesan Al-Qur'an secara relevan bagi masyarakat modern,
sementara Sayyid Qutb menonjol dengan nada ideologis dan revolusioner yang

menekankan nilai-nilai keadilan sosial dan kebangkitan masyarakat.

Sangat penting untuk mengkaji ulang tulisan-tulisan para kritikus modern
karena perbedaan sudut pandang mereka. Perbedaan ini dapat dipahami karena
perbedaan pandangan tidak diragukan lagi dihasilkan oleh perbedaan abad (masa
hidup), latar belakang pendidikan, dan tempat tinggal. Misalnya, gerakan Zionis
belum berkembang ketika Thabari, Qurtubi, dan lbn Kathir mengumpulkan
pandangan mereka. Kaum Yahudi dilindungi oleh negara-negara Islam, dan Islam
terus memainkan peran penting dalam komunitas global. Hal ini berbeda dengan
kompilasi al-Manar oleh Rasyid Ridha, al-Azhar oleh Hamka, al-Misbah oleh Quraish
Shihab, dan Fi Zhilalil Qur'an oleh Sayyid Quth. Al-lIbris disusun oleh Bisri Musthafa.
Al-Azhar ditulis oleh Hamka di era ketika kaum Yahudi telah menjadi kekuatan politik

yang kuat.*

Penafsiran al-Qur’an termasuk kedalam tema jihad intelektua para ulama, yang
mengerahkan segala kemampuan berpikirnya dalam hal menulis kitab tafsir yang
memberikan kontribusi terhadap ilmu pengetahuan, khususnya yang dibahas dalam

disertasi ini yaitu tentang kafir.

Sangat penting untuk memeriksa kembali karya-karya mereka berdasarkan

sudut pandang yang berbeda dari para kritikus dan peneliti modern. Simpulan

4 Adian Husaini, Tinjauan Historis Konflik Yahudi Kristen Islam, (Jakarta: Gema Insani,
2004), 18.



sementara penulis menggunakan diasumsikan menggunakan metode magaran atau

berdasarkan tema/topik.

Penulis kemudian mengkaji bagaimana dua ulama modern, M. Quraish Shihab
dan Sayyid Qutb, mendefinisikan kekafiran. Sayyid Qutb, dalam Tafsir Fi Zilal al-
Qur’an-nya, menggambarkan orang-orang kafir sebagai orang-orang yang hatinya
beku dan hitam, terputus dari cahaya kebenaran. Karena mereka dikelilingi oleh
kegelapan yang menghalangi cahaya iman, hati, telinga, dan mata mereka tidak lagi
mampu menerima ajaran.*® Lebih lanjut, menurut Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish
Shihab, seorang kafir adalah orang yang melawan kebenaran dengan perbuatannya,
mengingkarinya dengan perkataannya, dan mengingkarinya dengan hatinya. la
berpendapat bahwa kafir adalah penolakan yang disengaja terhadap prinsip-prinsip
dan hikmah yang diwahyukan oleh wahyu, bukan sekadar skeptisisme.*®

Tafsir F1 Zilal al-Qur’an adalah sebuah tafsir masif yang disusun berdasarkan
kajian ekstensif Sayyid Qutb tentang Al-Qur'an dan Sunnah, serta referensi-referensi
dari kitab-kitab tafsir mu'tabar. Untuk menghasilkan karya ini, beliau menghabiskan
lebih dari separuh hidupnya untuk meneliti berbagai subjek, termasuk filsafat, fisika,
mazhab, dan studi agama. Selain itu, pengalaman Qutb sebagai penulis, guru, dan
pengamat yang cermat terhadap dinamika sosial dan politik pada zamannya semakin

memperkaya tafsirnya.

Perjumpaan Sayyid Qutb yang menyakitkan dengan ketidakadilan dan
penganiayaan pada zamannya melahirkan Tafsir Al-Qur'an. la sungguh-sungguh
mengembangkan keimanan yang mendalam dan kepasrahan penuh kepada Allah SWT
sebagai akibat dari penderitaannya, hingga ia melihat kehadiran Al-Qur'an sebagai
sumber penghiburan dan petunjuk hidup. Qutb sungguh-sungguh "hidup di bawah
bayang-bayang Al-Qur'an” dengan segenap hati dan emosinya. Tafsir Al-Qur'an
muncul sebagai refleksi dari rasa sakit, keimanan, dan kesadaran mendalam akan

wahyu ilahi dari pengalaman spiritual dan eksistensial ini.*’

% Sayyid Quthb, Fi Zhilalil-Qur’an ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil, Muchotob
Hamzah (Jakarta: Gema Insani Press, 2000), 68

46 Hamka, Tafsr al-Azhar: Jilid I, (Jakarta: Gema Insani, 2015), 107.

47 Mutia Lestari dan Susanti Vera, "Metodologi Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an Sayyid Qutb', Jurnal
Iman dan Spiritualitas, Vol 1, No 1, 2021, 47-54.



Penafsiran Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab menjadi subjek
perdebatan berikut. Muhammad Quraish Shihab adalah nama lengkapnya. la lahir di
Kabupaten Sidenreng Rappang, Provinsi Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944 .4
la dibesarkan dalam keluarga yang taat beragama dan memiliki pendidikan Islam yang
kokoh. Abdurrahman Shihab (1905-1986), ayahnya, adalah seorang ulama tafsir
terkemuka dan mantan rektor Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alauddin Ujung
Pandang. Latar belakang keluarga inilah yang menjadi landasan utama pertumbuhan

akademis dan spiritual Quraish Shihab.

Quraish Shihab senantiasa mengikuti sejumlah pedoman untuk memahami Al-
Quran dalam Tafsir al-Misbah dan karya-karyanya yang lain. la menekankan
pentingnya fokus pada munasabah ayat, yaitu keterkaitan dan koherensi antara sebuah
ayat dengan ayat-ayat sebelum dan sesudahnya. Kaitan antara awal dan akhir sebuah
surah, keselarasan frasa, serta keselarasan antara nama dan topik surah, semuanya
tercakup dalam prinsip ini. Dengan menggunakan metode ini, penafsiran Quraish
Shihab menggambarkan Al-Qur'an sebagai suatu kesatuan yang kohesif, saling

menjelaskan, dan bermakna.*®

Tafsir al-Misbah merupakan sintesis pendapat beberapa mufassir, baik kuno
maupun modern, Selain merupakan hasil ijtihad M. Quraish Shihab sendiri, Tafsir al-
Misbah diperkaya oleh pendapat-pendapat tokoh terkemuka lainnya, baik dalam tafsir
klasik maupun kontemporer. Sayyid Qutb, Muhammad Husain Thaba'thaba'i, Syekh
Muhammad Sya'rawi, Muhammad Thathawi, dan beberapa ulama modern lainnya
termasuk di antara tokoh-tokoh yang sering ia kutip. Namun, dari semua nama
tersebut, Ibrahim Ibn Umar al-Baga'i memiliki pengaruh paling besar terhadap filsafat
Quraish Shihab, terutama ketika ia meneliti secara mendalam karya tafsir al-Baga'i

untuk disertasinya disaat Universitas Al-Azhar di Kairo.>°

Tafsir Al-Misbah merupakan tafsir bervariasi menurut adab ijtima'i,

berdasarkan beragamnya jenis tafsir. Jenis tafsir ini biasanya membahas permasalahan

8 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004), 6.

49 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol I,
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), vii.

%0 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol I,
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), ix.



sosial; dalam Tafsir al-Misbah, beberapa tafsir mengambil contoh dari Indonesia. Oleh
karena itu, Quraish Shihab menggabungkan dua metode penafsiran Al-Qur'an. la
menggunakan tafsir bi al-ma'tsur, sebuah penafsiran yang merujuk pada riwayat-
riwayat asli Al-Qur'an, hadis, dan pendapat para sahabat, serta tafsir bi al-ra'yi, sebuah
penafsiran yang menekankan pentingnya logika dan analisis rasional dalam
memahami makna suatu ayat. Penafsirannya menyeluruh, kontekstual, dan
berlandaskan pada tradisi akademik Islam tradisional berkat pendekatan ganda ini.
Oleh karena itu, tidak mengherankan jika ia mengutip para pemikir orientalis dalam
Tafsir al-Misbah, termasuk Schopenhauer (1788-1860), yang menyatakan bahwa
sama sekali tidak ada penghiburan dari kematian.®® la juga mengutip pernyataan
Immanuel Kant (1724-1804) bahwa pemahaman manusia terbatas pada tingkat
fenomena, sedangkan noumena atau hakikat sesuatu berada di luar jangkauan

pengetahuan manusia.®2.

Selanjutnya, karena penelitan ini adalah penelitan yang berkonsentrasi pada
pengarang kitab tafsir kontemporer, Meskipun berbeda dalam pendekatan
metodologis dan orientasi filosofisnya, kedua karya penting ini, Tafsir al-Misbah
karya M. Quraish Shihab dan Tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Qutb, merupakan
contoh penting gaya penafsiran modern yang keduanya bertujuan untuk
menghidupkan nilai-nilai Al-Qur'an dalam konteks sosial kontemporer. Oleh karena
itu, penulis menggunakan teori hermeneutika sebagai teori terapan dalam penelitian
ini. Persoalan filosofis atas teks tidak hanya sebatas definisi. Persoalan filosofis
tekstualitas menyangkut hakekat teks yang membawa arti. Ada dua teori tentang
tekstualitas. Teori pertama mengaitkan teks, pengarang dan konteks situasi sebagai
sesuatu yang tidak dipisahkan dengan artinya. Teori kedua melihat arti sebagai
jangkauan yang lebih pluralistik yang diturunkan baik oleh sistem-tanda dari teks

bersangkutan, maupun oleh relasi teks kepada teks lain, atau oleh relasi antara teks

51 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol XI,
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 508.

52 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol XIV,
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 496.



dengan pembaca yang datang kemudian, dengan komunitas pembaca atau oleh
keduanya.>®

Pembaca adalah dia yang berhadapan dengan teks. Pembaca
menginterpretasikan teks yang ada di hadapannya. Persoalan hermeneutis di sini ialah
bagaimana seharusnya (sikap) pembaca di hadapan teks? Dalam komunikasi real antar
manusia, seseorang menyampaikan pikiran, ide kepada lawan bicaranya. Yang satu
menginterpretasikan yang lain, dan sebaliknya. Di sini interpretasi tidak menjadi soal,
karena yang satu selalu dimungkinkan mengoreksi interpretasi lawan bicara bila ada
kekeliruan. Bila teks diterima sebagai medium komunikasi antara pengarang dan
pembaca, maka muncul persoalan yang serius. Masalah yang dimaksud ialah pembaca
dan teks tidak berada pada tataran yang sederajat. Pembaca adalah subyek dan teks
adalah obyek.>*

Selain itu, itu kerangka berfikir ini juga merupakan jawaban teoritis terhadap
pertanyaan penelitian para kerangka berfikir berikut:

1. Pengaruh Latar Belakang Keilmuan dan Kehidupan terhadap Hasil Tafsir
Secara teoretis, latar belakang keilmuan (Weltanschauung) dan pengalaman
hidup seorang mufassir (penafsir) memiliki pengaruh deterministik pada hasil
tafsirnya. Kami berasumsi bahwa hasil tafsir bukanlah produk netral dari teks,

melainkan persinggungan antara teks dan konteks penafsir.>

a. Sayyid Qutb: Latar belakangnya sebagai aktivis politik, tahanan, dan ideolog
Ikhwanul Muslimin di Mesir pada era represif (1950-an) membentuk tafsirnya
menjadi tafsir haraki (pergerakan). Konsep Kafir dalam Fr Zilal al-Qur’an
secara teoritis akan cenderung eksklusif, politis, dan meluas (generalizing)
mencakup sistem pemerintahan dan masyarakat yang tidak menerapkan syariat

Islam.%®

%3 A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics,(Michigan: Zondervan Publishing House,
1992), 55.

% Serpulus Simamora, “Hermeneutika Persoalan Filosofis-Biblis Penggalian Makna
Tekstual”, Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 4 No. 2, Juni 2005, 83-106.

55 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. (Fort Worth:
Texas Christian University Press, 1976 ), 18.

% Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan Demokrasi.
(Jakarta: Prenadamedia, 2019), 113



b. M. Quraish Shihab: Latar belakangnya sebagai ulama akademik yang
berpendidikan di Al-Azhar dan berkarir di Indonesia yang pluralistik
membentuk tafsirnya menjadi tafsir mujtama’t dan lughawr (sosial dan
linguistik). Konsep Kafir dalam Tafsir al-Misbah secara teoritis akan cenderung
inklusif, kontekstual, dan membatasi pada makna penolakan terhadap kebenaran
(ingkar) secara teologis murni.>’

2. Kesamaan Teoritis dalam Pengartian Kekafiran

Asumsi bahwa kedua tafsir sama-sama mengartikan kekafiran adalah benar
pada tingkat definisi dasar linguistik dan teologis. Secara teoretis, kedua mufassir
merujuk pada akar kata » < & (k-f-r) yang bermakna "menutupi” atau “ingkar"
terhadap kebenaran.>® Kesamaan ini terletak pada:

a. Definisi Teologis Universal: Kafir adalah seseorang yang menolak kebenaran
mutlak (Allah dan Rasul-Nya) setelah kebenaran itu jelas datang kepadanya.

b. Klasifikasi Dasar: Keduanya akan membedakan Kafir dari Mukmin (orang
beriman) berdasarkan iman dan amal.

Namun, kerangka berpikir ini mengantisipasi bahwa kesamaan ini akan berhenti di
level definisi dasar, sementara perbedaan akan mendominasi pada level aplikasi dan
implementasi konsep.>®
3. Perbedaan Aplikasi Konsep Kafir

Perbedaan tafsir tentang konsep Kafir akan terlihat jelas dalam lingkup (skop)
penerapan konsep.

a. F1 Zilal al-Qur’an: Konsep Kafir meluas menjadi ideologi politik. Kufur tidak
hanya berarti ketidakpercayaan personal, tetapi juga manifestasi jahiliyyah
(kebodohan) sosial dan politik yang menolak kedaulatan Tuhan (Hakimiyyah).
Oleh karena itu, Kafir dapat ditujukan kepada penguasa, sistem, dan masyarakat
yang sekuler.°

b. Tafsir al-Misbah: Konsep Kafir cenderung terbatas pada akidah dan teologi

personal. Shihab menggunakan metodologi tahlili (analitis) yang menempatkan

" M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat.
(Bandung: Mizan, 2007), 91

%8Shihab, Wawasan al-Qur’an, 91

5 Ricoeur, Interpretation Theory, 45

80 Azra, Transformasi Politik Islam, 113.



Kafir dalam spektrum nuansa keimanan dan perbuatan. Beliau menekankan
bahwa hanya Allah yang berhak menentukan status kekafiran seseorang (takfir),
sehingga cenderung menganjurkan sikap toleran dan ra aruf (saling mengenal)
dalam konteks sosial.®*

4. Akibat bagi Kehidupan Sosial Keagamaan

Perbedaan interpretasi konsep Kafir ini menimbulkan dua konsekuensi sosial-
keagamaan yang kontras:

a. Konsekuensi Qutb: Penafsiran Kafir yang meluas dan politis berpotensi
melahirkan sikap eksklusif, radikal, dan legitimasi takfir terhadap kelompok
Muslim lain (termasuk pemerintah) yang tidak sejalan. Hal ini secara teoretis
dapat menjadi pemicu konflik sosial dan radikalisasi.®?

b. Konsekuensi Shihab: Penafsiran Kafir yang terbatas dan linguistik akan
mendorong sikap inklusif, toleran, dan penolakan terhadap fakfir. Hal ini
memperkuat model Islam Nusantara dan moderasi beragama, di mana
kerukunan sosial di atas perbedaan teologis diutamakan.®

5. Dampak pada Pemikiran dalam Kehidupan Beragama Modern (RM 5)

Secara teoritis, kedua tafsir ini menawarkan model respons terhadap tantangan
modernitas. F7 Zilal al-Qur’an mengubah pemikiran dengan menawarkan paradigma
konfrontatif (Islam sebagai alternatif total terhadap sistem sekuler modern). Sementara
itu, Tafsir al-Misbah mengubah pemikiran dengan menawarkan paradigma adaptif dan
dialogis, yang memfasilitasi integrasi nilai-nilai Islam dengan prinsip-prinsip modern
seperti demokrasi dan hak asasi manusia, selama prinsip-prinsip tersebut tidak
bertentangan secara fundamental dengan syara’.®* Oleh karena itu, studi komparatif
ini menyimpulkan bahwa Tafsir Qutb berfungsi sebagai argumen ideologis pembaruan
yang revolusioner, sedangkan Tafsir Shihab berfungsi sebagai basis intelektual untuk
Islam yang kontekstual dan moderat.

61 Ahmad Najib Burhani, Islam Moderat dan Tantangan Globalisasi. (Bandung: Mizan, 2017),
54

62 Martin Van Bruinessen, "Ulama dan Politik di Indonesia.” Dalam Rakyat Kecil, Islam dan
Politik. (Yogyakarta: Gading Publishing, 2013), 134

8 Burhani, Islam Moderat, 54

64 Shihab, Wawasan al-Qur’an, 91



Untuk lebih jelasnya, kerangka pemikiran dalam penelitian disertasi ini
dijelaskan sebagai berikut:



MODEL PENAFSIRAN ULAMA KONTEMPORER

Sayyid Qutb M. Quraish Shihab
Mugaran

N _/

'

Persamaan dan
perbedaan
penafsiran kafir

Penyebab Perbedaan
Penafsiran

|

IJTIHAD PARA
ULAMA

l

[ KONSEP KAFIR ]

l

[ HERMENEUTIKA ]

Penafsiran kafir dalam
kitab tafsir fizhilalil
dan tafsir al-misbah

Implikasi konsep
kafir terhadap
kehidupan sosial

Transformasi
konsep kafir
terhadap
kehidupan
beragama di era
sekarang

Gambar 1.1 Kerangka Berpikir Penelitian



Sementara itu, Grand theory, middle teory dan applied theory yang digunakan
dalam penelitian adalah sebagai berikut:

Pertama, Grand Theory: Hermeneutika Filosofis. Penelitian ini
menggunakan hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer sebagai grand
theory yang melandasi seluruh kerangka analisis. Gadamer dalam Truth and
Method menegaskan bahwa pemahaman (Verstehen) terhadap teks tidak pernah
objektif dan bebas nilai, melainkan selalu melibatkan pra-pemahaman
(Vorverstandnis) dan horizon historis (Horizontverschmelzung) sang interpreter.®®
Setiap pembacaan teks merupakan fusi antara horizon teks dengan horizon
pembaca, yang keduanya dibentuk oleh konteks sosio-historis masing-masing.®

Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, hermeneutika Gadamer menjelaskan
mengapa mufassir dari periode dan konteks berbeda menghasilkan interpretasi
yang berbeda terhadap ayat yang sama. Paul Ricoeur melengkapi perspektif ini
dengan konsep appropriation (penyesuaian makna) yang menekankan bahwa
pembaca aktif mengkonstruksi makna berdasarkan dunia hidupnya sendiri.®” Dengan
demikian, perbedaan interpretasi Sayyid Qutb dan M. Quraish Shihab terhadap
konsep kafir bukan semata-mata perbedaan teknis metodologis, melainkan
refleksi dari perbedaan horizon historis dan pra-pemahaman yang mereka bawa
ke dalam teks Al-Qur*an.®

Kedua, Middle Theory: Sosiologi Pengetahuan. Sebagai middle theory,
penelitian ini mengadopsi sosiologi pengetahuan Karl Mannheim yang
menjelaskan bagaimana konteks sosial mempengaruhi produksi pengetahuan,
termasuk interpretasi religius. Mannheim dalam Ideology and Utopia menegaskan
bahwa setiap sistem pemikiran (Denkweise) terikat pada posisi sosial

(Standortgebundenheit) pemikir tersebut.®® Pengetahuan tidak pernah netral,

8 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G. Marshall,
2nd ed. (London: Continuum, 2004), 305-307.

% Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, 374-379

57 Paul Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences, ed. and trans. John B. Thompson
(Cambridge: Cambridge University Press, 1981), 158-164.

% Farid Esack, Qur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of Interreligious
Solidarity against Oppression (Oxford: Oneworld, 1997), 63-68.

89 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge, trans.
Louis Wirth and Edward Shils (New York: Harcourt, Brace & World, 1936), 239-244



melainkan selalu dipengaruhi oleh kepentingan, ideologi, dan struktur sosial
tempat pengetahuan itu diproduksi.’™

Peter L. Berger dan Thomas Luckmann dalam The Social Construction of
Reality mengembangkan konsep ini dengan menekankan bahwa realitas
termasuk realitas religius adalah konstruksi sosial yang dibentuk melalui proses
eksternalisasi, objektifikasi, dan internalisasi.”* Dalam konteks penelitian ini, tafsir
Qutb dapat dipahami sebagai produk dari konteks perjuangan politik melawan
kolonialisme dan sekularisme di Mesir abad ke-20, sementara tafsir Shihab merupakan
produk dari konteks pluralisme dan demokratisasi di Indonesia.”? Dadang Kahmad
menegaskan bahwa interpretasi konsep "kafir" sangat dipengaruhi oleh
struktur sosial dan relasi kekuasaan dalam masyarakat Muslim.”

Ketiga, Applied Theory: Teori Tafsir Komparatif (Mugaran). Sebagai applied
theory, penelitian ini menggunakan teori tafsir komparatif (al-tafsir al-muqgaran)
yang dikembangkan oleh Muhammad Husayn al-Dhahabi dan Manna' al-
Qattan. Al-Dhahabi dalam al-Tafsir wa al-Mufassirin mendefinisikan tafsir
komparatif sebagai metode untuk membandingkan penafsiran berbagai mufassir
terhadap ayat tertentu guna mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan faktor-faktor
yang melatarbelakanginya.”® Metode ini memungkinkan peneliti untuk
menganalisis secara sistematis variasi interpretasi dan konteks yang
memengaruhinya.”

Manna' al-Qattan dalam Mabahith fi 'Ulim al-Qur'an menekankan bahwa
studi komparatif harus memperhatikan tiga aspek: metodologi penafsiran

(manhaj al-tafsir), latar belakang mufassir (khalfiyyat al-mufassir), dan konteks

0 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge, 264-
266

L peter L. Berger and Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise in
the Sociology of Knowledge (New York: Anchor Books, 1966), 60-67

2 Sayed Khatab, The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah (London:
Routledge, 2006), 15-20; Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga
Ideologi (Jakarta: Teraju, 2003), 276-280.

3 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89-92

4 Muhammad Husayn al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, vol. 1 (Kairo: Maktabat
Wahbah, 2000), 45-48

> Muhammad Husayn al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, vol. 1, 48-50



sosio-historis (al-sivaq al-tarikhi wa al-ijtima').”® Islan Gusmian menambahkan
bahwa dalam konteks tafsir kontemporer, analisis komparatif juga harus
mempertimbangkan ideologi dan orientasi pemikiran mufassir (al-ittijah al-fikri).”’
Abdullah Saeed mengusulkan kerangka analisis kontekstual untuk
memahami tafsir kontemporer dengan mempertimbangkan empat level konteks:
konteks linguistik, konteks sastra, konteks sosio-historis turunnya wahyu, dan
konteks kontemporer pembaca.”® Kerangka ini memungkinkan peneliti untuk
mengidentifikasi pada level mana Qutb dan Shihab berbeda dalam memahami konsep

kafir, serta implikasi perbedaan tersebut bagi kehidupan sosial keagamaan.”

8 Manna' al-Qattan, Mabahith fi 'Ulim al-Qur'an (Kairo: Maktabat Wahbah, 2000), 322-326

" Manna' al-Qattan, Mabahith fi 'Uliim al-Qur'an (Kairo: Maktabat Wahbah, 2000), 322-326

8 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach (London:
Routledge, 2006), 118-124

% Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach (London:
Routledge, 2006), 140-145






