
 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penelitian 

Konsep kekafiran (kufr) dalam Al-Qur’an merupakan salah satu tema teologis 

yang memiliki implikasi luas, tidak hanya pada ranah akidah, tetapi juga pada dimensi 

sosial, etis, dan politik kehidupan umat Islam. Dalam perkembangan mutakhir, konsep 

ini sering kali mengalami reduksi makna dan penyempitan konseptual, sehingga tidak 

jarang digunakan sebagai legitimasi eksklusivisme, delegitimasi pihak lain, bahkan 

kekerasan atas nama agama. Fenomena ini tampak jelas dalam konteks global, 

terutama melalui munculnya kelompok ekstrem seperti Islamic State of Iraq and Syria 

(ISIS) yang menjadikan praktik takfir pengafiran terhadap sesama Muslim maupun 

non-Muslim sebagai dasar ideologis tindakan kekerasan dan terorisme.1 

Di tingkat nasional, wacana kafir juga menjadi isu sensitif dalam ruang publik 

Indonesia, sebagaimana terlihat dalam kasus pernyataan Basuki Tjahaja Purnama 

(Ahok) pada tahun 2016 yang memicu polarisasi sosial dan keagamaan. Kasus ini 

menunjukkan bahwa konsep kafir, ketika dilepaskan dari kerangka tafsir yang 

komprehensif dan kontekstual, berpotensi menimbulkan konflik horizontal serta 

mengancam kohesi sosial dalam masyarakat majemuk.2 Oleh karena itu, pemahaman 

yang tepat, proporsional, dan ilmiah terhadap konsep kafir menjadi kebutuhan 

mendesak, baik dalam ranah akademik maupun praksis keagamaan. 

Secara etimologis, kata kafara berarti “menutupi” atau “menyembunyikan”, 

sebagaimana tergambar dalam QS. al-Ḥadīd [57]: 20 yang menggunakan istilah kuffār 

untuk menyebut para petani yang menutupi benih dengan tanah. Hamka menjelaskan 

bahwa makna dasar kufr adalah tindakan menutup sesuatu yang seharusnya tampak, 

sebuah metafora yang menggambarkan sikap menutupi kebenaran dengan kesadaran 

dan pilihan.3 Dengan demikian, kekafiran dalam Al-Qur’an tidak sekadar menunjuk 

 
1 Gilles Kepel, Jihad: The Trail of Political Islam (Cambridge, MA: Harvard University Press, 

2002), 219–223 
2 Martin van Bruinessen, “Contemporary Developments in Indonesian Islam,” Explaining 

Indonesian Islam (Singapore: ISEAS, 2013), 45–47 
3 Hamka, Tafsir al-Azhar, jil. 9 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), 35. 



 

 

pada ketidaktahuan pasif, melainkan pada sikap aktif menolak dan mengingkari 

kebenaran ilahi. 

Secara terminologis, istilah kafir dan derivasinya muncul lebih dari lima ratus 

kali dalam Al-Qur’an dengan konteks dan nuansa makna yang beragam.4 Al-Qur’an 

menggambarkan kekafiran sebagai bentuk penolakan sadar terhadap keesaan Allah, 

kerasulan Muhammad, serta nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan yang menjadi 

pondasi ajaran Islam. Dalam perspektif sosio-historis Al-Qur’an, kekafiran sering kali 

berkorelasi dengan sikap kesombongan, tirani, dan penindasan terhadap kelompok 

lemah, bukan semata-mata perbedaan identitas keagamaan.5 

Namun demikian, dalam diskursus keislaman kontemporer, konsep kafir kerap 

dipahami secara ahistoris dan normatif-legalistik, tanpa memperhatikan kompleksitas 

konteks pewahyuan dan tujuan etis Al-Qur’an. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh 

Fazlur Rahman, pemahaman Al-Qur’an menuntut pembacaan yang bergerak dari 

konteks historis menuju prinsip moral universal yang relevan dengan realitas 

kekinian.6 Oleh karena itu, kajian tafsir kontemporer memiliki peran strategis dalam 

merekonstruksi makna kafir agar tidak terjebak pada formalisme teologis yang 

berpotensi melahirkan eksklusivisme dan kekerasan simbolik. 

Berdasarkan problematika tersebut, penelitian ini memandang penting untuk 

mengkaji dan membandingkan konsep kafir dalam tafsir Al-Qur’an kontemporer, 

khususnya melalui Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ 

karya M. Quraish Shihab. Kedua karya ini merepresentasikan dua kecenderungan 

penafsiran yang berbeda ideologis-transformatif dan kontekstual-moderat yang 

memiliki implikasi signifikan terhadap cara umat Islam memahami dan memaknai 

konsep kekafiran dalam kehidupan sosial modern. Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam memperkaya wacana tafsir 

Al-Qur’an sekaligus menawarkan kerangka pemahaman kafir yang lebih inklusif dan 

konstruktif bagi penguatan moderasi beragama. 

 
4 Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (Montreal: McGill University 

Press, 1966), 119–123 
5 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, 2nd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 

2009), 15–18 
6 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 6–8. 

 



 

 

Kompleksitas konsep kekafiran ini tercermin dalam berbagai ayat Al-

Qur'an yang menggambarkan karakteristik dan konsekuensi kekafiran. Dalam 

QS. al-Baqarah (2): 6-7, Allah SWT berfirman: 

عَلىَٰ    ُ خَتمََ اللََّّ يؤُْمِنوُنَ.  تنُْذِرْهُمْ لََ  لَمْ  أمَْ  أأَنَْذرَْتهَُمْ  عَلَيْهِمْ  الَّذِينَ كَفرَُوا سَوَاءٌ  إِنَّ 

 هِمْ وَعَلىَٰ سَمْعِهِمْ ۖ وَعَلىَٰ أبَْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ۖ وَلهَُمْ عَذاَبٌ عَظِيمٌ قلُوُبِ 

"Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka apakah engkau 

(Muhammad) beri peringatan atau tidak, mereka tidak akan beriman. Allah telah 

mengunci hati dan pendengaran mereka, dan penglihatan mereka ditutup. Dan 

mereka akan mendapat azab yang besar."( QS. al-Baqarah, [2]:6-7) 

Ayat ini menggambarkan kondisi spiritual orang kafir yang hatinya 

tertutup dari cahaya kebenaran. Dalam QS. al-Baqarah (2): 14, dimensi 

kemunafikan (nifāq) juga dikaitkan dengan kekafiran: 

  وَإِذاَ لَقوُا الَّذِينَ آمَنُوا قَالوُا آمَنَّا وَإِذاَ خَلَوْا إِلىَٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالوُا إِنَّا مَعكَُمْ إِنَّمَا نَحْنُ 

 مُسْتهَْزِئوُنَ 

"Dan apabila mereka berjumpa dengan orang-orang yang beriman, mereka 

berkata: 'Kami telah beriman.' Tetapi apabila mereka kembali kepada setan-setan 

mereka, mereka berkata: 'Sesungguhnya kami sertamu, kami hanya berolok-olok.'" 

(QS. al-Baqarah, [2]:14) 

Lebih jauh lagi, QS. al-Baqarah (2): 89 menggambarkan penolakan sadar 

Ahli Kitab terhadap kebenaran yang telah mereka kenali: 

قٌ لِمَا مَعهَُمْ وَكَانوُا مِنْ قَبْلُ يَسْتفَْتِحُونَ عَلىَ  ِ مُصَد ِ ا جَاءَهُمْ كِتاَبٌ مِنْ عِنْدِ اللََّّ وَلمََّ

ا جَاءَهُمْ مَا عَرَفوُا كَفرَُوا بِهِ ۚ فَلَ  ِ عَلىَ الْكَافرِِينَ الَّذِينَ كَفرَُوا فَلمََّ  عْنَةُ اللََّّ

"Dan setelah datang kepada mereka Al-Qur'an dari Allah yang membenarkan 

apa yang ada pada mereka, padahal sebelumnya mereka memohon kemenangan atas 

orang-orang kafir, maka setelah datang kepada mereka apa yang mereka kenali, 

mereka mengingkarinya. Maka laknat Allah atas orang-orang kafir." (QS. al-Baqarah, 

[2]:89 

Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa kekafiran tidak hanya berkaitan 

dengan ketidaktahuan, tetapi juga dengan penolakan sadar terhadap kebenaran 

yang telah dikenali, serta sikap munafik dan mengolok-olok keimanan. 



 

 

Meskipun pentingnya konsep kekafiran telah diakui dalam berbagai 

kajian tafsir klasik dan kontemporer, diskusi teoretis mengenai dinamika 

pemaknaan kufr dalam konteks modern masih memperlihatkan kesenjangan 

yang signifikan. Marilyn Robinson Waldman dalam artikelnya yang menjadi rujukan 

penting, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an" (1965), 

mengidentifikasi perkembangan semantik istilah kufr dari makna literal "menutupi" 

menuju konsep teologis yang kompleks tentang penolakan terhadap kebenaran ilahi.7 

Waldman menelusuri evolusi penggunaan akar kata k-f-r dalam Al-Qur'an dari 

periode Makkah hingga Madinah, menunjukkan pergeseran makna dari 

sekadar "ingkar" menjadi kategori teologis-sosial yang lebih komprehensif.8 

Analisis linguistik-historis Waldman mengungkapkan bahwa konsep kufr berkembang 

seiring dengan perkembangan komunitas Muslim dan interaksinya dengan kelompok-

kelompok non-Muslim di Madinah.9 

Dalam studi lanjutannya, "The Meaning of Kufr," Waldman 

menekankan dimensi psikologis dan moral kekafiran sebagai sikap penolakan 

yang disadari (conscious rejection) terhadap kebenaran yang telah dikenali.10 

Menurutnya, kufr bukan sekadar ketidakpercayaan (disbelief), tetapi merupakan sikap 

aktif menentang dan menutup diri dari kebenaran yang telah nyata.11 Namun, kajian 

Waldman meskipun sangat berharga dalam mengungkap dimensi linguistik dan 

historis lebih berfokus pada analisis tekstual Al-Qur'an tanpa mengeksplorasi 

bagaimana mufassir kontemporer mengontekstualisasikan konsep tersebut 

dalam menghadapi tantangan modernitas, pluralisme, dan ideologi-ideologi 

sekuler.12 

Kesenjangan teoretis (theoretical gap) ini menjadi semakin relevan ketika 

mempertimbangkan bahwa interpretasi terhadap konsep kafir memiliki 

 
7 Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an," 

Journal of the American Oriental Society 88, no. 3 (1968): 442-455 
8 Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an," 443-

445 
9 Marilyn Robinson Waldman, "The Development of the Concept of Kufr in the Qur'an," 448-

450 
10 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, ed. Merlin Swartz 

(New York: Oxford University Press, 1981), 153-164 
11 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, 157-159 
12 Marilyn Robinson Waldman, "The Meaning of Kufr," in Studies in Islam, 162-163 



 

 

implikasi langsung terhadap relasi antar-umat beragama, sikap inklusif-

eksklusif Muslim, dan respons terhadap modernitas. Agama dan kehidupan 

keberagamaan merupakan fenomena sosial universal di sepanjang masa yang tidak 

bisa disangkal dengan dalih sugestif seperti teori dialektika materialis-historis Karl 

Marx yang menstigma agama sebagai "racun sosial," atau hukum tiga tahap 

perkembangan Auguste Comte yang menempatkan tahap teologis sebagai fase primitif 

sebelum manusia mencapai tahap metafisik dan positif.13 Van Peursen justru 

menunjukkan bahwa ketiga corak pemikiran tersebut (teologis/mitis, 

metafisis/rasional, dan empiris/fungsional) selalu ada di sepanjang masa.14 

Dari hakikat agama tersebut, terlihat karakteristik agama dalam 

berbagai aspeknya: sakral bagi penganutnya sebagai ajaran Tuhan, normatif 

(mengikat) sebagai kebenaran yang pasti (absolut), dan sarana mutlak untuk 

mencapai kebahagiaan duniawi dan ukhrawi. Secara ringkas, agama bersifat 

subjektif-normatif. Bagi pemeluknya, agama berfungsi sebagai pandangan hidup yang 

kebenarannya diyakini secara pasti sebagai kebenaran tunggal, sekaligus sebagai 

sistem hidup yang dianut dan dipegangi secara absolut. Karena itu agama 

menduduki posisi sentral sebagai kebutuhan ḍarūrī (primer dan mutlak) dalam 

hidupnya, yang menentukan seluruh konsep dan pemikiran lanjutan, aktivitas 

dan manifestasi kehidupannya dalam semua aspek dan bidang kehidupan.15 

Dadang Kahmad menegaskan bahwa semua agama mempunyai watak 

dasar truth claim (klaim kebenaran); tidak ada agama tanpa klaim kebenaran, 

sehingga penganut masing-masing menganggap hanya agamanyalah yang benar 

sedangkan yang lain salah.16 Watak dasar inilah yang kemudian melahirkan 

kristalisasi iman (faith) dan kecintaan terhadap suatu agama yang diyakininya, serta 

mendorong timbulnya minat untuk mempelajari, mengamalkan, dan menyebarkan 

ajaran-ajarannya (da'wah atau misi), bahkan mempertahankan eksistensinya.17 Dari 

 
13 Karl Marx, Critique of Hegel's Philosophy of Right, ed. Joseph O'Malley, trans. Annette 

Jolin (Cambridge: Cambridge University Press, 1970), 131; Auguste Comte, Introduction to Positive 

Philosophy, trans. Frederick Ferré (Indianapolis: Hackett Publishing, 1988), 1-3 
14 C.A. van Peursen, Strategi Kebudayaan, trans. Dick Hartoko (Yogyakarta: Kanisius, 1976), 

15-17 
15 Joachim Wach, The Comparative Study of Religions (New York: Columbia University Press, 

1958), 30-32 
16 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 87 
17 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 87-88 



 

 

sisi intensitas keberagamaan ini muncul dua implikasi: pertama, terbentuknya 

karakteristik dan corak khas seluruh konsep dan manifestasi kehidupan 

lanjutan umat beragama yang bersangkutan; kedua, potensi tensi (ketegangan) 

atau konflik (permusuhan) antar-umat beragama.18 

Dengan demikian, kehidupan keberagamaan bersifat problematik. Di satu 

sisi, agama merupakan fitrah semua manusia dan conditio sine qua non (syarat mutlak) 

bagi terciptanya kohesivitas, harmoni, dan stabilitas kehidupan kolektif yang solid; 

namun di sisi lain, agama lahir dari keyakinan keagamaan yang meniscayakan adanya 

intensitas dan komitmen keberagamaan yang solid, yang berhadapan dengan intensitas 

dan komitmen keberagamaan orang lain yang juga lahir dari keyakinan keagamaan 

serupa.19 Hal ini memicu timbulnya tensi bahkan konflik antar-umat beragama, 

terutama ketika interpretasi terhadap konsep "yang lain" (the Other) dalam hal 

ini kafir dipahami secara rigid dan eksklusif. 

Dalam konteks globalisasi dan pluralisme kontemporer, pertanyaan 

krusial muncul: bagaimana mufassir modern menyeimbangkan antara 

komitmen teologis terhadap kebenaran Islam dengan kebutuhan akan dialog, 

toleransi, dan keadilan sosial? Apakah interpretasi kontemporer terhadap konsep 

kafir mengalami transformasi dari pemahaman yang rigid dan eksklusif menuju 

pemahaman yang lebih kontekstual dan humanis, ataukah justru mengalami 

radikalisasi sebagai respons terhadap tekanan modernitas dan sekularisme? 

Pertanyaan-pertanyaan ini belum dijawab secara komprehensif dalam literatur 

tafsir kontemporer, sehingga menciptakan kesenjangan teoretis yang signifikan. 

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan teoretis tersebut, penelitian ini 

memilih dua karya tafsir kontemporer yang representatif namun berbeda dalam 

latar belakang sosio-kultural dan metodologi penafsirannya: Fī Ẓilāl al-Qur'ān 

karya Sayyid Qutb dan Tafsīr al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab. Pemilihan 

kedua tafsir ini didasarkan pada pertimbangan bahwa keduanya merupakan karya 

tafsir kontemporer yang berpengaruh luas, namun lahir dari konteks sosio-historis 

yang berbeda dan mengadopsi pendekatan metodologis yang berbeda pula. 

 
18 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89 
19 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89-90 



 

 

Sayyid Qutb (1906-1966), seorang pemikir dan aktivis Islam asal Mesir, 

menulis Fī Ẓilāl al-Qur'ān dalam konteks perjuangan melawan rezim sekuler dan 

ideologi Barat yang dominan di Timur Tengah pada abad ke-20.20 Pengalaman 

Qutb dalam penjara dan pergumulannya dengan kekuasaan otoriter Gamal Abdel 

Nasser membentuk perspektifnya yang kritis terhadap sistem-sistem modern yang 

dianggapnya bertentangan dengan Islam.21 Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur'ān dikategorikan 

sebagai tafsīr al-adabī al-ijtimā'ī (tafsir sastra-sosial) yang memadukan aspek 

sastra, sosial, dan ideologis, dengan penekanan kuat pada Islam sebagai sistem 

kehidupan komprehensif (niẓām shāmil) yang berhadapan dengan kapitalisme, 

sosialisme, dan sekularisme.22 

Qutb menggunakan metode taṣwīr (penggambaran artistik) untuk 

menghidupkan pesan Al-Qur'an, sebagaimana diidentifikasi oleh Issa Boullata 

dan Antony H. Johns.23 Pendekatan ini membuat pembaca seolah-olah dapat 

"melihat" peristiwa dan makna yang dimaksudkan, selain memberikan penjelasan 

verbal tentang ajaran Al-Qur'an. Penafsiran Sayyid Qutb menjadi hidup, 

menyentuh, dan sangat spiritual dengan pengalaman batin pembaca berkat 

metode ini.24 Qutb bertujuan untuk sepenuhnya "hidup di bawah perlindungan dan 

arahan Al-Qur'an" (fī ẓilāl al-Qur'ān) dalam penafsirannya, menganalisis kitab suci 

menggunakan kesadaran spiritual yang mendalam dan pengalaman batin akan firman 

ilahi, alih-alih metode intelektual semata.25 

Karya tafsir Qutb dicirikan oleh tiga elemen kunci. Pertama, setiap 

penjelasan selalu didasarkan pada teks dan semangat wahyu, alih-alih perspektif luar 

yang bersifat dugaan, karena dedikasinya untuk tetap berada dalam batasan Al-Qur'an 

itu sendiri. Kedua, agar penafsirannya tampak lebih otonom dan baru, ia lebih memilih 

 
20 Sayed Khatab, The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah (London: 

Routledge, 2006), 15-18 
21 John Calvert, Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism (New York: Columbia 

University Press, 2010), 45-50. 
22 Sayyid Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur'ān, vol. 1 (Kairo: Dār al-Shurūq, 2003), 12-15 
23 Issa J. Boullata, "Sayyid Qutb's Literary Appreciation of the Qur'ān," in Literary Structures 

of Religious Meaning in the Qur'ān, ed. Issa J. Boullata (Richmond: Curzon Press, 2000), 354-371; 

Antony H. Johns, "Qur'anic Exegesis and the Modern Temperament: Sayyid Qutb's Contribution," 

Islamic Quarterly 33, no. 1 (1989): 54-58 
24 Boullata, "Sayyid Qutb's Literary Appreciation," 358-360 
25 Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur'ān, vol. 1, 10-11 



 

 

untuk menyimpang dari tradisi tafsir tradisional yang terlalu bergantung pada narasi, 

kecuali hadis yang sahih dan diakui. Ketiga, dan yang paling krusial, penafsiran 

Qutb diresapi dengan pandangannya sendiri tentang Islam sebagai sistem 

eksistensi yang komprehensif dan menyeluruh yang mendukung sekaligus 

menentang ideologi-ideologi kontemporer seperti kapitalisme, sosialisme, dan 

sekularisme.26 Dengan metode ini, Qutb menggambarkan Al-Qur'an sebagai 

kekuatan spiritual dan ideologis yang membantu manusia menghadapi isu-isu 

kontemporer.27 

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang kekafiran, Sayyid Qutb 

menggambarkan orang kafir sebagai mereka yang terputus dari cahaya 

kebenaran dan hatinya beku dan suram. Tindakan batin yang terus-menerus 

menolak kebenaran inilah yang menyebabkan kegelapan hati ini, yang tidak muncul 

dalam semalam. Mata mereka tertutup dari menyaksikan manifestasi keagungan 

Allah, telinga mereka tertutup dari mendengar kebenaran, dan hati mereka 

tertutup dari cahaya petunjuk.28 Dengan kata lain, Sayyid Qutb mendefinisikan 

kekafiran sebagai kondisi spiritual yang menyebabkan seseorang menjadi tidak peka 

terhadap prinsip-prinsip ilahi dan menutup diri dari cahaya wahyu.29 Qutb cenderung 

dikotomis dan konfrontatif, memposisikan Islam vis-à-vis sistem-sistem 

jāhiliyyah modern.30 

Di sisi lain, M. Quraish Shihab (lahir 1944), seorang mufassir terkemuka 

Indonesia, menulis Tafsīr al-Miṣbāḥ dalam konteks masyarakat Muslim 

Indonesia yang plural, demokratis, dan berorientasi pada moderasi beragama 

(wasaṭiyyah).31 Shihab menulis komentar komprehensif 30 juz (bab) tentang Al-

Qur'an berjudul Tafsīr al-Miṣbāḥ, yang menunjukkan ketekunannya dalam 

mempelajari teks suci.32 Tafsir Shihab mencerminkan tradisi intelektual 

Indonesia yang cenderung inklusif, mengintegrasikan khazanah tafsir klasik 

 
26 Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur'ān, vol. 1, 13-14 
27 Khatab, The Political Thought of Sayyid Qutb, 78-82. 
28 Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur'ān, vol. 1, 54-55 
29 Qutb, Fī Ẓilāl al-Qur'ān, vol. 1, 55 
30 Khatab, The Political Thought of Sayyid Qutb, 125-128 
31 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992), 25-28 
32 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an, vol. 1 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), v-vii 



 

 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern dan realitas sosial-budaya 

Nusantara.33 

Metodologi Shihab menekankan pendekatan kontekstual (maqāṣidī) yang 

mempertimbangkan tujuan syariat (maqāṣid al-sharī'ah) dan kemaslahatan 

umat, serta dialog antar-peradaban. Dalam konteks Indonesia yang multikultural 

dan multiagama, interpretasi Shihab terhadap konsep kafir berpotensi lebih moderat 

dan dialogis dibandingkan Qutb, meskipun tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

teologis Islam.34 Shihab tidak hanya menjelaskan makna harfiah ayat-ayat Al-

Qur'an, tetapi juga menyelidiki aspek teologis dan sosial kitab suci tersebut 

untuk memahami pesan ilahi secara lebih lengkap dan kontekstual.35 

Perbedaan latar belakang geografis, historis, dan metodologis antara 

Qutb dan Shihab memunculkan pertanyaan teoretis yang fundamental: apakah 

perbedaan konteks sosio-kultural dan tantangan zaman menghasilkan 

interpretasi yang berbeda terhadap konsep kafir? Variasi abad (masa hidup), latar 

belakang pendidikan, dan lokasi tempat tinggal tak terelakkan mengarah pada 

beragam interpretasi.36 Misalnya, gerakan Zionis belum berkembang ketika al-

Ṭabarī, al-Qurṭubī, dan Ibn Kathīr mengumpulkan pandangan mereka; Islam 

tetap menjadi kekuatan besar di dunia, dan negara-negara Islam melindungi 

kaum Yahudi.37 Hal ini berbeda dengan penafsiran Tafsīr al-Azhar oleh Hamka, 

Tafsīr al-Manār oleh Rasyid Ridha, Fī Ẓilāl al-Qur'ān oleh Sayyid Qutb, Tafsīr al-

Ibrīz oleh Bisri Musthafa, dan Tafsīr al-Miṣbāḥ oleh Quraish Shihab, mengingat kaum 

Yahudi telah menjadi kekuatan politik yang signifikan.38 

Sebagaimana dikemukakan oleh Hamka dalam Tafsīr al-Azhar, orang 

kafir adalah orang yang tidak beragama, yang perkataannya menentang dan 

perbuatannya bertentangan dengan Allah.39 Muhammad Ali ash-Shabuni dalam 

 
33 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi (Jakarta: 

Teraju, 2003), 276-280 
34 Shihab, Membumikan al-Qur'an, 165-170 
35 Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ, vol. 1, x-xii 
36 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'ān: Towards a Contemporary Approach (London: 

Routledge, 2006), 3-5. 
37 Abū Ja'far Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi' al-Bayān 'an Ta'wīl Āy al-Qur'ān, ed. 'Abd 

Allāh ibn 'Abd al-Muḥsin al-Turkī (Kairo: Dār Hajr, 2001), vol. 1, 320-325 
38 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia, 145-150 
39 Hamka, Tafsir al-Azhar, vol. 1, 125 



 

 

Qabas min Nūr al-Qur'ān mengartikan orang kafir sebagai orang yang mendengar 

kebenaran namun memilih untuk mengabaikannya.40 Definisi-definisi ini 

menunjukkan variasi pemahaman mufassir terhadap konsep kafir, yang perlu 

dikaji secara komparatif untuk memahami dinamika penafsiran dalam konteks 

kontemporer. 

Berdasarkan kesenjangan teoretis dan urgensi kontekstual di atas, 

penelitian ini bertujuan menyelidiki secara komparatif bagaimana konsep kafir 

dipahami dan diinterpretasikan oleh Sayyid Qutb dalam Fī Ẓilāl al-Qur'ān dan 

M. Quraish Shihab dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ. Cara umat Islam memandang dan 

menghargai hubungan satu sama lain dalam lingkungan globalisasi kontemporer 

sangat memprihatinkan. Tanpa pemahaman yang tepat terhadap konsep kafir, 

umat Islam dapat terpecah belah dan mengisolasi individu dari sumber utama 

ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah.41 

Melalui analisis komparatif (muqāran), penelitian ini berupaya 

mengidentifikasi persamaan dan perbedaan mendasar dalam penafsiran kedua 

tokoh tersebut, mengeksplorasi faktor-faktor sosio-kultural dan metodologis 

yang memengaruhi interpretasi mereka, serta mengkaji implikasi teoretis dan 

praktis dari perbedaan penafsiran tersebut terhadap sikap dan perilaku umat 

Islam kontemporer dalam berinteraksi dengan "yang lain" (the Other). Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi kesenjangan teoretis dalam studi tafsir 

kontemporer yang telah diidentifikasi oleh Waldman dan sarjana lainnya, tetapi juga 

memberikan kontribusi praktis bagi upaya membangun pemahaman Islam yang 

moderat, inklusif, dan relevan dengan tantangan modernitas dan pluralisme.42 

Oleh karena itu, penulis tertarik untuk menulis disertasi dengan judul: 

Rekonstruksi Konsep Kafir dalam Tafsir al-Qur’an Kontemporer (Studi 

Komparatif Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya 

M. Quraish Shihab) 

 
40 Muḥammad 'Alī al-Ṣābūnī, Qabas min Nūr al-Qur'ān al-Karīm: Dirāsah Taḥlīliyyah 

Muwassa'ah bi Ahdāf wa Maqāṣid al-Suwar al-Karīmah (Beirut: 'Ālam al-Kutub, 1997), 58 
41 Azyumardi Azra, Konteks Berteologi di Indonesia: Pengalaman Islam (Jakarta: Paramadina, 

1999), 15-18. 
42 Waldman, "The Meaning of Kufr," 163-164; Saeed, Interpreting the Qur'ān, 145-148 



 

 

B. Rumusan Masalah 

Tantangan penelitian dinyatakan sebagai berikut, dengan mempertimbangkan 

sejarah topik sebagaimana dijelaskan sebelumnya: 

1.  Bagaimana latar belakang keilmuan dan pengalaman hidup mufasir 

memengaruhi konstruksi penafsiran Al-Qur’an? 

2.  Bagaimana konsep kafir dipahami dalam Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya 

Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab? 

3. Bagaimana persamaan dan perbedaan fundamental antara konsep kafir dalam 

Fī Ẓilāl al-Qur'ān karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish 

Shihab ditinjau dari aspek metodologis, ideologis, dan kontekstual? 

4. Bagaimana pemikiran tentang kafir dalam Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya 

Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab berimplikasi 

terhadap kehidupan sosial-keagamaan? 

5.  Bagaimana transformasi pemahaman tentang kafir dalam Tafsir Fī Ẓilāl 

al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish 

Shihab memengaruhi dinamika kehidupan beragama di masyarakat? 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi, mendalami, mengkaji, 

serta menganalisis secara komprehensif:  

1. Latar belakang keilmuan dan pengalaman hidup mufasir memengaruhi 

konstruksi penafsiran Al-Qur’an. 

2.  Konsep kafir dipahami dalam Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb 

dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab. 

3. Persamaan dan perbedaan fundamental antara konsep kafir dalam Fī Ẓilāl al-

Qur'ān karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab 

ditinjau dari aspek metodologis, ideologis, dan kontekstual. 

4. Pemikiran tentang kafir dalam Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb 

dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab berimplikasi terhadap 

kehidupan sosial-keagamaan. 



 

 

5. Transformasi pemahaman tentang kafir dalam Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān 

karya Sayyid Quṭb dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab 

memengaruhi dinamika kehidupan beragama di masyarakat. 

 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoretis 

a. Meningkatkan Pemahaman dan Analisis Konseptual: Hasil kajian disertasi ini 

diharapkan dapat secara substansial meningkatkan pemahaman pembaca dan 

penulis tentang topik sensitif konsep Kafir dalam tafsir kontemporer, khususnya 

melalui studi komparatif antara Tafsīr Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Quṭb dan 

Tafsīr al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab. Kajian ini tidak hanya menjelaskan 

definisi linguistik, tetapi juga memetakan perbedaan metodologis dan ideologis 

antara dua kutub pemikiran tafsir modern aktivisme politik Quṭb versus 

kontekstualisme Shihab sehingga memperkaya khazanah studi Qur'an 

kontemporer. 

b. Kontribusi Keilmuan Program Doktor: Diharapkan upaya ini dapat memajukan 

pemahaman ilmiah, khususnya bagi Program Doktor Studi Agama-agama di 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, dengan menjadi 

kontributor utama dalam spesialisasi kajian tafsir muqāran (komparatif) dan teologi 

sosial. Disertasi ini berfungsi sebagai model akademik yang rigor untuk 

menganalisis istilah teologis yang memiliki dampak sosiologis besar. 

c. Basis Data dan Kerangka Metodologis: Penulis di masa mendatang diharapkan 

dapat menggunakan disertasi ini sebagai referensi. Lebih dari sekadar daftar 

pustaka, penelitian ini menyediakan data perbandingan yang terstruktur, 

memungkinkan peneliti masa depan untuk melakukan penelitian lebih teliti dan 

mendalam, baik dengan memperluas perbandingan ke tafsir lain (misalnya Tafsīr 

al-Munīr) maupun mendalami dampak terminologi Kafir ini terhadap isu-isu 

kebangsaan dan kerukunan. 

 

2. Manfaat Praktis 

a. Panduan Moderasi Beragama dan Anti-Takfīr: Diharapkan umat Islam akan 

menggunakan temuan-temuan diskusi ini sebagai panduan yang jelas dalam 



 

 

menghadapi permasalahan pelabelan (takfīr) di tengah masyarakat majemuk. 

Dengan menguraikan batas-batas penafsiran konsep Kafir yang berbeda secara 

historis dan politis, kajian ini secara praktis membantu umat Islam moderat, 

terutama di Indonesia, untuk menghindari ekstremisme dan praktik takfīr yang 

merusak harmoni sosial. 

b. Materi Edukasi Institusional: Diharapkan kajian ini akan menghasilkan data yang 

dapat dimanfaatkan oleh berbagai lembaga Islam (seperti Majelis Ulama Indonesia, 

ormas Islam, dan pusat-pusat pendidikan) sebagai panduan dalam menghadapi 

permasalahan-permasalahan dalam masyarakat kontemporer. Hasil perbandingan 

ini dapat diolah menjadi modul edukasi dan materi khotbah untuk mempromosikan 

toleransi, mengedukasi publik tentang bahaya radikalisasi terminologi agama, dan 

memperkuat kerukunan nasional yang berlandaskan pada pemahaman Islam yang 

rāhmah. 

D. Kerangka Berpikir 

Sejak zaman Nabi Muhammad (saw), berbagai upaya telah dilakukan untuk 

menafsirkan Al-Qur'an guna menyelidiki dan mengungkap isinya. Seorang penafsir 

harus mematuhi standar dan proses penafsiran yang tepat, selain memenuhi 

persyaratan tertentu, untuk menjamin penafsiran yang akurat dan bertanggung jawab. 

Cara penafsiran ayat-ayat dalam kitab-kitab tafsir Ahkam terbatas pada ayat-ayat yang 

memuat kaidah-kaidah hukum, alih-alih mengikuti urutan yang ditentukan dalam 

mushaf. Akibatnya, penafsiran semacam ini tidak lengkap dan seringkali 

menggunakan pendekatan tematik atau maqaran (berdasarkan tema atau isu 

tertentu).43 

Terdapat perbedaan pandangan di kalangan akademisi mengenai apa yang 

dimaksud dengan kafir. Pandangan dan persepsi peneliti dalam penulisan disertasi ini 

memandang perlu untuk menelusuri perbedaan pendapat mufassir kontemporer dalam 

tema kata “kafir”. Menelaah kembali tulisan-tulisan para mufassir saat ini diperlukan 

karena adanya perbedaan pendapat. Mengingat variasi abad (masa hidup), latar 

belakang pendidikan, dan lokasi tempat tinggal selalu menghasilkan interpretasi yang 

 
43 Syahrin Pasaribu, “Metode Muqaran Dalam al-Qur’an”, Jurnal Wahana Inovasi, Volume 9 

No.1 (2020), 43-47 



 

 

berbeda, perbedaan-perbedaan ini cukup dapat dimaklumi. Misalnya, gerakan Zionis 

belum ada ketika Tabari, Qurtubi, dan Ibn Katsir menulis tafsir mereka. Umat Yahudi 

dilindungi oleh negara-negara Islam, dan Islam terus memainkan peran penting di 

dunia global.  

Selanjutnya paradigma dalam penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan 

model perbedaan konsep penafsiran mufassir kontemporer terkait kata kafir 

khususnya Dua karya penting dalam tafsir modern adalah Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur'ān 

karya Sayyid Qutb dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. M. Quraish 

Shihab menonjol dengan pendekatan kontekstual, moderat, dan komunikatif yang 

bertujuan menyampaikan pesan Al-Qur'an secara relevan bagi masyarakat modern, 

sementara Sayyid Qutb menonjol dengan nada ideologis dan revolusioner yang 

menekankan nilai-nilai keadilan sosial dan kebangkitan masyarakat. 

Sangat penting untuk mengkaji ulang tulisan-tulisan para kritikus modern 

karena perbedaan sudut pandang mereka. Perbedaan ini dapat dipahami karena 

perbedaan pandangan tidak diragukan lagi dihasilkan oleh perbedaan abad (masa 

hidup), latar belakang pendidikan, dan tempat tinggal. Misalnya, gerakan Zionis 

belum berkembang ketika Thabari, Qurtubi, dan Ibn Kathir mengumpulkan 

pandangan mereka. Kaum Yahudi dilindungi oleh negara-negara Islam, dan Islam 

terus memainkan peran penting dalam komunitas global. Hal ini berbeda dengan 

kompilasi al-Manar oleh Rasyid Ridha, al-Azhar oleh Hamka, al-Misbah oleh Quraish 

Shihab, dan Fi Zhilalil Qur'an oleh Sayyid Quth. Al-Ibris disusun oleh Bisri Musthafa. 

Al-Azhar ditulis oleh Hamka di era ketika kaum Yahudi telah menjadi kekuatan politik 

yang kuat.44 

Penafsiran al-Qur’an termasuk kedalam tema jihad intelektua para ulama, yang 

mengerahkan segala kemampuan berpikirnya dalam hal menulis kitab tafsir yang 

memberikan kontribusi terhadap ilmu pengetahuan, khususnya yang dibahas dalam 

disertasi ini yaitu tentang kafir. 

Sangat penting untuk memeriksa kembali karya-karya mereka berdasarkan 

sudut pandang yang berbeda dari para kritikus dan peneliti modern. Simpulan 

 
44 Adian Husaini, Tinjauan Historis Konflik Yahudi Kristen Islam, (Jakarta: Gema Insani, 

2004), 18. 



 

 

sementara penulis menggunakan diasumsikan menggunakan metode maqaran atau 

berdasarkan tema/topik. 

 Penulis kemudian mengkaji bagaimana dua ulama modern, M. Quraish Shihab 

dan Sayyid Qutb, mendefinisikan kekafiran. Sayyid Qutb, dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-

Qur’ān-nya, menggambarkan orang-orang kafir sebagai orang-orang yang hatinya 

beku dan hitam, terputus dari cahaya kebenaran. Karena mereka dikelilingi oleh 

kegelapan yang menghalangi cahaya iman, hati, telinga, dan mata mereka tidak lagi 

mampu menerima ajaran.45 Lebih lanjut, menurut Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish 

Shihab, seorang kafir adalah orang yang melawan kebenaran dengan perbuatannya, 

mengingkarinya dengan perkataannya, dan mengingkarinya dengan hatinya. Ia 

berpendapat bahwa kafir adalah penolakan yang disengaja terhadap prinsip-prinsip 

dan hikmah yang diwahyukan oleh wahyu, bukan sekadar skeptisisme.46 

Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān adalah sebuah tafsir masif yang disusun berdasarkan 

kajian ekstensif Sayyid Qutb tentang Al-Qur'an dan Sunnah, serta referensi-referensi 

dari kitab-kitab tafsir mu'tabar. Untuk menghasilkan karya ini, beliau menghabiskan 

lebih dari separuh hidupnya untuk meneliti berbagai subjek, termasuk filsafat, fisika, 

mazhab, dan studi agama. Selain itu, pengalaman Qutb sebagai penulis, guru, dan 

pengamat yang cermat terhadap dinamika sosial dan politik pada zamannya semakin 

memperkaya tafsirnya. 

Perjumpaan Sayyid Qutb yang menyakitkan dengan ketidakadilan dan 

penganiayaan pada zamannya melahirkan Tafsir Al-Qur'an. Ia sungguh-sungguh 

mengembangkan keimanan yang mendalam dan kepasrahan penuh kepada Allah SWT 

sebagai akibat dari penderitaannya, hingga ia melihat kehadiran Al-Qur'an sebagai 

sumber penghiburan dan petunjuk hidup. Qutb sungguh-sungguh "hidup di bawah 

bayang-bayang Al-Qur'an" dengan segenap hati dan emosinya. Tafsir Al-Qur'an 

muncul sebagai refleksi dari rasa sakit, keimanan, dan kesadaran mendalam akan 

wahyu ilahi dari pengalaman spiritual dan eksistensial ini.47  

 
45 Sayyid Quthb, Fi Zhilalil-Qur’an ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil, Muchotob 

Hamzah (Jakarta: Gema Insani Press, 2000), 68 
46 Hamka, Tafsr al-Azhar: Jilid I, (Jakarta: Gema Insani, 2015), 107.   
47 Mutia Lestari dan Susanti Vera, "Metodologi Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an Sayyid Qutb', Jurnal 

Iman dan Spiritualitas, Vol 1, No 1, 2021, 47-54. 



 

 

Penafsiran Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab menjadi subjek 

perdebatan berikut. Muhammad Quraish Shihab adalah nama lengkapnya. Ia lahir di 

Kabupaten Sidenreng Rappang, Provinsi Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944.48 

Ia dibesarkan dalam keluarga yang taat beragama dan memiliki pendidikan Islam yang 

kokoh. Abdurrahman Shihab (1905–1986), ayahnya, adalah seorang ulama tafsir 

terkemuka dan mantan rektor Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alauddin Ujung 

Pandang. Latar belakang keluarga inilah yang menjadi landasan utama pertumbuhan 

akademis dan spiritual Quraish Shihab. 

Quraish Shihab senantiasa mengikuti sejumlah pedoman untuk memahami Al-

Qur'an dalam Tafsir al-Misbah dan karya-karyanya yang lain. Ia menekankan 

pentingnya fokus pada munasabah ayat, yaitu keterkaitan dan koherensi antara sebuah 

ayat dengan ayat-ayat sebelum dan sesudahnya. Kaitan antara awal dan akhir sebuah 

surah, keselarasan frasa, serta keselarasan antara nama dan topik surah, semuanya 

tercakup dalam prinsip ini. Dengan menggunakan metode ini, penafsiran Quraish 

Shihab menggambarkan Al-Qur'an sebagai suatu kesatuan yang kohesif, saling 

menjelaskan, dan bermakna.49 

Tafsir al-Misbah merupakan sintesis pendapat beberapa mufassir, baik kuno 

maupun modern, Selain merupakan hasil ijtihad M. Quraish Shihab sendiri, Tafsir al-

Misbah diperkaya oleh pendapat-pendapat tokoh terkemuka lainnya, baik dalam tafsir 

klasik maupun kontemporer. Sayyid Qutb, Muhammad Husain Thaba'thaba'i, Syekh 

Muhammad Sya'rawi, Muhammad Thathawi, dan beberapa ulama modern lainnya 

termasuk di antara tokoh-tokoh yang sering ia kutip. Namun, dari semua nama 

tersebut, Ibrahim Ibn Umar al-Baqa'i memiliki pengaruh paling besar terhadap filsafat 

Quraish Shihab, terutama ketika ia meneliti secara mendalam karya tafsir al-Baqa'i 

untuk disertasinya disaat Universitas Al-Azhar di Kairo.50 

Tafsir Al-Misbah merupakan tafsir bervariasi menurut adab ijtima'i, 

berdasarkan beragamnya jenis tafsir. Jenis tafsir ini biasanya membahas permasalahan 

 
48 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 2004), 6. 
49 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol I, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), vii. 
50 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol I, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), ix. 



 

 

sosial; dalam Tafsir al-Misbah, beberapa tafsir mengambil contoh dari Indonesia. Oleh 

karena itu, Quraish Shihab menggabungkan dua metode penafsiran Al-Qur'an. Ia 

menggunakan tafsir bi al-ma'tsur, sebuah penafsiran yang merujuk pada riwayat-

riwayat asli Al-Qur'an, hadis, dan pendapat para sahabat, serta tafsir bi al-ra'yi, sebuah 

penafsiran yang menekankan pentingnya logika dan analisis rasional dalam 

memahami makna suatu ayat. Penafsirannya menyeluruh, kontekstual, dan 

berlandaskan pada tradisi akademik Islam tradisional berkat pendekatan ganda ini. 

Oleh karena itu, tidak mengherankan jika ia mengutip para pemikir orientalis dalam 

Tafsir al-Misbah, termasuk Schopenhauer (1788–1860), yang menyatakan bahwa 

sama sekali tidak ada penghiburan dari kematian.51 Ia juga mengutip pernyataan 

Immanuel Kant (1724–1804) bahwa pemahaman manusia terbatas pada tingkat 

fenomena, sedangkan noumena atau hakikat sesuatu berada di luar jangkauan 

pengetahuan manusia.52.  

Selanjutnya, karena penelitan ini adalah penelitan yang berkonsentrasi pada 

pengarang kitab tafsir kontemporer, Meskipun berbeda dalam pendekatan 

metodologis dan orientasi filosofisnya, kedua karya penting ini, Tafsir al-Misbah 

karya M. Quraish Shihab dan Tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Qutb, merupakan 

contoh penting gaya penafsiran modern yang keduanya bertujuan untuk 

menghidupkan nilai-nilai Al-Qur'an dalam konteks sosial kontemporer. Oleh karena 

itu, penulis menggunakan teori hermeneutika sebagai teori terapan dalam penelitian 

ini. Persoalan filosofis atas teks tidak hanya sebatas definisi. Persoalan filosofis 

tekstualitas menyangkut hakekat teks yang membawa arti. Ada dua teori tentang 

tekstualitas. Teori pertama mengaitkan teks, pengarang dan konteks situasi sebagai 

sesuatu yang tidak dipisahkan dengan artinya. Teori kedua melihat arti sebagai 

jangkauan yang lebih pluralistik yang diturunkan baik oleh sistem-tanda dari teks 

bersangkutan, maupun oleh relasi teks kepada teks lain, atau oleh relasi antara teks 

 
51 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol XI, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 508. 
52 M. Quraih Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran, Vol XIV, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 496. 



 

 

dengan pembaca yang datang kemudian, dengan komunitas pembaca atau oleh 

keduanya.53 

Pembaca adalah dia yang berhadapan dengan teks. Pembaca 

menginterpretasikan teks yang ada di hadapannya. Persoalan hermeneutis di sini ialah 

bagaimana seharusnya (sikap) pembaca di hadapan teks? Dalam komunikasi real antar 

manusia, seseorang menyampaikan pikiran, ide kepada lawan bicaranya. Yang satu 

menginterpretasikan yang lain, dan sebaliknya. Di sini interpretasi tidak menjadi soal, 

karena yang satu selalu dimungkinkan mengoreksi interpretasi lawan bicara bila ada 

kekeliruan. Bila teks diterima sebagai medium komunikasi antara pengarang dan 

pembaca, maka muncul persoalan yang serius. Masalah yang dimaksud ialah pembaca 

dan teks tidak berada pada tataran yang sederajat. Pembaca adalah subyek dan teks 

adalah obyek.54 

Selain itu, itu kerangka berfikir ini juga merupakan jawaban teoritis terhadap 

pertanyaan penelitian para kerangka berfikir berikut: 

1. Pengaruh Latar Belakang Keilmuan dan Kehidupan terhadap Hasil Tafsir 

Secara teoretis, latar belakang keilmuan (Weltanschauung) dan pengalaman 

hidup seorang mufassir (penafsir) memiliki pengaruh deterministik pada hasil 

tafsirnya. Kami berasumsi bahwa hasil tafsir bukanlah produk netral dari teks, 

melainkan persinggungan antara teks dan konteks penafsir.55 

a. Sayyid Quṭb: Latar belakangnya sebagai aktivis politik, tahanan, dan ideolog 

Ikhwanul Muslimin di Mesir pada era represif (1950-an) membentuk tafsirnya 

menjadi tafsir haraki (pergerakan). Konsep Kafir dalam Fī Ẓilāl al-Qur’ān 

secara teoritis akan cenderung eksklusif, politis, dan meluas (generalizing) 

mencakup sistem pemerintahan dan masyarakat yang tidak menerapkan syariat 

Islam.56 

 
53 A.C. Thiselton,  New Horizons in Hermeneutics,(Michigan: Zondervan Publishing House, 

1992), 55. 
54 Serpulus Simamora, “Hermeneutika Persoalan Filosofis-Biblis Penggalian Makna 

Tekstual”, Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 4 No. 2, Juni 2005, 83-106. 
55 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. (Fort Worth: 

Texas Christian University Press, 1976 ), 18. 
56 Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan Demokrasi. 

(Jakarta: Prenadamedia, 2019), 113 



 

 

b. M. Quraish Shihab: Latar belakangnya sebagai ulama akademik yang 

berpendidikan di Al-Azhar dan berkarir di Indonesia yang pluralistik 

membentuk tafsirnya menjadi tafsir mujtama’ī dan lughawī (sosial dan 

linguistik). Konsep Kafir dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ secara teoritis akan cenderung 

inklusif, kontekstual, dan membatasi pada makna penolakan terhadap kebenaran 

(ingkar) secara teologis murni.57 

2. Kesamaan Teoritis dalam Pengartian Kekafiran 

Asumsi bahwa kedua tafsir sama-sama mengartikan kekafiran adalah benar 

pada tingkat definisi dasar linguistik dan teologis. Secara teoretis, kedua mufassir 

merujuk pada akar kata ر ف   "yang bermakna "menutupi" atau "ingkar (k-f-r) ك 

terhadap kebenaran.58 Kesamaan ini terletak pada: 

a. Definisi Teologis Universal: Kafir adalah seseorang yang menolak kebenaran 

mutlak (Allah dan Rasul-Nya) setelah kebenaran itu jelas datang kepadanya. 

b. Klasifikasi Dasar: Keduanya akan membedakan Kafir dari Mukmin (orang 

beriman) berdasarkan iman dan amal. 

Namun, kerangka berpikir ini mengantisipasi bahwa kesamaan ini akan berhenti di 

level definisi dasar, sementara perbedaan akan mendominasi pada level aplikasi dan 

implementasi konsep.59 

3. Perbedaan Aplikasi Konsep Kafir 

Perbedaan tafsir tentang konsep Kafir akan terlihat jelas dalam lingkup (skop) 

penerapan konsep. 

a. Fī Ẓilāl al-Qur’ān: Konsep Kafir meluas menjadi ideologi politik. Kufur tidak 

hanya berarti ketidakpercayaan personal, tetapi juga manifestasi jāhiliyyah 

(kebodohan) sosial dan politik yang menolak kedaulatan Tuhan (Ḥākimiyyah). 

Oleh karena itu, Kafir dapat ditujukan kepada penguasa, sistem, dan masyarakat 

yang sekuler.60 

b. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Konsep Kafir cenderung terbatas pada akidah dan teologi 

personal. Shihab menggunakan metodologi tahlili (analitis) yang menempatkan 

 
57 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

(Bandung: Mizan, 2007), 91 
58Shihab, Wawasan al-Qur’an, 91 
59  Ricoeur, Interpretation Theory, 45 
60  Azra, Transformasi Politik Islam, 113. 



 

 

Kafir dalam spektrum nuansa keimanan dan perbuatan. Beliau menekankan 

bahwa hanya Allah yang berhak menentukan status kekafiran seseorang (takfīr), 

sehingga cenderung menganjurkan sikap toleran dan ta’āruf (saling mengenal) 

dalam konteks sosial.61 

4. Akibat bagi Kehidupan Sosial Keagamaan 

Perbedaan interpretasi konsep Kafir ini menimbulkan dua konsekuensi sosial-

keagamaan yang kontras: 

a. Konsekuensi Quṭb: Penafsiran Kafir yang meluas dan politis berpotensi 

melahirkan sikap eksklusif, radikal, dan legitimasi takfīr terhadap kelompok 

Muslim lain (termasuk pemerintah) yang tidak sejalan. Hal ini secara teoretis 

dapat menjadi pemicu konflik sosial dan radikalisasi.62 

b. Konsekuensi Shihab: Penafsiran Kafir yang terbatas dan linguistik akan 

mendorong sikap inklusif, toleran, dan penolakan terhadap takfīr. Hal ini 

memperkuat model Islam Nusantara dan moderasi beragama, di mana 

kerukunan sosial di atas perbedaan teologis diutamakan.63 

5. Dampak pada Pemikiran dalam Kehidupan Beragama Modern (RM 5) 

Secara teoritis, kedua tafsir ini menawarkan model respons terhadap tantangan 

modernitas. Fī Ẓilāl al-Qur’ān mengubah pemikiran dengan menawarkan paradigma 

konfrontatif (Islam sebagai alternatif total terhadap sistem sekuler modern). Sementara 

itu, Tafsīr al-Miṣbāḥ mengubah pemikiran dengan menawarkan paradigma adaptif dan 

dialogis, yang memfasilitasi integrasi nilai-nilai Islam dengan prinsip-prinsip modern 

seperti demokrasi dan hak asasi manusia, selama prinsip-prinsip tersebut tidak 

bertentangan secara fundamental dengan syara’.64 Oleh karena itu, studi komparatif 

ini menyimpulkan bahwa Tafsir Quṭb berfungsi sebagai argumen ideologis pembaruan 

yang revolusioner, sedangkan Tafsir Shihab berfungsi sebagai basis intelektual untuk 

Islam yang kontekstual dan moderat. 

 
61 Ahmad Najib Burhani, Islam Moderat dan Tantangan Globalisasi. (Bandung: Mizan, 2017),  

54 
62 Martin Van Bruinessen, "Ulama dan Politik di Indonesia." Dalam Rakyat Kecil, Islam dan 

Politik. (Yogyakarta: Gading Publishing, 2013), 134 
63  Burhani, Islam Moderat, 54 
64 Shihab, Wawasan al-Qur’an, 91 



 

 

Untuk lebih jelasnya, kerangka pemikiran dalam penelitian disertasi ini 

dijelaskan sebagai berikut: 

  



 

 

MODEL PENAFSIRAN ULAMA KONTEMPORER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 Kerangka Berpikir Penelitian 

 

 

Penyebab Perbedaan 

Penafsiran 

Persamaan dan 

perbedaan 

penafsiran kafir 

 

Penafsiran kafir dalam 

kitab tafsir fizhilalil 

dan tafsir al-misbah 

 

Implikasi konsep 

kafir terhadap 

kehidupan sosial 

beragama 

 

Transformasi 

konsep kafir 

terhadap 

kehidupan 

beragama di era 

sekarang 

IJTIHAD PARA 

ULAMA 

KONSEP KAFIR 

HERMENEUTIKA 

Sayyid Qutb M. Quraish Shihab 
Muqaran 



 

 

Sementara itu, Grand theory, middle teory dan applied theory yang digunakan 

dalam penelitian adalah sebagai berikut:  

Pertama, Grand Theory: Hermeneutika Filosofis. Penelitian ini 

menggunakan hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer sebagai grand 

theory yang melandasi seluruh kerangka analisis. Gadamer dalam Truth and 

Method menegaskan bahwa pemahaman (Verstehen) terhadap teks tidak pernah 

objektif dan bebas nilai, melainkan selalu melibatkan pra-pemahaman 

(Vorverständnis) dan horizon historis (Horizontverschmelzung) sang interpreter.65 

Setiap pembacaan teks merupakan fusi antara horizon teks dengan horizon 

pembaca, yang keduanya dibentuk oleh konteks sosio-historis masing-masing.66 

Dalam konteks tafsir Al-Qur'an, hermeneutika Gadamer menjelaskan 

mengapa mufassir dari periode dan konteks berbeda menghasilkan interpretasi 

yang berbeda terhadap ayat yang sama. Paul Ricoeur melengkapi perspektif ini 

dengan konsep appropriation (penyesuaian makna) yang menekankan bahwa 

pembaca aktif mengkonstruksi makna berdasarkan dunia hidupnya sendiri.67 Dengan 

demikian, perbedaan interpretasi Sayyid Qutb dan M. Quraish Shihab terhadap 

konsep kafir bukan semata-mata perbedaan teknis metodologis, melainkan 

refleksi dari perbedaan horizon historis dan pra-pemahaman yang mereka bawa 

ke dalam teks Al-Qur'an.68 

Kedua, Middle Theory: Sosiologi Pengetahuan. Sebagai middle theory, 

penelitian ini mengadopsi sosiologi pengetahuan Karl Mannheim yang 

menjelaskan bagaimana konteks sosial mempengaruhi produksi pengetahuan, 

termasuk interpretasi religius. Mannheim dalam Ideology and Utopia menegaskan 

bahwa setiap sistem pemikiran (Denkweise) terikat pada posisi sosial 

(Standortgebundenheit) pemikir tersebut.69 Pengetahuan tidak pernah netral, 

 
65 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald G. Marshall, 

2nd ed. (London: Continuum, 2004), 305-307. 
66 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, 374-379 
67 Paul Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences, ed. and trans. John B. Thompson 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1981), 158-164. 
68 Farid Esack, Qur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of Interreligious 

Solidarity against Oppression (Oxford: Oneworld, 1997), 63-68. 

 
69 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge, trans. 

Louis Wirth and Edward Shils (New York: Harcourt, Brace & World, 1936), 239-244 



 

 

melainkan selalu dipengaruhi oleh kepentingan, ideologi, dan struktur sosial 

tempat pengetahuan itu diproduksi.70 

Peter L. Berger dan Thomas Luckmann dalam The Social Construction of 

Reality mengembangkan konsep ini dengan menekankan bahwa realitas 

termasuk realitas religius adalah konstruksi sosial yang dibentuk melalui proses 

eksternalisasi, objektifikasi, dan internalisasi.71 Dalam konteks penelitian ini, tafsir 

Qutb dapat dipahami sebagai produk dari konteks perjuangan politik melawan 

kolonialisme dan sekularisme di Mesir abad ke-20, sementara tafsir Shihab merupakan 

produk dari konteks pluralisme dan demokratisasi di Indonesia.72 Dadang Kahmad 

menegaskan bahwa interpretasi konsep "kafir" sangat dipengaruhi oleh 

struktur sosial dan relasi kekuasaan dalam masyarakat Muslim.73 

Ketiga, Applied Theory: Teori Tafsir Komparatif (Muqāran). Sebagai applied 

theory, penelitian ini menggunakan teori tafsir komparatif (al-tafsīr al-muqāran) 

yang dikembangkan oleh Muḥammad Ḥusayn al-Dhahabī dan Mannā' al-

Qaṭṭān. Al-Dhahabī dalam al-Tafsīr wa al-Mufassirūn mendefinisikan tafsir 

komparatif sebagai metode untuk membandingkan penafsiran berbagai mufassir 

terhadap ayat tertentu guna mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan faktor-faktor 

yang melatarbelakanginya.74 Metode ini memungkinkan peneliti untuk 

menganalisis secara sistematis variasi interpretasi dan konteks yang 

memengaruhinya.75 

Mannā' al-Qaṭṭān dalam Mabāḥith fī 'Ulūm al-Qur'ān menekankan bahwa 

studi komparatif harus memperhatikan tiga aspek: metodologi penafsiran 

(manhaj al-tafsīr), latar belakang mufassir (khalfiyyat al-mufassir), dan konteks 

 
70 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge, 264-

266 
71 Peter L. Berger and Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise in 

the Sociology of Knowledge (New York: Anchor Books, 1966), 60-67 
72 Sayed Khatab, The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah (London: 

Routledge, 2006), 15-20; Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga 

Ideologi (Jakarta: Teraju, 2003), 276-280. 

 
73 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 89-92 
74 Muḥammad Ḥusayn al-Dhahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, vol. 1 (Kairo: Maktabat 

Wahbah, 2000), 45-48 
75 Muḥammad Ḥusayn al-Dhahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, vol. 1, 48-50 



 

 

sosio-historis (al-siyāq al-tārīkhī wa al-ijtimā'ī).76 Islah Gusmian menambahkan 

bahwa dalam konteks tafsir kontemporer, analisis komparatif juga harus 

mempertimbangkan ideologi dan orientasi pemikiran mufassir (al-ittijāh al-fikrī).77 

Abdullah Saeed mengusulkan kerangka analisis kontekstual untuk 

memahami tafsir kontemporer dengan mempertimbangkan empat level konteks: 

konteks linguistik, konteks sastra, konteks sosio-historis turunnya wahyu, dan 

konteks kontemporer pembaca.78 Kerangka ini memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi pada level mana Qutb dan Shihab berbeda dalam memahami konsep 

kafir, serta implikasi perbedaan tersebut bagi kehidupan sosial keagamaan.79 

 

 
76 Mannā' al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī 'Ulūm al-Qur'ān (Kairo: Maktabat Wahbah, 2000), 322-326 
77 Mannā' al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī 'Ulūm al-Qur'ān (Kairo: Maktabat Wahbah, 2000), 322-326 
78 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'ān: Towards a Contemporary Approach (London: 

Routledge, 2006), 118-124 
79 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'ān: Towards a Contemporary Approach (London: 

Routledge, 2006), 140-145 



 

 

 


