
i  

 



i  

Mengaji di Era Digital: Transformasi 

Pengajaran Al-Qur’an 

 
 
 

 
Asep Muhyiddin 

Solihin 

Caca Handika 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

GUNUNG DJATI PUBLISHING  
2025 

  



ii  

Pasal 44 

 
(1) Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumkan atau 

memperbanyak suatu ciptaan atau memberi izin untuk itu, 

dipidana dengan pidana penjara paling lama 7 (tujuh) tahun dan 

atau denda paling banyak Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah) 

(2) Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, 

mengedarkan atau menjual kepada umum suatu ciptaan atau 

barang hasil pelanggaran hak cipta sebagaimana dimaksud dalam 

ayat (1), dipidana dengan pidana paling lama 5 (lima) tahun dan 

atau denda paling banyak Rp 50.000.000,00 (lima puluh juta 

rupiah). 

  



iii  

Mengaji di Era Digital: Transformasi 

Pengajaran Al-Qur’an 

 
Penulis: 

Asep Muhyiddin 
Solihin 
Caca Handika 

Editor: 

M. Taufiq Rahman 
Ucep Hermawan 

Desain Sampul & Tata Letak: 

Muhammad Haikal Ash-Shidqi 

ISBN  

Diterbitkan 2025 Oleh: 

Gunung Djati Publishing 

Kampus Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Jl. 
A.H. Nasution No. 105 Cibiru Bandung 
Email: adminpuslitpen@uinsgd.ac.id 
Cetakan Pertama, 2025  
Hak Cipta dilindugi Undang-Undang 
Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan 
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 

  

mailto:adminpuslitpen@uinsgd.ac.id


iv  

KATA PENGANTAR 

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang telah 

melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan buku ini yang berjudul “Mengaji di Era Digital: Transformasi 

Pengajaran Al-Qur’an.” Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah 

kepada junjungan kita, Nabi Muhammad SAW, teladan abadi yang telah 

menanamkan kepada umat manusia pentingnya membaca, belajar, dan 

mengembangkan ilmu pengetahuan sebagai bentuk ibadah dan pengabdian 

kepada Sang Khalik. 

Buku ini lahir dari sebuah kegelisahan intelektual sekaligus spiritual di 

tengah derasnya arus perubahan zaman. Di era ketika teknologi informasi 

berkembang begitu cepat, hampir setiap aspek kehidupan manusia tersentuh 

oleh digitalisasi — mulai dari komunikasi, ekonomi, hingga pendidikan. 

Dalam arus besar itu, muncul pertanyaan yang menuntut refleksi mendalam: 

bagaimana posisi dan peran pengajaran Al-Qur’an di tengah revolusi digital 

ini? Apakah kemajuan teknologi akan mendukung atau justru mengaburkan 

esensi pembelajaran kitab suci yang menjadi pedoman hidup umat Islam? 

Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi latar lahirnya karya ini. 

Tradisi belajar yang dulunya berlangsung secara tatap muka di masjid, 

pesantren, atau rumah guru, kini mulai berpindah ke ruang-ruang digital: 

aplikasi Qur’an interaktif, kelas daring, kanal YouTube, dan berbagai platform 

belajar online. Fenomena ini menggambarkan sebuah transformasi besar — 

bukan sekadar dalam metode, tetapi juga dalam paradigma belajar agama. 

Melalui penelitian lapangan dan refleksi teoretis, penulis menyadari 

bahwa transformasi digital dalam pengajaran Al-Qur’an bukan hanya bentuk 

adaptasi terhadap teknologi, tetapi juga cermin dari dinamika spiritual 



v  

masyarakat modern. Di satu sisi, kemajuan teknologi membuka peluang luar 

biasa bagi penyebaran dakwah dan literasi keagamaan. Di sisi lain, ia 

menimbulkan tantangan baru bagi keotentikan, kedalaman makna, dan 

hubungan spiritual antara guru dan murid. Oleh karena itu, buku ini berupaya 

menempatkan digitalisasi bukan sebagai ancaman bagi dunia keagamaan, 

melainkan sebagai peluang untuk memperkuat peran agama dalam 

membentuk masyarakat yang cerdas, berakhlak, dan berdaya saing. 

Mengaji di Era Digital adalah upaya untuk menjembatani dua dunia: 

dunia teks suci dan dunia teknologi modern. Penulis memandang bahwa 

pengajaran Al-Qur’an tidak boleh berhenti pada rutinitas membaca huruf dan 

lafaz, tetapi harus mampu menjangkau makna yang lebih dalam — bagaimana 

Al-Qur’an menjadi sumber inspirasi etis dan intelektual yang memandu 

manusia menghadapi kompleksitas zaman. Teknologi hanyalah alat; nilai 

ilahiah Al-Qur’an tetap menjadi pusat yang menghidupkan dan menuntun arah 

peradaban. Melalui pendekatan inilah, buku ini berusaha menegaskan kembali 

makna iqra’ dalam konteks abad ke-21: membaca bukan hanya teks, tetapi 

juga konteks kehidupan. 

Buku ini juga menyoroti bagaimana masyarakat menjadi contoh 

menarik dalam proses transformasi ini. Di tengah perubahan sosial dan 

budaya, masyarakat tetap mempertahankan semangat religiusitas yang kuat 

sambil memanfaatkan teknologi secara kreatif. Lembaga pendidikan Islam, 

pesantren, dan majelis taklim mulai mengintegrasikan perangkat digital dalam 

proses pembelajaran, tanpa menghilangkan kedalaman spiritual dan nilai-nilai 

tradisi. Hal ini menunjukkan bahwa Islam memiliki kelenturan epistemologis 

— kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan tanpa kehilangan 

esensinya. Di sinilah letak kekuatan Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin, 

yang senantiasa relevan dalam setiap ruang dan waktu. 



vi  

Penulis juga ingin menegaskan bahwa digitalisasi pengajaran Al- 

Qur’an harus dikelola dengan kesadaran moral dan visi spiritual yang jelas. 

Teknologi tidak boleh menggantikan peran manusia sebagai subjek utama 

pendidikan, melainkan harus menjadi sarana untuk memperkuat hubungan 

antara manusia dan wahyu. Dalam pandangan penulis, keberhasilan 

digitalisasi pengajaran Al-Qur’an bukan diukur dari seberapa canggih 

medianya, tetapi dari sejauh mana ia mampu menumbuhkan kedekatan batin 

antara manusia dengan Al-Qur’an, serta mendorong lahirnya masyarakat yang 

berilmu, beretika, dan berempati. 

Penyusunan buku ini tentu tidak terlepas dari dukungan banyak pihak. 

Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang tulus kepada para guru, kolega, 

dan mahasiswa yang telah memberi inspirasi dan semangat selama proses 

penelitian berlangsung. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada 

masyarakat, khususnya para pengajar Al-Qur’an, santri, dan komunitas 

pengajian yang menjadi sumber data dan inspirasi utama dalam penulisan buku 

ini. Mereka telah memperlihatkan bahwa semangat belajar dan berdakwah 

tidak pernah padam, bahkan di tengah gempuran digitalisasi global. 

Penghargaan setinggi-tingginya penulis sampaikan pula kepada 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, lembaga yang 

senantiasa memberikan ruang bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan 

pengabdian berbasis nilai-nilai keislaman. Tak lupa juga kepada Gunung Djati 

Publishing yang telah berkenan menerbitkan karya ini sehingga dapat hadir di 

hadapan para pembaca. Semoga langkah kecil ini menjadi kontribusi nyata 

bagi penguatan literasi keagamaan dan pendidikan Islam di Indonesia. 

Buku ini tentu masih jauh dari sempurna. Setiap tulisan selalu terbuka 

untuk kritik, diskusi, dan pengembangan. Penulis dengan rendah hati 



vii  

mengharapkan saran serta masukan konstruktif dari para akademisi, praktisi 

pendidikan, dan pembaca umum agar buku ini dapat terus diperbaiki dan 

diperkaya. Sebab, hakikat ilmu adalah proses yang tiada henti — sebuah 

perjalanan menuju pemahaman yang semakin mendalam tentang kebenaran 

dan kebijaksanaan Tuhan. 

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat menjadi bahan 

refleksi bagi para pendidik, pengajar Al-Qur’an, mahasiswa, dan masyarakat 

luas untuk melihat peluang besar di balik transformasi digital. Bahwa 

kemajuan teknologi, jika digunakan dengan hikmah, justru dapat memperluas 

makna ibadah, memperkokoh iman, dan membangun peradaban yang berakar 

pada wahyu. Di era digital ini, mengaji bukan lagi sekadar kegiatan membaca 

ayat-ayat suci, tetapi juga sebuah usaha spiritual untuk membaca dunia dengan 

cahaya Al-Qur’an. 

Semoga setiap halaman dalam buku ini dapat menambah keyakinan 

kita bahwa Al-Qur’an senantiasa relevan sepanjang zaman, dan bahwa setiap 

kemajuan manusia akan selalu menemukan maknanya ketika berorientasi pada 

nilai-nilai ilahi. Semoga Allah SWT meridai langkah kecil ini dan 

menjadikannya amal jariyah yang membawa manfaat bagi umat dan bangsa. 

Bandung, Oktober 2025 

 

Penulis 

  



viii  

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR ...................................................................................... iv 

DAFTAR ISI ................................................................................................ viii 

BAGIAN 1 ....................................................................................................... 9 

PENDAHULUAN ............................................................................................ 9 

BAGIAN 2 ..................................................................................................... 13 

PENGAJARAN AL-QUR'AN DALAM KONTEKS DIGITAL ................... 13 

BAGIAN 3 ..................................................................................................... 20 

TEKNOLOGI DALAM PENDIDIKAN ........................................................ 20 

BAGIAN 4 ..................................................................................................... 37 

PENGARUH UU ITE TERHADAP .............................................................. 37 

PENGGUNAAN TEKNOLOGI UNTUK PENDIDIKAN ............................ 37 

BAGIAN 5 ..................................................................................................... 51 

LANSKAP MAJELIS TA‘LIM: BASIS SOSIAL TRANSFORMASI 

PENGAJARAN AL-QUR’AN ....................................................................... 51 

BAGIAN 6 TRANSFORMASI PENGAJARAN AL- QUR’AN DIGITAL 

DAN DAMPAKNYA ..................................................................................... 60 

BAGIAN 7 ..................................................................................................... 67 

BAGIAN 8 ..................................................................................................... 79 

BAGIAN 9 PENUTUP ................................................................................... 97 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................... 102 
 



9  

BAGIAN 1 

PENDAHULUAN 

 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi (TIK) dalam dua 

dekade terakhir telah memberikan dampak signifikan pada berbagai sektor 

kehidupan, salah satunya adalah di bidang pendidikan (C. Zhang et al., 2022). 

Dunia digital, yang sebelumnya terbatas pada kalangan tertentu, kini telah 

menyentuh hampir seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk sektor 

pendidikan. Penggunaan perangkat teknologi, seperti internet, aplikasi mobile, 

dan media sosial, telah merubah cara orang mengakses dan menyebarkan 

informasi (Sarkar, 2012). Dalam konteks pendidikan agama, terutama 

pengajaran Al-Qur'an, teknologi digital membuka peluang baru untuk 

mendekatkan umat kepada pengetahuan agama dengan cara yang lebih 

fleksibel, praktis, dan mudah diakses. 

Pendidikan agama Islam yang selama ini banyak bergantung pada metode 

konvensional seperti tatap muka dan pembelajaran kitab kuning kini memiliki 

tantangan besar untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman (Luneto & 

Anuli, 2024). Pembelajaran Al-Qur'an yang dulu hanya terbatas pada 

lingkungan pesantren dan majelis taklim kini bisa dijangkau lebih luas berkat 

kemajuan TIK (Holtgrewe, 2014). Dalam konteks Indonesia, yang memiliki 

populasi Muslim terbesar di dunia, digitalisasi pengajaran Al-Qur'an menjadi 

langkah yang strategis untuk meningkatkan pemahaman agama di seluruh 

lapisan masyarakat, baik di perkotaan maupun pedesaan (Ajib, 2019). 

Salah satu faktor yang mempengaruhi pemanfaatan teknologi dalam 

bidang pendidikan adalah adanya landasan hukum yang jelas. UU ITE, yang 

diundangkan pada tahun 2008, menjadi payung hukum yang mengatur 

transaksi elektronik dan penyebaran informasi di dunia maya (Darlisma & 



10  

Ernawati, 2022). UU ini memberikan jaminan legalitas terhadap penggunaan 

teknologi dalam berbagai sektor, termasuk pendidikan. Dengan adanya UU 

ITE, masyarakat kini memiliki lebih banyak kebebasan dalam berkomunikasi 

dan mengakses informasi secara elektronik, termasuk dalam hal pendidikan 

agama (Setiawan, 2021). 

Namun, meskipun UU ITE memberikan landasan hukum yang jelas, masih 

banyak tantangan dalam hal pemanfaatan teknologi secara optimal di berbagai 

lapisan masyarakat (Hidayat et al., 2023). Meskipun akses ke internet telah 

meningkat, banyak kalangan, terutama kelompok ibu-ibu majelis taklim, yang 

masih kesulitan untuk mengakses dan memanfaatkan teknologi dalam 

pembelajaran agama mereka. Oleh karena itu, adanya regulasi yang 

mendukung perlu diimbangi dengan upaya untuk memberikan pemahaman 

dan pelatihan bagi masyarakat, agar mereka dapat memanfaatkan teknologi 

untuk tujuan pendidikan agama, termasuk dalam pengajaran Al-Qur'an. 

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital memiliki urgensi yang tinggi, 

terutama dalam menjangkau kelompok masyarakat yang masih terhalang oleh 

keterbatasan akses atau pengetahuan teknologi (Aslan & Yildiz, n.d.). Salah 

satu kelompok yang memiliki potensi besar untuk mendapatkan manfaat dari 

pengajaran Al-Qur'an berbasis digital adalah ibu-ibu majelis taklim. Mereka 

sering kali menghadapi keterbatasan dalam hal akses ke lembaga pendidikan 

formal atau digital yang berbasis agama. Dengan menggunakan teknologi, 

pengajaran Al-Qur'an bisa lebih fleksibel dan lebih mudah diakses, bahkan 

bagi mereka yang tinggal di daerah-daerah yang jauh dari pusat pendidikan 

(Ramadan, 2009). 

Selain itu, generasi Z yang tumbuh besar di era digital memiliki potensi 

besar dalam memanfaatkan teknologi untuk meningkatkan pemahaman agama 

mereka. Generasi ini sangat akrab dengan media sosial dan berbagai platform 

digital lainnya (Bunt, 2009). Oleh karena itu, memberikan mereka akses 

mudah dan praktis untuk belajar Al-Qur'an melalui platform digital sangat 



11  

penting untuk mengoptimalkan potensi mereka. Pengembangan pengajaran Al-

Qur'an berbasis digital diharapkan dapat memberikan akses yang lebih luas 

kepada ibu-ibu majelis taklim dan generasi Z untuk meningkatkan pemahaman 

agama mereka. 

Teknologi digital memiliki potensi yang sangat besar dalam meningkatkan 

kompetensi masyarakat dalam mengakses informasi keagamaan. Platform 

digital seperti aplikasi Al-Qur'an, YouTube, Instagram, dan berbagai situs web 

pendidikan agama menawarkan berbagai manfaat, mulai dari aksesibilitas 

yang lebih mudah, fleksibilitas waktu, hingga interaktivitas dalam 

pembelajaran. Dengan menggunakan teknologi, masyarakat tidak perlu lagi 

terbatas pada waktu dan ruang untuk belajar agama. Mereka dapat mengakses 

materi-materi keagamaan kapan saja dan di mana saja, yang mempermudah 

proses pembelajaran (Howard, 2010). 

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga memungkinkan adanya 

pembelajaran yang lebih menarik dan inovatif, misalnya dengan penggunaan 

multimedia seperti video, audio, dan kuis interaktif (Millatina, 2024). Hal ini 

tidak hanya mempermudah masyarakat dalam memahami materi Al-Qur'an, 

tetapi juga dapat meningkatkan keterlibatan mereka dalam proses belajar. 

Teknologi juga memungkinkan pengajaran yang lebih personal, di mana setiap 

individu dapat memilih materi sesuai dengan kebutuhannya, baik dalam hal 

tafsir, tajwid, atau fiqh. 

Meskipun pengajaran Al-Qur'an berbasis digital menawarkan banyak 

manfaat, ada beberapa tantangan yang perlu diatasi. Salah satu tantangan 

terbesar adalah kurangnya literasi digital di kalangan ibu-ibu majelis taklim, 

yang sebagian besar tidak terbiasa dengan teknologi. Mereka mungkin merasa 

kesulitan dalam menggunakan perangkat digital untuk mengakses 

pembelajaran, yang sering kali menjadi hambatan utama dalam memanfaatkan 

platform digital untuk belajar Al-Qur'an (Millatina, 2024). 

Di sisi lain, generasi Z yang lebih terbiasa dengan dunia digital memiliki 



12  

potensi besar untuk memanfaatkan teknologi dalam pengajaran Al-Qur'an. 

Namun, meskipun mereka lebih aktif di dunia maya, ada kecenderungan 

bahwa banyak dari mereka yang lebih tertarik pada konten yang tidak 

berhubungan langsung dengan pengajaran agama. Oleh karena itu, penting 

untuk menciptakan pendekatan yang tepat agar teknologi dapat digunakan 

untuk tujuan pendidikan agama yang efektif, tanpa kehilangan minat generasi 

Z terhadap konten agama. 

Program pengajaran Al-Qur'an berbasis digital harus mampu 

menjembatani kesenjangan antara kedua kelompok ini, dengan memberikan 

pelatihan dan pengenalan teknologi bagi ibu-ibu majelis taklim, sementara 

juga menghadirkan konten yang menarik dan relevan bagi generasi 

Z. Dengan demikian, kedua kelompok ini dapat memanfaatkan teknologi 

untuk meningkatkan pemahaman agama dan keterampilan digital mereka 

secara bersamaan. 



13  

BAGIAN 2  

PENGAJARAN AL-QUR'AN DALAM 

KONTEKS DIGITAL 

 

Dalam beberapa dekade terakhir, teknologi digital telah mengubah hampir 

setiap aspek kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan agama, 

terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Pengajaran Al-Qur'an yang dulunya 

sangat bergantung pada metode konvensional seperti menghafal secara 

langsung dengan bimbingan guru di madrasah atau masjid kini telah 

bertransformasi dengan masuknya teknologi digital (Heeks, 2010). 

Pengajaran Al-Qur'an merujuk pada kegiatan mengajarkan isi dan pesan 

yang terkandung dalam Al-Qur'an kepada para siswa atau jamaah, baik secara 

lisan maupun tulisan. Pengajaran ini meliputi pembelajaran ayat-ayat Al- 

Qur'an, tafsir, tajwid, serta tata cara membaca yang benar (Nazalia & Fitria, 

2024). Tujuan utama dari pengajaran ini adalah untuk memfasilitasi 

pemahaman, penghayatan, dan pengamalan ajaran Al-Qur'an dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Konteks digital merujuk pada penggunaan teknologi berbasis internet dan 

perangkat digital untuk mendukung dan memfasilitasi proses belajar 

mengajar. Dalam hal ini, konteks digital berhubungan dengan penggunaan 

berbagai platform digital, seperti aplikasi, situs web, dan media sosial, untuk 

menyampaikan materi pembelajaran. Teknologi ini memungkinkan 

pembelajaran yang lebih fleksibel, aksesibel, dan interaktif, dengan 

memanfaatkan sumber daya yang ada di dunia maya (Pinto & Leite, 2020). 

Pengajaran Al-Qur'an dalam konteks digital mengintegrasikan nilai-nilai 

tradisional dari pengajaran Al-Qur'an dengan kecanggihan teknologi modern 

(Diana & Azani, 2024). Teknologi digital tidak hanya berfungsi sebagai alat 



14  

bantu, tetapi juga memperluas jangkauan pengajaran Al-Qur'an, 

memungkinkan berbagai lapisan masyarakat untuk mengaksesnya dengan 

cara yang lebih mudah dan menarik. Inovasi dalam penggunaan media digital, 

seperti video, audio, dan aplikasi interaktif, memungkinkan pembelajaran Al- 

Qur'an yang lebih menarik, relevan, dan efektif, sesuai dengan perkembangan 

zaman (A. C. Wijaya, 2024). 

Media digital memungkinkan pengajaran Al-Qur'an untuk lebih mudah 

diakses, lebih fleksibel, dan lebih interaktif, memberikan peluang besar untuk 

memperdalam pemahaman serta pengajaran ajaran Islam secara lebih efisien 

dan menyeluruh. Namun, perubahan ini juga datang dengan tantangan dan 

pertimbangan baru yang perlu dicermati, terutama terkait dengan penggunaan 

teknologi dalam konteks keagamaan (Mikre, 2011). 

Salah satu elemen penting dalam pengajaran Al-Qur'an yang mendapat 

perhatian khusus dalam era digital adalah pengajaran tajwid. Tajwid adalah 

ilmu yang mengatur cara membaca Al-Qur'an dengan benar, termasuk 

pelafalan huruf-huruf Arab, serta hukum-hukum bacaan yang sesuai dengan 

kaidah (Akkila & Abu-Naser, 2018). Dalam konteks ini, teknologi digital 

berperan penting untuk memberikan panduan yang jelas dan interaktif. 

Beberapa aplikasi Al-Qur'an menawarkan fitur pelafalan audio yang disertai 

dengan visual untuk membantu pengguna memahami cara pengucapan yang 

benar. Misalnya, aplikasi Quran Majeed atau iQuran menyediakan audio 

murattal dari qari terkenal yang dapat digunakan sebagai panduan bagi mereka 

yang ingin mempelajari cara membaca Al-Qur'an dengan tajwid yang tepat. 

Teknologi ini memungkinkan umat Muslim untuk belajar dengan cara yang 

lebih praktis, bahkan di luar kelas formal, dan memperbaiki kesalahan bacaan 

yang mungkin terlewatkan dalam pengajaran tatap muka (Hamelink, 1997). 

Selain tajwid, pengajaran Al-Qur'an dalam konteks digital juga 

memberikan kemudahan dalam mempelajari tafsir Al-Qur'an. Tafsir adalah 



15  

ilmu yang mengkaji makna dan penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an (El-Soudani et 

al., 2013). Melalui teknologi, tafsir Al-Qur'an kini dapat diakses dengan 

mudah oleh siapa saja, tanpa terbatas oleh faktor waktu atau tempat. Platform- 

platform seperti website dan aplikasi seperti Tafsir Al-Jalalayn atau Tafsir Ibn 

Kathir memungkinkan pengguna untuk membaca dan memahami penafsiran 

ayat-ayat Al-Qur'an yang lebih mendalam, lengkap dengan referensi tambahan 

dan penjelasan mengenai konteks ayat tersebut (Afandi, 2020). Ini membantu 

para pelajar untuk memperoleh pemahaman yang lebih luas dan lebih tepat 

mengenai makna Al-Qur'an, tanpa harus bergantung pada satu sumber saja. 

Keberadaan teknologi digital dalam pengajaran Al-Qur'an juga 

mendukung metode pembelajaran berbasis gamifikasi. Dengan memanfaatkan 

elemen permainan, teknologi dapat meningkatkan interaksi dan keterlibatan 

pelajar dalam mempelajari Al-Qur'an. Misalnya, dalam aplikasi Quranic 

Games, siswa dapat belajar menghafal Al-Qur'an dengan cara yang 

menyenangkan dan interaktif. Selain itu, adanya kompetisi atau tantangan 

berbasis digital dapat memotivasi siswa untuk terus berusaha meningkatkan 

kemampuan membaca dan menghafal Al-Qur'an (Husaini et al., 2023). Ini 

adalah contoh nyata bagaimana teknologi dapat digunakan untuk menciptakan 

pengalaman belajar yang lebih menyenangkan dan mendorong prestasi lebih 

baik dalam mempelajari Al-Qur'an. 

Seiring waktu, teknologi berkembang lebih jauh dengan diperkenalkannya 

platform pembelajaran yang lebih interaktif. Platform seperti Quran.com dan 

Ayat memberikan akses kepada pengguna untuk membaca Al-Qur'an secara 

langsung melalui perangkat digital mereka, sambil mengakses terjemahan, 

tafsir, dan konten pendidikan lainnya (Bahria, 2021). Penggunaan multimedia, 

seperti video dan audio, menjadikan pembelajaran Al-Qur'an tidak hanya lebih 

mudah diakses, tetapi juga lebih menarik dan interaktif. Teknologi digital 

memungkinkan pengguna untuk lebih aktif dalam proses belajar dengan 



16  

memberikan umpan balik yang cepat, serta memungkinkan adanya interaksi 

antara guru dan murid meskipun keduanya terpisah jarak yang jauh (Bender, 

2023). 

Dalam konteks digitalisasi pengajaran Al-Qur'an, media sosial juga 

memainkan peran yang sangat besar. Platform seperti YouTube, Instagram, 

dan Facebook telah digunakan oleh banyak pengajar untuk menyebarkan 

materi pembelajaran Al-Qur'an. Pembelajaran melalui media sosial ini 

memiliki daya tarik tersendiri, terutama bagi generasi muda, karena konten 

yang disajikan lebih interaktif, mudah dipahami, dan sering kali disertai 

dengan visual yang menarik (Rosen, 2025). Misalnya, banyak akun dakwah di 

Instagram yang mengunggah video pembelajaran singkat tentang tafsir, 

hukum tajwid, atau kisah-kisah nabi yang dapat dipelajari secara mandiri oleh 

pengikutnya. Dengan adanya platform ini, pengajaran Al-Qur'an dapat 

dijangkau oleh lebih banyak kalangan, tanpa dibatasi oleh batasan fisik dan 

waktu. 

Perkembangan teknologi tidak hanya terbatas pada pengajaran Al-Qur'an 

dalam bentuk aplikasi dan platform pembelajaran. Teknologi juga berperan 

penting dalam meningkatkan interaksi sosial antara murid dan pengajar. 

Platform seperti Zoom, Google Meet, dan Microsoft Teams telah digunakan 

untuk mengadakan kelas pembelajaran Al-Qur'an secara daring (Mitra et al., 

2023). Dalam hal ini, teknologi memungkinkan pembelajaran tatap muka 

secara virtual, yang sebelumnya tidak mungkin dilakukan secara langsung. 

Teknologi ini memungkinkan pengajar untuk mengajarkan ilmu Al-Qur'an 

kepada muridnya dari jarak jauh, yang sangat membantu mereka yang berada 

di daerah terpencil atau mereka yang kesulitan mengakses majelis taklim 

secara fisik. Penelitian (Mubin et al., 2022) membuktikan bahwa kelas daring 

dapat meningkatkan pemahaman siswa terhadap Al-Qur'an, meskipun tanpa 

bertatap muka secara langsung. Hal ini membuka kesempatan untuk 



17  

pendidikan agama yang lebih merata dan lebih mudah dijangkau oleh 

masyarakat luas. 

Namun, meskipun teknologi digital menawarkan banyak manfaat dalam 

pengajaran Al-Qur'an, tantangan besar tetap ada. Salah satunya adalah 

kesenjangan digital antara mereka yang memiliki akses ke perangkat dan 

internet yang memadai dengan mereka yang tidak (Van Dijk, 2017). 

Masyarakat di daerah terpencil atau mereka yang tidak memiliki perangkat 

digital yang cukup sering kali tidak dapat memanfaatkan teknologi untuk 

belajar Al-Qur'an. Oleh karena itu, untuk memastikan pengajaran Al-Qur'an 

berbasis digital dapat dimanfaatkan oleh semua kalangan, diperlukan upaya 

lebih lanjut dalam penyediaan infrastruktur yang memadai dan pelatihan 

tentang literasi digital. Hal ini juga menjadi tantangan dalam mengatasi 

kesenjangan digital yang dapat memperburuk ketimpangan dalam akses 

pendidikan agama di Indonesia (Hakim et al., 2024). 

Di sisi lain, meskipun platform digital dapat mempercepat proses 

pembelajaran, ada tantangan terkait kualitas materi yang diajarkan. Banyak 

platform digital yang tidak memiliki sistem kurasi materi yang baik, yang 

dapat menyebabkan penyebaran informasi yang tidak akurat atau kurang tepat 

(Aduwa-Ogiegbaen & Iyamu, 2005). Sebagai contoh, meskipun banyak video 

di YouTube yang mengajarkan Al-Qur'an, kualitas dan keakuratan materi yang 

diajarkan tidak selalu terjamin. Ini menunjukkan pentingnya memiliki standar 

materi yang jelas dan pengawasan yang ketat terhadap konten yang disebarkan 

melalui platform digital (Gillespie, 2018). Oleh karena itu, diperlukan adanya 

pengawasan lebih lanjut terhadap materi yang diajarkan melalui platform 

digital agar tidak terjadi penyalahgunaan informasi yang bisa mempengaruhi 

pemahaman agama masyarakat. 

Salah satu keuntungan utama dari digitalisasi pengajaran Al-Qur'an adalah 

peningkatan keterlibatan dan motivasi belajar, terutama di kalangan generasi 



18  

muda (Sugianto, 2024). Dengan adanya platform digital yang menyediakan 

pembelajaran Al-Qur'an dalam bentuk yang lebih interaktif dan menarik, 

seperti video, animasi, dan aplikasi mobile, generasi muda yang cenderung 

lebih menyukai media digital akan lebih tertarik untuk belajar Al-Qur'an. 

Konten yang lebih visual dan interaktif dapat mengatasi kebosanan yang 

sering dirasakan dalam pembelajaran tradisional, dan memberikan pendekatan 

yang lebih menyenangkan dalam memahami ajaran Al-Qur'an (Sugiarto, 

2025). 

Sebagai contoh, YouTube memiliki banyak channel yang menawarkan 

pembelajaran Al-Qur'an dalam format video yang menarik dan mudah 

dipahami. Video pembelajaran ini sering kali disertai dengan visual yang 

menjelaskan cara membaca Al-Qur'an yang benar, serta penjelasan tentang 

tafsir dan hukum-hukum dalam agama Islam. Dengan pendekatan ini, 

pengajaran Al-Qur'an menjadi lebih inklusif dan sesuai dengan perkembangan 

zaman, di mana teknologi menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari 

masyarakat, khususnya generasi Z yang lebih terhubung dengan dunia digital 

(Schneller et al., 2022). 

Salah satu tantangan besar dalam pengajaran Al-Qur'an secara 

konvensional adalah keterbatasan jumlah pengajar yang berkualitas dan dapat 

diakses oleh semua kalangan. Di banyak daerah, terutama di daerah terpencil, 

keberadaan pengajar Al-Qur'an yang kompeten dan terlatih masih terbatas 

(Hashim, 2005). Digitalisasi menawarkan solusi untuk mengatasi masalah ini 

dengan menyediakan materi pembelajaran yang dapat diakses oleh siapa saja, 

di mana saja, dan kapan saja, tanpa bergantung pada keberadaan pengajar fisik. 

Platform digital yang menyediakan rekaman ceramah, kajian tafsir, atau 

kursus online tentang Al-Qur'an memungkinkan pembelajaran dilakukan 

secara mandiri oleh pengguna, dengan tetap memperoleh materi yang 

berkualitas dari pengajar yang kompeten (Kirkup & Kirkwood, 2005). Selain 



19  

itu, teknologi seperti chatbot atau AI juga mulai digunakan dalam aplikasi 

pengajaran Al-Qur'an untuk memberikan umpan balik secara otomatis kepada 

pengguna mengenai pengucapan atau pemahaman mereka terhadap materi 

yang telah dipelajari. Hal ini memperluas kemampuan untuk mengajar kepada 

lebih banyak orang tanpa memerlukan jumlah pengajar yang besar atau 

pengajaran tatap muka secara langsung (Rahmayunita, 2021). 

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga memungkinkan pembelajaran 

yang lebih fleksibel dan adaptif terhadap kebutuhan individu. Dengan 

menggunakan aplikasi atau platform pembelajaran, pengguna dapat memilih 

waktu dan tempat untuk belajar yang sesuai dengan jadwal mereka, serta 

mempelajari materi yang paling relevan bagi mereka (Tungkir & Setiawan, 

2025). Pendekatan ini sangat sesuai untuk masyarakat yang memiliki jadwal 

padat atau mereka yang tinggal di daerah dengan akses terbatas terhadap 

lembaga pendidikan agama. Pembelajaran yang berbasis teknologi juga 

memungkinkan penggunaan materi yang dapat disesuaikan dengan tingkat 

pemahaman individu, dari pemula hingga tingkat lanjutan. Misalnya, 

pengguna dapat memilih untuk mempelajari tajwid terlebih dahulu, sebelum 

melanjutkan ke hafalan atau tafsir. 



20  

BAGIAN 3 

TEKNOLOGI DALAM PENDIDIKAN 

 

Teknologi dalam pendidikan merujuk pada penggunaan berbagai alat dan 

sumber daya berbasis teknologi untuk mendukung dan meningkatkan proses 

pembelajaran (W. Zhang, 2022). Perkembangan pesat dalam teknologi 

informasi dan komunikasi telah membuka banyak peluang bagi dunia 

pendidikan, baik di tingkat dasar, menengah, maupun tinggi (Shah, 2022). 

Dengan memanfaatkan perangkat keras seperti komputer dan tablet, serta 

perangkat lunak berupa aplikasi pembelajaran dan platform digital, teknologi 

mampu memperkaya pengalaman belajar dan mengajar. 

Tujuan utama dari integrasi teknologi dalam pendidikan adalah untuk 

meningkatkan efektivitas, efisiensi, dan aksesibilitas pembelajaran (Asad et 

al., 2021). Teknologi memungkinkan pengajaran yang lebih interaktif, 

berbasis multimedia, dan dapat disesuaikan dengan kebutuhan setiap individu. 

Penggunaan teknologi juga memungkinkan pembelajaran jarak jauh, 

memberikan kesempatan kepada siswa di daerah terpencil untuk mengakses 

materi pendidikan yang berkualitas (Yılmaz, 2021). 

Namun, tantangan besar yang dihadapi adalah kesenjangan digital, di 

mana tidak semua siswa atau lembaga pendidikan memiliki akses yang sama 

terhadap teknologi tersebut (Azıonya & Nhedzı, 2021). Oleh karena itu, untuk 

memastikan penerapan teknologi yang efektif, diperlukan pelatihan bagi guru 

dan pemangku kepentingan lainnya, agar teknologi dapat dimanfaatkan secara 

optimal dalam mendukung proses pendidikan yang lebih inklusif dan inovatif. 

Teknologi, yang awalnya hanya dianggap sebagai alat bantu dalam proses 

pembelajaran, kini telah menjadi elemen fundamental yang mengubah hampir 

seluruh aspek pendidikan, mulai dari cara mengajar, cara belajar, hingga cara 



21  

mengakses informasi (Stromquist, 2002). Dalam konteks pendidikan, 

teknologi tidak hanya berperan sebagai media, tetapi juga sebagai agen 

perubahan yang mengubah paradigma lama menjadi lebih inklusif, fleksibel, 

dan dinamis (T. Bates, 2001). Dalam bagian ini, akan dibahas lebih lanjut 

bagaimana teknologi telah bertransformasi menjadi bagian integral dari dunia 

pendidikan, serta dampaknya terhadap berbagai dimensi pembelajaran. 

Salah satu perubahan besar yang dibawa oleh teknologi dalam pendidikan 

adalah pergeseran dari metode pembelajaran konvensional yang terpusat pada 

pengajaran langsung oleh guru di ruang kelas menjadi pembelajaran yang 

lebih berbasis teknologi (Pavlova, 2008). Seiring dengan kemajuan teknologi, 

kelas tradisional yang dulu hanya mengandalkan papan tulis, buku teks, dan 

penjelasan guru kini telah berkembang dengan penggunaan perangkat digital 

seperti komputer, tablet, dan bahkan smartphone. Dengan adanya teknologi 

ini, proses pembelajaran menjadi lebih variatif dan menyenangkan. 

Penggunaan multimedia, seperti video pembelajaran, animasi, dan simulasi 

interaktif, memberi kesempatan kepada siswa untuk belajar dengan cara yang 

lebih visual dan praktis, sehingga meningkatkan pemahaman mereka terhadap 

materi yang diajarkan (Hanna, 1991). 

Teknologi pendidikan memberikan fleksibilitas yang lebih besar bagi 

siswa dalam mengakses materi pelajaran. E-learning, misalnya, 

memungkinkan siswa untuk mengakses bahan ajar kapan saja dan di mana saja 

melalui internet (Alzubi, 2023). Dengan demikian, teknologi memungkinkan 

pembelajaran yang lebih bersifat personal, di mana siswa dapat belajar dengan 

kecepatan mereka sendiri, sesuai dengan kemampuan dan jadwal mereka. Ini 

sangat bermanfaat terutama bagi siswa yang membutuhkan waktu lebih 

untuk memahami materi atau mereka yang memiliki keterbatasan untuk 

mengikuti pembelajaran secara tatap muka (Lee, 2001). 

Selain itu, teknologi juga membawa dampak signifikan dalam cara 



22  

pengajaran itu sendiri. Penggunaan platform digital seperti Learning 

Management Systems (LMS) memungkinkan para pendidik untuk mengelola 

pembelajaran dengan lebih efisien, memantau kemajuan siswa, serta 

memberikan umpan balik secara langsung. LMS dapat digunakan untuk 

memberikan ujian online, mengunggah materi ajar, serta melakukan diskusi 

kelas yang dapat diakses oleh semua siswa secara real-time (Ellis, 2009). 

Dengan cara ini, teknologi memberi pengajaran lebih terstruktur dan lebih 

mudah diakses, memungkinkan pendidik untuk fokus pada kualitas pengajaran 

dan interaksi dengan siswa (Hepp et al., 2004). 

Namun, meskipun teknologi memberikan banyak keuntungan dalam 

pendidikan, tantangan terbesar dalam implementasinya adalah kesenjangan 

akses dan keterampilan. Di banyak negara berkembang, masih terdapat 

keterbatasan infrastruktur yang menghambat akses siswa terhadap teknologi. 

Keterbatasan dalam hal perangkat keras, jaringan internet yang stabil, dan 

pelatihan bagi pengajar untuk mengintegrasikan teknologi dalam pengajaran 

menjadi isu besar yang perlu segera diatasi (Kalolo, 2019). Tanpa akses yang 

merata, manfaat teknologi dalam pendidikan tidak akan dapat dirasakan oleh 

semua kalangan. Oleh karena itu, penting untuk memastikan bahwa 

infrastruktur pendukung, seperti jaringan internet yang dapat diakses dengan 

mudah oleh seluruh lapisan masyarakat, serta pelatihan bagi pendidik, 

diberikan perhatian yang serius (Roco & Bainbridge, 2013). 

Di sisi lain, meskipun teknologi membuka banyak peluang dalam 

pendidikan, banyak pihak yang khawatir tentang dampak negatifnya terhadap 

proses  pembelajaran.  Salah  satunya  adalah  kecenderungan  untuk 

ketergantungan pada teknologi, di mana siswa lebih fokus pada perangkat 

digital daripada berinteraksi dengan guru atau teman sekelas secara langsung 

(Tavares et al., 2022). Selain itu, adanya informasi yang tidak terkendali atau 

bahkan misinformasi yang beredar di dunia maya dapat memengaruhi 



23  

pemahaman siswa tentang materi yang diajarkan. Oleh karena itu, penting bagi 

pendidik dan institusi pendidikan untuk mengajarkan literasi digital, agar 

siswa tidak hanya dapat mengakses informasi, tetapi juga dapat memilah dan 

memilih informasi yang benar dan bermanfaat (Collins & Halverson, 2018). 

Selain itu, teknologi juga mendukung pembelajaran berbasis gamifikasi 

yang dapat meningkatkan keterlibatan siswa dalam proses belajar (Safitri et 

al., 2025). Dalam konteks pendidikan agama, gamifikasi dapat digunakan 

untuk memperkenalkan konsep-konsep agama dengan cara yang 

menyenangkan dan interaktif, seperti melalui permainan berbasis aplikasi 

yang menguji pengetahuan siswa tentang ajaran agama, atau kuis interaktif 

yang mengajarkan sejarah agama dengan cara yang lebih menarik. Pendekatan 

ini tidak hanya membuat siswa lebih tertarik untuk belajar, tetapi juga 

meningkatkan daya ingat mereka terhadap materi yang diajarkan (Moseikina 

et al., 2022). 

Keberadaan teknologi dalam pendidikan juga memperkenalkan konsep 

pembelajaran yang lebih kolaboratif. Melalui penggunaan platform diskusi 

online, forum, dan grup belajar, siswa dapat berinteraksi dengan sesama siswa 

dari berbagai belahan dunia, saling bertukar ide, serta memperdalam 

pemahaman mereka terhadap topik tertentu (Vali, 2023). Dalam konteks 

pendidikan agama, ini memungkinkan adanya pertukaran pandangan dan 

pemahaman antara individu dari berbagai latar belakang budaya dan 

keyakinan, yang dapat memperkaya pemahaman mereka terhadap ajaran 

agama. Teknologi memungkinkan adanya kolaborasi yang lebih luas dalam 

dunia pendidikan agama, yang sebelumnya terbatas pada interaksi lokal saja 

(Seralidou & Douligeris, 2015). 

Namun, meskipun teknologi menawarkan banyak manfaat, penting untuk 

diingat bahwa teknologi tidak boleh menggantikan peran guru. Guru tetap 

memiliki peran penting dalam memberikan bimbingan, motivasi, dan arahan 



24  

kepada siswa dalam perjalanan pendidikan mereka (Alderman, 2013). 

Teknologi seharusnya menjadi alat yang mendukung peran guru, bukan 

menggantikannya. Oleh karena itu, pendidik perlu mengembangkan 

keterampilan digital mereka untuk dapat memanfaatkan teknologi secara 

efektif dalam mendukung pembelajaran (Wlodkowski & Ginsberg, 2017). 

Menurut (Selwyn, 2016), teknologi dalam pendidikan bukan hanya 

tentang alat atau media yang digunakan, tetapi lebih pada bagaimana teknologi 

dapat membuka ruang baru dalam proses pembelajaran, membuatnya lebih 

adaptif terhadap kebutuhan individu dan lebih efisien dalam pelaksanaannya. 

Dalam konteks pendidikan agama Islam, teknologi memberikan kontribusi 

yang sangat signifikan, terutama dalam hal penyebaran ajaran agama yang 

dapat diakses lebih luas. Penggunaan platform digital seperti aplikasi mobile, 

situs web, dan media sosial menjadi sarana utama yang memungkinkan ajaran 

agama Islam untuk diperkenalkan, dipelajari, dan diajarkan kepada umat, 

bahkan kepada mereka yang tinggal jauh dari pusat-pusat pengajaran agama 

(El Gazi & Ibrahimi, 2025). 

Pentingnya teknologi dalam pendidikan agama Islam semakin terasa 

mengingat bahwa ia dapat mengatasi tantangan yang sebelumnya membatasi 

akses ke pendidikan agama, terutama bagi umat Islam yang berada di daerah 

pedesaan atau daerah yang kurang memiliki fasilitas pendidikan agama yang 

memadai (Flori & Raulea, 2025). Sebelumnya, akses terhadap ajaran agama 

terbatas pada lembaga-lembaga formal seperti pesantren atau sekolah agama 

yang sering kali hanya ada di kota-kota besar. Akan tetapi, dengan adanya 

teknologi, kendala waktu dan jarak yang selama ini menjadi hambatan, dapat 

diatasi. Melalui aplikasi pembelajaran Al-Qur'an atau situs web yang 

menawarkan berbagai kajian Islam, umat Islam dapat dengan mudah 

mengakses informasi agama kapan saja dan di mana saja (Mesra et al., 2025). 

Hal ini tentu memberikan keuntungan besar bagi mereka yang sebelumnya 



25  

kesulitan memperoleh pembelajaran agama yang berkualitas karena 

keterbatasan geografis. (Selwyn, 2016) juga menekankan bahwa teknologi 

memungkinkan fleksibilitas dalam belajar, yang berarti setiap individu dapat 

mengakses materi sesuai dengan kebutuhan dan waktu mereka sendiri. 

Sebagai contoh, aplikasi mobile seperti Quran Companion atau Ayat: Al- 

Qur'an memungkinkan pengguna untuk mempelajari Al-Qur'an dengan cara 

yang lebih menyenangkan dan terstruktur. Fitur-fitur yang ada dalam aplikasi- 

aplikasi ini, seperti audio untuk membantu melafalkan ayat-ayat Al-Qur'an, 

terjemahan dalam berbagai bahasa, serta tafsir yang dapat diakses langsung, 

memberi kesempatan bagi umat untuk memperdalam pemahaman mereka 

secara lebih interaktif. Tidak hanya itu, aplikasi ini juga memfasilitasi 

pembelajaran yang lebih personal, memungkinkan setiap orang untuk belajar 

sesuai dengan kecepatan mereka sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa 

teknologi tidak hanya memberikan kemudahan akses, tetapi juga membantu 

menciptakan pengalaman belajar yang lebih menyenangkan, yang disesuaikan 

dengan gaya belajar individu (Lin, 2025). Dengan demikian, teknologi dalam 

pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai alat penyebaran informasi, 

tetapi juga sebagai sarana untuk membuat proses pembelajaran menjadi lebih 

efisien dan menarik. 

Fleksibilitas yang ditawarkan oleh teknologi ini juga memungkinkan 

pembelajaran agama untuk dilakukan secara mandiri, yang merupakan hal 

yang sangat penting dalam konteks pendidikan agama Islam (Fifani et al., 

2025). Pembelajaran mandiri memberi kebebasan kepada individu untuk 

memilih waktu dan topik yang ingin mereka pelajari tanpa tergantung pada 

jadwal atau kurikulum formal. Dalam dunia yang serba cepat ini, di mana 

banyak orang memiliki keterbatasan waktu, teknologi memberi kesempatan 

untuk belajar sepanjang waktu, di mana pun mereka berada. Pembelajaran 

melalui aplikasi atau situs web juga memungkinkan umat untuk mempelajari 



26  

aspek-aspek agama yang lebih spesifik atau sesuai dengan kebutuhan mereka 

(Ajani & Matiyenga, 2025). Misalnya, mereka dapat mempelajari tafsir Al- 

Qur'an, hukum-hukum Islam, atau sejarah Islam dengan cara yang lebih fokus 

dan sesuai dengan minat mereka, tanpa harus menunggu materi yang diajarkan 

dalam kelas formal. Hal ini tentu saja memfasilitasi pengembangan 

pemahaman agama yang lebih dalam dan menyeluruh. 

Selain memberikan fleksibilitas, teknologi juga meningkatkan efisiensi 

dalam proses pembelajaran. Sebelumnya, untuk mempelajari ajaran agama, 

umat Islam harus datang ke tempat pendidikan agama dan mengikuti jadwal 

yang telah ditentukan. Namun, dengan adanya teknologi, materi pembelajaran 

agama dapat disebarkan secara lebih cepat dan luas, tanpa terhalang oleh 

waktu dan tempat. Situs web dan aplikasi pembelajaran agama yang dapat 

diakses secara langsung memungkinkan umat Islam di seluruh dunia untuk 

mengakses sumber daya pendidikan agama dengan mudah dan cepat (Kaviani 

et al., 2025). Proses penyebaran informasi yang lebih efisien ini tidak hanya 

mempermudah umat Islam dalam mempelajari agama, tetapi juga 

memungkinkan mereka untuk terus memperbarui pengetahuan mereka tentang 

agama Islam seiring dengan berjalannya waktu. Seperti yang dijelaskan 

(Selwyn, 2017), efisiensi dalam pembelajaran tidak hanya dilihat dari segi 

waktu yang digunakan, tetapi juga bagaimana proses pembelajaran dapat 

diakses dengan cara yang lebih mudah dan cepat, memungkinkan 

pembelajaran untuk dilakukan tanpa hambatan berarti. 

Lebih lanjut, teknologi juga memungkinkan penyebaran materi agama 

dilakukan secara lebih luas, menjangkau audiens yang lebih besar, dan 

memberikan dampak yang lebih besar dalam penyebaran pengetahuan agama 

(Selwyn, 2024). Platform media sosial seperti YouTube, Instagram, dan 

Facebook kini telah menjadi sarana utama bagi banyak ustaz, ulama, dan 

pengajar agama untuk berbagi pengetahuan mereka kepada khalayak yang 



27  

lebih luas (Facer & Selwyn, 2021). Melalui video ceramah atau kajian agama 

yang diposting di media sosial, pengajaran agama tidak lagi terbatas pada 

audiens yang hadir di lokasi fisik tertentu, tetapi dapat diakses oleh siapa saja, 

di mana saja, dan kapan saja. Fenomena ini membuka peluang besar bagi umat 

Islam untuk memperoleh berbagai macam kajian agama dari berbagai 

perspektif, tanpa terikat oleh batasan geografis (Selwyn et al., 2017). 

Albert Bandura, melalui teori pembelajaran sosialnya (1991), menyatakan 

bahwa manusia tidak hanya belajar dari pengalaman langsung, tetapi juga 

melalui observasi, imitasi, dan modeling. Pembelajaran melalui observasi ini 

sangat relevan dalam konteks pendidikan agama, terutama dalam dunia digital 

yang kian berkembang (Bandura, 1991). Dalam konteks ini, media sosial dan 

aplikasi digital berperan besar sebagai sarana untuk mengamati, meniru, dan 

belajar dari orang lain, khususnya dalam memperdalam ajaran agama. Dalam 

dunia yang semakin terhubung melalui teknologi, individu dapat mengakses 

berbagai model perilaku agama dari para ustaz, pendakwah, atau sesama 

pengguna media sosial yang membagikan konten agama mereka. Melalui 

proses ini, seseorang tidak hanya mendengarkan teori atau membaca buku, 

tetapi juga melihat penerapan ajaran agama dalam kehidupan nyata, yang 

mana hal ini memberikan dampak yang lebih mendalam terhadap pemahaman 

mereka (Bandura, 1969). 

(Bandura, 1989) menyebutkan bahwa ada empat tahap utama dalam proses 

pembelajaran sosial, yaitu perhatian (attention), retensi (retention), reproduksi 

(reproduction), dan motivasi (motivation). Tahap pertama, perhatian, 

mengarah pada proses ketika seseorang memperhatikan model yang ada di 

sekitarnya. Dalam hal ini, media sosial dan aplikasi digital memungkinkan 

penggunanya untuk melihat langsung perilaku dan praktik agama yang 

diterapkan oleh orang lain. Misalnya, seorang pengguna Instagram atau 

YouTube dapat menonton ceramah dari seorang ustaz yang menjelaskan cara- 



28  

cara beribadah atau mengajarkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara yang 

menarik. Ketika individu memperhatikan ceramah tersebut, mereka mulai 

memperhatikan detail-detail yang ada dalam cara penyampaian pesan agama, 

baik dalam hal penampilan, bahasa tubuh, atau cara berbicara yang sesuai 

dengan ajaran agama (Bandura, 2014). 

Setelah perhatian tertarik, tahap kedua yang dijelaskan (Bandura, 2014) 

adalah retensi atau penyimpanan informasi. Dalam konteks pendidikan agama 

digital, hal ini dapat dilihat ketika individu mengingat apa yang mereka lihat 

dan pelajari dari video ceramah, artikel, atau postingan media sosial. 

Misalnya, seorang pengguna media sosial yang menyaksikan video tentang 

cara shalat yang benar akan menyimpan informasi tersebut dalam memori 

mereka. Tahap ini sangat penting dalam pembelajaran agama, karena tanpa 

proses retensi, informasi yang diterima tidak akan memberikan dampak yang 

signifikan dalam perubahan perilaku atau pengetahuan agama seseorang. Di 

sinilah peran media digital menjadi vital, karena informasi tentang ajaran 

agama yang bermanfaat dapat dengan mudah disimpan dalam bentuk yang 

lebih permanen, seperti dalam bentuk video, audio, atau teks, yang bisa 

diakses kembali kapan saja untuk dipelajari lebih lanjut (Bandura, 2014). 

Setelah retensi, (Bandura, 1986) mengemukakan tahap reproduksi, yaitu 

upaya untuk meniru atau mereproduksi perilaku yang telah diamati. Dalam hal 

ini, teknologi memberi peluang bagi individu untuk mencoba meniru praktik- 

praktik agama yang mereka pelajari. Sebagai contoh, setelah menonton 

tutorial tentang cara membaca Al-Qur'an atau cara melaksanakan shalat 

dengan benar, individu akan mencoba untuk mempraktikkan apa yang mereka 

amati. Aplikasi pembelajaran agama yang menyediakan panduan praktis, 

seperti fitur audio yang membacakan ayat-ayat Al-Qur'an atau panduan shalat, 

memungkinkan pengguna untuk mereproduksi perilaku yang telah mereka 

amati sebelumnya. Hal ini menunjukkan bagaimana pembelajaran agama 



29  

melalui imitasi menjadi proses yang sangat alami dan mudah diakses melalui 

media digital. Melalui aplikasi ini, pengguna tidak hanya diajarkan secara 

teori, tetapi juga diberikan sarana untuk mencoba dan mengoreksi diri mereka 

sendiri berdasarkan umpan balik yang diterima, yang memperkaya 

pengalaman belajar mereka (Bandura, 1997). 

Tahap terakhir dalam teori Bandura adalah motivasi, yang merujuk pada 

keinginan individu untuk mengulangi perilaku yang telah diamati. Dalam 

pendidikan agama, motivasi ini sangat dipengaruhi oleh seberapa efektif 

model yang diamati dan diterima oleh individu. Media sosial dan aplikasi 

digital sering kali memberikan sistem penghargaan atau penguatan positif 

yang dapat meningkatkan motivasi pengguna untuk terus meniru perilaku 

yang telah diajarkan (Bandura, 1986). Misalnya, ketika seorang individu 

menerima respons positif berupa komentar atau pujian dari teman-teman 

seiman di media sosial setelah membagikan pengalaman ibadah mereka, ini 

dapat mendorong mereka untuk terus berpraktik dan mengembangkan 

pemahaman agama mereka. Model yang diterima secara sosial ini menguatkan 

motivasi pengguna untuk tetap berkomitmen dalam menjalani ajaran agama, 

karena mereka merasa dihargai dan diterima dalam komunitas (Bandura, 

2014). 

Peran media sosial dalam pendidikan agama semakin signifikan, karena 

platform ini tidak hanya menjadi tempat untuk berbagi pengetahuan, tetapi 

juga memungkinkan individu untuk belajar secara lebih interaktif (Margawati 

& Nurcahyo, 2024). Misalnya, berbagai platform seperti YouTube, Instagram, 

dan Facebook memungkinkan penggunanya untuk menonton ceramah agama, 

mengikuti live streaming ibadah, atau berdiskusi tentang topik agama melalui 

grup atau forum. Hal ini memungkinkan adanya pertukaran pengetahuan dan 

pengalaman antara para pengguna. Teori Bandura tentang pembelajaran sosial 

sangat cocok dengan fenomena ini, karena individu dapat mengamati berbagai 



30  

cara untuk beribadah dan menafsirkan ajaran agama dari orang lain, dan 

kemudian meniru apa yang mereka anggap relevan dengan diri mereka sendiri. 

Proses ini memberi ruang bagi adanya pembelajaran yang lebih inklusif dan 

fleksibel, di mana setiap individu dapat menentukan bagaimana cara terbaik 

mereka untuk belajar dan berinteraksi dengan ajaran agama (Bandura, 1986). 

Salah satu contoh yang jelas dari pembelajaran melalui observasi dan 

imitasi dalam pendidikan agama adalah fenomena dakwah digital. Pendakwah 

atau guru agama yang menggunakan media sosial sebagai alat untuk 

menyebarkan ajaran agama tidak hanya menyampaikan pesan mereka, tetapi 

juga bertindak sebagai model bagi pengikutnya (Effendi et al., 2022). 

Misalnya, seorang ustaz yang rutin mengunggah video ceramah atau tips 

tentang kehidupan Islami akan menjadi model bagi mereka yang ingin meniru 

cara hidup tersebut. Di sinilah proses modeling berjalan, di mana pengikut 

dapat melihat perilaku dan gaya hidup ustaz tersebut, dan merasa termotivasi 

untuk meniru cara-cara yang diajarkan. Proses ini sangat menguntungkan 

dalam pendidikan agama, karena memberikan contoh konkret bagaimana 

ajaran agama diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata lain, 

model-model ini menjadi sosok yang dapat diikuti, dan pengikutnya meniru 

baik dalam hal perilaku maupun dalam cara memahami dan menjalankan 

ajaran agama (Mutrofin, 2018). 

Namun, meskipun media sosial dan aplikasi digital memberikan banyak 

keuntungan dalam pembelajaran agama, ada tantangan yang harus 

diperhatikan, yakni penyebaran informasi yang salah atau tidak sahih. Dalam 

konteks ini, observasi dan imitasi bisa berisiko jika model yang diamati tidak 

memiliki otoritas atau pemahaman agama yang cukup (Akhyar et al., 2025). 

Oleh karena itu, penting bagi pengguna untuk bijak dalam memilih model atau 

sumber pembelajaran agama yang dapat dipercaya. Dalam hal ini, 

pembelajaran agama melalui teknologi harus diimbangi dengan literasi digital 



31  

yang baik, sehingga individu dapat memilah informasi yang benar dan 

bermanfaat bagi mereka (Tuna et al., 2023). 

Sebagai tambahan, aplikasi digital juga berperan penting dalam 

mempercepat proses pembelajaran agama, terutama bagi mereka yang 

mungkin kesulitan mengakses pengajaran agama secara langsung (Collins & 

Halverson, 2018). Aplikasi Al-Qur'an, misalnya, memungkinkan 

penggunanya untuk mendengarkan bacaan yang benar, membaca tafsir, dan 

memahami makna ayat-ayat yang lebih dalam. Dalam hal ini, proses 

pembelajaran yang terjadi melalui aplikasi juga mengandalkan observasi, 

imitasi, dan modeling, di mana pengguna mengamati bacaan yang benar dan 

kemudian berusaha menirunya. Dengan cara ini, teknologi mendukung proses 

pembelajaran yang efektif dan memberikan kesempatan untuk belajar secara 

mandiri. 

Dalam konteks pengajaran Al-Qur'an berbasis digital, penerapan teori ini 

menciptakan ruang bagi para santri untuk lebih memahami teks-teks suci 

secara mendalam melalui pembelajaran yang lebih berpusat pada siswa. 

Sebagai contoh, aplikasi seperti Learn Quran Tajwid atau Ayat menawarkan 

fitur-fitur yang memungkinkan siswa untuk belajar dengan kecepatan mereka 

sendiri, sehingga meningkatkan pemahaman mereka tentang Al-Qur'an dan 

ajaran Islam tanpa terbatas oleh waktu atau tempat tertentu (Fitri, 2024). 

Tidak dapat dipungkiri bahwa teknologi dalam pendidikan agama juga 

berperan dalam mengatasi keterbatasan geografis dan fisik. Seperti yang 

dijelaskan (Wang & Uecker, 2017), penggunaan teknologi dalam pendidikan, 

khususnya dalam konteks pendidikan agama, memungkinkan masyarakat 

yang berada di daerah terpencil atau yang memiliki keterbatasan fisik untuk 

mengakses pembelajaran agama secara mudah. Pengajaran Al-Qur'an yang 

berbasis digital memberikan kesempatan bagi individu yang sebelumnya sulit 

mengakses pengajaran agama untuk dapat mempelajari Al-Qur'an dengan cara 



32  

yang lebih fleksibel. Ini sangat penting untuk menjangkau masyarakat luas, 

terutama bagi ibu-ibu majelis taklim yang biasanya tidak memiliki akses ke 

pendidikan formal. 

Namun, meskipun teknologi memberikan banyak manfaat, terdapat juga 

tantangan dalam penerapannya, terutama dalam literasi digital. Sebagaimana 

yang dijelaskan (Garrison, 2016), keberhasilan penerapan teknologi dalam 

pendidikan sangat bergantung pada kemampuan siswa untuk mengakses dan 

memanfaatkan teknologi secara efektif. Dalam hal ini, pengajaran Al-Qur'an 

berbasis digital juga menghadapi tantangan besar terkait literasi digital, 

terutama di kalangan kelompok masyarakat yang belum terbiasa dengan 

teknologi. Oleh karena itu, selain menyediakan platform yang user-friendly, 

penting untuk memberikan pelatihan literasi digital kepada para peserta agar 

mereka dapat memanfaatkan teknologi untuk pembelajaran agama secara 

maksimal. 

Berdasarkan pada teori Pendidikan Berbasis Teknologi yang dikemukakan 

(Kogan & Packwood, 2023) dalam The Advisory Council on Education 

(TAC), teknologi tidak hanya berfungsi sebagai alat bantu dalam proses 

pembelajaran, tetapi juga memiliki peran penting sebagai pengubah paradigma 

dalam dunia pendidikan. Peran teknologi dalam pendidikan lebih dari sekadar 

sebagai media yang mempermudah akses informasi atau menyederhanakan 

tugas administratif. Teknologi, menurut TAC, telah mampu mengguncang 

struktur tradisional pembelajaran dan menciptakan suatu perubahan mendasar 

dalam cara orang belajar dan mengajarkan. 

Penting untuk dicatat bahwa meskipun teknologi membawa perubahan 

besar dalam dunia pendidikan, pemanfaatannya tetap harus disertai dengan 

pemahaman yang baik tentang cara menggunakannya dengan bijak. 

Pendidikan berbasis teknologi, seperti yang dijelaskan dalam teori TAC, 

menekankan pentingnya adaptasi terhadap perkembangan teknologi, tetapi 



33  

juga mengingatkan bahwa teknologi harus digunakan untuk memperkaya 

pengalaman belajar, bukan menggantikannya sepenuhnya (Bhatt et al., 2023). 

Oleh karena itu, integrasi teknologi dalam pendidikan harus dilakukan dengan 

hati-hati, dengan mempertimbangkan faktor-faktor seperti tujuan pendidikan, 

kebutuhan siswa, dan ketersediaan sumber daya yang ada (Khashan et al., 

2023). 

Selain kemampuan untuk menghafal, aplikasi digital juga menyediakan 

akses kepada tafsir Al-Qur'an dalam berbagai bahasa. Fitur ini sangat penting 

karena memungkinkan pembaca dari berbagai latar belakang untuk 

memahami ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks yang lebih luas. Dengan tafsir 

yang disajikan dalam berbagai bahasa, aplikasi ini tidak hanya membantu 

pengguna dalam memahami teks Al-Qur'an, tetapi juga memperkaya 

pemahaman mereka tentang konteks historis dan makna yang terkandung 

dalam setiap ayat (Martin, 1982). Dengan demikian, platform digital 

memberikan akses yang lebih luas dan menyeluruh terhadap pembelajaran Al- 

Qur'an, yang sebelumnya mungkin terbatas hanya pada teks atau pengajaran 

langsung oleh seorang guru (Ihsan & Nurhayati, 2020). 

Namun, meskipun banyak aplikasi dan platform digital yang tersedia, 

penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama tidak terlepas dari 

tantangan. Salah satu masalah utama yang dihadapi adalah ketergantungan 

pada perangkat teknologi dan akses internet. Meskipun di kota-kota besar 

penggunaan teknologi dan internet sudah menjadi hal yang umum, di daerah 

pedesaan atau wilayah yang kurang berkembang, akses terhadap perangkat 

teknologi dan koneksi internet yang stabil sering kali terbatas (McAuliffe, 

2006). Hal ini bisa menjadi kendala besar dalam memastikan bahwa semua 

orang dapat memanfaatkan teknologi digital untuk pembelajaran agama secara 

optimal. Sebagai contoh, meskipun aplikasi-aplikasi seperti Qur'an 

Companion sangat bermanfaat, mereka hanya dapat diakses oleh pengguna 



34  

yang memiliki perangkat dan koneksi internet yang baik, yang dapat 

membatasi dampak positif dari aplikasi tersebut bagi masyarakat luas (Rippin, 

2008). 

Di sisi lain, kualitas aplikasi yang digunakan untuk pembelajaran agama 

juga menjadi perhatian. Tidak semua aplikasi yang beredar memiliki kualitas 

yang baik atau memberikan informasi yang akurat mengenai ajaran agama. 

Sebagian aplikasi mungkin kurang memperhatikan kesesuaian kontennya 

dengan ajaran Islam yang benar, atau tidak mematuhi standar tafsir yang telah 

disepakati (Postman, 2009). Oleh karena itu, penting bagi pengguna untuk 

memilih aplikasi yang sudah terbukti kredibilitasnya dan sesuai dengan ajaran 

yang benar, agar tidak terjadi penyalahgunaan informasi dalam pembelajaran 

agama (Tseng & Fogg, 1999). Hal ini menjadi tantangan tersendiri bagi 

pengembang aplikasi untuk memastikan bahwa konten yang disajikan tidak 

hanya menarik, tetapi juga dapat dipercaya dan sesuai dengan syariat Islam. 

Tantangan lain yang tak kalah penting adalah kecenderungan penggunaan 

teknologi yang bisa mengurangi interaksi sosial dalam pembelajaran. 

Walaupun aplikasi dapat menawarkan banyak fitur interaktif, proses 

pembelajaran agama yang lebih mendalam tetap membutuhkan kehadiran 

seorang guru atau ustadz yang bisa menjelaskan konteks secara lebih rinci dan 

memberikan klarifikasi langsung terhadap pertanyaan-pertanyaan yang 

muncul. Pembelajaran agama tidak hanya berkutat pada pemahaman teks, 

tetapi juga pada penerapan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan kata lain, meskipun aplikasi digital memberikan kenyamanan dan 

kemudahan dalam belajar, kehadiran guru atau mentor tetap penting untuk 

memberikan pemahaman yang lebih holistik dan mendalam (Hasan & 

Susanto, 2021). 

Dalam upaya memaksimalkan potensi aplikasi digital dalam pembelajaran 

agama, peran pemerintah dan institusi pendidikan sangatlah penting 



35  

(Kamaludin & Purnama, 2021). Pemerintah perlu mengatur pengembangan 

aplikasi pendidikan agama dengan lebih jelas dan ketat, untuk memastikan 

bahwa aplikasi yang beredar tidak hanya mudah diakses, tetapi juga memiliki 

kualitas yang baik dan sesuai dengan ajaran yang benar. Selain itu, kolaborasi 

antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan pengembang aplikasi akan 

menciptakan ekosistem pendidikan yang lebih baik, dengan menyediakan 

aplikasi yang tidak hanya informatif, tetapi juga interaktif dan bermanfaat. 

Oleh karena itu, penting bagi para pengembang aplikasi untuk bekerja sama 

dengan para ahli agama dan pendidik untuk memastikan bahwa aplikasi 

yang dibuat bisa memberikan nilai tambah dalam proses pembelajaran agama 

(Puspitarini et al., 2025). 

Institusi pendidikan juga harus beradaptasi dengan perkembangan 

teknologi ini dengan mengintegrasikan penggunaan aplikasi digital dalam 

kurikulum mereka. Aplikasi-aplikasi ini harus dipandang sebagai alat bantu 

yang mendukung pembelajaran agama, bukan sebagai pengganti pembelajaran 

tatap muka atau pengajaran langsung dari guru. Pendidik perlu diberikan 

pelatihan untuk memanfaatkan teknologi ini dengan bijak, agar aplikasi 

tersebut dapat digunakan secara efektif dalam mendalami ajaran agama. 

Dengan pendekatan yang tepat, teknologi dapat menjadi alat yang sangat 

berharga dalam memperkaya proses pembelajaran agama di era digital ini 

(Zaki et al., 2020). 

Penggunaan aplikasi dan platform digital untuk pembelajaran agama, 

terutama dalam memahami Al-Qur'an, membawa banyak keuntungan, seperti 

akses yang lebih mudah, interaktivitas yang tinggi, dan fleksibilitas dalam 

waktu dan tempat belajar. Namun, tantangan dalam hal kualitas aplikasi, akses 

teknologi, dan ketergantungan pada perangkat digital perlu diatasi agar 

manfaat dari teknologi ini dapat dirasakan secara maksimal oleh semua 

kalangan. Oleh karena itu, kerja sama antara pemerintah, institusi pendidikan, 



36  

pengembang aplikasi, dan masyarakat sangat penting untuk menciptakan 

ekosistem pendidikan agama digital yang berkualitas dan bermanfaat bagi 

umat. 



37  

BAGIAN 4 

PENGARUH UU ITE TERHADAP 

PENGGUNAAN TEKNOLOGI UNTUK 

PENDIDIKAN 
 

Dalam era digital yang terus berkembang, penggunaan teknologi untuk 

pendidikan semakin meningkat, seiring dengan pesatnya perkembangan 

teknologi informasi dan komunikasi (TIK). Salah satu regulasi yang berperan 

penting dalam mengatur penggunaan teknologi di Indonesia adalah Undang- 

Undang Informasi dan Transaksi Elektronik (UU ITE). UU ITE, yang pertama 

kali disahkan pada 21 April 2008, bertujuan untuk memberikan perlindungan 

hukum terhadap penggunaan teknologi informasi, transaksi elektronik, serta 

kegiatan di dunia maya yang semakin berkembang pesat (Koto, 2021). UU ini 

mengatur berbagai hal terkait transaksi elektronik, pengaturan konten 

informasi digital, hingga perlindungan data pribadi pengguna. 

Sebelum keberadaan UU ITE, Indonesia menghadapi kesulitan dalam 

mengatur transaksi dan interaksi di dunia maya, yang berkembang pesat sejak 

akhir 1990-an hingga awal 2000-an. UU ITE hadir untuk mengisi kekosongan 

hukum tersebut dan menciptakan ruang digital yang aman bagi masyarakat 

Indonesia (Setyorini, 2019). Seiring waktu, UU ITE telah mengalami beberapa 

revisi, terutama pada 2016, untuk menyesuaikan dengan perkembangan 

teknologi, termasuk aturan lebih rinci tentang transaksi elektronik (P. Wijaya 

& Gusliana, 2024), perlindungan data pribadi, serta pemidanaan bagi 

pelanggaran yang terjadi di dunia maya. Revisi ini juga memperkenalkan 

ketentuan mengenai penyalahgunaan media sosial, seperti pencemaran nama 

baik dan penyebaran berita bohong. 

Pada saat yang sama, penggunaan teknologi dalam pendidikan telah 



38  

menjadi faktor penting dalam meningkatkan kualitas pembelajaran. 

Penggunaan teknologi untuk pendidikan mencakup penerapan perangkat keras 

seperti komputer dan tablet, serta perangkat lunak seperti platform e-learning 

dan sistem manajemen pembelajaran (LMS). Teknologi ini memungkinkan 

pembelajaran yang lebih interaktif dan fleksibel, seperti pembelajaran daring, 

aplikasi pembelajaran interaktif, dan platform video konferensi untuk kelas 

jarak jauh. Tujuan utamanya adalah untuk meningkatkan kualitas, efisiensi, 

dan aksesibilitas pendidikan, serta membuka peluang inovasi dalam metode 

pengajaran. 

Namun, meskipun teknologi membuka banyak peluang, penggunaannya 

dalam dunia pendidikan di Indonesia harus tetap memperhatikan ketentuan 

yang berlaku, khususnya yang tercantum dalam UU ITE. UU ITE tidak hanya 

mengatur perlindungan data pribadi, tetapi juga memberikan batasan pada 

konten yang dapat diakses dan disebarluaskan dalam lingkungan pendidikan 

(Chander & Kaur, 2022). Dengan demikian, lembaga pendidikan yang 

memanfaatkan platform digital untuk pembelajaran daring atau sistem 

manajemen pembelajaran harus memenuhi standar perlindungan data pribadi, 

memastikan materi yang disebarkan tidak mengandung konten yang 

melanggar hukum, dan mendorong penggunaan teknologi yang aman dan etis. 

Dampak UU ITE terhadap teknologi pendidikan sangat signifikan, karena 

UU ini memberikan jaminan perlindungan hukum terhadap lembaga 

pendidikan dan penggunanya. Melalui UU ITE, lembaga pendidikan dapat 

melaksanakan pembelajaran digital yang aman dan terlindungi, sekaligus 

memastikan bahwa data pribadi siswa dan pengajar terjaga dengan baik 

(Minarosa, 2022). Selain itu, UU ITE juga memfasilitasi penyebaran informasi 

yang positif dan edukatif melalui platform digital, sambil menghindari konten 

yang merugikan. Peran UU ITE dalam memberikan edukasi mengenai etika 

digital, seperti menghormati hak cipta dan menjaga privasi, juga menjadi 



39  

bagian penting dalam pengintegrasian teknologi dalam pendidikan (Sulastri & 

Cartin-Pecson, 2024). 

Seiring dengan pesatnya perkembangan teknologi, pengajaran Al-Qur'an 

berbasis digital telah menjadi salah satu inovasi penting yang semakin 

diminati oleh berbagai kalangan. Teknologi digital, yang sebelumnya lebih 

dikenal dalam konteks hiburan atau komunikasi, kini bertransformasi menjadi 

alat pendidikan yang efektif, khususnya dalam dunia pendidikan agama Islam. 

Platform-platform digital, aplikasi Al-Qur'an, serta video pembelajaran adalah 

beberapa bentuk penggunaan teknologi yang mempermudah proses belajar 

mengajar Al-Qur'an (Mangode et al., 2023). Hal ini tidak hanya membuat 

pengajaran lebih efisien, tetapi juga memberikan peluang bagi masyarakat di 

berbagai daerah, terutama yang sulit mengakses pendidikan agama secara 

konvensional, untuk memperoleh ilmu agama secara lebih fleksibel dan 

interaktif. Sebelum hadirnya teknologi digital, pengajaran Al-Qur'an 

cenderung terbatas pada bentuk tatap muka di masjid atau sekolah agama. 

Namun, dengan adanya teknologi digital yang didorong oleh Undang-Undang 

Informasi dan Transaksi Elektronik (UU ITE), pengajaran Al-Qur'an kini 

dapat dilakukan dengan cara yang lebih modern dan sesuai dengan kebutuhan 

zaman (Maulana, 2021). Transformasi ini membawa dampak signifikan 

terhadap kualitas pembelajaran dan aksesibilitas pendidikan agama, terutama 

di daerah terpencil yang sebelumnya sulit dijangkau oleh metode pengajaran 

tradisional. 

Sebelum perkembangan teknologi ini, pengajaran Al-Qur'an terutama 

dilakukan secara konvensional melalui pertemuan langsung di sekolah- 

sekolah agama, pesantren, atau masjid. Meskipun metode ini tetap relevan dan 

efektif, ia memiliki beberapa keterbatasan yang sulit diatasi, seperti 

keterbatasan waktu, jarak, dan kemampuan tenaga pengajar. Dengan adanya 

teknologi digital, banyak aplikasi pembelajaran Al-Qur'an yang kini dapat 



40  

diakses secara langsung melalui perangkat mobile atau komputer, yang 

memungkinkan pengguna belajar kapan saja dan di mana saja (Naidu, 2003). 

Aplikasi-aplikasi ini tidak hanya menawarkan materi tentang cara membaca 

Al-Qur'an, tetapi juga menyertakan fitur interaktif, seperti pengajaran tajwid, 

tafsir, dan bahkan rekaman bacaan dari qari terkemuka. Teknologi ini 

mempermudah pembelajaran dengan menyediakan sumber daya yang lebih 

beragam dan lebih mudah diakses, yang tidak dapat ditemukan pada metode 

pengajaran konvensional (A. W. T. Bates, 2005). Dengan cara ini, masyarakat 

yang tinggal di daerah terpencil atau yang tidak memiliki akses langsung ke 

pesantren atau sekolah agama kini dapat dengan mudah memperoleh 

pendidikan agama yang berkualitas, membuka akses yang lebih luas untuk 

meningkatkan pemahaman terhadap Al-Qur'an. 

Tidak hanya itu, kehadiran berbagai aplikasi mobile dan video 

pembelajaran Al-Qur'an memungkinkan siswa untuk belajar secara mandiri, 

tanpa tergantung pada jadwal pengajaran yang ketat atau lokasi tertentu. 

Aplikasi-aplikasi tersebut sering dilengkapi dengan fitur audio yang 

membantu pengguna untuk mendengarkan bacaan Al-Qur'an dengan benar, 

sesuai dengan tajwid yang benar (Harris et al., 2009). Hal ini tentu menjadi 

nilai tambah, karena tidak semua daerah memiliki pengajar yang mampu 

memberikan pengajaran tajwid yang sesuai dengan standar. Selain itu, fitur- 

fitur lain seperti kuis atau latihan membaca secara mandiri memberi 

kesempatan kepada siswa untuk mempraktikkan dan menguji kemampuan 

mereka secara langsung (Fonseca et al., 2018). Dengan demikian, teknologi 

digital tidak hanya memperluas akses, tetapi juga meningkatkan kualitas 

pembelajaran dengan menyajikan materi yang lebih interaktif dan mudah 

dipahami oleh berbagai kalangan. Dengan adanya aplikasi pembelajaran 

seperti ini, siswa di daerah terpencil yang sebelumnya sulit memperoleh 

pengajaran Al-Qur'an berkualitas kini dapat belajar dengan cara yang lebih 



41  

menyenangkan, meningkatkan minat mereka untuk terus belajar dan 

memahami Al-Qur'an. 

Seiring berjalannya waktu, pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga 

memperkenalkan metode pembelajaran yang lebih fleksibel. Dengan 

teknologi digital, siswa dapat belajar sesuai dengan kecepatan dan 

kenyamanan mereka sendiri (Szymkowiak et al., 2021). Misalnya, mereka 

dapat mengulang-ulang bacaan tertentu yang sulit dipahami atau bahkan 

mengakses materi pembelajaran lebih lanjut sesuai dengan tingkat 

pemahaman mereka. Sistem seperti ini sangat bermanfaat, terutama bagi siswa 

yang membutuhkan lebih banyak waktu untuk memahami suatu materi atau 

bagi mereka yang memiliki keterbatasan dalam hal akses waktu dan tempat. 

Teknologi ini memberi kebebasan kepada siswa untuk memilih bagaimana dan 

kapan mereka belajar, sesuai dengan gaya belajar mereka masing-masing (Ali, 

2020). Ini juga mendukung adanya pembelajaran jarak jauh yang lebih efektif, 

di mana siswa dan pengajar tidak lagi terikat pada jarak atau lokasi fisik, 

sehingga memperluas jangkauan pendidikan agama kepada khalayak yang 

lebih luas. 

Kemudahan akses terhadap pembelajaran Al-Qur'an yang ditawarkan oleh 

platform digital ini sangat bermanfaat, terutama bagi mereka yang tinggal di 

daerah yang kurang terjangkau oleh fasilitas pendidikan agama secara 

konvensional (Simonson et al., 2019). Di banyak daerah terpencil, keberadaan 

masjid, pesantren, atau sekolah agama sering kali terbatas, bahkan di beberapa 

wilayah, pengajaran Al-Qur'an hanya dilakukan dalam bentuk pengajian 

terbatas yang sering kali tidak mencakup aspek-aspek tertentu dalam 

pengajaran agama. Di sinilah peran teknologi digital menjadi sangat penting. 

Dengan hanya menggunakan perangkat yang terhubung dengan internet, 

masyarakat di daerah-daerah tersebut kini dapat mengakses platform 

pembelajaran Al-Qur'an yang menawarkan berbagai materi pendidikan agama 



42  

dengan cara yang lebih terstruktur, modern, dan relevan dengan 

perkembangan zaman (Lage et al., 2000). Dengan begitu, masyarakat dapat 

mengatasi keterbatasan akses yang mereka hadapi selama ini dan 

mendapatkan pemahaman yang lebih baik mengenai ajaran Al-Qur'an. 

Lebih lanjut, teknologi digital memberikan kesempatan kepada generasi 

muda untuk terlibat dalam pendidikan agama dengan cara yang lebih menarik 

dan relevan dengan kehidupan sehari-hari mereka (Aithal & Aithal, 2023). 

Banyak aplikasi pembelajaran yang menggabungkan elemen-elemen 

gamifikasi, seperti kuis, tantangan, dan penghargaan, yang membuat belajar 

Al-Qur'an menjadi lebih menyenangkan (Salmon, 2013). Dengan cara ini, 

generasi muda yang mungkin merasa pengajaran agama di sekolah atau 

pesantren terlalu monoton dapat menemukan cara baru untuk belajar yang 

lebih sesuai dengan minat dan kebiasaan mereka. Pembelajaran yang lebih 

menyenangkan ini diharapkan dapat meningkatkan minat mereka untuk 

mendalami ajaran Islam lebih dalam, sekaligus meningkatkan keterlibatan 

mereka dalam kegiatan keagamaan. 

Penerapan teknologi digital dalam pengajaran Al-Qur'an juga tidak hanya 

terbatas pada aspek pembelajaran bagi siswa. Di sisi lain, teknologi ini juga 

memberikan manfaat bagi pengajaran bagi ustaz atau guru agama. 

Penggunaan platform digital memungkinkan mereka untuk mengajar secara 

lebih luas dan lebih efisien, tanpa terhalang oleh lokasi geografis atau jumlah 

siswa yang terbatas (Garrison & Kanuka, 2004). Para pengajar kini dapat 

mengakses berbagai sumber daya digital yang memudahkan mereka untuk 

mempersiapkan materi ajar yang lebih variatif dan sesuai dengan kebutuhan 

siswa. Ini juga memudahkan para pengajar untuk berinteraksi dengan siswa 

melalui forum diskusi atau sesi tanya jawab secara langsung, menjadikan 

proses pembelajaran lebih interaktif dan dapat disesuaikan dengan kebutuhan 

setiap individu (Anderson & Garrison, 1998). 



43  

Selain itu, adanya UU ITE memberikan dasar hukum yang kuat untuk 

mendorong perkembangan teknologi pendidikan agama. Dengan adanya 

regulasi ini, pengembangan aplikasi atau platform pendidikan agama berbasis 

digital dapat dilakukan dengan lebih terjamin, baik dari segi perlindungan data 

pribadi pengguna maupun keabsahan informasi yang disebarkan 

(Satiadharmanto et al., 2024). UU ITE mengatur dengan jelas tentang 

penyelenggaraan sistem elektronik dan transaksi digital, yang mencakup 

perlindungan terhadap data pribadi serta tanggung jawab penyelenggara 

sistem elektronik (Herera & Sebyar, 2023). Oleh karena itu, dengan adanya 

UU ITE, penyelenggara platform pendidikan agama dapat lebih tenang dalam 

mengembangkan produk mereka, karena ada kepastian hukum yang 

melindungi baik penyedia layanan maupun penggunanya. Hal ini tentunya 

berperan dalam mempercepat proses digitalisasi pendidikan agama di 

Indonesia, yang selanjutnya membuka kesempatan lebih besar bagi 

masyarakat untuk mendapatkan pendidikan agama yang lebih baik dan lebih 

mudah diakses (Hutabarat et al., 2023). 

Keberadaan teknologi digital dalam pendidikan agama di Indonesia juga 

turut mengatasi beberapa masalah besar yang selama ini menjadi tantangan 

dalam dunia pendidikan agama, seperti ketimpangan akses dan keterbatasan 

kualitas pengajaran di beberapa daerah (Alzubi, 2023). Teknologi digital 

memberikan solusi yang lebih merata, di mana siapa pun, di mana pun mereka 

berada, dapat mengakses pendidikan agama yang berkualitas tanpa harus 

terkendala oleh jarak atau keterbatasan fasilitas. Penggunaan teknologi ini 

juga memperkaya pengalaman belajar, di mana materi yang diberikan lebih 

variatif, lebih mudah dipahami, dan lebih relevan dengan kebutuhan zaman 

(Al-Qallaf & Al-Mutairi, 2016). Hal ini memungkinkan masyarakat Indonesia, 

baik yang berada di kota besar maupun di daerah terpencil, untuk memiliki 

kesempatan yang sama dalam mempelajari ajaran Al-Qur'an dan 



44  

mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

UU ITE memberikan landasan hukum yang jelas bagi penyedia layanan 

teknologi dalam mengembangkan dan mendistribusikan materi pendidikan Al- 

Qur'an secara sah. Keberadaan UU ini membantu memastikan bahwa materi 

yang disampaikan tidak hanya sesuai dengan ajaran Islam, tetapi juga 

dilindungi dari penyalahgunaan. Misalnya, perlindungan hak cipta dan data 

pribadi menjadi salah satu aspek penting yang diatur dalam UU ITE (Marufah 

et al., 2020). Penyedia aplikasi pembelajaran Al-Qur'an, seperti aplikasi tafsir 

atau tajwid, bisa mendapatkan perlindungan hukum terkait hak cipta atas 

konten yang mereka buat, sementara pengguna juga terlindungi dari potensi 

penyalahgunaan data pribadi mereka yang mungkin terkumpul dalam aplikasi 

tersebut. Dalam hal ini, UU ITE berperan besar dalam menjaga integritas 

materi pendidikan yang disebarluaskan melalui platform digital (Bakhtiar & 

Adilah, 2024). 

Selain perlindungan hak cipta, UU ITE juga memberikan perhatian pada 

pengawasan terhadap konten yang disebarluaskan, untuk memastikan bahwa 

informasi yang beredar tidak merugikan masyarakat (Fadli et al., 2024). 

Dalam konteks pengajaran Al-Qur'an, hal ini sangat penting untuk 

memastikan bahwa materi yang disebarkan melalui platform digital benar- 

benar sesuai dengan ajaran Islam yang sahih. Tanpa adanya regulasi seperti 

yang ada dalam UU ITE, terdapat risiko bahwa materi yang salah atau 

menyesatkan dapat dengan mudah tersebar melalui internet. Oleh karena itu, 

UU ITE juga berfungsi sebagai kontrol sosial yang penting dalam memastikan 

bahwa pengajaran Al-Qur'an berbasis digital tidak hanya mudah diakses, 

tetapi juga memiliki kualitas yang baik dan tidak menyimpang dari ajaran yang 

benar (E. F. Halim, 2022). 

Selain itu, UU ITE juga mendukung peningkatan aksesibilitas pendidikan 

Al-Qur'an. Akses terhadap teknologi informasi yang semakin luas 



45  

memungkinkan masyarakat untuk mengakses berbagai materi pembelajaran, 

termasuk Al-Qur'an, dengan cara yang lebih mudah dan fleksibel. Sebagai 

contoh, aplikasi Al-Qur'an yang dilengkapi dengan fitur terjemahan, tafsir, dan 

audio untuk memudahkan pelafalan, dapat diakses oleh siapa saja yang 

memiliki perangkat digital dan koneksi internet (Milen & Nasution, 2025). 

Dengan adanya UU ITE yang mengatur pengelolaan informasi dan transaksi 

elektronik secara jelas, masyarakat merasa lebih aman dalam mengakses 

informasi tersebut tanpa khawatir tentang potensi kebocoran data pribadi atau 

penyebaran informasi yang tidak valid. 

Namun, meskipun UU ITE memberikan banyak manfaat dalam 

pengembangan pendidikan berbasis digital, implementasi UU ini tidaklah 

tanpa tantangan. Salah satu tantangan yang masih dihadapi adalah 

kesenjangan digital yang ada di Indonesia (Mustapa, 2011). Meskipun kota- 

kota besar di Indonesia sudah mulai menikmati kemudahan akses terhadap 

teknologi informasi, daerah-daerah terpencil atau wilayah dengan 

keterbatasan infrastruktur masih menghadapi kesulitan dalam mengakses 

pendidikan berbasis teknologi. Untuk itu, meskipun UU ITE memberikan 

dasar hukum bagi penggunaan teknologi dalam pendidikan, perlu adanya 

perhatian  lebih  pada  pemerataan  akses  teknologi  ke  seluruh  lapisan 

masyarakat, terutama di daerah yang masih kekurangan fasilitas digital 

(Sugeng & SH, 2024). 

Selain itu, masih rendahnya tingkat literasi digital di sebagian masyarakat 

juga menjadi hambatan dalam pemanfaatan teknologi secara optimal. Tidak 

sedikit orang tua atau guru yang merasa kesulitan dalam mengoperasikan 

teknologi, sehingga mereka mungkin enggan untuk mengintegrasikan 

teknologi dalam proses pembelajaran Al-Qur'an. Oleh karena itu, selain 

memperkuat pengaturan hukum melalui UU ITE, penting bagi pemerintah dan 

lembaga pendidikan untuk meningkatkan kemampuan literasi digital di 



46  

kalangan masyarakat, sehingga mereka dapat memanfaatkan teknologi dengan 

bijak dan produktif (Arfi & Nielwaty, 2024). 

Namun, meskipun ada tantangan tersebut, pengaruh positif UU ITE 

terhadap pengajaran Al-Qur'an berbasis digital cukup besar (Pahruroji, 2021). 

Sebagai contoh, banyak aplikasi yang kini tersedia untuk membantu umat 

Islam mempelajari Al-Qur'an, dari yang sekadar membaca Al-Qur'an digital 

hingga yang lebih interaktif, seperti aplikasi yang memberikan pelajaran 

tentang tajwid atau tafsir. Semua aplikasi ini, tentu saja, beroperasi di bawah 

pengawasan UU ITE yang mengatur perlindungan data pribadi pengguna dan 

hak cipta materi yang disediakan (Asril et al., 2021). Dengan adanya 

pengawasan dan regulasi yang jelas, masyarakat bisa lebih percaya dan yakin 

bahwa materi yang mereka akses adalah sah dan aman. 

Keberadaan UU ITE bukan hanya memberikan ruang untuk 

pengembangan aplikasi dan platform digital, tetapi juga mendorong 

terciptanya kolaborasi antara pengembang teknologi, lembaga pendidikan, 

dan masyarakat (Hutabarat et al., 2023). Melalui regulasi ini, tercipta sebuah 

iklim yang kondusif bagi pengembangan pendidikan agama berbasis 

teknologi, terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Di tengah perkembangan 

teknologi yang semakin pesat, keberadaan UU ITE sangat penting karena 

memberikan pedoman yang jelas mengenai bagaimana penggunaan teknologi 

dalam sektor pendidikan dapat dilakukan dengan aman, efektif, dan sesuai 

dengan nilai-nilai agama yang sahih (Dzony, 2024). 

Melalui UU ITE, terciptalah peluang besar bagi pengembangan aplikasi 

pendidikan Al-Qur'an yang dapat memanfaatkan teknologi informasi dan 

komunikasi (Dzony, 2024). Platform digital yang dikembangkan untuk 

pengajaran Al-Qur'an tidak hanya terbatas pada alat bantu pengajaran seperti 

e-book atau video pembelajaran, tetapi juga mencakup fitur-fitur interaktif 

yang memungkinkan siswa untuk berlatih membaca Al-Qur'an, mempelajari 



47  

tajwid, bahkan mendapatkan umpan balik langsung mengenai kemajuan 

mereka. Hal ini tentunya membuka peluang besar bagi pengajaran Al-Qur'an 

untuk lebih efektif dan lebih menarik bagi generasi muda yang tumbuh dengan 

teknologi digital. Aplikasi-aplikasi ini dapat diakses kapan saja dan di mana 

saja, memungkinkan para pelajar untuk belajar dengan cara yang lebih 

fleksibel dan personal. Dengan demikian, UU ITE berperan sebagai 

penghubung antara teknologi dan dunia pendidikan agama, memungkinkan 

pengajaran Al-Qur'an untuk berkembang mengikuti tuntutan zaman . 

Keberadaan UU ITE juga mendorong terciptanya kolaborasi antara 

berbagai pihak yang terlibat dalam pendidikan agama (Putri, 2021). 

Pengembang teknologi, yang memiliki keahlian dalam menciptakan aplikasi 

dan platform digital, berkolaborasi dengan lembaga pendidikan agama, seperti 

pesantren, madrasah, dan lembaga pendidikan Islam lainnya, untuk 

mengembangkan produk yang relevan dengan kebutuhan pembelajaran Al- 

Qur'an. Kolaborasi ini memastikan bahwa aplikasi dan platform digital yang 

dikembangkan tidak hanya efektif dari sisi teknis, tetapi juga sesuai dengan 

nilai-nilai ajaran Islam. Platform pendidikan Al-Qur'an yang dibangun 

bersama antara pengembang dan lembaga pendidikan diharapkan dapat 

memenuhi standar yang sesuai dengan ajaran agama, serta dapat diakses oleh 

masyarakat luas tanpa adanya risiko penyebaran informasi yang tidak sahih 

atau bertentangan dengan prinsip ajaran Islam. Melalui regulasi UU ITE, 

kolaborasi antar sektor ini dapat terlaksana dengan lebih mudah, transparan, 

dan terkontrol, sehingga pengembangan pendidikan agama melalui teknologi 

berjalan dengan semestinya (Aprilia, 2021). 

Lebih dari itu, UU ITE juga menciptakan iklim yang kondusif bagi 

pengajaran yang berbasis pada nilai-nilai agama yang sahih, menjaga agar 

informasi yang beredar tetap sesuai dengan ajaran Islam (Bernardlauwers et 

al., 2024). Dalam era digital ini, informasi bisa dengan mudah tersebar luas, 



48  

termasuk informasi yang tidak benar atau bahkan menyimpang dari ajaran 

agama yang sahih. Oleh karena itu, UU ITE memiliki peran penting dalam 

mengatur tentang penyebaran konten yang beredar di dunia maya, termasuk 

dalam konteks pengajaran Al-Qur'an (Izdihar, 2024). Regulasi ini mengatur 

bahwa penyebaran informasi elektronik yang mengandung unsur kebencian, 

penipuan, atau ajaran yang bertentangan dengan ajaran agama harus 

dikendalikan. UU ITE memberikan dasar hukum bagi pengelola platform 

untuk memverifikasi dan memastikan bahwa konten yang ada dalam aplikasi 

pendidikan agama tidak melenceng dari ajaran yang sahih. Dengan adanya 

ketentuan ini, pengajaran Al-Qur'an melalui platform digital dapat 

berlangsung dengan lebih terjamin, karena informasi yang disampaikan 

kepada pengguna sudah melalui proses seleksi yang ketat sesuai dengan 

prinsip ajaran Islam. 

Pengawasan terhadap konten pendidikan agama dalam platform digital 

menjadi sangat penting, terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Tanpa adanya 

pengawasan yang baik, bisa saja informasi yang tidak sesuai dengan ajaran 

Islam tersebar melalui aplikasi-aplikasi yang seharusnya memberikan 

pendidikan agama. UU ITE memberikan dasar hukum yang kuat bagi 

pemerintah dan lembaga pendidikan untuk melakukan pengawasan terhadap 

platform yang menyediakan materi pendidikan Al-Qur'an (Yazid, 2025). Hal 

ini penting, karena dengan adanya UU ITE, masyarakat dapat melaporkan 

konten yang dianggap merugikan atau bertentangan dengan ajaran agama, 

sehingga dapat dilakukan tindakan hukum yang sesuai untuk menanggulangi 

penyalahgunaan tersebut. Melalui pengawasan ini, UU ITE memastikan 

bahwa pengajaran Al-Qur'an di dunia digital tetap berada dalam koridor yang 

benar dan dapat dipertanggungjawabkan (Irawati, 2024). 

Dalam konteks ini, UU ITE juga membuka jalan bagi munculnya berbagai 

inovasi dalam pengajaran Al-Qur'an yang lebih modern dan adaptif dengan 



49  

perkembangan teknologi. Misalnya, penggunaan teknologi Augmented Reality 

(AR) atau Virtual Reality (VR) dalam mengajarkan tafsir atau tajwid Al- 

Qur'an (Yusoff et al., 2024). Teknologi semacam ini dapat memberikan 

pengalaman belajar yang lebih mendalam, dimana siswa tidak hanya membaca 

teks, tetapi juga dapat melihat dan merasakan bagaimana bacaan Al-Qur'an 

dilakukan dengan cara yang benar dan sesuai dengan kaidah tajwid. Dengan 

adanya UU ITE, pengembangan teknologi seperti ini menjadi lebih terjamin 

dan terstruktur, karena UU ITE memberikan pedoman tentang bagaimana 

penggunaan teknologi harus dilakukan dengan aman, tanpa melanggar hak 

cipta, serta memastikan perlindungan terhadap data pribadi pengguna (S. 

Halim et al., 2024). 

Peluang besar bagi pengembangan pendidikan Al-Qur'an dalam era digital 

ini sangat bergantung pada sejauh mana implementasi UU ITE dapat 

menciptakan ekosistem yang aman dan terpercaya. Melalui UU ITE, 

pengembangan aplikasi dan platform digital dapat dilakukan dengan 

memperhatikan keamanan data pengguna, serta perlindungan terhadap hak- 

hak intelektual dari pengembang aplikasi dan lembaga pendidikan (Hutabarat 

et al., 2023). Selain itu, UU ITE juga memberikan perlindungan terhadap data 

pribadi para pengguna, termasuk informasi yang sensitif seperti nama, alamat, 

atau data transaksi yang digunakan dalam proses pembelajaran (Lubis & 

Maulana, 2010). Hal ini tentunya menciptakan rasa aman bagi pengguna 

aplikasi pendidikan agama, termasuk dalam pengajaran Al-Qur'an, karena data 

mereka akan terlindungi dari potensi penyalahgunaan. 

Pada sisi lain, meskipun UU ITE memberikan peluang besar bagi inovasi, 

tantangan terbesar dalam implementasinya adalah memastikan bahwa regulasi 

ini tidak menghalangi kebebasan berekspresi dalam dunia maya (Arfi & 

Nielwaty, 2024). UU ITE dapat digunakan untuk mengatur penyebaran 

informasi yang merugikan, namun pada saat yang sama, penting untuk tidak 



50  

menghalangi diskusi atau penyebaran informasi yang konstruktif dalam 

pendidikan agama. Oleh karena itu, pengelola platform pendidikan agama 

harus dapat menyeimbangkan antara menjaga keamanan konten dan 

memberikan kebebasan kepada pengguna untuk berekspresi dalam belajar dan 

berdiskusi tentang Al-Qur'an. Dalam hal ini, UU ITE harus diterapkan secara 

bijaksana, dengan memperhatikan kebutuhan akan kebebasan berpendapat 

dalam kerangka yang aman dan terkontrol (Hutabarat et al., 2023). 

Dengan demikian, UU ITE memberikan peluang yang sangat besar bagi 

pengembangan pendidikan agama, khususnya pengajaran Al-Qur'an, di dunia 

digital. Melalui regulasi ini, pengembang teknologi, lembaga pendidikan, dan 

masyarakat dapat berkolaborasi untuk menciptakan aplikasi dan platform yang 

tidak hanya efektif dan efisien dalam menyampaikan materi Al-Qur'an, tetapi 

juga tetap sesuai dengan prinsip-prinsip agama yang sahih. Kolaborasi ini 

menjadi kunci utama dalam memastikan bahwa pendidikan agama di dunia 

maya tetap berkualitas dan terjaga dari informasi yang merugikan atau 

menyimpang. Seiring dengan perkembangan teknologi, UU ITE memberikan 

pedoman yang jelas bagi setiap pihak yang terlibat, agar inovasi dalam 

pengajaran Al-Qur'an dapat terus berkembang dan beradaptasi dengan 

tuntutan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai agama yang benar. 



51  

BAGIAN 5  

LANSKAP MAJELIS TA‘LIM: BASIS 

SOSIAL TRANSFORMASI 

PENGAJARAN AL-QUR’AN 

 

A. Majelis Ta‘lim Nurussa’adah (Kp. Miji, Cikancung) 

Majelis Ta‘lim Nurussa’adah merupakan salah satu lembaga pengajian 

masyarakat yang tumbuh secara organik di Kampung Miji, Desa Tanjunglaya, 

Kecamatan Cikancung, Kabupaten Bandung. Berdiri pada awal tahun 2000- 

an, majelis ini lahir dari kebutuhan jamaah setempat untuk memiliki ruang 

keagamaan yang konsisten, terutama bagi kalangan ibu rumah tangga dan 

remaja perempuan yang sebelumnya bergantung pada pengajian keliling. 

Dalam konteks sosial pedesaan, majelis ini berfungsi bukan sekadar tempat 

belajar agama, tetapi juga wahana memperkuat kohesi sosial antarwarga. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1976), kehidupan keagamaan 

masyarakat Jawa—dan dalam konteks ini Sunda—sering kali memadukan 

unsur spiritual, sosial, dan kultural dalam satu kesatuan praksis yang sulit 

dipisahkan (Geertz, 1976). Hal ini tampak jelas di Nurussa’adah, di mana 

kegiatan keagamaan selalu beriringan dengan praktik gotong royong dan 

silaturahmi. 

Dalam konteks digitalisasi, Nurussa’adah menempati posisi unik karena 

transisinya dilakukan secara organik dan partisipatif. Tidak ada proyek formal 

atau bantuan pemerintah; perubahan dilakukan berdasarkan kebutuhan dan 

inisiatif warga. Ini menegaskan pentingnya peran generasi muda sebagai 

jembatan digital dalam masyarakat tradisional (Garrison, 2016). Keberhasilan 

pengajaran berbasis teknologi di lingkungan dengan tingkat pendidikan 

rendah tidak hanya bergantung pada perangkat, tetapi juga pada kepercayaan 



52  

antar generasi dan solidaritas komunal. 

Selain WhatsApp, beberapa jamaah juga mulai menggunakan YouTube 

dan aplikasi Muslim Pro untuk memperdalam bacaan dan tafsir. Namun, 

keterbatasan sinyal internet di daerah tersebut masih menjadi kendala utama. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa transformasi digital di wilayah pedesaan 

berjalan dalam konteks infrastruktur yang tidak merata, sehingga strategi 

adaptasi masyarakat menjadi sangat penting (Helsper, 2021). 

Meskipun terdapat tantangan, mayoritas jamaah menilai penggunaan 

teknologi digital memberikan manfaat signifikan bagi peningkatan 

kompetensi keagamaan. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, terdapat 

peningkatan kemampuan membaca dan memahami tajwid di kalangan jamaah 

setelah mereka rutin mendengarkan tilawah digital. Selain itu, banyak jamaah 

juga mulai mengenal tafsir dan hadits melalui kanal daring seperti YouTube 

atau Spotify. Dalam konteks ini, Nurussa’adah berhasil menciptakan model 

pembelajaran yang inklusif dan berbasis pengalaman, di mana penguasaan 

keagamaan tidak lagi bergantung pada pertemuan fisik, tetapi pada kontinuitas 

belajar dan pendampingan digital. 

Fenomena ini memperlihatkan bagaimana teknologi berfungsi sebagai alat 

pemberdayaan religius dalam masyarakat lokal. Hal ini sejalan dengan 

gagasan Norris dan Inglehart (2011) bahwa globalisasi teknologi tidak selalu 

menyebabkan sekularisasi; justru di banyak tempat, teknologi menjadi sarana 

memperkuat ekspresi religius (Norris & Inglehart, 2011). Dalam konteks 

Nurussa’adah, digitalisasi bukanlah ancaman terhadap tradisi Islam lokal, 

melainkan perluasan ruang keberagamaan yang adaptif terhadap dinamika 

zaman. Dari sisi kelembagaan, Nurussa’adah juga mulai mengembangkan 

sistem administrasi sederhana berbasis digital. Jadwal pengajian, daftar 

kehadiran, dan data infak kini disimpan melalui Google Sheet yang dikelola 

oleh anak muda majelis. Hal ini menunjukkan bahwa transformasi digital tidak 



53  

hanya menyentuh aspek pembelajaran, tetapi juga pengelolaan kelembagaan 

keagamaan. Dengan kata lain, Nurussa’adah sedang bergerak menuju bentuk 

baru community-based digital religiosity, di mana spiritualitas, teknologi, dan 

manajemen sosial berjalan beriringan. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, perubahan ini dapat dibaca sebagai 

realisasi konsep tajdid—pembaharuan yang tidak menolak tradisi tetapi 

menyesuaikannya dengan kebutuhan zaman. Majelis Ta‘lim Nurussa’adah 

dapat dipandang sebagai mikrokosmos transformasi Islam digital di pedesaan 

Jawa Barat. Di sini, digitalisasi tidak datang dari luar, tetapi tumbuh dari 

kebutuhan internal jamaah untuk tetap belajar, beriman, dan berkomunitas di 

tengah keterbatasan. 

Keberhasilan mereka menunjukkan bahwa inovasi religius dapat berjalan 

tanpa meninggalkan nilai tradisi, asalkan didukung oleh partisipasi sosial dan 

kepercayaan antar generasi. Model seperti ini berpotensi menjadi rujukan bagi 

majelis ta‘lim lain di wilayah pedesaan Indonesia yang ingin memperkuat 

kompetensi keagamaan masyarakat melalui pendekatan teknologi yang 

sederhana, inklusif, dan kontekstual. 

B. Majelis Ta‘lim Darul Hasyimi (Parungserab, Soreang) 

Majelis Ta‘lim Darul Hasyimi terletak di Jl. Parung Serab No. 22, Desa 

Parungserab, Kecamatan Soreang, Kabupaten Bandung, sebuah kawasan 

semi-perkotaan yang menjadi pertemuan antara dinamika modernitas dan 

nuansa religius pedesaan. Secara historis, majelis ini berdiri pada tahun 2005 

atas prakarsa seorang tokoh masyarakat setempat, Ustadz Fa. (58 tahun), yang 

sejak lama aktif mengajar Al-Qur’an di pesantren dan madrasah. Pada 

awalnya, kegiatan majelis dilakukan secara sederhana di serambi rumahnya, 

namun seiring dengan meningkatnya antusiasme jamaah, kegiatan 

dipindahkan ke sebuah aula kecil yang kini menjadi pusat aktivitas keagamaan 

warga sekitar. 



54  

Darul Hasyimi tumbuh menjadi salah satu majelis ta‘lim yang paling aktif 

di wilayah Soreang bagian selatan. Komposisi jamaahnya cukup heterogen: 

terdiri dari ibu rumah tangga, pegawai honorer, pelajar, dan sebagian 

pedagang pasar. Usia jamaah berkisar antara 25 hingga 65 tahun, dengan latar 

pendidikan yang relatif lebih tinggi dibanding Nurussa‘adah di Cikancung. 

Sekitar sepertiga dari anggota majelis merupakan lulusan sekolah menengah 

atas, dan sebagian lainnya pernah menempuh pendidikan diploma atau sarjana. 

Kondisi ini membuat tingkat literasi digital jamaah relatif lebih baik, sehingga 

proses adaptasi terhadap pembelajaran Al-Qur’an berbasis digital berjalan 

lebih cepat. 

Kisah ini memperlihatkan bagaimana pandemi menjadi katalis bagi 

transformasi digital dalam kegiatan religius masyarakat. Seperti dicatat 

Campbell (2012), krisis sosial sering kali mempercepat integrasi teknologi ke 

dalam kehidupan keagamaan karena kebutuhan spiritual tidak pernah benar- 

benar bisa ditunda (Campbell, 2012). 

Di bawah kepemimpinan Ustadz Fa., Darul Hasyimi berhasil 

memanfaatkan teknologi secara adaptif tanpa kehilangan identitas 

tradisionalnya. Ustadz Fa., yang dikenal fasih dalam ilmu tajwid dan tafsir, 

memanfaatkan kanal YouTube dan Facebook Live untuk menyebarkan 

kajiannya. Setiap malam Jumat, ia mengadakan kajian tafsir tematik secara 

langsung dari aula majelis, dan jamaah yang tidak dapat hadir bisa 

mengikutinya secara daring. Meskipun teknologi menghadirkan jarak, figur 

ustadz lokal tetap menjadi pusat otoritas keagamaan karena keakraban sosial 

dan kredibilitas moral (Bunt, 2018). 

Secara rutin, kegiatan majelis meliputi pengajian tafsir harian, tadarus 

bersama, dan halaqah tahsin yang diselenggarakan setiap sore Sabtu. Selain 

itu, mereka juga mengadakan kelas Qur’an for Kids setiap Minggu pagi, yang 

kini sudah terintegrasi dengan penggunaan aplikasi pembelajaran Qur’an 



55  

digital seperti Qur’an Companion dan Umma App. 

Kondisi geografis Parungserab yang relatif dekat dengan pusat kota 

Bandung memberi keuntungan tersendiri bagi Darul Hasyimi. Akses internet 

tergolong stabil, dan mayoritas jamaah memiliki smartphone dengan paket 

data aktif. Namun, tantangan lain muncul dari sisi kedisiplinan dan konsistensi 

belajar. Fenomena ini mencerminkan pola baru religiositas digital yang lebih 

fleksibel namun berisiko menurunkan intensitas interaksi sosial (Tsuria & 

Campbell, 2021). 

Selain kegiatan inti pengajian, Darul Hasyimi juga aktif menggunakan 

media digital untuk kegiatan sosial-keagamaan, seperti penggalangan dana 

sedekah daring dan kampanye keagamaan Ramadan online. Setiap Ramadhan, 

mereka mengadakan program “30 Hari Tadabbur” di mana jamaah 

mengunggah refleksi singkat dari ayat yang dibaca ke akun media sosial 

pribadi dengan tagar #DarulHasyimiBerbagi. Inovasi ini tidak hanya 

memperkuat keterikatan spiritual antaranggota, tetapi juga menjadi sarana 

memperluas jangkauan dakwah ke komunitas lain di luar desa. 

Sementara itu, pihak pemerintah desa juga memberikan dukungan 

terhadap inisiatif digital ini. Kepala Desa Parungserab menyediakan akses Wi- 

Fi publik di sekitar balai desa yang dapat digunakan jamaah majelis untuk 

keperluan pembelajaran daring. Hal ini memperlihatkan bahwa transformasi 

digital dalam lembaga keagamaan tidak bisa dilepaskan dari dukungan 

ekosistem sosial dan kebijakan lokal. Kolaborasi lintas sektor menjadi faktor 

penting dalam keberhasilan digitalisasi Islam di tingkat komunitas. Namun, 

tidak semua jamaah langsung menerima perubahan ini tanpa keraguan. 

Beberapa jamaah lanjut usia masih merasa asing dengan media digital dan 

cenderung rindu pada suasana majelis tatap muka. Komentar ini 

memperlihatkan adanya kerinduan terhadap spiritualitas embodied, yakni 

pengalaman religius yang melibatkan tubuh, ruang, dan interaksi fisik 



56  

(Ammerman, 2014). Dalam konteks ini, teknologi menghadirkan efisiensi, 

tetapi juga menimbulkan jarak spiritual yang harus dijembatani melalui 

pendekatan pedagogis dan sosial. 

Untuk menjembatani hal tersebut, majelis mengembangkan pola hybrid 

gathering: kegiatan tatap muka tetap diadakan dua kali seminggu (setiap Rabu 

dan Sabtu), sementara kegiatan daring digunakan untuk pendalaman materi 

dan pengulangan hafalan. Sistem ini ternyata efektif, karena mampu menjaga 

semangat kebersamaan tanpa meninggalkan fleksibilitas belajar. 

Fenomena ini menunjukkan peningkatan literasi keagamaan digital yang 

signifikan di lingkungan semi-perkotaan seperti Soreang. Pembelajaran Al-

Qur’an tidak lagi terbatas pada ruang fisik, melainkan meluas menjadi praktik 

ubiquitous learning, yaitu pembelajaran yang dapat dilakukan kapan saja dan 

di mana saja (Garrison, 2016). 

Dengan demikian, Darul Hasyimi mencerminkan wajah Islam kultural 

yang adaptif terhadap digitalisasi, di mana perubahan bukan berarti penolakan 

terhadap tradisi, melainkan peneguhan makna agama dalam bentuk baru. 

Pengalaman majelis ini menunjukkan bahwa transformasi digital dalam 

pengajaran Al-Qur’an bukan sekadar tren, melainkan proses sosial yang 

melibatkan partisipasi, refleksi, dan pembelajaran lintas generasi. Model 

seperti ini potensial menjadi blueprint bagi pengembangan pendidikan Islam 

berbasis komunitas di era teknologi informasi yang terus berkembang. 

C. Majelis Ta‘lim Darul Bahar (Cileunyi Kulon) 

Majelis Ta‘lim Darul Bahar terletak di Jl. AH. Nasution, Cileunyi Kulon, 

Kabupaten Bandung, tidak jauh dari jalur utama menuju Jatinangor. Secara 

geografis, wilayah ini berada di antara kawasan urban dan pedesaan, sehingga 

dinamika sosialnya mencerminkan pertemuan antara tradisi Islam pesantren 

dan budaya digital perkotaan. Majelis ini berdiri sekitar tahun 2010, berawal 



57  

dari kelompok kecil jamaah yang rutin mengikuti tadarus selepas Magrib di 

rumah Ustadz Ma. (56 tahun), seorang guru ngaji yang telah lama dikenal di 

lingkungan setempat. Dalam perjalanannya, majelis ini berkembang pesat dan 

kini memiliki lebih dari 70 jamaah aktif, yang terdiri dari ibu rumah tangga, 

mahasiswa, pekerja kantoran, dan santri tahfidz muda. Karakter khas Darul 

Bahar adalah sinergi lintas generasi. Jika di majelis lain dominan jamaah 

perempuan usia dewasa, di sini justru terlihat keterlibatan aktif generasi muda. 

Para remaja masjid dan santri muda berperan besar dalam mengintegrasikan 

unsur digital ke dalam pembelajaran Al- Qur’an.  

Kegiatan daring tersebut ternyata mendorong peningkatan motivasi 

belajar dan kebanggaan komunitas. Para jamaah merasa bahwa majelis mereka 

tidak lagi “terpencil,” tetapi menjadi bagian dari jaringan dakwah yang lebih 

luas. Fenomena ini mencerminkan konsep networked religion (Campbell & 

Tsuria, 2021), di mana identitas religius lokal memperoleh legitimasi baru 

melalui visibilitas digital. 

Secara sosial, jamaah Darul Bahar memiliki latar pendidikan dan profesi 

yang lebih beragam dibanding dua majelis sebelumnya. Sebagian besar jamaah 

perempuan berpendidikan SMA ke atas, sedangkan para santri muda dan 

mahasiswa memiliki literasi digital yang tinggi. Kolaborasi antargenerasi ini 

menjadi modal utama keberhasilan adaptasi digital. Hal ini memperlihatkan 

terjadinya pertukaran pengetahuan dua arah antara generasi muda yang melek 

teknologi dan generasi tua yang berpengalaman dalam praktik spiritual 

(Garrison, 2016). 

Namun, seperti di banyak tempat lain, proses digitalisasi di Darul Bahar 

tidak berjalan mulus tanpa kendala. Salah satu hambatan utama adalah kualitas 

sinyal internet yang tidak stabil dan keterbatasan perangkat di kalangan 

jamaah yang lebih tua. Kendala ini menggambarkan bahwa ketimpangan 

digital (digital divide) masih menjadi isu serius di tingkat lokal, sebagaimana 



58  

dijelaskan oleh Helsper (2021) dalam teorinya tentang digital inequality 

(Helsper, 2021). 

Meskipun demikian, komunitas Darul Bahar mampu berinovasi. Mereka 

menggunakan pendekatan “offline-first”, yaitu memanfaatkan teknologi untuk 

menyiapkan materi pembelajaran digital yang bisa diakses tanpa koneksi 

internet. Para santri muda menyalin video kajian ke flashdisk dan 

membagikannya kepada jamaah yang tidak memiliki akses data. Dengan cara 

ini, pengetahuan Qur’ani tetap tersebar tanpa tergantung pada infrastruktur 

teknologi. 

Selain kegiatan pengajian rutin, Darul Bahar juga mengadakan program 

“Tadarus Bareng Online” selama bulan Ramadan. Melalui grup WhatsApp 

khusus, jamaah bergantian membaca satu halaman Al-Qur’an, merekamnya, 

dan mengunggah ke grup. Setiap malam, Ustadz Ma. memberikan koreksi dan 

motivasi secara daring. Salah satu aspek menarik dari Darul Bahar adalah 

orientasi kreatif dan produktif yang mereka bawa ke dunia digital. Para remaja 

masjid tidak hanya mengunggah rekaman kajian, tetapi juga membuat konten 

edukatif seperti “Tips Hafalan Qur’an,” “Doa Harian Anak,” dan “Belajar 

Makharijul Huruf.” Konten tersebut dikemas dengan gaya visual menarik 

menggunakan perangkat sederhana dan aplikasi gratis seperti CapCut dan 

Canva. Menurut An., inisiatif ini berangkat dari keinginan untuk 

“menyebarkan kebaikan lewat media yang disukai generasi muda.” Kreativitas 

ini menunjukkan pemahaman mendalam terhadap media logic digital dan 

pentingnya strategi komunikasi visual dalam menyampaikan pesan keagamaan 

(Selwyn, 2016). 

Selain pembelajaran dan dakwah, digitalisasi juga mengubah tata kelola 

kelembagaan Darul Bahar. Sekretariat majelis kini memanfaatkan Google 

Drive dan aplikasi Notion untuk menyimpan data jamaah, jadwal kegiatan, 

dan arsip infak. Langkah ini memperlihatkan kematangan digital organisasi 



59  

keagamaan lokal, di mana teknologi tidak hanya menjadi alat pembelajaran, 

tetapi juga sarana manajemen komunitas yang transparan dan efisien. 

Dalam hal relasi sosial, digitalisasi justru memperluas jejaring Darul 

Bahar. Mereka kini terhubung dengan beberapa komunitas tahsin dari 

Tasikmalaya dan Garut melalui pertemuan daring bulanan. Kegiatan ini bukan 

hanya bertukar ilmu, tetapi juga memperkuat rasa ukhuwah lintas daerah. 

Fenomena ini mengilustrasikan bagaimana teknologi digital dapat membentuk 

imagined religious communities yang melampaui batas geografis (Bunt, 

2018). 

Secara umum, Darul Bahar telah berhasil menggabungkan nilai spiritual, 

semangat belajar, dan kecakapan digital dalam satu kesatuan praksis. Proses ini 

berjalan tanpa dukungan eksternal yang signifikan, melainkan didorong oleh 

kolaborasi antara tokoh agama dan generasi muda. Dalam terminologi 

Garrison (2016), ini adalah bentuk community-driven learning innovation, di 

mana perubahan pendidikan muncul dari bawah melalui dorongan internal 

komunitas (Garrison, 2016). 

Secara teologis, fenomena ini mencerminkan prinsip ijtihad kolektif dalam 

konteks modern: komunitas tidak hanya menerima perubahan, tetapi 

menafsirkan dan mengarahkannya sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pernyataan 

ini menggambarkan filosofi Islam yang terbuka dan dinamis: bahwa teknologi 

hanyalah sarana, sedangkan substansi dakwah tetap berakar pada nilai ilahiah 

dan kemanusiaan. Dengan demikian, Majelis Ta‘lim Darul Bahar menjadi 

contoh nyata Islam yang bertransformasi secara kreatif di era digital, tanpa 

kehilangan dimensi spiritual dan kulturalnya. Digitalisasi di sini bukan 

sekadar adaptasi teknis, tetapi ekspresi iman yang menegaskan kembali 

relevansi Al-Qur’an dalam kehidupan modern. 



60  

BAGIAN 6 

TRANSFORMASI PENGAJARAN AL- 

QUR’AN DIGITAL DAN DAMPAKNYA 

TERHADAP KOMPETENSI 

KEAGAMAAN 

Perubahan pola belajar keagamaan di era digital menjadi fenomena paling 

mencolok yang diamati di ketiga majelis ta‘lim. Dari Nurussa’adah di 

Cikancung yang berakar pada tradisi tadarus konvensional, Darul Hasyimi di 

Soreang yang adaptif terhadap media sosial, hingga Darul Bahar di Cileunyi 

Kulon yang mengembangkan konten Qur’ani di YouTube—semuanya 

memperlihatkan arah baru dalam cara umat Islam menuntut ilmu agama. Pola 

belajar yang dulu menekankan pertemuan fisik dan interaksi langsung kini 

bertransformasi menjadi hybrid learning, di mana pengajaran Al-Qur’an 

berlangsung baik secara tatap muka maupun daring. 

Dinamika ini menunjukkan bahwa teknologi digital telah menjadi bagian 

integral dari ruang keagamaan masyarakat, bukan lagi sekadar alat bantu. 

Dalam konteks pengajaran Al-Qur’an, perubahan ini menandai pergeseran 

epistemologis: dari “belajar bersama guru” menuju “belajar melalui jaringan.” 

Meskipun tetap menjunjung sanad dan adab tradisional, akses terhadap ilmu 

agama kini diperluas melalui media daring. 

Namun di sisi lain, sebagian jamaah mengaku bahwa pengalaman spiritual 

dalam ruang digital terasa lebih dangkal. Bagi para ustadz, perubahan pola 

belajar ini memerlukan penyesuaian pedagogis dan mentalitas baru. 

Perubahan juga tampak pada cara jamaah memaknai waktu dan ruang dalam 

belajar agama. Jika dulu waktu pengajian ditentukan secara ketat—misalnya 



61  

malam tertentu di masjid—kini pembelajaran berlangsung asinkron, di mana 

jamaah dapat mengakses materi kapan saja. Ini mengarah pada fenomena 

ubiquitous learning (Garrison, 2016), yaitu pembelajaran yang tidak terikat 

oleh ruang dan waktu. 

Dalam kerangka sosiologis, perubahan ini menggeser hubungan antara 

komunitas, otoritas, dan spiritualitas. Otoritas ustadz tetap dihormati, namun 

kini bersanding dengan otoritas digital: algoritma YouTube, aplikasi Qur’an, 

dan media sosial yang ikut menentukan apa yang ditonton dan dipelajari. 

Seperti dicatat Campbell (2012), ruang digital menciptakan pluralitas otoritas 

di mana pesan agama berkompetisi dalam ruang yang lebih terbuka dan 

interaktif (Garıngan, 2021). 

Meskipun demikian, transformasi ini tidak berarti hilangnya tradisi. 

Sebaliknya, ketiga majelis menunjukkan kemampuan untuk menegosiasikan 

tradisi dengan teknologi. Dalam praktiknya, digitalisasi tidak menggantikan 

pertemuan tatap muka, melainkan memperluasnya. Model hybrid yang 

dikembangkan memungkinkan jamaah tetap menjaga aspek sosial, sambil 

memanfaatkan kemudahan akses pengetahuan. 

Fenomena ini menegaskan bahwa perubahan pola belajar keagamaan 

bukanlah bentuk sekularisasi, melainkan reartikulasi keagamaan dalam 

konteks teknologi. Di balik layar smartphone dan jaringan internet, semangat 

belajar Al-Qur’an tetap hidup, bahkan mungkin lebih inklusif.  

Dengan demikian, dinamika perubahan ini tidak hanya mencerminkan 

kemajuan teknis, tetapi juga menunjukkan proses pembaruan spiritual dalam 

kehidupan masyarakat Muslim kontemporer. Pengajaran Al-Qur’an berbasis 

digital bukan sekadar alat penyampaian ilmu, melainkan cermin dari 

pergulatan umat Islam untuk menemukan kembali makna ibadah di tengah 

dunia yang semakin terhubung. 

 



62  

Transformasi digital tidak hanya mengubah cara jamaah belajar Al- 

Qur’an, tetapi juga mendefinisikan ulang medium dakwah itu sendiri. Jika 

sebelumnya dakwah dilakukan melalui mimbar, majelis, atau pertemuan fisik, 

kini ruang dakwah telah meluas ke layar smartphone dan platform media 

sosial. Dalam konteks tiga majelis ta‘lim, fenomena ini tampak jelas dalam 

upaya para ustadz dan jamaah memanfaatkan teknologi sebagai sarana 

penyebaran nilai Qur’ani yang lebih luas dan adaptif terhadap zaman. 

Digitalisasi juga mengubah cara masyarakat mengakses dan 

menginternalisasi pesan Qur’ani. Melalui aplikasi seperti Umma, Qur’an 

Companion, dan Muslim Pro, jamaah kini dapat membaca, mendengar, bahkan 

mempelajari tafsir Al-Qur’an secara interaktif. Di Majelis Nurussa’adah, yang 

mayoritas jamaahnya berusia lanjut, aplikasi ini menjadi jembatan antara 

keterbatasan fisik dan semangat belajar. Kisah seperti ini menunjukkan 

bagaimana digitalisasi menciptakan inklusi keagamaan bagi kelompok yang 

sebelumnya terpinggirkan oleh keterbatasan usia atau mobilitas (Helsper, 

2021). 

Selain memperluas akses, media digital juga memunculkan dinamika baru 

dalam otoritas keagamaan. Dengan banyaknya ustadz dan penceramah yang 

hadir di ruang daring, jamaah kini memiliki pilihan lebih luas dalam 

menentukan rujukan. Fenomena ini sesuai dengan gagasan religious authority 

in flux (Campbell & Tsuria, 2021), di mana media digital memperluas sumber 

otoritas namun tetap meneguhkan pentingnya figur lokal sebagai penjaga 

keaslian makna agama. 

Namun, muncul pula tantangan etika dan otentisitas dalam penyebaran 

dakwah digital. Tidak semua konten yang viral membawa pesan Qur’ani yang 

mendalam. Beberapa jamaah Darul Bahar menilai bahwa dakwah di media 

sosial sering kali terlalu dangkal atau berorientasi pada popularitas. 

Digitalisasi bukan sekadar perubahan teknis dalam media dakwah, 



63  

melainkan proses sosial-religius yang memperluas ruang kehadiran Al-

Qur’an dalam kehidupan umat. Melalui media digital, dakwah kini menembus 

batas geografis dan demografis, menghadirkan Islam yang lebih partisipatif, 

dialogis, dan kontekstual. Namun, di balik kemudahan itu, tantangan menjaga 

keaslian makna dan adab Qur’ani tetap menjadi pekerjaan utama bagi para 

pengajar dan jamaah dalam era dakwah digital. 

Pada tingkat paling dasar, literasi digital mencakup kemampuan 

mengoperasikan perangkat dan mengakses konten keagamaan. Namun dalam 

konteks pengajaran Al-Qur’an, literasi ini meluas pada kemampuan 

memahami, memfilter, dan menilai otoritas agama di dunia maya. Hal ini 

tampak jelas di Majelis Nurussa’adah, di mana mayoritas jamaah adalah 

perempuan paruh baya yang baru mengenal smartphone beberapa tahun 

terakhir. 

Kutipan panjang ini menggambarkan proses literasi keagamaan yang tidak 

hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan epistemologis—yakni kemampuan 

menilai kebenaran berdasarkan akhlak dan kedalaman makna. Di Darul 

Hasyimi, tingkat literasi digital jamaah relatif lebih tinggi karena sebagian 

besar memiliki latar pendidikan formal menengah hingga sarjana. Mereka 

aktif memanfaatkan media sosial untuk memperdalam pengetahuan agama. 

Dari perspektif sosial, proses peningkatan literasi digital ini turut 

memperkuat rasa percaya diri religius jamaah. Akses terhadap sumber 

keagamaan yang lebih luas membuat mereka merasa lebih berdaya untuk 

belajar mandiri, tanpa sepenuhnya bergantung pada struktur otoritas formal.  

Perkembangan teknologi digital telah mengubah peran ustadz dan 

ustadzah dari sekadar penyampai ilmu menjadi mediator pengetahuan dan 

pengelola ruang keagamaan digital. Jika dulu otoritas keagamaan ditopang 

oleh kehadiran fisik, pengetahuan tekstual, dan karisma sosial, kini ia juga 

bergantung pada kemampuan beradaptasi dengan media baru dan membangun 



64  

kehadiran virtual yang otentik (Campbell & Tsuria, 2021). 

Salah satu ciri paling mencolok dari transformasi pengajaran Al- Qur’an 

di tiga majelis ta‘lim adalah munculnya peran aktif generasi muda—santri, 

remaja masjid, dan mahasiswa—dalam mengelola dan menyebarkan ajaran 

Qur’ani melalui media digital. Mereka tidak hanya menjadi peserta, tetapi juga 

fasilitator, konten kreator, dan jembatan teknologi antara ustadz senior dan 

jamaah. Fenomena ini menandai pergeseran penting dari otoritas tunggal 

menuju kolaborasi lintas generasi dalam pendidikan agama. 

Secara teologis, keterlibatan generasi muda ini memperkuat visi Islam 

transformatif: Islam yang tidak menolak perubahan, tetapi menuntun arah 

perubahan agar tetap berakar pada nilai-nilai Qur’ani. Kehadiran mereka di 

ruang digital membuktikan bahwa kemajuan teknologi tidak harus 

berseberangan dengan kesalehan, selama disertai dengan niat dan adab yang 

benar. 

Dalam konteks ini, digitalisasi tidak mengurangi spiritualitas, tetapi 

mendistribusikannya ke ruang-ruang kehidupan domestik. Kesalehan tidak 

lagi hanya muncul di tempat ibadah, tetapi juga di dapur, ruang tamu, bahkan 

di perjalanan menuju pasar—sebuah bentuk everyday spirituality 

(Ammerman, 2014). Namun, tidak semua jamaah memaknai pengalaman 

digital dengan positif. 

Digitalisasi dakwah membuka ruang luas bagi penyebaran ilmu dan nilai 

Islam, tetapi pada saat yang sama juga menimbulkan tantangan baru terkait 

adab, etika komunikasi, dan otentisitas dakwah. Jika di majelis tradisional 

adab diukur melalui gestur fisik seperti duduk sopan, menjaga pandangan, dan 

mendengarkan dengan khusyuk, maka di ruang digital, adab muncul dalam 

bentuk baru: pilihan kata di komentar, cara berbagi konten, hingga kejujuran 

dalam menyampaikan pesan. Generasi muda yang aktif di dunia digital juga 

menyadari pentingnya menjaga akhlak dalam interaksi daring. Pengalaman ini 



65  

menunjukkan dimensi baru dari jihad akhlak digital—upaya menahan ego dan 

membalas keburukan dengan kebaikan di ruang maya (Bunt, 2018). 

Dari sisi teologis, adab digital mencerminkan prinsip ihsan—berbuat baik 

dalam setiap tindakan, termasuk ketika berinteraksi dengan teknologi. Dalam 

perspektif Islam transformatif, penerapan adab di ruang digital menunjukkan 

bahwa modernitas tidak perlu dipertentangkan dengan spiritualitas, selama 

nilai-nilai dasar Islam tetap dijadikan kompas moral. 

Pada akhirnya, adab digital bukan hanya aturan moral, tetapi juga identitas 

spiritual umat Islam di era teknologi. Ustadz, ustadzah, santri, dan jamaah 

semuanya berperan dalam menjaga kesucian ruang maya agar tetap menjadi 

ladang dakwah yang bersih dari riya, provokasi, dan kebohongan. Dunia 

digital, dengan segala kebisingannya, menuntut kehadiran akhlak Qur’ani 

yang lebih sadar, sabar, dan autentik. 

Transformasi digital dalam pengajaran Al-Qur’an membawa kemajuan 

signifikan dalam akses dan jangkauan dakwah. Namun di balik perkembangan 

itu, terdapat berbagai tantangan struktural, kultural, dan teologis yang 

menghambat proses adaptasi. Tantangan ini tidak hanya bersifat teknis 

seperti sinyal dan perangkat, tetapi juga mencakup dimensi sosial—dari 

resistensi ideologis, kesenjangan literasi digital, hingga kekhawatiran terhadap 

komersialisasi dakwah. Secara umum, berbagai tantangan tersebut 

menunjukkan bahwa digitalisasi pengajaran Al-Qur’an bukan hanya proyek 

teknologis, tetapi juga proyek kultural dan spiritual. Diperlukan 

pendampingan literasi digital, pemahaman teologis yang terbuka, serta 

kebijakan komunitas yang mendukung adaptasi berkelanjutan. 

Dengan demikian, hambatan digitalisasi tidak semata-mata menjadi 

penghalang, melainkan cermin ujian moral dan spiritual umat. Dari 

keterbatasan jaringan hingga godaan popularitas, semuanya menuntut 

kesadaran baru: bahwa kemajuan digital harus selalu dibarengi dengan 



66  

kedewasaan iman, niat, dan adab Qur’ani. 

Sebelum hadirnya teknologi digital, aktivitas majelis ta‘lim berpusat pada 

pertemuan fisik. Kini, relasi sosial tidak lagi bergantung pada jarak dan 

kehadiran tubuh, melainkan pada interaksi berbasis jaringan (networked 

religiosity) (Campbell & Tsuria, 2021). Kutipan ini menunjukkan bahwa 

digitalisasi memperluas ruang sosial majelis dari komunitas geografis menjadi 

komunitas virtual lintas wilayah, di mana rasa kebersamaan dibangun melalui 

pengalaman spiritual bersama, bukan kedekatan fisik. 

Digitalisasi juga mengubah peta otoritas keagamaan. Dulu, ustadz atau 

ustadzah menjadi pusat tunggal pengetahuan, tetapi kini mereka berbagi peran 

dengan jamaah muda yang mengelola teknologi dan media. Pernyataan ini 

menggambarkan pergeseran dari otoritas hierarkis ke otoritas kolaboratif, di 

mana pengetahuan agama disebarkan melalui kerja sama lintas generasi (Bunt, 

2018). Digitalisasi, dalam konteks ini, bukan hanya memperluas akses, tetapi 

juga memberdayakan jamaah perempuan untuk tampil sebagai subjek aktif 

dalam dakwah, bukan sekadar objek pengajaran. 



67  

BAGIAN 7 

TANTANGAN DAN ADAPTASI 

MASYARAKAT DALAM PENGAJARAN 

AL-QUR’AN DIGITAL 

Peralihan dari sistem pengajaran Al-Qur’an tradisional menuju model 

digital di tingkat komunitas keagamaan pedesaan menghadirkan realitas sosial 

yang kompleks. Tiga majelis ta‘lim yang menjadi fokus penelitian, 

Nurussa’adah (Cikancung), Darul Hasyimi (Soreang), dan Darul Bahar 

(Cileunyi), digitalisasi pengajaran Qur’an berlangsung dengan ritme dan 

kapasitas yang berbeda. Di balik semangat adaptasi dan inovasi, tersimpan 

beragam tantangan yang bersumber dari keterbatasan literasi digital, akses 

teknologi, dan resistensi budaya religius. 

Bagi sebagian besar jamaah, terutama generasi lanjut usia, dunia digital 

merupakan ruang baru yang sulit dipahami. Pernyataan sederhana ini 

merepresentasikan realitas yang luas di komunitas rural Bandung: 

keterbatasan literasi digital bukan hanya soal teknis, tetapi juga soal 

kepercayaan dan rasa aman. Ketika teknologi dirasa asing, interaksi 

keagamaan digital pun diwarnai rasa canggung dan keraguan. Kondisi yang 

sama dijumpai di Majelis Nurussa’adah, yang jamaahnya didominasi ibu-ibu 

rumah tangga berusia di atas lima puluh tahun. Mereka terbiasa belajar Qur’an 

secara langsung dalam halaqah fisik, dengan tatapan ustadzah dan suasana 

hangat komunitas. 

Dari sini terlihat bahwa digitalisasi bukan sekadar persoalan teknologi, 

tetapi menyentuh dimensi spiritual dan kultural jamaah—mereka menilai 

keberagamaan tidak hanya dari hasil, tetapi juga dari “rasa” dan kehadiran 



68  

spiritual dalam proses belajar. Berbeda dengan Nurussa’adah, Darul Bahar di 

Cileunyi menunjukkan tingkat kesiapan digital yang lebih tinggi. Mayoritas 

jamaahnya adalah remaja dan santri muda yang sudah terbiasa menggunakan 

perangkat digital. Namun, mereka juga menghadapi tantangan baru: menjaga 

fokus dan kesungguhan dalam pembelajaran daring. 

Fenomena ini menggambarkan paradoks digitalisasi keagamaan: 

kemudahan akses tidak selalu berbanding lurus dengan kedalaman spiritualitas 

(Selwyn, 2016). Dalam konteks ini, kecepatan dan fleksibilitas menjadi pisau 

bermata dua: ia memperluas jangkauan, tetapi berpotensi menipiskan makna 

kehadiran religius. 

Selain hambatan literasi dan spiritualitas, ada pula ketimpangan 

infrastruktur yang memperparah jurang digital antarwilayah. Di daerah seperti 

Cikancung, sinyal internet kerap tidak stabil, sementara biaya kuota menjadi 

beban tersendiri bagi jamaah dengan penghasilan terbatas. Inisiatif seperti ini 

menunjukkan bentuk adaptasi spontan berbasis kearifan lokal—sebuah 

strategi pragmatis yang justru memperlihatkan ketangguhan sosial komunitas 

(Garıngan, 2021). 

Dari sisi budaya religius, masih ada sebagian jamaah yang meragukan 

kesahihan pembelajaran Qur’an melalui media digital. Mereka khawatir akan 

hilangnya “rasa sakral” dalam proses pengajaran. Kisah seperti ini 

memperlihatkan proses transisi budaya dari Islam tradisional berbasis ruang 

sakral menuju Islam digital berbasis niat dan kesadaran pribadi. Analisis awal 

terhadap kondisi tiga majelis ini menunjukkan bahwa digitalisasi pengajaran 

Qur’an di tingkat komunitas pedesaan berjalan inkremental, tidak seragam, 

dan sangat kontekstual. Perbedaan sosial- ekonomi, usia, dan latar pendidikan 

menghasilkan variasi kesiapan yang besar. 

Di satu sisi, generasi muda menjadi motor inovasi; di sisi lain, jamaah 

lanjut usia memerlukan pendampingan intensif. Hal ini sejalan dengan konsep 



69  

digital divide dalam kajian pendidikan modern, di mana kesenjangan bukan 

hanya terkait teknologi, tetapi juga kemampuan kognitif dan sosial untuk 

memanfaatkannya (Selwyn, 2016). 

Dalam perspektif Islam, situasi ini memperlihatkan pentingnya semangat 

ta‘awun (saling tolong-menolong) dan ukhuwah dalam menghadapi perubahan 

zaman. Ketika anak muda membantu orang tua memahami aplikasi Qur’an, 

ketika ustadzah mengubah metode dari tatap muka ke voice note, di situlah 

nilai-nilai ukhuwah digital dan lifelong learning menemukan maknanya. 

Dengan demikian, peta umum tantangan digitalisasi pengajaran Al- Qur’an 

menunjukkan bahwa hambatan teknis, sosial, dan kultural saling bertautan. 

Literasi digital yang rendah, keterbatasan infrastruktur, dan kecanggungan 

spiritual menjadi persoalan utama yang dihadapi masyarakat. Namun, di balik 

itu, muncul pula semangat adaptasi dan kesadaran baru bahwa pengajaran Al-

Qur’an bukan sekadar soal medium, melainkan proses berkelanjutan untuk 

menjaga hubungan manusia dengan wahyu di tengah dunia yang berubah. 

Salah satu tantangan paling menonjol dalam proses digitalisasi pengajaran 

Al-Qur’an adalah rendahnya literasi digital di kalangan jamaah senior. Bagi 

banyak ibu-ibu pengajian di Nurussa’adah dan Darul Hasyimi, dunia teknologi 

digital bukan hanya hal baru, melainkan juga menimbulkan rasa canggung dan 

ketakutan. Mereka terbiasa belajar melalui interaksi tatap muka, mendengar 

suara ustadz secara langsung, dan meniru bacaan Qur’an dengan sentuhan 

koreksi personal. Transisi menuju pembelajaran berbasis media digital terasa 

seperti melangkah ke ruang asing yang penuh risiko kesalahan. 

Fenomena ini selaras dengan konsep digital literacy menurut Garrison 

(2016), yang menekankan bahwa literasi digital bukan sekadar kemampuan 

teknis mengoperasikan perangkat, tetapi juga mencakup kemampuan 

menyeleksi, menafsirkan, dan menginternalisasi informasi secara reflektif 

(Garrison, 2016). Dalam konteks religius, ini berarti memahami konten 



70  

Qur’an secara sadar dan berhati-hati, bukan sekadar mengonsumsi secara 

pasif. 

Namun, tantangan terbesar bagi jamaah senior bukan hanya teknis atau 

moral, melainkan kognitif. Bagi mereka, mengingat langkah-langkah teknis 

seperti membuka tautan, mengatur volume, atau menyimpan file terasa seperti 

beban mental yang menguras energi. Situasi ini memperlihatkan bahwa literasi 

digital pada jamaah senior lebih bersifat afektif daripada kognitif. Kunci 

keberhasilan bukan hanya pelatihan teknis, tetapi juga pendekatan emosional 

yang menumbuhkan rasa aman dan percaya diri. 

Di sisi lain, keterlibatan generasi muda sebagai pendamping digital bagi 

orang tua menciptakan pola baru dalam pendidikan Islam komunitas. Jika 

dahulu peran pengajaran bersifat vertikal—ustadz mengajar jamaah—kini 

muncul model horizontal di mana anak membantu orang tua memahami 

teknologi. Dalam banyak kasus, terjadi apa yang disebut reverse pedagogy, 

yaitu ketika pengetahuan duniawi (teknologi) diajarkan oleh anak kepada 

orang tua, namun tetap dalam bingkai hormat dan kasih. Kisah ini 

menggambarkan terwujudnya solidaritas lintas generasi, di mana dakwah 

digital menjadi ruang saling asah antara pengetahuan modern dan 

kebijaksanaan spiritual. 

Dalam perspektif Islam, proses belajar sepanjang hayat merupakan 

kewajiban moral. Hadis Nabi yang masyhur menyebutkan: “Tuntutlah ilmu 

dari buaian hingga ke liang lahat.” (HR. Muslim). Prinsip thalabul ‘ilm ini 

menemukan relevansi baru dalam era digital. Jamaah senior yang belajar 

membuka aplikasi Qur’an, meski dengan kesulitan, sejatinya sedang 

melanjutkan jihad intelektual dalam bentuk kontemporer—jihad melawan 

ketidaktahuan dan ketakutan terhadap perubahan. 

Secara teoritis, kondisi ini juga menegaskan pentingnya lifelong learning 

dalam Islam: bahwa belajar adalah ibadah yang tidak dibatasi usia dan ruang. 



71  

Dalam konteks digital, pembelajaran Al-Qur’an menjadi bagian dari 

perjalanan spiritual yang lebih luas: dari ketidaktahuan menuju pemahaman, 

dari rasa takut menuju keberanian untuk menyentuh wahyu melalui media 

baru. 

Dengan demikian, rendahnya literasi digital di kalangan jamaah senior 

bukan semata hambatan, tetapi ruang spiritual untuk bertumbuh. Setiap klik 

yang salah, setiap kekhawatiran terhadap konten, dan setiap kesabaran belajar 

ulang adalah bagian dari proses menuju pemahaman Qur’an yang lebih dalam. 

Tantangan kognitif ini bukan tanda keterbelakangan, tetapi bukti bahwa iman 

masih hidup—karena meski medianya berubah, semangat mencari ilmu tetap 

menjadi inti dari keberagamaan yang autentik. 

Selain literasi digital, hambatan infrastruktur teknologi menjadi tantangan 

paling konkret dalam pengajaran Al-Qur’an berbasis digital di tingkat 

komunitas. Di wilayah pedesaan di Cikancung dan Cileunyi, sinyal internet 

yang tidak stabil, keterbatasan perangkat, serta biaya kuota yang tinggi 

menjadi faktor yang sering kali membatasi akses masyarakat terhadap 

kegiatan keagamaan daring. Dalam konteks ini, digitalisasi dakwah tidak 

hanya berbicara tentang kemampuan individu, tetapi juga tentang 

ketimpangan struktural dalam akses terhadap teknologi. 

Dari perspektif teori digital poverty, hambatan ini menunjukkan 

bagaimana ketidakmerataan teknologi menciptakan bentuk baru dari eksklusi 

religius (Selwyn, 2016). Mereka yang tidak memiliki perangkat, koneksi stabil, 

atau kemampuan ekonomi memadai sering kali terpinggirkan dari ruang belajar 

keagamaan modern. Namun, di sisi lain, situasi ini juga memunculkan bentuk 

social innovation berbasis nilai Islam—seperti rekaman suara, pengajian 

offline dengan distribusi file, hingga penggunaan HP anak sebagai sarana 

ibadah keluarga. Dengan demikian, hambatan infrastruktur di tiga majelis 

ta‘lim ini menggambarkan bahwa digitalisasi dakwah tidak dapat berjalan di 



72  

ruang hampa teknologi. Ia menuntut dukungan sosial, ekonomi, dan kebijakan 

yang berpihak pada masyarakat bawah. Namun di balik segala keterbatasan, 

muncul kekuatan baru: semangat jamaah untuk terus belajar Qur’an dengan 

cara apa pun, di bawah kondisi apa pun. 

Salah satu kekhawatiran terbesar masyarakat dalam proses digitalisasi 

pengajaran Al-Qur’an bukan terletak pada teknologinya, melainkan pada 

otentisitas konten keagamaan yang beredar di internet. Bagi jamaah majelis 

ta‘lim, dunia digital adalah ruang yang luas dan ambigu—di dalamnya 

bercampur antara ilmu dan iklan, antara wahyu dan opini, antara ustadz sejati 

dan penceramah populer yang belum tentu berotoritas. 

Pernyataan ini menyingkap persoalan mendasar tentang otoritas 

keagamaan di era digital, di mana batas antara yang sahih dan yang palsu 

menjadi kabur. Dalam konteks Islam tradisional, ilmu selalu disertai sanad— 

rantai otoritas yang memastikan keaslian pengetahuan. Namun, dalam dunia 

digital, rantai itu terputus dan digantikan oleh algoritma. 

Ungkapan ini menunjukkan bagaimana pengalaman keagamaan digital 

sering kali bersifat fragmentaris—terpotong-potong, tanpa konteks, dan tanpa 

bimbingan personal. Bagi jamaah yang terbiasa belajar dalam ruang sosial 

yang hangat, dunia digital terasa seperti ruang tanpa guru. 

Kondisi ini mencerminkan apa yang disebut Campbell (2012) sebagai 

“shifting religious authority”—pergeseran otoritas dari institusi ke individu, 

dari guru spiritual ke figur digital. Di satu sisi, fenomena ini membuka ruang 

baru bagi akses keagamaan yang lebih luas (Campbell, 2012). Namun di sisi 

lain, ia juga menimbulkan ketegangan epistemologis: siapa yang berhak 

menafsirkan kebenaran dalam ruang digital yang tak berbatas? 

Dalam situasi ini, peran guru agama berubah dari sekadar pengajar 

menjadi kurator kebenaran digital. Ia bukan hanya mentransmisikan ilmu, tapi 

juga memfilter dan mengarahkan jamaah agar tidak terjebak pada 



73  

misinformasi keagamaan. Masalah otentisitas juga muncul dalam bentuk 

keraguan terhadap media digital itu sendiri sebagai sarana ibadah. Sebagian 

jamaah merasa tidak yakin apakah membaca Qur’an dari aplikasi memiliki 

nilai sakral yang sama dengan membaca dari mushaf. 

Kekhawatiran seperti ini memperlihatkan konflik simbolik antara tradisi 

dan modernitas. Dalam budaya Islam lokal, mushaf bukan sekadar teks, tetapi 

simbol kesucian. Sementara gawai dianggap duniawi, banal, dan profan. Proses 

rekonsiliasi keduanya membutuhkan waktu dan pembimbing yang sabar. 

Pernyataan ini mencerminkan pergeseran paradigma di kalangan generasi 

muda Islam: otentisitas tidak lagi bergantung pada benda atau bentuk, 

melainkan pada intensi dan kesadaran. Ini sejalan dengan pandangan 

Ammerman (2014) bahwa agama di era digital semakin bersifat experiential—

didefinisikan bukan oleh ritual formal, tetapi oleh pengalaman pribadi yang 

reflektif (Ammerman, 2014). Namun, bagi generasi tua, paradigma ini belum 

sepenuhnya diterima. Pandangan ini menegaskan posisi Islam tradisional 

terhadap modernitas: adaptif, tapi selektif. Digitalisasi dakwah diterima sejauh 

tidak mengaburkan prinsip otentisitas ilmu dan adab keilmuan. 

Secara sosiologis, kekhawatiran terhadap otentisitas ini juga menjadi 

mekanisme kontrol sosial dalam menjaga kemurnian ajaran. Jamaah yang ragu 

tidak berarti menolak, tetapi menunjukkan kesadaran kritis terhadap otoritas 

baru di ruang digital. Dalam hal ini, sikap skeptis bukan tanda ketertinggalan, 

melainkan bagian dari proses pembelajaran epistemologis—bagaimana 

masyarakat belajar membedakan antara informasi dan ilmu. 

Di tengah berbagai hambatan infrastruktur dan keterbatasan literasi digital 

jamaah senior, generasi muda muncul sebagai aktor kunci dalam proses 

adaptasi internal majelis ta‘lim terhadap era digital. Mereka tidak hanya 

berfungsi sebagai pembelajar baru, tetapi juga sebagai jembatan pengetahuan, 

penerjemah teknologi, dan penggerak inovasi sosial. Dalam konteks ini, 



74  

dakwah dan pengajaran Al-Qur’an berbasis digital di tingkat komunitas tidak 

bisa dilepaskan dari semangat, kreativitas, dan solidaritas generasi muda. 

Fenomena ini juga memperlihatkan pergeseran ekologi dakwah di tingkat 

komunitas. Jika sebelumnya pengetahuan keagamaan hanya beredar melalui 

halaqah tatap muka, kini ia juga mengalir melalui grup digital, tautan, dan 

rekaman suara. Dalam bahasa Campbell (2012), generasi muda berperan 

sebagai “digital mediators”—individu yang menjembatani ruang sakral dan 

ruang virtual tanpa menghilangkan makna spiritual di antara keduanya 

(Campbell, 2012). 

Dari perspektif sosial, keterlibatan generasi muda ini juga menumbuhkan 

solidaritas baru antar generasi. Proses pembelajaran Qur’an kini tidak lagi 

hanya satu arah, tetapi bersifat resiprokal. Anak muda mengajarkan teknologi, 

sementara orang tua menanamkan adab dan kesabaran. Keterlibatan emosional 

semacam ini memperkuat nilai ukhuwah di tengah transformasi digital, di 

mana teknologi tidak memecah, tetapi justru menyatukan komunitas. 

Dengan demikian, peran generasi muda dalam adaptasi digital bukan 

hanya teknis, tetapi juga spiritual dan kultural. Mereka menjaga 

kesinambungan tradisi sambil membuka pintu bagi inovasi. Di tangan mereka, 

dakwah digital bukan sekadar modernisasi, tetapi tajdid—pembaharuan yang 

berakar pada nilai-nilai Qur’ani tentang ilmu, niat, dan kebersamaan. 

Proses digitalisasi pengajaran Al-Qur’an tidak berlangsung secara 

ekstrem—tidak sepenuhnya daring, dan tidak pula meninggalkan tradisi tatap 

muka. Ketiga majelis ta‘lim yang menjadi fokus penelitian menunjukkan 

kecenderungan serupa: munculnya model pembelajaran campuran atau 

blended learning yang menggabungkan keintiman halaqah tradisional dengan 

fleksibilitas media digital. Model ini tumbuh secara alami, bukan hasil 

kebijakan formal, tetapi hasil adaptasi sosial yang berakar pada kebutuhan 

jamaah dan nilai-nilai lokal tentang keseimbangan dalam beragama. 



75  

Pernyataan ini menegaskan karakter khas blended learning versi 

komunitas religius: bukan sekadar menggabungkan dua sistem, tetapi 

menciptakan keseimbangan spiritual antara ruang nyata dan ruang digital. 

Model serupa diterapkan di Darul Hasyimi, yang awalnya mengandalkan 

kegiatan pengajian rutin di masjid, lalu mengintegrasikan media daring saat 

pandemi dan terus mempertahankannya hingga kini. Pola ini memperluas 

ruang belajar dan menegaskan bahwa teknologi digital tidak harus menghapus 

nilai kehadiran, melainkan memperluas jangkauannya. 

Namun, blended learning dalam konteks pengajaran Qur’an tidak hanya 

soal efisiensi, melainkan juga pembentukan makna spiritual baru. Pernyataan 

ini menunjukkan bahwa ruang digital memungkinkan munculnya bentuk baru 

dari tadabbur—perenungan Qur’an secara personal dan berulang. Dalam 

bahasa Garrison (2016), hal ini menandai transisi dari collaborative learning 

menuju self-regulated learning, di mana jamaah menjadi lebih mandiri secara 

spiritual tanpa kehilangan akar komunitasnya (Garrison, 2016). 

Di Majelis Darul Bahar, blended learning justru mendorong keterlibatan 

anak muda dalam proses kreatif dakwah. Inovasi seperti ini memperlihatkan 

bagaimana teknologi menjadi sarana memperkaya proses belajar Qur’an, 

bukan menggantikannya. Para santri dan remaja majelis berperan sebagai co-

creator dalam proses pembelajaran, menghidupkan semangat kolaboratif yang 

lebih egaliter. 

Salah satu kekuatan utama dari model blended learning ini adalah 

kemampuannya menjaga “rasa jamaah” (communitas) yang menjadi inti dari 

budaya majelis ta‘lim. Dalam pengajian tatap muka, jamaah merasakan 

kehangatan spiritual dan kebersamaan emosional. Sementara dalam pengajian 

daring, mereka mendapatkan akses fleksibel dan kesempatan memperdalam 

ilmu secara mandiri. Kombinasi keduanya menciptakan keseimbangan antara 

dimensi sosial dan personal dalam ibadah. 



76  

Namun, adaptasi ini juga memunculkan tantangan baru. Pernyataan ini 

menggambarkan dilema klasik dalam sistem blended learning: kenyamanan 

digital berpotensi menurunkan komitmen sosial. Oleh karena itu, ustadz dan 

pengurus majelis berperan penting sebagai penjaga ritme spiritual komunitas. 

Dalam perspektif Islam, model blended learning ini sejalan dengan 

prinsip tawazun—keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara modernitas 

dan tradisi. Pernyataan tersebut memperlihatkan bahwa integrasi antara 

halaqah fisik dan daring tidak hanya efisien, tetapi juga etis dan spiritual. 

Digitalisasi pengajaran Al-Qur’an di tingkat majelis ta‘lim bukan hanya 

menghadirkan perubahan dalam metode belajar, tetapi juga melahirkan bentuk 

baru solidaritas sosial dan spiritualitas komunitas. Di tengah keterbatasan 

infrastruktur dan ketimpangan literasi digital, para jamaah, ustadz, dan santri 

membangun jejaring saling bantu yang memperkuat rasa kebersamaan. 

Transformasi ini tidak lahir dari kebijakan luar, melainkan dari dinamika 

internal komunitas Islam yang menempatkan ukhuwah (persaudaraan) sebagai 

nilai dasar dakwah. 

Fenomena ini paling terlihat jelas di Majelis Darul Hasyimi, di mana 

jamaah dan santri muda bekerja sama mengelola grup pengajian daring. 

Kutipan ini menggambarkan munculnya digital communitas—ruang religius 

baru yang berfungsi bukan hanya untuk transfer ilmu, tapi juga sebagai 

jaringan dukungan emosional dan spiritual. Hal serupa ditemukan di Majelis 

Nurussa’adah, tempat ibu-ibu jamaah yang semula kesulitan mengikuti 

pengajian daring kini saling membantu satu sama lain. 

 

Fenomena ini memperlihatkan transformasi partisipasi dakwah dari 

bentuk vertikal (ustadz ke jamaah) menjadi horizontal (kolaboratif) di mana 

setiap anggota komunitas berkontribusi sesuai kemampuannya. Dalam bahasa 

Garrison (2016), ini disebut socially shared cognition—pengetahuan yang 



77  

tumbuh melalui interaksi sosial dan kolaborasi (Garrison, 2016). Solidaritas 

digital ini juga memperlihatkan dimensi gender dan generasi yang menarik. Di 

banyak kasus, kolaborasi lintas usia dan jenis kelamin memperkuat dinamika 

sosial majelis. 

Hal ini menunjukkan bahwa digitalisasi, yang sering dikhawatirkan 

memisahkan generasi, justru dapat menjadi jembatan antar generasi dan antar 

peran sosial. Solidaritas komunitas digital juga berdampak pada perubahan 

persepsi terhadap belajar Qur’an itu sendiri. Jika sebelumnya mengaji 

dipahami sebagai aktivitas ritual dalam ruang tertentu, kini ia menjadi praktik 

sosial yang hidup di mana saja. Pernyataan ini mencerminkan bentuk 

embedded spirituality (Ammerman, 2014)—spiritualitas yang melekat dalam 

kehidupan sehari-hari dan tidak lagi bergantung pada ruang sakral yang fisik. 

Fenomena ini tidak hanya meningkatkan akses terhadap ilmu, tetapi juga 

memperkuat etos gotong royong digital. Jamaah berbagi kuota, perangkat, dan 

bahkan waktu untuk memastikan tidak ada yang tertinggal dalam proses 

belajar. Bentuk solidaritas semacam ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai 

Islam seperti sedekah dan ta‘awun diterjemahkan ke dalam konteks teknologi 

modern. Amal saleh tidak lagi hanya berupa tenaga fisik, tetapi juga dukungan 

digital yang memungkinkan kelangsungan ilmu dan ibadah. 

Dari perspektif teori sosial, munculnya komunitas belajar digital di tiga 

majelis ini membuktikan bahwa teknologi tidak serta merta 

mengindividualisasi praktik keagamaan. Justru sebaliknya, ia menciptakan 

ruang baru bagi collective spirituality—spiritualitas yang tumbuh dari 

interaksi sosial dan empati bersama. Campbell (2012) menyebut fenomena ini 

sebagai networked religion, di mana nilai keagamaan dipraktikkan melalui 

jaringan yang saling terhubung dan dinamis (Campbell, 2012). Dalam 

kerangka Islam, semangat ini menggambarkan aktualisasi nilai ukhuwah 

Islamiyah yang hidup di tengah perubahan zaman. Ukhuwah tidak hanya 



78  

berarti persaudaraan darah atau sesama jamaah masjid, tetapi juga 

persaudaraan spiritual di ruang digital. 

Dengan demikian, penguatan komunitas belajar digital di tiga majelis 

ta‘lim menunjukkan bahwa teknologi dapat menjadi sarana penyatu, bukan 

pemecah. Ia membuka ruang baru bagi ukhuwah, infak digital, dan belajar 

sepanjang hayat dalam bingkai Qur’ani. Transformasi ini membuktikan 

bahwa Islam di akar rumput mampu beradaptasi dengan modernitas tanpa 

kehilangan ruh kebersamaan dan adab spiritualnya. 



79  

BAGIAN 8 

UU ITE, ETIKA DAKWAH, DAN 

KESADARAN HUKUM DIGITAL 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap dakwah di 

tingkat komunitas keagamaan. Transformasi ini bukan hanya menciptakan 

kemudahan dalam penyebaran ilmu, tetapi juga menghadirkan tantangan baru 

dalam memahami batas hukum dan etika. Bagi jamaah majelis ta‘lim 

tradisional seperti Nurussa’adah, Darul Hasyimi, dan Darul Bahar, dunia 

digital adalah ruang yang serba cepat, terbuka, dan sekaligus berisiko. 

Kesadaran akan keberadaan Undang-Undang Informasi dan Transaksi 

Elektronik (UU ITE) mulai tumbuh, namun masih diiringi rasa canggung dan 

takut salah langkah. 

Ungkapan ini menggambarkan pergeseran penting dalam kesadaran 

masyarakat: dari semangat berbagi menuju kehati-hatian digital. Dakwah yang 

sebelumnya spontan dan intuitif kini mulai dibingkai oleh pertimbangan 

hukum dan tanggung jawab moral. Bagi sebagian jamaah, UU ITE dipahami 

bukan sebagai ancaman, melainkan pengingat bahwa dakwah juga harus 

beradab di dunia maya. 

Pernyataan ini memperlihatkan upaya sintesis antara hukum positif dan 

moralitas Islam. Dalam praktiknya, para ustadz di majelis tidak menolak 

regulasi digital, melainkan menafsirkannya sebagai perpanjangan dari prinsip 

akhlaq al-karimah dalam berdakwah. Kesadaran hukum digital di kalangan 

jamaah memang masih terbatas, tetapi mulai menunjukkan pola peningkatan. 

Sebagian besar jamaah mengetahui istilah “UU ITE” dari ceramah ustadz 

atau dari pengalaman anggota keluarga yang aktif bermedia sosial. Kutipan 

ini menggambarkan munculnya kesadaran hukum berbasis pengalaman sosial, 



80  

bukan karena membaca peraturan secara langsung, tetapi melalui tafsir moral 

dan bimbingan ustadzah di komunitas. 

Menurut Campbell (2012), proses ini mencerminkan gejala yang disebut 

“vernacular digital ethics”—etika digital yang tumbuh dari bawah, 

berdasarkan nilai-nilai budaya dan agama lokal (Campbell, 2012). Di kalangan 

majelis ta‘lim, UU ITE tidak dilihat sebagai teks hukum formal, melainkan 

sebagai aturan moral baru yang disakralkan oleh konteks religius. 

Fenomena ini juga menandakan adanya pergeseran peran ulama dan 

ustadz dalam era digital. Jika sebelumnya mereka menjadi penjaga tafsir teks 

keagamaan, kini mereka juga berfungsi sebagai pendidik hukum digital. 

Pernyataan ini menunjukkan pergeseran epistemologis: dakwah tidak lagi 

hanya berorientasi pada isi pesan, tetapi juga pada tanggung jawab 

penyebarannya. Muncul pula kekhawatiran baru di kalangan jamaah terhadap 

penyalahgunaan identitas keagamaan di dunia maya 

Dalam konteks ini, praktik tabayyun—prinsip verifikasi dalam Islam—

mengalami pembaruan makna sebagai mekanisme hukum dan etika di ruang 

digital. Analisis fenomena ini memperlihatkan bahwa kesadaran hukum digital 

di masyarakat religius tidak bersifat legalistik, tetapi normatif-moral. Jamaah 

tidak menafsirkan UU ITE secara teknis, melainkan menempatkannya dalam 

bingkai keimanan dan adab. Mereka memahami bahwa setiap tindakan di 

media sosial memiliki konsekuensi hukum dan spiritual sekaligus. Dalam 

bahasa Sulastri & Cartin-Pecson (2024), hal ini termasuk dalam kategori 

cyber-ethical religiosity—yakni integrasi antara kesadaran etis, hukum, dan 

spiritual dalam perilaku digital umat beragama (Sulastri & Cartin-Pecson, 

2024). 

Selain itu, fenomena ini juga memperlihatkan bahwa dakwah digital telah 

menciptakan ruang baru bagi pendidikan hukum yang partisipatif. Masyarakat 

tidak lagi menunggu sosialisasi formal dari pemerintah, tetapi membangun 



81  

pemahaman hukum melalui diskusi internal majelis. Dalam pengajian daring, 

ustadz seringkali menyisipkan penjelasan ringan tentang etika berbagi konten, 

seperti larangan memotong video tanpa izin atau menambah caption yang 

menyesatkan. 

Ucapan ini mencerminkan konsep hukum dalam Islam yang tidak sekadar 

bersifat represif, tetapi edukatif. UU ITE pun diterjemahkan secara lokal 

sebagai pelindung moral masyarakat digital, bukan sebagai instrumen 

hukuman semata. Dari observasi lapangan di tiga majelis, terlihat bahwa 

pemahaman hukum digital di kalangan jamaah berkembang secara organik, 

seiring meningkatnya interaksi mereka dengan media digital dakwah. Mereka 

mulai menanamkan prinsip tabayyun dan amanah dalam setiap aktivitas 

daring. Di sisi lain, ustadz dan pengurus majelis berperan sebagai mediator 

antara hukum negara dan etika Islam, menjembatani dunia hukum positif 

dengan nilai-nilai akhlaq al-karimah. 

Dengan demikian, persepsi masyarakat terhadap hukum digital dalam 

konteks dakwah Qur’ani menunjukkan adanya sinkretisme positif antara 

norma agama dan kesadaran hukum modern. UU ITE bukan hanya dipahami 

sebagai instrumen yuridis, tetapi juga sebagai ruang moral baru tempat iman 

dan akal bekerja bersama. Masyarakat mungkin belum sepenuhnya paham 

pasal-pasalnya, tetapi mereka mulai memahami esensinya: bahwa berdakwah 

di dunia digital adalah bagian dari amanah yang menuntut tanggung jawab 

hukum, sosial, dan spiritual sekaligus. 

Dalam kehidupan keagamaan masyarakat, hukum tidak pernah berdiri 

sendiri sebagai teks normatif. Ia selalu dipahami melalui lensa moral dan 

spiritual yang hidup di tengah komunitas. Hal ini tampak jelas dalam cara 

jamaah majelis ta‘lim menafsirkan UU ITE bukan sekadar sebagai perangkat 

hukum duniawi, tetapi sebagai bagian dari akhlaq al-karimah—akhlak mulia 

yang menjadi landasan setiap perilaku Muslim, termasuk dalam berdakwah di 



82  

ruang digital. 

Pernyataan ini menunjukkan kesadaran teologis yang dalam—bahwa 

hukum digital bukanlah realitas asing bagi Islam, melainkan perpanjangan dari 

prinsip moral klasik. UU ITE bagi sebagian besar ustadz dianggap sebagai 

sistem formal yang memperkuat nilai-nilai kejujuran (sidq), amanah, dan 

kehati-hatian dalam berbicara. 

Konsep akhlaq al-karimah dalam Islam berakar pada ajaran Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

yang menekankan integrasi antara iman dan tindakan sosial. Dalam konteks 

digital, nilai-nilai seperti amanah (tanggung jawab), tabligh (menyampaikan 

dengan benar), dan hikmah (kebijaksanaan) menjadi pondasi moral yang 

sejalan dengan semangat hukum positif. UU ITE melarang penyebaran 

informasi palsu, ujaran kebencian, dan pencemaran nama baik; Islam pun 

lebih dulu menegaskan larangan serupa melalui prinsip qaulan sadīdan— 

ucapan yang lurus dan benar (QS. Al-Ahzab [33]: 70). 

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa moralitas Islam di ruang digital 

dihayati secara praktis dan afektif, bukan melalui wacana hukum abstrak. 

Kesadaran akan amanah digital tumbuh dari rasa takut pada kesalahan 

spiritual, bukan semata kekhawatiran terhadap sanksi hukum. 

Menurut Sulastri & Cartin-Pecson (2024), kesadaran seperti ini 

mencerminkan bentuk cyber ethics berbasis kebajikan (virtue-based cyber 

ethics), yakni ketika perilaku digital diatur oleh nilai-nilai batin seperti 

kejujuran, kebijaksanaan, dan tanggung jawab moral (Sulastri & Cartin-

Pecson, 2024). Dalam paradigma ini, hukum dan etika tidak lagi dipisahkan; 

UU ITE menjadi instrumen legal yang hidup dalam kesadaran moral religius 

masyarakat. 

Dalam pandangan ini, hukum digital menjadi refleksi sekuler dari hukum 

moral Islam. Ia tidak diposisikan sebagai sistem yang bertentangan, tetapi 

sebagai mekanisme sosial yang menegakkan nilai yang sama—yakni 



83  

maslahah, kemaslahatan umat. Di sisi lain, pendekatan integratif ini juga 

memperlihatkan bagaimana masyarakat religius memaknai hukum bukan 

dalam bingkai formalistik, melainkan etik-religius. UU ITE tidak dibaca 

melalui pasal-pasalnya, melainkan melalui prinsip moral Islam: jangan 

menyakiti orang lain, jangan menyebar kebohongan, dan jangan menipu 

publik. Ini sejalan dengan konsep maqasid al-shari‘ah, di mana setiap hukum, 

termasuk hukum digital, pada dasarnya bertujuan menjaga lima hal utama: 

agama, jiwa, akal, harta, dan kehormatan. 

Refleksi ini menggambarkan integrasi hukum dan moral dalam keseharian 

jamaah—mereka menyadari bahwa UU ITE tidak menggantikan nilai agama, 

tetapi memperkuat kesadaran bertanggung jawab sebagai Muslim dan warga 

negara. 

Analisis lapangan ini memperlihatkan bahwa dalam praktiknya, akhlak al-

karimah menjadi bingkai epistemologis bagi penafsiran hukum digital. Ketika 

jamaah membahas UU ITE, yang mereka pahami bukanlah regulasi teknis, 

melainkan moralitas: bolehkah saya menulis ini, apakah bermanfaat, apakah 

membuat orang tersinggung, apakah niat saya benar? Pertanyaan-pertanyaan 

itu adalah bentuk ijtihad sosial yang tumbuh dari spiritualitas sehari-hari. 

Dengan demikian, integrasi UU ITE dan akhlak al-karimah melahirkan 

paradigma baru dalam dakwah digital: dakwah beretika, bermoral, dan 

berbasis tanggung jawab hukum. Di dalamnya, kejujuran (sidq) menjadi 

hukum, amanah menjadi prinsip keamanan digital, dan tabligh menjadi 

kewajiban etis untuk menyebarkan kebenaran dengan hikmah. 

Integrasi ini menunjukkan bahwa masyarakat religius di Bandung telah 

menemukan jalan tengah antara norma hukum modern dan nilai-nilai Islam 

klasik. UU ITE tidak sekadar membatasi kebebasan dakwah, tetapi justru 

memperluas maknanya menjadi praktik sosial yang penuh kesadaran moral. 

Dalam konteks ini, dakwah digital bukan hanya tentang menyebarkan ayat, 



84  

tetapi juga tentang menjaga kemuliaan akhlak di ruang virtual—di mana setiap 

klik adalah pilihan etis, dan setiap unggahan adalah bentuk 

pertanggungjawaban di hadapan hukum dan Tuhan sekaligus. 

Fenomena penyebaran hoaks dan disinformasi keagamaan merupakan 

salah satu tantangan terbesar dalam era dakwah digital. Masyarakat di tingkat 

akar rumput, terutama jamaah majelis ta‘lim, kini menghadapi derasnya arus 

informasi religius yang tidak selalu benar. Media sosial dan aplikasi pesan 

seperti WhatsApp telah menjadi ruang utama dakwah, tetapi juga menjadi 

ladang bagi penyebaran ayat dan hadis yang tidak terverifikasi. Di titik inilah 

muncul kebutuhan akan tabayyun digital—verifikasi berbasis nilai Islam di 

dunia siber. 

Pernyataan ini memperlihatkan bagaimana rasa malu dan tanggung jawab 

moral menjadi pintu masuk bagi kesadaran verifikasi. Jamaah belajar dari 

pengalaman salah, bukan dari pelatihan formal. Kesadaran untuk tidak 

menyebarkan hoaks tumbuh secara sosial, berawal dari interaksi keluarga dan 

komunitas. Dalam konteks Islam, praktik tabayyun—memeriksa dan 

memastikan kebenaran informasi—bukanlah konsep baru. Ia berakar pada 

firman Allah dalam QS. Al-Hujurat [49]: 6, “Wahai orang-orang beriman, jika 

datang kepadamu orang fasik membawa berita, maka periksalah dengan 

teliti...” Prinsip ini kini dihidupkan kembali dalam bentuk tabayyun digital, 

yakni etika verifikasi sebelum klik “share.” 

Refleksi ini menunjukkan upaya menafsirkan prinsip tabayyun dalam 

konteks digital, di mana dosa dan hukum saling bertautan. Namun, tantangan 

terbesar bagi jamaah bukan hanya niat baik, melainkan kurangnya 

kemampuan literasi digital. Pernyataan ini menyingkap ketegangan antara 

iman dan informasi, antara keyakinan terhadap simbol-simbol agama dengan 

kebutuhan rasional untuk memverifikasi. Menurut Sulastri & Cartin-Pecson 

(2024), fenomena ini termasuk dalam bentuk religious information disorder, 



85  

yaitu ketika konten keagamaan disebarkan tanpa konteks, kehilangan sumber 

otentik, dan dikonsumsi secara emosional (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024). 

Dalam situasi seperti ini, masyarakat religius memerlukan mekanisme etika 

digital yang berpadu dengan spiritualitas. Islam sendiri telah lama 

menekankan pentingnya sanad—rantai keilmuan yang dapat diverifikasi. 

Dalam dunia digital, prinsip sanad ini mengalami transformasi epistemologis 

menjadi “sanad siber.” 

Pandangan ini sangat signifikan. Ia menunjukkan bagaimana otoritas 

keagamaan berpindah dari ruang fisik ke ruang digital, dan jamaah kini belajar 

membaca tanda-tanda otoritas baru: verified account, tautan resmi, dan 

reputasi daring. Dalam praktiknya, proses tabayyun digital di kalangan majelis 

ta‘lim berlangsung melalui tiga tahap: 

a. Identifikasi sumber, yakni memastikan nama ustadz atau lembaga 

yang memproduksi konten. 

b. Konsultasi kolektif, di mana jamaah berdiskusi di grup atau 

menanyakan kepada ustadz. 

c. Konfirmasi moral, yaitu menimbang apakah isi pesan bermanfaat 

atau justru menimbulkan keresahan. 

Ketiga tahap ini menciptakan pola verifikasi kolektif berbasis iman— 

bukan sekadar proses rasional, tetapi juga moral dan emosional. Menariknya, 

di banyak majelis, fenomena ini juga melahirkan peran baru bagi generasi 

muda sebagai “mediator digital.” Para pemuda seperti An. berfungsi sebagai 

penghubung antara dunia teknologi dan dunia religius. Mereka bukan hanya 

mengajari cara menggunakan aplikasi, tetapi juga memperkenalkan etika 

bermedia yang islami. Dalam bahasa Garrison (2016), proses ini 

mencerminkan community of inquiry—yakni kolaborasi belajar yang 

menggabungkan aspek kognitif, sosial, dan spiritual. 



86  

Kutipan ini menyentuh dimensi spiritual terdalam dari cyber ethics Islam: 

tanggung jawab moral tidak berhenti di niat, tetapi sampai ke tindakan digital. 

Dalam konteks UU ITE, kesadaran seperti ini sebenarnya menjadi fondasi 

penting dalam mencegah pelanggaran hukum. Masyarakat tidak lagi 

menunggu intervensi aparat, melainkan membangun etika hukum dari bawah. 

Para ustadz mengajarkan bahwa setiap hoaks bukan hanya pelanggaran pasal, 

tetapi juga bentuk ghibah digital. Setiap fitnah daring bukan hanya delik 

hukum, tetapi juga dosa sosial yang menghancurkan ukhuwah. 

Menurut Campbell (2012), masyarakat religius digital tidak hanya 

beradaptasi  terhadap  teknologi,  tetapi  menegosiasikan  ulang  identitas 

spiritualnya. Dalam hal ini, jamaah majelis ta‘lim tidak sekadar pengguna 

media, tetapi penafsir aktif terhadap hukum, moral, dan iman dalam ruang 

digital (Campbell, 2012). Pada akhirnya, fenomena ini menunjukkan bahwa 

perlawanan terhadap hoaks bukan sekadar perang melawan kebohongan, 

melainkan jihad moral. Tabayyun digital bukan hanya kewajiban hukum, 

tetapi ibadah yang mempertemukan akal dan iman. Ia menghidupkan kembali 

warisan Islam klasik di dunia baru: memastikan kebenaran sebagai bagian dari 

ibadah, dan menjadikan verifikasi sebagai zikir di tengah hiruk-pikuk 

informasi. 

Dalam ruang digital yang semakin padat, adab menjadi benteng terakhir 

bagi dakwah agar tetap berwibawa dan aman. Media sosial bukan hanya 

tempat berbagi ilmu, tetapi juga arena perdebatan dan emosi. Di sinilah 

masyarakat majelis ta‘lim berusaha membangun bentuk baru dari adab al- 

hiwar al-raqmi—adab berdialog di dunia maya—yang berpijak pada nilai 

akhlaq al-karimah dan diikat oleh kesadaran hukum digital. 

Bagi jamaah Majelis Nurussa’adah, penggunaan media sosial untuk 

berdakwah telah menjadi kebiasaan. Mereka kerap membagikan ayat, kutipan 

ustadz, atau video pengajian. Namun di balik semangat itu, muncul kesadaran 



87  

baru: bahwa niat baik tidak selalu berarti aman secara hukum dan etika. 

Ungkapan ini menggambarkan dengan tajam bahwa adab digital dipandang 

sebagai ekstensi dari adab keilmuan Islam klasik. Dunia maya, meski tak 

terlihat, tetap dipahami sebagai ruang moral di mana hukum Allah berlaku. 

Kesadaran ini bukan muncul tiba-tiba. Banyak jamaah mengalami pengalaman 

tidak menyenangkan di media sosial—baik diserang karena pandangan 

keagamaan, maupun karena salah paham dalam berdiskusi. 

Pernyataan ini mencerminkan trauma sosial akibat hilangnya etika dialog 

digital. UU ITE di sisi lain, menjadi semacam pengingat hukum formal agar 

masyarakat lebih berhati-hati, namun bagi jamaah seperti Ibu Ni., pengendali 

utama tetap adalah rasa malu dan takut menyakiti orang lain—nilai inti dari 

husn al-dhann (berbaik sangka) dalam Islam. 

Konsep husn al-dhann menjadi salah satu pondasi utama adab online. Ia 

menuntut agar seseorang menahan diri dari prasangka negatif, menimbang 

kata sebelum menulis, dan memaknai dakwah bukan sebagai arena 

kemenangan argumentatif, tetapi ruang penyampaian hikmah. 

Refleksi ini menggambarkan tumbuhnya kesadaran generasi muda 

terhadap pentingnya etika ekspresi digital. Mereka tidak menolak media 

sosial, tetapi menegosiasikan ulang makna dakwah agar tetap sejalan dengan 

moralitas Islam dan hukum negara. Menurut Selwyn (2016), fenomena ini 

termasuk dalam praktik digital civility, yakni kemampuan pengguna untuk 

berperilaku sopan, menghormati perbedaan, dan bertanggung jawab terhadap 

dampak digital dari tindakannya. Namun, dalam konteks keagamaan, konsep 

ini menjadi lebih dalam: civility bukan sekadar kesopanan sosial, tetapi bagian 

dari ibadah (Selwyn, 2016). 

Pernyataan ini memperkuat pandangan bahwa UU ITE bukan sekadar 

batas legal, tetapi instrumen moral untuk mengembalikan ruh kesantunan 



88  

dalam berdakwah. Namun, penerapan adab online tidak selalu mudah. Dunia 

maya sering kali menstimulasi emosi spontan. Banyak jamaah mengaku 

tergoda untuk menulis komentar karena semangat membela agama. 

Pernyataan sederhana ini memancarkan kebijaksanaan spiritual yang 

mendalam. Ia menunjukkan bagaimana emosi religius diarahkan menjadi doa, 

bukan perdebatan. Dalam konteks cyber ethics Islam, ini disebut transformasi 

niat digital—mengubah dorongan emosional menjadi ekspresi spiritual. 

Selain itu, adab online juga diterapkan dalam konteks berbagi konten. Di 

Majelis Darul Bahar, misalnya, pengurus menetapkan aturan internal: setiap 

unggahan harus mencantumkan sumber dan izin dari pembuat. Tujuannya 

bukan semata-mata untuk menghindari pelanggaran hak cipta, tetapi untuk 

menjaga adab ilmiah. Dalam Islam, mencantumkan sumber adalah bentuk 

penghormatan terhadap ilmu dan ulama—nilai yang kini menemukan bentuk 

barunya dalam dunia digital. Refleksi ini memperluas makna adab online dari 

sekadar etika komunikasi menjadi etika epistemologis, di mana kejujuran dan 

penghormatan terhadap pengetahuan menjadi bagian dari ibadah digital. 

Dengan demikian, adab online di kalangan masyarakat majelis bukan 

hanya seperangkat aturan moral, melainkan sistem etika yang hidup. Ia 

menghubungkan kesantunan Islam klasik dengan hukum digital modern, 

melahirkan spiritual civility—kesopanan yang disertai kesadaran akan 

tanggung jawab hukum dan nilai-nilai transendental. 

Sebagaimana ditulis oleh Ammerman (2014), agama dalam kehidupan 

sehari-hari sering kali hadir dalam bentuk kebiasaan kecil yang sarat makna 

(Ammerman, 2014). Dalam konteks ini, tindakan sederhana seperti menahan 

komentar, menulis doa, atau mencantumkan sumber menjadi bentuk dakwah 

akhlak di dunia digital. UU ITE, yang semula dianggap ancaman, justru 

memperkuat budaya hati-hati, membentuk masyarakat yang tidak hanya taat 



89  

hukum, tetapi juga lembut dalam moralitasnya. 

Akhirnya, praktik adab online di tiga majelis tersebut memperlihatkan arah 

baru dakwah Islam kontemporer: dari ceramah yang bersuara keras menuju 

komunikasi yang beradab dan sadar hukum. Di tengah bisingnya dunia maya, 

mereka memilih diam yang bermartabat, bicara yang berhikmah, dan menulis 

dengan niat ibadah—sebuah bentuk ta’dib digital, pendidikan akhlak melalui 

teknologi. 

Perkembangan dakwah digital tidak hanya menuntut kemampuan 

teknologi, tetapi juga pemahaman hukum dan moralitas dalam 

penggunaannya. Di tingkat komunitas keagamaan, peran ustadz dan pengurus 

majelis menjadi sangat penting dalam menjembatani kesenjangan antara dunia 

hukum formal dan kesadaran religius jamaah. Mereka bukan hanya pengajar 

Al-Qur’an, tetapi juga pendidik moral digital, yang menanamkan nilai etika, 

tanggung jawab, dan kesadaran hukum di era teknologi. 

Pernyataan ini menggambarkan pendekatan pedagogi hukum berbasis 

iman—yakni upaya menjadikan regulasi modern sejalan dengan prinsip 

akhlak Qur’ani. Para ustadz berusaha mengubah persepsi jamaah bahwa UU 

ITE bukanlah ancaman, melainkan alat penjaga amanah. Dalam setiap 

pengajian, mereka menggunakan contoh konkret seperti kasus penyebaran 

hoaks agama, pencemaran nama baik, atau penggunaan ayat untuk tujuan 

provokatif. Dengan demikian, hukum dipahami bukan sekadar sistem yuridis, 

melainkan mekanisme etika yang melindungi kehormatan umat. 

Selain ceramah, pengurus majelis juga mulai menggunakan media digital 

sebagai sarana edukasi hukum. Di Majelis Darul Bahar, misalnya, para remaja 

membuat modul sederhana berjudul “Tabayyun Sebelum Share” yang berisi 

panduan praktis tentang verifikasi informasi, etika berbagi konten, dan 

konsekuensi hukum jika menyebarkan hoaks. Pendekatan ini menunjukkan 



90  

bahwa edukasi hukum digital tidak selalu memerlukan perangkat formal, tetapi 

bisa dilakukan melalui pembelajaran sosial berbasis nilai Qur’an. Selain 

mendidik jamaah, ustadz dan pengurus majelis juga membangun komunitas 

belajar digital yang menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif. Dalam 

setiap kegiatan, jamaah diajak untuk saling mengingatkan ketika menemukan 

konten bermasalah. 

Kebiasaan ini menciptakan kultur digital yang lebih partisipatif dan 

kolaboratif, di mana hukum dipelajari melalui praktik sosial, bukan hanya 

teori. Menurut Garrison (2016), pembelajaran berbasis komunitas seperti ini 

menciptakan community of inquiry—lingkungan belajar yang memadukan 

aspek kognitif, sosial, dan afektif (Garrison, 2016). Dalam konteks dakwah 

digital, komunitas majelis berfungsi sebagai ruang refleksi etis di mana jamaah 

belajar berpikir kritis sekaligus menjaga moralitas. 

Lebih jauh, pengurus majelis juga mulai merancang pedoman internal 

tentang “Etika Dakwah Digital.” Dokumen ini tidak bersifat formal, tetapi 

berfungsi sebagai panduan moral bagi jamaah yang aktif di media sosial. 

Isinya meliputi larangan menyebarkan berita tak pasti, kewajiban 

mencantumkan sumber, ajakan untuk menjaga komentar sopan, dan dorongan 

untuk menggunakan media sosial sebagai sarana menebar kebaikan. 

Dengan demikian, majelis ta‘lim tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

pengajaran Al-Qur’an, tetapi juga laboratorium moralitas digital, tempat nilai 

iman, hukum, dan teknologi berinteraksi. Dari ruang-ruang sederhana di 

kampung, lahir pemahaman baru tentang tanggung jawab digital—sebuah 

bentuk ta’lim al-qanun al-raqmi, pendidikan hukum yang berjiwa spiritual, 

membentuk umat yang bukan hanya cerdas bermedia, tetapi juga berakhlak 

dalam setiap klik dan unggahan.Transformasi dakwah digital di berbagai 

majelis ta‘lim telah membawa dampak sosial dan moral yang signifikan. 

Setelah melalui berbagai kegiatan edukasi hukum dan pelatihan literasi digital, 



91  

jamaah mulai menunjukkan perubahan nyata dalam cara mereka berinteraksi 

di dunia maya. Kesadaran hukum dan tanggung jawab digital tumbuh bukan 

dari rasa takut pada sanksi, melainkan dari kesadaran religius bahwa setiap 

tindakan daring juga bernilai ibadah atau dosa. 

Kutipan ini menggambarkan transformasi perilaku digital yang berbasis 

iman dan hukum. Perubahan tidak terjadi melalui paksaan, melainkan lewat 

kesadaran moral yang dibentuk secara kolektif. Fenomena ini menunjukkan 

bagaimana dakwah digital telah melahirkan bentuk baru dari taqwa digital—

yakni kesadaran spiritual yang menuntun umat untuk berhati- hati dalam setiap 

tindakan di dunia maya. Taqwa digital tidak hanya berarti menghindari konten 

haram, tetapi juga menjaga etika komunikasi, kejujuran informasi, dan 

penghormatan terhadap hak digital orang lain. 

Refleksi ini menunjukkan bagaimana konsep kesalehan sosial di era 

digital mulai bergeser dari ranah ritual menuju ranah perilaku media. Ustadz 

dan jamaah kini melihat media sosial sebagai ruang moral yang sama 

pentingnya dengan masjid atau majelis. Di sisi lain, pengaruh positif dari 

edukasi hukum digital juga terlihat dari meningkatnya budaya saling 

mengingatkan di kalangan jamaah. Dalam banyak grup WhatsApp majelis, 

muncul praktik “tahdzir lembut”—yakni cara menegur dengan sopan jika ada 

anggota yang menyebarkan konten tidak jelas. 

Perubahan ini memperlihatkan bahwa etos komunikasi jamaah menjadi 

lebih beradab dan empatik. Nilai husn al-dhann (berbaik sangka) dan ta‘awun 

(tolong-menolong) diterjemahkan dalam praktik media sosial yang harmonis 

dan sadar hukum. Menurut Helsper (2021), perubahan semacam ini adalah ciri 

utama digital citizenship, yakni ketika individu bukan hanya pengguna 

teknologi, tetapi juga warga digital yang bertanggung jawab secara moral dan 

sosial. Dalam konteks Islam, digital citizenship ini memperoleh dimensi 

spiritual tambahan: setiap tindakan daring adalah bentuk amanah syar‘iyyah, 



92  

tanggung jawab keagamaan yang harus dipertanggungjawabkan di dunia dan 

akhirat (Helsper, 2021). 

Fenomena ini memperlihatkan solidaritas antar generasi yang lahir dari 

kebutuhan bersama untuk belajar. Generasi muda berperan sebagai mentor 

digital, sementara generasi tua memberi kedalaman moral dan spiritual. 

Kolaborasi ini melahirkan ekosistem pembelajaran lintas usia yang sehat dan 

berkelanjutan. 

Perubahan lain yang menarik adalah munculnya budaya berhati-hati 

dalam menulis komentar. Banyak jamaah mulai menghindari debat 

keagamaan di media sosial karena takut terjebak dalam ujaran kebencian atau 

pelanggaran hukum. Fenomena ini sejalan dengan prinsip qaulan layyinan—

berkata dengan lemah lembut—yang kini menjadi pedoman berkomentar di 

dunia maya. UU ITE, yang awalnya dianggap momok, justru membantu 

jamaah menumbuhkan kebiasaan berhati-hati dalam berbicara dan menulis. 

Dari pengamatan di tiga majelis, dampak positif edukasi hukum digital 

dapat dilihat dalam tiga aspek utama: 

a. Aspek moral: meningkatnya kesadaran bahwa setiap tindakan 

digital memiliki nilai etis dan religius. 

b. Aspek sosial: terbentuknya solidaritas komunitas dalam menjaga 

keadaban daring. 

c. Aspek hukum: meningkatnya pemahaman dasar tentang 

konsekuensi hukum UU ITE, terutama terkait hoaks, pencemaran 

nama baik, dan penyebaran konten keagamaan yang salah tafsir. 

Dalam perspektif teoretis, perubahan ini dapat dijelaskan melalui konsep 

cyber-ethical religiosity (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024), yakni integrasi 

antara kesadaran etis dan spiritual dalam perilaku digital umat beragama. 



93  

Kesalehan digital tidak lagi berhenti pada ketaatan ritual, tetapi mencakup 

perilaku bermedia yang jujur, sopan, dan bertanggung jawab. 

Pada akhirnya, edukasi hukum digital di majelis ta‘lim telah melahirkan 

generasi Muslim yang lebih sadar hukum, lebih santun dalam berkomunikasi, 

dan lebih bertanggung jawab secara moral di dunia maya. Mereka belajar 

bahwa setiap klik adalah pilihan etis, setiap unggahan adalah pernyataan iman, 

dan setiap pesan yang dibagikan adalah bentuk pertanggungjawaban spiritual. 

Fenomena ini menandai lahirnya apa yang bisa disebut sebagai 

“masyarakat beriman digital”—komunitas yang mampu memadukan hukum 

negara, nilai Qur’ani, dan kesadaran sosial dalam praktik dakwah. Di tangan 

jamaah yang beradab ini, dunia maya bukan lagi ruang penuh risiko, 

melainkan ruang dakwah yang aman, santun, dan penuh berkah. 

Transformasi digital di majelis ta‘lim bukan sekadar perubahan 

teknologis, tetapi perubahan epistemologis dan moral yang melahirkan cara 

baru memahami dakwah, hukum, dan tanggung jawab sosial. Dari praktik 

sehari-hari jamaah yang berhati-hati membagikan konten, menimbang 

sebelum berkomentar, hingga menyusun pedoman internal tentang adab 

bermedia, muncul kesadaran kolektif baru yang dapat disebut sebagai cikal 

bakal fiqh al-i‘lam al-raqmi—yakni fikih media digital Islam. 

Istilah ini mengacu pada upaya menafsirkan prinsip-prinsip hukum Islam 

klasik ke dalam konteks dunia siber modern. Jika fikih konvensional mengatur 

interaksi manusia dengan Tuhan dan sesama dalam ruang fisik, maka fiqh al-

i‘lam al-raqmi mengatur adab, niat, dan tanggung jawab dalam ruang virtual. 

Di sinilah UU ITE dan akhlaq al-karimah bertemu: hukum negara 

menyediakan kerangka legal, sementara etika Islam memberikan jiwa moral 

dan spiritualitasnya. Dalam perspektif filosofis, gagasan ini 

merepresentasikan pertemuan antara tiga sistem normatif: 



94  

a. Hukum positif (UU ITE)–yang bersifat koersif dan menjamin 

keteraturan sosial; 

b. Hukum moral Islam (akhlaq al-karimah)–yang menanamkan 

kesadaran batin; 

c. Etika siber (cyber ethics) – yang mengatur perilaku dalam ruang virtual 

global. 

Ketiganya berpadu dalam kesadaran jamaah majelis menjadi sistem nilai 

baru yang tidak hanya melindungi, tetapi juga mendidik spiritualitas digital. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa hukum dan agama di era digital tidak 

lagi berdiri terpisah. Sebagaimana dikemukakan Campbell dalam konsep 

networked religion, ruang digital membentuk jejaring nilai baru di mana batas 

antara sakral dan sekuler menjadi cair (Campbell, 2012). Dalam konteks 

masyarakat majelis, kesadaran hukum digital lahir bukan dari pemerintah atau 

lembaga resmi, tetapi dari interaksi iman, komunitas, dan teknologi. 

Pernyataan ini menunjukkan bentuk reconciliatory ethics—etika yang 

mempertemukan hukum positif dan hukum Tuhan melalui praktik sosial. 

Dalam kerangka maqasid al-shari‘ah, fenomena ini dapat dipahami sebagai 

upaya menjaga al-‘irdh (kehormatan), al-‘aql (akal), dan al-din (agama) di 

ruang digital. UU ITE berfungsi melindungi kehormatan individu dari fitnah 

dan hoaks, sementara nilai-nilai Qur’ani menjaga niat dan akal dari 

penyimpangan moral. Integrasi keduanya melahirkan keseimbangan antara 

syari‘at dan modernitas—antara regulasi eksternal dan pengawasan batin. 

Refleksi ini memperlihatkan lahirnya generasi Muslim digital— mereka 

yang memadukan iman, etika, dan literasi hukum dalam praktik bermedia. 

Menurut Sulastri & Cartin-Pecson (2024), praktik seperti ini dapat disebut 

sebagai ethical convergence, yaitu penyatuan antara norma agama dan etika 

digital dalam kesadaran kolektif masyarakat (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024). 



95  

Dalam kasus masyarakat majelis di Bandung, ethical convergence itu 

bersumber dari pengalaman nyata: salah kirim konten, ditegur ustadz, merasa 

malu, lalu belajar menjadi lebih berhati-hati. Dari kesalahan lahir kesadaran, 

dari kesadaran tumbuh kebijaksanaan. 

Melalui proses interaksi sosial di tiga majelis, muncul tiga pilar utama 

fiqh al-i‘lam al-raqmi: 

 

a. Tabayyun digital–prinsip verifikasi kebenaran konten sebelum 

menyebarkannya. 

b. Amanah informasi–kesadaran bahwa berbagi pesan adalah bentuk 

tanggung jawab hukum dan moral. 

c. Adab komunikasi siber–menjaga tutur kata, niat, dan ekspresi di 

dunia maya. 

Ketiga prinsip ini bukan hanya meniru UU ITE, tetapi menafsirkannya 

dalam bahasa iman. Dengan demikian, fiqh al-i‘lam al-raqmi bukanlah hukum 

baru, melainkan pembaruan moralitas Islam di ruang digital. 

Lebih jauh, perkembangan ini membawa implikasi sosial yang luas. 

Pertama, masyarakat majelis telah menjadi aktor baru dalam pembentukan 

kesadaran hukum berbasis nilai Qur’ani. Mereka tidak sekadar menjadi objek 

dakwah, tetapi subjek yang mengembangkan tafsir moral atas hukum digital. 

Kedua, praktik ini menciptakan solidaritas etis lintas generasi, di mana 

pemuda menjadi guru teknologi dan para ibu menjadi penjaga moral. Ketiga, 

majelis ta‘lim kini berfungsi sebagai ruang mediasi antara agama dan negara, 

menjembatani dua sistem hukum melalui nilai adab dan iman. Pada akhirnya, 

apa yang lahir di majelis ta‘lim bukan hanya kebiasaan baru, tetapi paradigma 

baru—dakwah yang sadar hukum, berbasis akhlak, dan berjiwa Qur’ani. 

Melalui pendidikan, kesabaran, dan dialog antara iman dan hukum, 



96  

masyarakat berhasil melahirkan bentuk baru dari kesalehan sosial: fiqh al-

i‘lam al-raqmi, sebuah etika Islam yang menuntun umat untuk beriman, 

beradab, dan bertanggung jawab di dunia digital yang terus berubah. 



97  

BAGIAN 9 

PENUTUP 

Transformasi pengajaran Al-Qur’an di era digital merupakan fenomena 

yang menandai perubahan besar dalam cara umat Islam memahami, 

mengajarkan, dan mengamalkan ajaran agamanya. Penelitian dan refleksi 

yang disajikan dalam buku ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak 

hanya memengaruhi aspek sosial dan ekonomi, tetapi juga menyentuh wilayah 

spiritual dan pendidikan keagamaan. Salah satu wilayah yang memiliki basis 

religius kuat dan keterbukaan terhadap inovasi, menjadi contoh menarik 

bagaimana masyarakat muslim dapat memadukan nilai-nilai tradisional Al-

Qur’an dengan dinamika digitalisasi yang melanda hampir seluruh aspek 

kehidupan. 

Hasil kajian memperlihatkan bahwa digitalisasi pengajaran Al-Qur’an 

bukan sekadar adaptasi teknologis, melainkan transformasi kultural dan 

epistemologis. Pergeseran ini terlihat dari pola belajar yang semula berpusat 

pada guru (teacher-centered learning) menuju model yang lebih partisipatif 

dan interaktif (learner-centered learning). Aplikasi pengajian daring, platform 

digital, dan media sosial religius telah membuka akses yang lebih luas bagi 

masyarakat untuk belajar Al-Qur’an di mana pun dan kapan pun. Hal ini 

berdampak pada meningkatnya kompetensi literasi keagamaan, terutama di 

kalangan generasi muda yang tumbuh bersama teknologi digital. 

Namun, transformasi ini juga menghadirkan tantangan baru. Keterbukaan 

digital membawa risiko komersialisasi dakwah, disinformasi keagamaan, dan 

menurunnya kualitas interaksi spiritual antara guru dan murid. Oleh karena itu, 

proses digitalisasi pengajaran Al-Qur’an harus disertai dengan penguatan 

nilai-nilai etika dan spiritualitas agar teknologi tidak menggerus esensi 

pembelajaran itu sendiri. Pengajaran Al-Qur’an berbasis digital seyogianya 



98  

tidak hanya mentransfer informasi, tetapi juga mentransformasi karakter dan 

kesadaran keagamaan peserta didik. 

Secara umum, hasil analisis menunjukkan bahwa transformasi pengajaran 

Al-Qur’an berlangsung dalam tiga dimensi utama: pedagogis, sosial, dan 

teologis. 

1. Dimensi pedagogis menunjukkan adanya perubahan metode dan 

strategi pembelajaran. Guru dan ustaz kini tidak lagi menjadi satu- 

satunya sumber ilmu, tetapi berperan sebagai fasilitator yang 

memandu peserta didik dalam proses belajar yang lebih mandiri. 

2. Dimensi sosial memperlihatkan terbentuknya komunitas belajar baru 

yang bersifat inklusif, lintas usia, dan lintas wilayah. Komunitas digital 

seperti grup kajian daring, kelas tafsir interaktif, hingga podcast 

keislaman menjadi bentuk baru dari majelis ilmu kontemporer. 

3. Dimensi teologis menegaskan bahwa transformasi digital tidak 

mengubah substansi wahyu, tetapi memperluas cara manusia 

berinteraksi dengannya. Teknologi hanyalah alat; nilai sakral Al- 

Qur’an tetap menjadi inti yang tidak tergantikan. 

Transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital juga berdampak pada 

pemberdayaan masyarakat. Melalui akses digital, banyak kelompok 

masyarakat yang sebelumnya sulit menjangkau pendidikan agama kini dapat 

belajar secara fleksibel dan terarah. Munculnya platform belajar Al-Qur’an 

online memberikan kesempatan bagi masyarakat perdesaan untuk mengikuti 

pengajian dari para ulama nasional bahkan internasional. Dengan demikian, 

digitalisasi turut mempersempit kesenjangan pengetahuan keagamaan antara 

masyarakat kota dan desa. Selain itu, model pengajaran digital telah 



99  

memunculkan bentuk-bentuk ekonomi baru, seperti pelatihan membaca Al- 

Qur’an online, kursus tahsin daring, dan layanan konsultasi keislaman virtual, 

yang semuanya berkontribusi pada penguatan ekonomi umat. 

Dalam konteks epistemologi Islam, fenomena ini menunjukkan bahwa 

umat Islam sedang membangun budaya baru dalam memahami Al-Qur’an. 

Pembelajaran tidak lagi terbatas pada ruang fisik, tetapi meluas ke ruang 

digital yang lebih demokratis dan terbuka. Hal ini sejalan dengan semangat 

ayat pertama yang diturunkan, Iqra’ bismi rabbika alladzi khalaq — membaca 

dalam arti luas, yakni memahami tanda-tanda Tuhan di segala dimensi 

kehidupan. Dengan demikian, membaca Al-Qur’an di era digital bukan hanya 

kegiatan membaca teks, tetapi juga membaca konteks, yaitu realitas sosial, 

budaya, dan teknologi yang terus berubah. 

Penulis juga menemukan bahwa keberhasilan digitalisasi pengajaran Al-

Qur’an sangat bergantung pada tiga faktor utama: 

1. Kapasitas literasi digital guru dan peserta didik, yang menentukan 

efektivitas penggunaan media pembelajaran daring. 

2. Ketersediaan infrastruktur teknologi, termasuk akses internet dan 

perangkat digital yang memadai. 

3. Integrasi nilai spiritual dan moral dalam penggunaan teknologi, agar 

pembelajaran tidak terjebak dalam aspek teknis semata. 

Dalam perspektif teologi sosial, transformasi ini memperlihatkan 

bagaimana wahyu dan teknologi dapat berdialog secara konstruktif. Teknologi 

tidak menggeser posisi wahyu, melainkan menjadi perantara baru dalam 

memperluas jangkauan maknanya. Al-Qur’an tetap menjadi sumber nilai dan 

inspirasi moral, sementara teknologi berperan sebagai instrumen yang 

mempermudah penyebaran dan pengamalannya. Relasi ini mencerminkan 



100  

prinsip Islam yang universal: ash-shalih li kulli zaman wa makan — ajaran 

yang relevan untuk setiap waktu dan tempat. 

Lebih jauh, transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital juga 

memperkuat identitas keislaman masyarakat modern. Dalam dunia yang 

penuh distraksi digital, Al-Qur’an hadir sebagai panduan moral yang 

menuntun umat agar tidak kehilangan arah. Melalui pembelajaran digital yang 

terstruktur dan berbasis nilai, masyarakat tidak hanya belajar membaca huruf- 

huruf Al-Qur’an, tetapi juga belajar menafsirkan maknanya dalam konteks 

kehidupan kontemporer. Dengan demikian, teknologi menjadi bagian dari 

dakwah yang progresif dan solutif. 

Di sisi lain, proses digitalisasi juga membuka ruang bagi kolaborasi lintas 

disiplin. Akademisi, praktisi pendidikan, pengembang teknologi, dan ulama 

dapat bekerja sama menciptakan ekosistem pembelajaran Al-Qur’an yang 

lebih integratif. Sinergi ini menjadi fondasi bagi pengembangan model 

pendidikan Islam masa depan yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan 

ilmu, tetapi juga pada pembentukan karakter dan kompetensi spiritual. 

Dari seluruh pembahasan dalam buku ini dapat disimpulkan bahwa 

transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital merupakan wujud nyata 

dari adaptasi umat Islam terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan 

substansi nilai-nilai ilahiah. Proses ini memperlihatkan kemampuan Islam 

untuk berintegrasi dengan perkembangan teknologi sekaligus menjaga 

keseimbangan antara dunia dan akhirat. Pengajaran Al- Qur’an yang 

memanfaatkan media digital bukan hanya menandai kemajuan metodologis, 

tetapi juga menegaskan relevansi ajaran Islam dalam konteks modern. 

Akhirnya, kesimpulan utama yang dapat diambil dari keseluruhan kajian 

ini adalah bahwa era digital harus dipandang sebagai peluang dakwah dan 

pendidikan Islam yang luas, bukan sebagai ancaman. Tantangannya adalah 

bagaimana mengelola kemajuan teknologi dengan kesadaran spiritual yang 



101  

mendalam, sehingga digitalisasi tidak menjauhkan umat dari nilai-nilai Al-

Qur’an, tetapi justru mendekatkan mereka pada esensi ajaran Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin. Dengan menggabungkan semangat inovasi dan 

ketulusan beragama, umat Islam dapat menjadikan era digital sebagai 

momentum kebangkitan baru dalam membumikan nilai-nilai Al-Qur’an di 

tengah masyarakat modern. 



102  

DAFTAR PUSTAKA 

Aduwa-Ogiegbaen, S. E., & Iyamu, E. O. S. (2005). Using information and 

communication technology in secondary schools in Nigeria: Problems 

and prospects. Journal of Educational Technology & Society, 8(1), 104–

112. 

Afandi, L. (2020). Scientific Quranic Exegesis via Internet: A Comparative 

Analysis of Abdul Daem Al-Kaheel and Zaghloul El-Naggar Approaches 

in Their Websites. University of Malaya (Malaysia). 

Aithal, S., & Aithal, P. S. (2023). Effects of AI-based ChatGPT on higher 

education libraries. International Journal of Management, Technology, 

and Social Sciences (IJMTS), 8(2), 95–108. 

Ajani, O. A., & Matiyenga, T. C. (2025). Enhancing Critical Analysis and 

Argumentation Skills in University Students Through Multimodal 

Approaches: A Comprehensive Study. International Journal of 

Educational Reform, 10567879251326556. 

Ajib, M. (2019). Moderasi Beragama Di Indonesia. Literasi Moderasi 

Beragama Di Indonesia, 155. 

Akhyar, M., Deliani, N., & Khadijah, K. (2025). The importance of religious 

education in the digital era. International Journal of Islamic Educational 

Research, 2(1), 15–30. 

Akkila, A. N., & Abu-Naser, S. S. (2018). Rules of Tajweed the Holy Quran 

intelligent tutoring system. 

Al-Qallaf, C. L., & Al-Mutairi, A. S. R. (2016). Digital literacy and digital 

content supports learning: The impact of blogs on teaching English as a 

foreign language. The Electronic Library, 34(3), 522–547. 

Alderman, M. K. (2013). Motivation for achievement: Possibilities for 

teaching and learning. Routledge. 

Ali, W. (2020). Online and remote learning in higher education institutes: A 

necessity in light of COVID-19 pandemic. Higher Education Studies, 

10(3), 16–25. 

Alzubi, A. (2023). The role of multimedia tools in Hashemite Kingdom of 

Jordan education classroom teaching in the digital era. European Journal 

of Interactive Multimedia and Education, 4(2), e02303. 

Ammerman, N. T. (2014). Finding religion in everyday life. Sociology of 

Religion, 75(2), 189–207. 



103  

Anderson, T., & Garrison, D. R. (1998). Learning in a networked world: New 

roles and responsibilties. In Distance Learners in Higher Education: 

Institutional responses for quality outcomes. Madison, Wi.: Atwood. 

Aprilia, S. (2021). Permasalahan Financial Technology Ilegal di Indonesia. 

Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta. 

Arfi, R. R., & Nielwaty, E. (2024). Implementasi UU ITE dalam 

Meningkatkan Literasi Digital Etika Bermedia Sosial Oleh Dinas 

Komunikasi Informatika Statistik dan Persandian Kota Pekanbaru. Jurnal 

Sosial Dan Humaniora, 1(2), 106–124. 

Asad, M. M., Hussain, N., Wadho, M., Khand, Z. H., & Churi, P. P. (2021). 

Integration of e-learning technologies for interactive teaching and 

learning process: an empirical study on higher education institutes of 

Pakistan. Journal of Applied Research in Higher Education, 13(3), 649–

663. 

Aslan, E., & Yildiz, E. (n.d.). Muslim Religiosity in the Digital 

Transformation. Springer. 

Asril, F. A., Permata, R. R., & Ramli, T. S. (2021). Perlindungan Hak Cipta 

pada Platform Digital Kreatif YouTube. Jurnal Jurisprudence, 10(2), 

146–162. 

Azıonya, C. M., & Nhedzı, A. (2021). The digital divide and higher education 

challenge with emergency online learning: Analysis of tweets in the wake 

of the COVID-19 lockdown. Turkish Online Journal of Distance 

Education, 22(4), 164–182. 

Bahria, A. (2021). Analisis kepuasan pengguna pada layanan aplikasi quran 

by Quran. com sebagai media baca santri tahfidz. Universitas Amikom 

Purwokerto. 

Bakhtiar, S. H., & Adilah, A. N. (2024). Fenomena Judi Online: Faktor, 

Dampak, Pertanggungjawaban Hukum. Innovative: Journal Of Social 

Science Research, 4(3), 1016–1026. 

Bandura, A. (1969). Social-learning theory of identificatory processes. 

Handbook of Socialization Theory and Research, 213, 262. 

Bandura, A. (1986). Social foundations of thought and action. Englewood 

Cliffs, NJ, 1986(23–28), 2. 

Bandura, A. (1989). Human agency in social cognitive theory. American 

Psychologist, 44(9), 1175. 



104  

Bandura, A. (1991). Social cognitive theory of self-regulation. Organizational 

Behavior and Human Decision Processes, 50(2), 248–287. 

Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control (Vol. 11). Freeman. 

Bandura, A. (2014). Social-cognitive theory. In An introduction to theories of 

personality (pp. 341–360). Psychology Press. 

Bates, A. W. T. (2005). Technology, e-learning and distance education. 

Routledge. 

Bates, T. (2001). The continuing evolution of ICT capacity: The implications 

for education. The Changing Faces of Virtual Education, 29–46. 

Bender, T. (2023). Discussion-based online teaching to enhance student 

learning: Theory, practice and assessment. Taylor & Francis. 

Bernardlauwers, B., Islam, R., Muthoifin, M., & Srifyan, J. H. (2024). Islamic 

Business Ethics and Political Economy: A Study of Government Policies 

in Handling the Food Crisis. Demak Universal Journal of Islam and 

Sharia, 2(02), 91–110. 

Bhatt, P. C., Lai, K.-K., Drave, V. A., Lu, T.-C., & Kumar, V. (2023). Patent 

analysis based technology innovation assessment with the lens of 

disruptive innovation theory: A case of blockchain technological 

trajectories. Technological Forecasting and Social Change, 196, 122864. 

Bunt, G. R. (2009). iMuslims: Rewiring the house of Islam. Univ of North 

Carolina Press. 

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How cyber-Islamic environments are 

transforming religious authority. UNC Press Books. 

Campbell, H. A. (2012). Introduction: The rise of the study of digital religion. 

In Digital religion (pp. 1–31). Routledge. 

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion: Understanding 

religious practice in digital media. Routledge. 

Chander, H., & Kaur, G. (2022). Cyber laws and IT protection. PHI Learning 

Pvt. Ltd. 

Collins, A., & Halverson, R. (2018). Rethinking education in the age of 

technology: The digital revolution and schooling in America. Teachers 

College Press. 

Darlisma, E., & Ernawati, E. (2022). Perlindungan hukum terhadap kebebasan 

berpendapat melalui media internet berdasarkan undang-undang no. 11 

tahun 2008 tentang informasi dan transaksi elektronik di tinjau dari 



105  

perspektif HAM. Ensiklopedia of Journal, 4(2), 267–273. 

Diana, A., & Azani, M. Z. (2024). The Concept and Context of Islamic 

Education Learning in the Digital Era: Relevance and Integrative Studies. 

Profetika: Jurnal Studi Islam, 25(01), 33–44. 

Dzony, M. R. A. (2024). Analisis Yuridis antara pencemaran nama baik dan 

fitnah melalui media elektronik menurut Undang-Undang Nomor 1 

Tahun 2024 perspektif Maslahah Mursalah. Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim. 

Effendi, D. I., Lukman, D., & Rustandi, R. (2022). Dakwah digital berbasis 

moderasi beragama. Yayasan Lidzikri. 

El-Soudani, A., Winter, T., Ali, A., Ridwan, M. K., El-Mesawi, M. E.-T., : أحمد 

 ,Moen, K., Middelthon, A.-L., Muiz, A., Gaffar ,بن فارس بن زكريا أبو الحسين

A., Mohamed Naim, A., An Nabulsi, M. R., Supriadi, C., Holbrook, D., 

 ,Ghorbani, N., … Abubakar ,.قطب, س., القرضاوي, ي ,.Umar, U ,.رضا, م. ر

M. H. (2013). التفسير عند الشيخ محمد راتب النابلسي  ضرب الأمثال ودوره في تقريب . 

Qomaruna, 4(1), 222. https://doi.org/10.6007/IJARPED/v12-i4/20109 

El Gazi, S., & Ibrahimi, A. (2025). Towards Interactive Education: The Art of 

Scripting Mediated Activities. DIROSAT: Journal of Education, Social 

Sciences & Humanities, 3(1), 72–83. 

Ellis, R. K. (2009). Learning management systems. Alexandria, VI: American 

Society for Training & Development (ASTD). 

Facer, K., & Selwyn, N. (2021). Digital technology and the futures of 

education: Towards ‘Non-Stupid’optimism. Futures of Education 

Initiative, UNESCO. 

Fadli, M., Widijowati, D., & Andayani, D. (2024). Pencurian Data Pribadi di 

Dunia Maya (Phising Cybercrime) yang ditinjau dalam Perspektif 

Kriminologi. Co-Value Jurnal Ekonomi Koperasi Dan Kewirausahaan, 

14(12). 

Fifani, S., Rabhi, D., & Qachar, A. (2025). Exploring the role of interpersonal 

skills and educational technologies in higher education: Perspectives from 

teachers and students. Multidisciplinary Reviews, 8(10), 2025332. 

Fitri, A. (2024). Peningkatan Kemampuan Membaca Al-Qur’an Melalui 

Metode Tahsin Berbasis Aplikasi Learn Quran Tajwid Pada Peserta 

Didik di MTs Putra DDI Mangkoso. IAIN Parepare. 

Flori, M., & Raulea, E. C. (2025). Strategic Perspectives on Educational 

Management in the Digital Age: A Review. Academia y Virtualidad, 



106  

18(1), 89–107. 

Fonseca, D., Conde, M. Á., & García-Peñalvo, F. J. (2018). Improving the 

information society skills: Is knowledge accessible for all? Universal 

Access in the Information Society, 17(2), 229–245. 

Garıngan, E. (2021). The implementation of national service training program. 

International Journal of Educational Research Review, 6(3), 194–207. 

Garrison, D. R. (2016). E-learning in the 21st century: A community of inquiry 

framework for research and practice. Routledge. 

Garrison, D. R., & Kanuka, H. (2004). Blended learning: Uncovering its 

transformative potential in higher education. The Internet and Higher 

Education, 7(2), 95–105. 

Geertz, C. (1976). The religion of Java. University of Chicago press. 

Gillespie, T. (2018). Regulation of and by platforms. The SAGE Handbook of 

Social Media, 254–278. 

Hakim, F. L., Sulistiyono, A., & Suwadi, P. (2024). Consumer Dispute 

Resolution Body Authority: An Examination of The Components of 

Default In Consumer Disputes. Proceedings of the International 

Conference on Law, Economic & Good Governance (IC-LAW 2023), 827, 

96. 

Halim, E. F. (2022). Perlindungan hukum data pribadi pembeli di perdagangan 

secara elektronik (e-commerce) di Indonesia. Jurnal Hukum Visio 

Justisia, 2(1), 1–22. 

Halim, S., Franciska, W., & Noor, Z. Z. (2024). Penegakan Hukum Bagi 

Perusahaan Yang Melakukan Transaksi Elektronik Melalui E-Commerce 

Sebagai Perlindungan Hukum Terhadap Pengguna. SINERGI: Jurnal 

Riset Ilmiah, 1(8), 599–609. 

Hamelink, C. J. (1997). New information and communication technologies, 

social development and cultural change (Vol. 86). United Nations 

Research Institute for Social Development Geneva. 

Hanna, N. (1991). The information technology revolution and economic 

development (Vol. 120). World Bank Publications. 

Harris, J., Mishra, P., & Koehler, M. (2009). Teachers’ technological 

pedagogical content knowledge and learning activity types: Curriculum-

based technology integration reframed. Journal of Research on 

Technology in Education, 41(4), 393–416. 



107  

Hasan, H. N., & Susanto, E. (2021). Relasi Agama dan Tradisi Lokal (Studi 

Fenomenologis Tradisi Dhammong di Madura. Jakad Media Publishing. 

Hashim, R. (2005). Rethinking Islamic education in facing the challenges of 

the twenty-first century. American Journal of Islamic Social Sciences, 

22(4), 133. 

Heeks, R. (2010). Do information and communication technologies (ICTs) 

contribute to development? Journal of International Development, 22(5), 

625–640. 

Helsper, E. (2021). The digital disconnect: The social causes and 

consequences of digital inequalities. 

Hepp, P., Hinostroza, J. E., Laval, E., & Rehbein, L. (2004). Technology in 

schools: Education, ICT and the knowledge society. World Bank, 

Distance & Open Learning and ICT in Education Thematic Group …. 

Hidayat, S., Haris, O. K., Tatawu, G., & Fajar, N. (2023). Kebijakan Hukum 

Perlindungan Data Privasi dari Kejahatan Dunia Maya. Halu Oleo Legal 

Research, 5(3), 985–1002. 

Holtgrewe, U. (2014). New new technologies: the future and the present of 

work in information and communication technology. New Technology, 

Work and Employment, 29(1), 9–24. 

Howard, P. N. (2010). The digital origins of dictatorship and democracy: 

Information technology and political Islam. Oxford University Press. 

Husaini, R., Kurdi, M. S., & Kurdi, M. S. (2023). The Cognitive Benefits of 

Educational Games in Al Qur’an Learning for Young Learners at 

Madrasah Ibtidaiyah. Akhlaqul Karimah: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 2(1), 61–80. 

Hutabarat, S. A., Praja, S. J., Suhariyanto, D., Paminto, S. R., Kusumastuti, D., 

Fajrina, R. M., Saragih, I. I. M., Budihartono, E., & Abas, M. (2023). 

CYBER-LAW: Quo Vadis Regulasi UU ITE dalam Revolusi Industri 4.0 

Menuju Era Society 5.0. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Ihsan, A. B., & Nurhayati, C. (2020). Agama, Negara dan Masyarakat: Tokoh 

Agama ditengah Politik Identitas Warga Kota. HAJA Mandiri. 

Irawati, F. (2024). Legalitas Akta Elektronik Dalam Konsep Cyber Notary di 

Indonesia. Universitas Islam Sultan Agung (Indonesia). 

Izdihar, B. (2024). Cyberlaw sebagai alat pengendali penyebaran hoaks di 

media sosial. Jurnal Hukum Mimbar Justitia, 10(2), 211–222. 



108  

Kalolo, J. F. (2019). Digital revolution and its impact on education systems in 

developing countries. Education and Information Technologies, 24(1), 

345–358. 

Kamaludin, F. S., & Purnama, T. S. (2021). Religious moderation strategy in 

the virtual era and its implication to improving the quality of education. 

Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 205–216. 

Kaviani, F., Selwyn, N., Strengers, Y., Dahlgren, K., Cumbo, B., & Wagner, 

M. (2025). Future schools and the energy implications of AI in education: 

A review of scenarios and method for engaging young people in futures 

thinking. Policy Futures in Education, 14782103251322272. 

Khashan, M. A., Elsotouhy, M. M., Alasker, T. H., & Ghonim, M. A. (2023). 

Investigating retailing customers’ adoption of augmented reality apps: 

integrating the unified theory of acceptance and use of technology 

(UTAUT2) and task-technology fit (TTF). Marketing Intelligence & 

Planning, 41(5), 613–629. 

Kirkup, G., & Kirkwood, A. (2005). Information and communications 

technologies (ICT) in higher education teaching—a tale of gradualism 

rather than revolution. Learning, Media and Technology, 30(2), 185–199. 

Kogan, M., & Packwood, T. (2023). Advisory councils and committees in 

education. Routledge. 

Koto, I. (2021). Cyber crime according to the ITE law. International Journal 

Reglement & Society (IJRS), 2(2), 103–110. 

Lage, M. J., Platt, G. J., & Treglia, M. (2000). Inverting the classroom: A 

gateway to creating an inclusive learning environment. The Journal of 

Economic Education, 31(1), 30–43. 

Lee, J.-W. (2001). Education for technology readiness: Prospects for 

developing countries. Journal of Human Development, 2(1), 115–151. 

Lin, H. (2025). AI, Blockchain and Self-Sovereign Identity in higher education: 

edited by Hamid Jahankhani, Arshad Jamal, Guy Brown, Eustathios 

Sainidis, Rose Fong and Usman J. Butt, Cham, Springer, 2023, 313 pp.,£ 

179.99 (hardback), ISBN 978-3-031-33626-3. Taylor & Francis. 

Lubis, M., & Maulana, F. A. (2010). Information and electronic transaction 

law effectiveness (UU-ITE) in Indonesia. Proceeding of the 3rd 

International Conference on Information and Communication 

Technology for the Moslem World (ICT4M) 2010, C–13. 

Luneto, B., & Anuli, Y. Y. (2024). E-Learning in Islamic Education: Distance 



109  

Learning Solutions During the Pandemic. PLEASE (Proceedings of Law, 

Education, and Socio-Economic Studies), 1(1), 59–71. 

Mangode, Y. R., Koesomo, A. T., & Kasenda, V. D. (2023). Tindak Pidana 

Pencemaran Nama Baik Melalui Media Sosial Ditinjau Berdasarkan Uu 

No. 19 Tahun 2016 Tentang Perubahan Atas Uu No. 11 Tahun 2008 

Tentang Informasi Dan Transaksi Elektronik. Lex Administratum, 11(5). 

Margawati, E., & Nurcahyo, A. C. (2024). Learning Christian Religious 

Education (CRE) Through Online Games. Amerta Media. 

Martin, R. C. (1982). Understanding the Qurʾan in text and context. History of 

Religions, 21(4), 361–384. 

Marufah, N., Rahmat, H. K., & Widana, I. D. K. K. (2020). Degradasi moral 

sebagai dampak kejahatan siber pada generasi millenial di Indonesia. 

NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 7(1), 191–201. 

Maulana, M. Y. (2021). Analisis Yuridis Terhadap Tindak Pidana Body 

Shaming Di Media Sosial Dalam Perspektif UU Informasi Dan Transaksi 

Elektronik Dan Hukum Pidana Islam. Universitas Islam Riau. 

McAuliffe, J. D. (2006). The Cambridge companion to the Qur’ān. Cambridge 

University Press. 

Mesra, R., Rusdinal, R., & Ananda, A. (2025). Educational Transformation in 

Indonesia: From Simple Society to Digital Society in the Perspective of 

Digital Sociology. IEDUST: International Journal of Educational 

Sciences and Teaching, 1(1), 12–17. 

Mikre, F. (2011). The roles of information communication technologies in 

education: Review article with emphasis to the computer and internet. 

Ethiopian Journal of Education and Sciences, 6(2), 109–126. 

Milen, S., & Nasution, R. P. (2025). Analisis Hukum Pidana terhadap Praktik 

Jual-Beli Rekening Bank dalam Transaksi Judi Online di Indonesia. 

Legalite: Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana Islam, 10(1), 

105–122. 

Millatina, N. (2024). Discourse On Learning Media In The Digitalization Era 

And Its Implications For Students Higher Order Thinking Skills (Hots) In 

Islamic Education Subjects. Proceeding International Conference on 

Islam and Education (ICONIE), 3(1), 2387–2405. 

Minarosa, M. (2022). Legal Protection of Personal Data Owners as Cybercrime 

Victims Based on regulations regarding Electronic Information and 

Transactions. MIC 2021: Proceedings of the First Multidiscipline 



110  

International Conference, MIC 2021, October 30 2021, Jakarta, 

Indonesia, 238. 

Mitra, S. N., Sutisna, E., & Hilman, C. (2023). Online and Distance Education 

in the Modern Era. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan Dan Hukum Islam, 

9(2), 107–116. 

Moseikina, M., Toktamysov, S., & Danshina, S. (2022). Modern technologies 

and gamification in historical education. Simulation & Gaming, 53(2), 

135–156. 

Mubin, M. N., Fauzi, M. S., Al Hadisi, A. S., Bayhaqi, A., & Rosyada, M. F. 

(2022). Implementation and Problematic of Blended Learning in Fiqh 

Learning: A Combination of Synchronous and Asynchronous in Online 

Learning. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1), 259–274. 

Mustapa, Z. (2011). Reformasi Birokrasi Melalui E-Governance: Peluang atau 

Tantangan Dalam Pelayanan Publik? Otoritas: Jurnal Ilmu 

Pemerintahan, 1(2). 

Mutrofin, M. (2018). Dakwah Melalui Youtube: Tantangan Da’i Di Era 

Digital. Jurnal Komunikasi Islam, 8(2), 341–357. 

Naidu, S. (2003). Learning and teaching with technology: Principles and 

practices. Routledge. 

Nazalia, I., & Fitria, L. (2024). The Concept Of Education In The Qur’an: A 

Critical Study Of Al-Ghazali’s Thinking. Didaktika: Jurnal 

Kependidikan, 13(2), 2253–2266. 

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: Religion and politics 

worldwide. Cambridge University Press. 

Pahruroji, A. (2021). Urgensi Etika Islam Di Era Digital. Aksioma Al-

Musaqoh, 4(1), 1–11. 

Pavlova, M. (2008). Technology and vocational education for sustainable 

development: Empowering individuals for the future (Vol. 10). Springer 

Science & Business Media. 

Pinto, M., & Leite, C. (2020). Digital technologies in support of students 

learning in Higher Education: literature review. Digital Education 

Review, 37, 343–360. 

Postman, N. (2009). Teaching as a subversive activity: A no-holds-barred 

assault on outdated teaching methods-with dramatic and practical 

proposals on how education can be made relevant to today’s world. Delta. 



111  

Puspitarini, R. C., Wulandari, N., Situmorang, M. A., Agustiani, V., 

Widiastuti, N., Septiandika, V., Maksin, M., Sucahyo, I., Rahmadi, A. N., 

& Yunus, E. Y. (2025). Environment-Based Creativity: Empowering 

Women Through Spunbond Bag Recycling Craft Training. ABDIMAS: 

Jurnal Pengabdian Masyarakat, 8(1), 9–21. 

Putri, A. S. (2021). Literasi Digital: Strategi Social Enterprise Sebagai 

Crowdfunding Platform Dalam Memberdayakan Masyarakat Berdonasi 

Secara Online (Studi Kasus Kitabisa. com). Fakultas Dakwah dan Ilmu 

Komunikasi Universitas Islam Negeri Syarif …. 

Rahmayunita, H. (2021). Laris Manis, Aplikasi Belajar Alquran Canggih 

Qara’a Buatan Pemuda Kalbar. Suarakalbar. Id, April. 

Ramadan, T. (2009). Islam, the West and the Challenges of Modernity. Kube 

Publishing Ltd. 

Rippin, A. (2008). The Blackwell companion to the Qur’an. John Wiley & 

Sons. 

Roco, M. C., & Bainbridge, W. S. (2013). The new world of discovery, 

invention, and innovation: convergence of knowledge, technology, and 

society. Journal of Nanoparticle Research, 15(9), 1946. 

Rosen, L. D. (2025). Rewired: Understanding the iGeneration and the way 

they learn. Macmillan+ ORM. 

Safitri, D., Noviani, D., Anggraini, L., & Vitasari, D. (2025). Gamification in 

Islamic Religious Education Effectiveness and Challenges in Increasing 

Students’ Learning Motivation. Journal Analytica Islamica, 13(2), 416–

423. 

Salmon, G. (2013). E-tivities: The key to active online learning. Routledge. 

Sarkar, S. (2012). The role of information and communication technology 

(ICT) in higher education for the 21st century. Science, 1(1), 30–41. 

Satiadharmanto, D. F., Cempokowulan, A., Rahman, A., & Sodikin, N. (2024). 

Membangun Karakter Anak di Era Digital: Peran Pendidikan Agama 

Islam dalam Perlindungan Hukum. Maximal Journal: Jurnal Ilmiah 

Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya Dan Pendidikan, 2(1), 97–108. 

Schneller, A. J., Lacy, G., Kellogg, S., Pettigrew, S. M., Denny, C., Feldman-

Schwartz, G., Beard, I., Rhodes, A., Wilson Radcliffe, B., & Erickson, A. 

(2022). Urban ecojustice education: Transformative learning outcomes 

with high school service learners. The Journal of Environmental 

Education, 53(3), 127–140. 



112  

Selwyn, N. (2016). Is technology good for education? John Wiley & Sons. 

Selwyn, N. (2017). Education and technology: Critical questions. 

Selwyn, N. (2024). Digital degrowth: Toward radically sustainable education 

technology. Learning, Media and Technology, 49(2), 186–199. 

Selwyn, N., Nemorin, S., Bulfin, S., & Johnson, N. F. (2017). Left to their own 

devices: The everyday realities of one-to-one classrooms. Oxford Review 

of Education, 43(3), 289–310. 

Seralidou, E., & Douligeris, C. (2015). Identification and classification of 

educational collaborative learning environments. Procedia Computer 

Science, 65, 249–258. 

Setiawan, M. N. (2021). Mengkritisi Undang-Undang ITE Pasal 27 Ayat (3) 

dilihat dari Sosio-Politik Hukum Pidana Indonesia. DATIN Law Jurnal, 

2(1), 1–21. 

Setyorini, D. (2019). ICT Policy Development in Indonesia: Contestation, 

Imbrication or Collaboration? A case study of the Law of Electronic 

Transaction and Information (UU ITE)(2008-2016). 

Shah, S. S. (2022). Teaching and learning with technology: Effectiveness of 

ICT integration in schools. Indonesian Journal of Educational Research 

and Technology, 2(2), 133–140. 

Simonson, M., Zvacek, S. M., & Smaldino, S. (2019). Teaching and Learning 

at a Distance: Foundations of Distance Education 7th Edition. books. 

google. com. 

Stromquist, N. P. (2002). Education in a globalized world: The connectivity of 

economic power, technology, and knowledge. Bloomsbury Publishing 

PLC. 

Sugeng, S. P., & SH, M. H. (2024). Hukum Telematika Indonesia: Edisi Revisi. 

Prenada Media. 

Sugianto, E. (2024). The role of Islamic religious education in the development 

of students spirituality and morality in the digitalization era: Case study 

of students at Universitas Pertiba Pangkalpinang. Jurnal Sustainable, 

7(2), 412–422. 

Sugiarto, F. (2025). Integration of Qur’an and Hadith Values as Pedagogical 

Innovation to Improve the Quality of Islamic Education. QALAMUNA: 

Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 17(1), 171–184. 

Sulastri, L., & Cartin-Pecson, R. (2024). Dynamics of the electronic 



113  

transaction information law in tackling cybercrime in Indonesia. 

HERMENEUTIKA: Jurnal Ilmu Hukum, 8(2), 136–149. 

Szymkowiak, A., Melović, B., Dabić, M., Jeganathan, K., & Kundi, G. S. 

(2021). Information technology and Gen Z: The role of teachers, the 

internet, and technology in the education of young people. Technology in 

Society, 65, 101565. 

Tavares, M. C., Azevedo, G., & Marques, R. P. (2022). The challenges and 

opportunities of era 5.0 for a more humanistic and sustainable society—a 

literature review. Societies, 12(6), 149. 

Tseng, S., & Fogg, B. J. (1999). Credibility and computing technology. 

Communications of the ACM, 42(5), 39–44. 

Tsuria, R., & Campbell, H. A. (2021). Introduction to the study of digital 

religion. In Digital religion (pp. 1–21). Routledge. 

Tuna, M. H., Kolb, J., & Sejdini, Z. (2023). Religious Learning Environments 

of Austrian Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious 

Educational Processes. Religions, 14 (8), 1–26. 

Tungkir, A. R., & Setiawan, H. R. (2025). Digital-Based Learning Model in 

Enhancing the Understanding of Aqidah Concepts. Integrasi: Jurnal 

Studi Islam Dan Humaniora, 3(1), 1–13. 

Vali, I. (2023). The impact of technology on collaborative learning. European 

Proceedings of Educational Sciences. 

Van Dijk, J. (2017). Digital divide: Impact of access. The International 

Encyclopedia of Media Effects, 1, 1–11. 

Wang, X., & Uecker, J. E. (2017). Education, religious commitment, and 

religious tolerance in contemporary China. Review of Religious Research, 

59(2), 157–182. 

Wijaya, A. C. (2024). The effectiveness of traditional and modern 

memorization techniques for quranic learning in Indonesia. Edu 

Spectrum: Journal of Multidimensional Education, 1(1), 38–47. 

Wijaya, P., & Gusliana, H. B. (2024). Relevansi Hak Privasi Dalam Undang-

Undang Nomor 19 Tahun 2016 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang 

Nomor 11 Tahun 2008 Tentang Informasi Dan Transaksi Elektronik 

Dengan Pasal 28 G Ayat 1 Undang-Undang Dasar Negara Republik 

Indonesia Tahun 1945. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(22), 662–

672. 

Wlodkowski, R. J., & Ginsberg, M. B. (2017). Enhancing adult motivation to 



114  

learn: A comprehensive guide for teaching all adults. John Wiley & Sons. 

Yazid, I. (2025). Penegakan Hukum Terhadap Judi Online di Aceh Tenggara: 

Kendala dan Strategi Pemberantasan. Legalite: Jurnal Perundang 

Undangan Dan Hukum Pidana Islam, 35–51. 

Yılmaz, A. (2021). The effect of technology integration in education on 

prospective teachers’ critical and creative thinking, multidimensional 21st 

century skills and academic achievements. Participatory Educational 

Research, 8(2), 163–199. 

Yusoff, N. F. A., Abas, U. H., Jaffar, M. N., Ali, A. A. M., Noor, M. L. A.-H. 

M., Hanid, M. F. A., & Raus, N. M. (2024). Augmented Reality 

Technology For Arabic Vocabulary Learning As A Model Of Quran 

Reflection For Hearing Impairment Adults. Ijaz Arabi Journal of Arabic 

Learning, 7(3). 

Zaki, I., Widiastuti, T., Yudha, A. T. R. C., Wijayanti, I., & Mi’raj, D. A. 

(2020). Implementation of Islamic entrepreneurial culture in Islamic 

boarding schools. International Journal of Innovation, Creativity and 

Change, 11(11), 452–469. 

Zhang, C., Khan, I., Dagar, V., Saeed, A., & Zafar, M. W. (2022). 

Environmental impact of information and communication technology: 

Unveiling the role of education in developing countries. Technological 

Forecasting and Social Change, 178, 121570. 

Zhang, W. (2022). The role of technology-based education and teacher 

professional development in English as a foreign language classes. 

Frontiers in Psychology, 13, 910315. 

 

 



115  

 

  


