Mengaji
di Era Digital

Transformasi Pengajaran Al-Qur’an
di Kabupaten Bandung

‘Asep Muhyiddin, Solihin, dan Caca Handika

GUNUNG DJATI PUBLISHING
2025



Mengaji di Era Digital: Transformasi

Pengajaran Al-Qur’an

Asep Muhyiddin
Solihin

Caca Handika

GUNUNG DJATI PUBLISHING
2025



Pasal 44

@)

)

Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumbkan atau
memperbanyak suatu ciptaan atau memberi izin untuk itu,
dipidana dengan pidana penjara paling lama 7 (tujuh) tahun dan
atau denda paling banyak Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah)
Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan,
mengedarkan atau menjual kepada umum suatu ciptaan atau
barang hasil pelanggaran hak cipta sebagaimana dimaksud dalam
ayat (1), dipidana dengan pidana paling lama 5 (lima) tahun dan
atau denda paling banyak Rp 50.000.000,00 (lima puluh juta
rupiah).



Mengaji di Era Digital: Transformasi
Pengajaran Al-Qur’an

Penulis:

Asep Muhyiddin
Solihin
Caca Handika

Editor:

M. Taufiqg Rahman
Ucep Hermawan

Desain Sampul & Tata Letak:

Muhammad Haikal Ash-Shidqi

ISBN

Diterbitkan 2025 Oleh:

Gunung Djati Publishing

Kampus Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati J1.
A.H. Nasution No. 105 Cibiru Bandung

Email: adminpuslitpen@uinsgd.ac.id

Cetakan Pertama, 2025

Hak Cipta dilindugi Undang-Undang

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.


mailto:adminpuslitpen@uinsgd.ac.id

KATAPENGANTAR

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang telah
melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat
menyelesaikan buku ini yang berjudul “Mengaji di Era Digital: Transformasi
Pengajaran Al-Qur’an.” Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah
kepada junjungan kita, Nabi Muhammad SAW, teladan abadi yang telah
menanamkan kepada umat manusia pentingnya membaca, belajar, dan
mengembangkan ilmu pengetahuan sebagai bentuk ibadah dan pengabdian
kepada Sang Khalik.

Buku ini lahir dari sebuah kegelisahan intelektual sekaligus spiritual di
tengah derasnya arus perubahan zaman. Di era ketika teknologi informasi
berkembang begitu cepat, hampir setiap aspek kehidupan manusia tersentuh
oleh digitalisasi — mulai dari komunikasi, ekonomi, hingga pendidikan.
Dalam arus besar itu, muncul pertanyaan yang menuntut refleksi mendalam:
bagaimana posisi dan peran pengajaran Al-Qur’an di tengah revolusi digital
ini? Apakah kemajuan teknologi akan mendukung atau justru mengaburkan

esensi pembelajaran kitab suci yang menjadi pedoman hidup umat Islam?

Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi latar lahirnya karya ini.
Tradisi belajar yang dulunya berlangsung secara tatap muka di masjid,
pesantren, atau rumah guru, kini mulai berpindah ke ruang-ruang digital:
aplikasi Qur’an interaktif, kelas daring, kanal YouTube, dan berbagai platform
belajar online. Fenomena ini menggambarkan sebuah transformasi besar —

bukan sekadar dalam metode, tetapi juga dalam paradigma belajar agama.

Melalui penelitian lapangan dan refleksi teoretis, penulis menyadari
bahwa transformasi digital dalam pengajaran Al-Qur’an bukan hanya bentuk

adaptasi terhadap teknologi, tetapi juga cermin dari dinamika spiritual
iv



masyarakat modern. Di satu sisi, kemajuan teknologi membuka peluang luar
biasa bagi penyebaran dakwah dan literasi keagamaan. Di sisi lain, ia
menimbulkan tantangan baru bagi keotentikan, kedalaman makna, dan
hubungan spiritual antara guru dan murid. Oleh karena itu, buku ini berupaya
menempatkan digitalisasi bukan sebagai ancaman bagi dunia keagamaan,
melainkan sebagai peluang untuk memperkuat peran agama dalam

membentuk masyarakat yang cerdas, berakhlak, dan berdaya saing.

Mengaji di Era Digital adalah upaya untuk menjembatani dua dunia:
dunia teks suci dan dunia teknologi modern. Penulis memandang bahwa
pengajaran Al-Qur’an tidak boleh berhenti pada rutinitas membaca huruf dan
lafaz, tetapi harus mampu menjangkau makna yang lebih dalam — bagaimana
Al-Qur’an menjadi sumber inspirasi etis dan intelektual yang memandu
manusia menghadapi kompleksitas zaman. Teknologi hanyalah alat; nilai
ilahiah Al-Qur’an tetap menjadi pusat yang menghidupkan dan menuntun arah
peradaban. Melalui pendekatan inilah, buku ini berusaha menegaskan kembali
makna igra’ dalam konteks abad ke-21: membaca bukan hanya teks, tetapi

juga konteks kehidupan.

Buku ini juga menyoroti bagaimana masyarakat menjadi contoh
menarik dalam proses transformasi ini. Di tengah perubahan sosial dan
budaya, masyarakat tetap mempertahankan semangat religiusitas yang kuat
sambil memanfaatkan teknologi secara kreatif. Lembaga pendidikan Islam,
pesantren, dan majelis taklim mulai mengintegrasikan perangkat digital dalam
proses pembelajaran, tanpa menghilangkan kedalaman spiritual dan nilai-nilai
tradisi. Hal ini menunjukkan bahwa Islam memiliki kelenturan epistemologis
— kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan tanpa kehilangan
esensinya. Di sinilah letak kekuatan Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin,

yang senantiasa relevan dalam setiap ruang dan waktu.
\%



Penulis juga ingin menegaskan bahwa digitalisasi pengajaran Al-
Qur’an harus dikelola dengan kesadaran moral dan visi spiritual yang jelas.
Teknologi tidak boleh menggantikan peran manusia sebagai subjek utama
pendidikan, melainkan harus menjadi sarana untuk memperkuat hubungan
antara manusia dan wahyu. Dalam pandangan penulis, keberhasilan
digitalisasi pengajaran Al-Qur’an bukan diukur dari seberapa canggih
medianya, tetapi dari sejauh mana ia mampu menumbuhkan kedekatan batin
antara manusia dengan Al-Qur’an, serta mendorong lahirnya masyarakat yang

berilmu, beretika, dan berempati.

Penyusunan buku ini tentu tidak terlepas dari dukungan banyak pihak.
Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang tulus kepada para guru, kolega,
dan mahasiswa yang telah memberi inspirasi dan semangat selama proses
penelitian berlangsung. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada
masyarakat, khususnya para pengajar Al-Qur’an, santri, dan komunitas
pengajian yang menjadi sumber data dan inspirasi utama dalam penulisan buku
ini. Mereka telah memperlihatkan bahwa semangat belajar dan berdakwah

tidak pernah padam, bahkan di tengah gempuran digitalisasi global.

Penghargaan setinggi-tingginya penulis sampaikan pula kepada
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, lembaga yang
senantiasa memberikan ruang bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan
pengabdian berbasis nilai-nilai keislaman. Tak lupa juga kepada Gunung Djati
Publishing yang telah berkenan menerbitkan karya ini sehingga dapat hadir di
hadapan para pembaca. Semoga langkah kecil ini menjadi kontribusi nyata

bagi penguatan literasi keagamaan dan pendidikan Islam di Indonesia.

Buku ini tentu masih jauh dari sempurna. Setiap tulisan selalu terbuka
untuk kritik, diskusi, dan pengembangan. Penulis dengan rendah hati

Vi



mengharapkan saran serta masukan konstruktif dari para akademisi, praktisi
pendidikan, dan pembaca umum agar buku ini dapat terus diperbaiki dan
diperkaya. Sebab, hakikat ilmu adalah proses yang tiada henti — sebuah
perjalanan menuju pemahaman yang semakin mendalam tentang kebenaran

dan kebijaksanaan Tuhan.

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat menjadi bahan
refleksi bagi para pendidik, pengajar Al-Qur’an, mahasiswa, dan masyarakat
luas untuk melihat peluang besar di balik transformasi digital. Bahwa
kemajuan teknologi, jika digunakan dengan hikmah, justru dapat memperluas
makna ibadah, memperkokoh iman, dan membangun peradaban yang berakar
pada wahyu. Di era digital ini, mengaji bukan lagi sekadar kegiatan membaca
ayat-ayat suci, tetapi juga sebuah usaha spiritual untuk membaca dunia dengan
cahaya Al-Qur’an.

Semoga setiap halaman dalam buku ini dapat menambah keyakinan
kita bahwa Al-Qur’an senantiasa relevan sepanjang zaman, dan bahwa setiap
kemajuan manusia akan selalu menemukan maknanya ketika berorientasi pada
nilai-nilai ilahi. Semoga Allah SWT meridai langkah kecil ini dan

menjadikannya amal jariyah yang membawa manfaat bagi umat dan bangsa.
Bandung, Oktober 2025

Penulis

vii



DAFTAR ISI

KATAPENGANTAR ..ot \Y
DAFTARISE ..o viii
BAGIAN L. 9
PENDAHULUAN......cciiii s 9
BAGIAN 2. 13
PENGAJARAN AL-QUR'AN DALAM KONTEKS DIGITAL .........ccu..e. 13
BAGIAN 3. 20
TEKNOLOGI DALAM PENDIDIKAN.......ccoiiiiiiiieiienisie e 20
BAGIAN 4 ... 37
PENGARUH UU ITE TERHADAP ......ooiiiiiee e 37
PENGGUNAAN TEKNOLOGI UNTUK PENDIDIKAN.......ccccoceiiiiiiirinnn. 37
BAGIAN 5 .. 51
LANSKAP MAJELISTA‘LIM: BASIS SOSIAL TRANSFORMASI
PENGAJARAN AL-QUR’AN ..ottt 51
BAGIAN 6 TRANSFORMASI PENGAJARAN AL- QUR’AN DIGITAL
DAN DAMPAKNY A ..o 60
BAGIAN 7 .. 67
BAGIAN 8 ... 79
BAGIAN 9 PENUTUP.......c.ooiiiii s 97
DAFTARPUSTAKA .. 102

viii



BAGIAN 1
PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi (TIK) dalam dua
dekade terakhir telah memberikan dampak signifikan pada berbagai sektor
kehidupan, salah satunya adalah di bidang pendidikan (C. Zhang et al., 2022).
Dunia digital, yang sebelumnya terbatas pada kalangan tertentu, kini telah
menyentuh hampir seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk sektor
pendidikan. Penggunaan perangkat teknologi, seperti internet, aplikasi mobile,
dan media sosial, telah merubah cara orang mengakses dan menyebarkan
informasi (Sarkar, 2012). Dalam konteks pendidikan agama, terutama
pengajaran Al-Qur'an, teknologi digital membuka peluang baru untuk
mendekatkan umat kepada pengetahuan agama dengan cara yang lebih
fleksibel, praktis, dan mudah diakses.

Pendidikan agama Islam yang selama ini banyak bergantung pada metode
konvensional seperti tatap muka dan pembelajaran kitab kuning kini memiliki
tantangan besar untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman (Luneto &
Anuli, 2024). Pembelajaran Al-Qur'an yang dulu hanya terbatas pada
lingkungan pesantren dan majelis taklim kini bisa dijangkau lebih luas berkat
kemajuan TIK (Holtgrewe, 2014). Dalam konteks Indonesia, yang memiliki
populasi Muslim terbesar di dunia, digitalisasi pengajaran Al-Qur'an menjadi
langkah yang strategis untuk meningkatkan pemahaman agama di seluruh
lapisan masyarakat, baik di perkotaan maupun pedesaan (Ajib, 2019).

Salah satu faktor yang mempengaruhi pemanfaatan teknologi dalam
bidang pendidikan adalah adanya landasan hukum yang jelas. UU ITE, yang
diundangkan pada tahun 2008, menjadi payung hukum yang mengatur

transaksi elektronik dan penyebaran informasi di dunia maya (Darlisma &

9



Ernawati, 2022). UU ini memberikan jaminan legalitas terhadap penggunaan
teknologi dalam berbagai sektor, termasuk pendidikan. Dengan adanya UU
ITE, masyarakat kini memiliki lebih banyak kebebasan dalam berkomunikasi
dan mengakses informasi secara elektronik, termasuk dalam hal pendidikan
agama (Setiawan, 2021).

Namun, meskipun UU ITE memberikan landasan hukum yang jelas, masih
banyak tantangan dalam hal pemanfaatan teknologi secara optimal di berbagai
lapisan masyarakat (Hidayat et al., 2023). Meskipun akses ke internet telah
meningkat, banyak kalangan, terutama kelompok ibu-ibu majelis taklim, yang
masih kesulitan untuk mengakses dan memanfaatkan teknologi dalam
pembelajaran agama mereka. Oleh karena itu, adanya regulasi yang
mendukung perlu diimbangi dengan upaya untuk memberikan pemahaman
dan pelatihan bagi masyarakat, agar mereka dapat memanfaatkan teknologi
untuk tujuan pendidikan agama, termasuk dalam pengajaran Al-Qur'an.

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital memiliki urgensi yang tinggi,
terutama dalam menjangkau kelompok masyarakat yang masih terhalang oleh
keterbatasan akses atau pengetahuan teknologi (Aslan & Yildiz, n.d.). Salah
satu kelompok yang memiliki potensi besar untuk mendapatkan manfaat dari
pengajaran Al-Qur'an berbasis digital adalah ibu-ibu majelis taklim. Mereka
sering kali menghadapi keterbatasan dalam hal akses ke lembaga pendidikan
formal atau digital yang berbasis agama. Dengan menggunakan teknologi,
pengajaran Al-Qur'an bisa lebih fleksibel dan lebih mudah diakses, bahkan
bagi mereka yang tinggal di daerah-daerah yang jauh dari pusat pendidikan
(Ramadan, 2009).

Selain itu, generasi Z yang tumbuh besar di era digital memiliki potensi
besar dalam memanfaatkan teknologi untuk meningkatkan pemahaman agama
mereka. Generasi ini sangat akrab dengan media sosial dan berbagai platform
digital lainnya (Bunt, 2009). Oleh karena itu, memberikan mereka akses

mudah dan praktis untuk belajar Al-Qur'an melalui platform digital sangat
10



penting untuk mengoptimalkan potensi mereka. Pengembangan pengajaran Al-
Qur'an berbasis digital diharapkan dapat memberikan akses yang lebih luas
kepada ibu-ibu majelis taklim dan generasi Z untuk meningkatkan pemahaman
agama mereka.

Teknologi digital memiliki potensi yang sangat besar dalam meningkatkan
kompetensi masyarakat dalam mengakses informasi keagamaan. Platform
digital seperti aplikasi Al-Qur'an, YouTube, Instagram, dan berbagai situs web
pendidikan agama menawarkan berbagai manfaat, mulai dari aksesibilitas
yang lebih mudah, fleksibilitas waktu, hingga interaktivitas dalam
pembelajaran. Dengan menggunakan teknologi, masyarakat tidak perlu lagi
terbatas pada waktu dan ruang untuk belajar agama. Mereka dapat mengakses
materi-materi keagamaan kapan saja dan di mana saja, yang mempermudah
proses pembelajaran (Howard, 2010).

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga memungkinkan adanya
pembelajaran yang lebih menarik dan inovatif, misalnya dengan penggunaan
multimedia seperti video, audio, dan kuis interaktif (Millatina, 2024). Hal ini
tidak hanya mempermudah masyarakat dalam memahami materi Al-Qur'an,
tetapi juga dapat meningkatkan keterlibatan mereka dalam proses belajar.
Teknologi juga memungkinkan pengajaran yang lebih personal, di mana setiap
individu dapat memilih materi sesuai dengan kebutuhannya, baik dalam hal
tafsir, tajwid, atau figh.

Meskipun pengajaran Al-Qur'an berbasis digital menawarkan banyak
manfaat, ada beberapa tantangan yang perlu diatasi. Salah satu tantangan
terbesar adalah kurangnya literasi digital di kalangan ibu-ibu majelis taklim,
yang sebagian besar tidak terbiasa dengan teknologi. Mereka mungkin merasa
kesulitan dalam menggunakan perangkat digital untuk mengakses
pembelajaran, yang sering kali menjadi hambatan utama dalam memanfaatkan
platform digital untuk belajar Al-Qur'an (Millatina, 2024).

Di sisi lain, generasi Z yang lebih terbiasa dengan dunia digital memiliki
11



potensi besar untuk memanfaatkan teknologi dalam pengajaran Al-Quran.
Namun, meskipun mereka lebih aktif di dunia maya, ada kecenderungan
bahwa banyak dari mereka yang lebih tertarik pada konten yang tidak
berhubungan langsung dengan pengajaran agama. Oleh karena itu, penting
untuk menciptakan pendekatan yang tepat agar teknologi dapat digunakan
untuk tujuan pendidikan agama yang efektif, tanpa kehilangan minat generasi
Z terhadap konten agama.

Program pengajaran Al-Qur'an berbasis digital harus mampu
menjembatani kesenjangan antara kedua kelompok ini, dengan memberikan
pelatihan dan pengenalan teknologi bagi ibu-ibu majelis taklim, sementara
juga menghadirkan konten yang menarik dan relevan bagi generasi
Z. Dengan demikian, kedua kelompok ini dapat memanfaatkan teknologi
untuk meningkatkan pemahaman agama dan keterampilan digital mereka

secara bersamaan.

12



BAGIAN 2

PENGAJARAN AL-QUR'AN DALAM
KONTEKS DIGITAL

Dalam beberapa dekade terakhir, teknologi digital telah mengubah hampir
setiap aspek kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan agama,
terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Pengajaran Al-Qur'an yang dulunya
sangat bergantung pada metode konvensional seperti menghafal secara
langsung dengan bimbingan guru di madrasah atau masjid Kini telah

bertransformasi dengan masuknya teknologi digital (Heeks, 2010).

Pengajaran Al-Qur'an merujuk pada kegiatan mengajarkan isi dan pesan
yang terkandung dalam Al-Qur'an kepada para siswa atau jamaah, baik secara
lisan maupun tulisan. Pengajaran ini meliputi pembelajaran ayat-ayat Al-
Qur'an, tafsir, tajwid, serta tata cara membaca yang benar (Nazalia & Fitria,
2024). Tujuan utama dari pengajaran ini adalah untuk memfasilitasi
pemahaman, penghayatan, dan pengamalan ajaran Al-Quran dalam

kehidupan sehari-hari.

Konteks digital merujuk pada penggunaan teknologi berbasis internet dan
perangkat digital untuk mendukung dan memfasilitasi proses belajar
mengajar. Dalam hal ini, konteks digital berhubungan dengan penggunaan
berbagai platform digital, seperti aplikasi, situs web, dan media sosial, untuk
menyampaikan materi pembelajaran. Teknologi ini memungkinkan
pembelajaran yang lebih fleksibel, aksesibel, dan interaktif, dengan

memanfaatkan sumber daya yang ada di dunia maya (Pinto & Leite, 2020).

Pengajaran Al-Qur'an dalam konteks digital mengintegrasikan nilai-nilai
tradisional dari pengajaran Al-Qur'an dengan kecanggihan teknologi modern

(Diana & Azani, 2024). Teknologi digital tidak hanya berfungsi sebagai alat
13



bantu, tetapi juga memperluas jangkauan pengajaran Al-Qur'an,
memungkinkan berbagai lapisan masyarakat untuk mengaksesnya dengan
cara yang lebih mudah dan menarik. Inovasi dalam penggunaan media digital,
seperti video, audio, dan aplikasi interaktif, memungkinkan pembelajaran Al-
Qur'an yang lebih menarik, relevan, dan efektif, sesuai dengan perkembangan
zaman (A. C. Wijaya, 2024).

Media digital memungkinkan pengajaran Al-Qur'an untuk lebih mudah
diakses, lebih fleksibel, dan lebih interaktif, memberikan peluang besar untuk
memperdalam pemahaman serta pengajaran ajaran Islam secara lebih efisien
dan menyeluruh. Namun, perubahan ini juga datang dengan tantangan dan
pertimbangan baru yang perlu dicermati, terutama terkait dengan penggunaan

teknologi dalam konteks keagamaan (Mikre, 2011).

Salah satu elemen penting dalam pengajaran Al-Qur'an yang mendapat
perhatian khusus dalam era digital adalah pengajaran tajwid. Tajwid adalah
ilmu yang mengatur cara membaca Al-Qur'an dengan benar, termasuk
pelafalan huruf-huruf Arab, serta hukum-hukum bacaan yang sesuai dengan
kaidah (Akkila & Abu-Naser, 2018). Dalam konteks ini, teknologi digital
berperan penting untuk memberikan panduan yang jelas dan interaktif.
Beberapa aplikasi Al-Qur'an menawarkan fitur pelafalan audio yang disertai
dengan visual untuk membantu pengguna memahami cara pengucapan yang
benar. Misalnya, aplikasi Quran Majeed atau iQuran menyediakan audio
murattal dari qari terkenal yang dapat digunakan sebagai panduan bagi mereka
yang ingin mempelajari cara membaca Al-Qur'an dengan tajwid yang tepat.
Teknologi ini memungkinkan umat Muslim untuk belajar dengan cara yang
lebih praktis, bahkan di luar kelas formal, dan memperbaiki kesalahan bacaan
yang mungkin terlewatkan dalam pengajaran tatap muka (Hamelink, 1997).

Selain tajwid, pengajaran Al-Quran dalam konteks digital juga
memberikan kemudahan dalam mempelajari tafsir Al-Qur'an. Tafsir adalah

14



ilmu yang mengkaji makna dan penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an (EI-Soudani et
al., 2013). Melalui teknologi, tafsir Al-Qur'an kini dapat diakses dengan
mudah oleh siapa saja, tanpa terbatas oleh faktor waktu atau tempat. Platform-
platform seperti website dan aplikasi seperti Tafsir Al-Jalalayn atau Tafsir Ibn
Kathir memungkinkan pengguna untuk membaca dan memahami penafsiran
ayat-ayat Al-Qur'an yang lebih mendalam, lengkap dengan referensi tambahan
dan penjelasan mengenai konteks ayat tersebut (Afandi, 2020). Ini membantu
para pelajar untuk memperoleh pemahaman yang lebih luas dan lebih tepat

mengenai makna Al-Qur'an, tanpa harus bergantung pada satu sumber saja.

Keberadaan teknologi digital dalam pengajaran Al-Qur'an juga
mendukung metode pembelajaran berbasis gamifikasi. Dengan memanfaatkan
elemen permainan, teknologi dapat meningkatkan interaksi dan keterlibatan
pelajar dalam mempelajari Al-Qur'an. Misalnya, dalam aplikasi Quranic
Games, siswa dapat belajar menghafal Al-Qur'an dengan cara yang
menyenangkan dan interaktif. Selain itu, adanya kompetisi atau tantangan
berbasis digital dapat memotivasi siswa untuk terus berusaha meningkatkan
kemampuan membaca dan menghafal Al-Qur'an (Husaini et al., 2023). Ini
adalah contoh nyata bagaimana teknologi dapat digunakan untuk menciptakan
pengalaman belajar yang lebih menyenangkan dan mendorong prestasi lebih

baik dalam mempelajari Al-Qur‘an.

Seiring waktu, teknologi berkembang lebih jauh dengan diperkenalkannya
platform pembelajaran yang lebih interaktif. Platform seperti Quran.com dan
Ayat memberikan akses kepada pengguna untuk membaca Al-Qur'an secara
langsung melalui perangkat digital mereka, sambil mengakses terjemahan,
tafsir, dan konten pendidikan lainnya (Bahria, 2021). Penggunaan multimedia,
seperti video dan audio, menjadikan pembelajaran Al-Qur'an tidak hanya lebih
mudah diakses, tetapi juga lebih menarik dan interaktif. Teknologi digital

memungkinkan pengguna untuk lebih aktif dalam proses belajar dengan

15



memberikan umpan balik yang cepat, serta memungkinkan adanya interaksi
antara guru dan murid meskipun keduanya terpisah jarak yang jauh (Bender,
2023).

Dalam konteks digitalisasi pengajaran Al-Qur'an, media sosial juga
memainkan peran yang sangat besar. Platform seperti YouTube, Instagram,
dan Facebook telah digunakan oleh banyak pengajar untuk menyebarkan
materi pembelajaran Al-Qur'an. Pembelajaran melalui media sosial ini
memiliki daya tarik tersendiri, terutama bagi generasi muda, karena konten
yang disajikan lebih interaktif, mudah dipahami, dan sering kali disertai
dengan visual yang menarik (Rosen, 2025). Misalnya, banyak akun dakwah di
Instagram yang mengunggah video pembelajaran singkat tentang tafsir,
hukum tajwid, atau kisah-kisah nabi yang dapat dipelajari secara mandiri oleh
pengikutnya. Dengan adanya platform ini, pengajaran Al-Qur'an dapat
dijangkau oleh lebih banyak kalangan, tanpa dibatasi oleh batasan fisik dan

waktu.

Perkembangan teknologi tidak hanya terbatas pada pengajaran Al-Qur'an
dalam bentuk aplikasi dan platform pembelajaran. Teknologi juga berperan
penting dalam meningkatkan interaksi sosial antara murid dan pengajar.
Platform seperti Zoom, Google Meet, dan Microsoft Teams telah digunakan
untuk mengadakan kelas pembelajaran Al-Qur'an secara daring (Mitra et al.,
2023). Dalam hal ini, teknologi memungkinkan pembelajaran tatap muka

secara virtual, yang sebelumnya tidak mungkin dilakukan secara langsung.

Teknologi ini memungkinkan pengajar untuk mengajarkan ilmu Al-Qur'an
kepada muridnya dari jarak jauh, yang sangat membantu mereka yang berada
di daerah terpencil atau mereka yang kesulitan mengakses majelis taklim
secara fisik. Penelitian (Mubin et al., 2022) membuktikan bahwa kelas daring
dapat meningkatkan pemahaman siswa terhadap Al-Qur'an, meskipun tanpa

bertatap muka secara langsung. Hal ini membuka kesempatan untuk

16



pendidikan agama yang lebih merata dan lebih mudah dijangkau oleh

masyarakat luas.

Namun, meskipun teknologi digital menawarkan banyak manfaat dalam
pengajaran Al-Qur'an, tantangan besar tetap ada. Salah satunya adalah
kesenjangan digital antara mereka yang memiliki akses ke perangkat dan
internet yang memadai dengan mereka yang tidak (Van Dijk, 2017).
Masyarakat di daerah terpencil atau mereka yang tidak memiliki perangkat
digital yang cukup sering kali tidak dapat memanfaatkan teknologi untuk
belajar Al-Qur'an. Oleh karena itu, untuk memastikan pengajaran Al-Qur'an
berbasis digital dapat dimanfaatkan oleh semua kalangan, diperlukan upaya
lebih lanjut dalam penyediaan infrastruktur yang memadai dan pelatihan
tentang literasi digital. Hal ini juga menjadi tantangan dalam mengatasi
kesenjangan digital yang dapat memperburuk ketimpangan dalam akses
pendidikan agama di Indonesia (Hakim et al., 2024).

Di sisi lain, meskipun platform digital dapat mempercepat proses
pembelajaran, ada tantangan terkait kualitas materi yang diajarkan. Banyak
platform digital yang tidak memiliki sistem kurasi materi yang baik, yang
dapat menyebabkan penyebaran informasi yang tidak akurat atau kurang tepat
(Aduwa-Ogiegbaen & lyamu, 2005). Sebagai contoh, meskipun banyak video
di YouTube yang mengajarkan Al-Qur'an, kualitas dan keakuratan materi yang
diajarkan tidak selalu terjamin. Ini menunjukkan pentingnya memiliki standar
materi yang jelas dan pengawasan yang ketat terhadap konten yang disebarkan
melalui platform digital (Gillespie, 2018). Oleh karena itu, diperlukan adanya
pengawasan lebih lanjut terhadap materi yang diajarkan melalui platform
digital agar tidak terjadi penyalahgunaan informasi yang bisa mempengaruhi

pemahaman agama masyarakat.

Salah satu keuntungan utama dari digitalisasi pengajaran Al-Qur'an adalah
peningkatan keterlibatan dan motivasi belajar, terutama di kalangan generasi

17



muda (Sugianto, 2024). Dengan adanya platform digital yang menyediakan
pembelajaran Al-Qur'an dalam bentuk yang lebih interaktif dan menarik,
seperti video, animasi, dan aplikasi mobile, generasi muda yang cenderung
lebih menyukai media digital akan lebih tertarik untuk belajar Al-Qur'an.
Konten yang lebih visual dan interaktif dapat mengatasi kebosanan yang
sering dirasakan dalam pembelajaran tradisional, dan memberikan pendekatan
yang lebih menyenangkan dalam memahami ajaran Al-Qur'an (Sugiarto,
2025).

Sebagai contoh, YouTube memiliki banyak channel yang menawarkan
pembelajaran Al-Qur'an dalam format video yang menarik dan mudah
dipahami. Video pembelajaran ini sering kali disertai dengan visual yang
menjelaskan cara membaca Al-Qur'an yang benar, serta penjelasan tentang
tafsir dan hukum-hukum dalam agama Islam. Dengan pendekatan ini,
pengajaran Al-Qur'an menjadi lebih inklusif dan sesuai dengan perkembangan
zaman, di mana teknologi menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari
masyarakat, khususnya generasi Z yang lebih terhubung dengan dunia digital
(Schneller et al., 2022).

Salah satu tantangan besar dalam pengajaran Al-Qur'an secara
konvensional adalah keterbatasan jumlah pengajar yang berkualitas dan dapat
diakses oleh semua kalangan. Di banyak daerah, terutama di daerah terpencil,
keberadaan pengajar Al-Qur'an yang kompeten dan terlatih masih terbatas
(Hashim, 2005). Digitalisasi menawarkan solusi untuk mengatasi masalah ini
dengan menyediakan materi pembelajaran yang dapat diakses oleh siapa saja,

di mana saja, dan kapan saja, tanpa bergantung pada keberadaan pengajar fisik.

Platform digital yang menyediakan rekaman ceramah, kajian tafsir, atau
kursus online tentang Al-Qur'an memungkinkan pembelajaran dilakukan
secara mandiri oleh pengguna, dengan tetap memperoleh materi yang

berkualitas dari pengajar yang kompeten (Kirkup & Kirkwood, 2005). Selain

18



itu, teknologi seperti chatbot atau Al juga mulai digunakan dalam aplikasi
pengajaran Al-Qur'an untuk memberikan umpan balik secara otomatis kepada
pengguna mengenai pengucapan atau pemahaman mereka terhadap materi
yang telah dipelajari. Hal ini memperluas kemampuan untuk mengajar kepada
lebih banyak orang tanpa memerlukan jumlah pengajar yang besar atau
pengajaran tatap muka secara langsung (Rahmayunita, 2021).

Pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga memungkinkan pembelajaran
yang lebih fleksibel dan adaptif terhadap kebutuhan individu. Dengan
menggunakan aplikasi atau platform pembelajaran, pengguna dapat memilih
waktu dan tempat untuk belajar yang sesuai dengan jadwal mereka, serta
mempelajari materi yang paling relevan bagi mereka (Tungkir & Setiawan,
2025). Pendekatan ini sangat sesuai untuk masyarakat yang memiliki jadwal
padat atau mereka yang tinggal di daerah dengan akses terbatas terhadap
lembaga pendidikan agama. Pembelajaran yang berbasis teknologi juga
memungkinkan penggunaan materi yang dapat disesuaikan dengan tingkat
pemahaman individu, dari pemula hingga tingkat lanjutan. Misalnya,
pengguna dapat memilih untuk mempelajari tajwid terlebih dahulu, sebelum
melanjutkan ke hafalan atau tafsir.

19



BAGIAN 3
TEKNOLOGI DALAM PENDIDIKAN

Teknologi dalam pendidikan merujuk pada penggunaan berbagai alat dan
sumber daya berbasis teknologi untuk mendukung dan meningkatkan proses
pembelajaran (W. Zhang, 2022). Perkembangan pesat dalam teknologi
informasi dan komunikasi telah membuka banyak peluang bagi dunia
pendidikan, baik di tingkat dasar, menengah, maupun tinggi (Shah, 2022).
Dengan memanfaatkan perangkat keras seperti komputer dan tablet, serta
perangkat lunak berupa aplikasi pembelajaran dan platform digital, teknologi
mampu memperkaya pengalaman belajar dan mengajar.

Tujuan utama dari integrasi teknologi dalam pendidikan adalah untuk
meningkatkan efektivitas, efisiensi, dan aksesibilitas pembelajaran (Asad et
al.,, 2021). Teknologi memungkinkan pengajaran yang lebih interaktif,
berbasis multimedia, dan dapat disesuaikan dengan kebutuhan setiap individu.
Penggunaan teknologi juga memungkinkan pembelajaran jarak jauh,
memberikan kesempatan kepada siswa di daerah terpencil untuk mengakses
materi pendidikan yang berkualitas (Yilmaz, 2021).

Namun, tantangan besar yang dihadapi adalah kesenjangan digital, di
mana tidak semua siswa atau lembaga pendidikan memiliki akses yang sama
terhadap teknologi tersebut (Azionya & Nhedzi, 2021). Oleh karena itu, untuk
memastikan penerapan teknologi yang efektif, diperlukan pelatihan bagi guru
dan pemangku kepentingan lainnya, agar teknologi dapat dimanfaatkan secara
optimal dalam mendukung proses pendidikan yang lebih inklusif dan inovatif.

Teknologi, yang awalnya hanya dianggap sebagai alat bantu dalam proses

pembelajaran, kini telah menjadi elemen fundamental yang mengubah hampir

seluruh aspek pendidikan, mulai dari cara mengajar, cara belajar, hingga cara

20



mengakses informasi (Stromquist, 2002). Dalam konteks pendidikan,
teknologi tidak hanya berperan sebagai media, tetapi juga sebagai agen
perubahan yang mengubah paradigma lama menjadi lebih inklusif, fleksibel,
dan dinamis (T. Bates, 2001). Dalam bagian ini, akan dibahas lebih lanjut
bagaimana teknologi telah bertransformasi menjadi bagian integral dari dunia
pendidikan, serta dampaknya terhadap berbagai dimensi pembelajaran.

Salah satu perubahan besar yang dibawa oleh teknologi dalam pendidikan
adalah pergeseran dari metode pembelajaran konvensional yang terpusat pada
pengajaran langsung oleh guru di ruang kelas menjadi pembelajaran yang
lebih berbasis teknologi (Pavlova, 2008). Seiring dengan kemajuan teknologi,
kelas tradisional yang dulu hanya mengandalkan papan tulis, buku teks, dan
penjelasan guru kini telah berkembang dengan penggunaan perangkat digital
seperti komputer, tablet, dan bahkan smartphone. Dengan adanya teknologi
ini, proses pembelajaran menjadi lebih variatif dan menyenangkan.
Penggunaan multimedia, seperti video pembelajaran, animasi, dan simulasi
interaktif, memberi kesempatan kepada siswa untuk belajar dengan cara yang
lebih visual dan praktis, sehingga meningkatkan pemahaman mereka terhadap

materi yang diajarkan (Hanna, 1991).

Teknologi pendidikan memberikan fleksibilitas yang lebih besar bagi
siswa dalam mengakses materi pelajaran. E-learning, misalnya,
memungkinkan siswa untuk mengakses bahan ajar kapan saja dan di mana saja
melalui internet (Alzubi, 2023). Dengan demikian, teknologi memungkinkan
pembelajaran yang lebih bersifat personal, di mana siswa dapat belajar dengan
kecepatan mereka sendiri, sesuai dengan kemampuan dan jadwal mereka. Ini
sangat bermanfaat terutama bagi siswa yang membutuhkan waktu lebih
untuk memahami materi atau mereka yang memiliki keterbatasan untuk

mengikuti pembelajaran secara tatap muka (Lee, 2001).

Selain itu, teknologi juga membawa dampak signifikan dalam cara

21



pengajaran itu sendiri. Penggunaan platform digital seperti Learning
Management Systems (LMS) memungkinkan para pendidik untuk mengelola
pembelajaran dengan lebih efisien, memantau kemajuan siswa, serta
memberikan umpan balik secara langsung. LMS dapat digunakan untuk
memberikan ujian online, mengunggah materi ajar, serta melakukan diskusi
kelas yang dapat diakses oleh semua siswa secara real-time (Ellis, 2009).
Dengan cara ini, teknologi memberi pengajaran lebih terstruktur dan lebih
mudah diakses, memungkinkan pendidik untuk fokus pada kualitas pengajaran

dan interaksi dengan siswa (Hepp et al., 2004).

Namun, meskipun teknologi memberikan banyak keuntungan dalam
pendidikan, tantangan terbesar dalam implementasinya adalah kesenjangan
akses dan keterampilan. Di banyak negara berkembang, masih terdapat
keterbatasan infrastruktur yang menghambat akses siswa terhadap teknologi.
Keterbatasan dalam hal perangkat keras, jaringan internet yang stabil, dan
pelatihan bagi pengajar untuk mengintegrasikan teknologi dalam pengajaran
menjadi isu besar yang perlu segera diatasi (Kalolo, 2019). Tanpa akses yang
merata, manfaat teknologi dalam pendidikan tidak akan dapat dirasakan oleh
semua kalangan. Oleh karena itu, penting untuk memastikan bahwa
infrastruktur pendukung, seperti jaringan internet yang dapat diakses dengan
mudah oleh seluruh lapisan masyarakat, serta pelatihan bagi pendidik,

diberikan perhatian yang serius (Roco & Bainbridge, 2013).

Di sisi lain, meskipun teknologi membuka banyak peluang dalam
pendidikan, banyak pihak yang khawatir tentang dampak negatifnya terhadap
proses pembelajaran. Salah satunya adalah kecenderungan untuk
ketergantungan pada teknologi, di mana siswa lebih fokus pada perangkat
digital daripada berinteraksi dengan guru atau teman sekelas secara langsung
(Tavares et al., 2022). Selain itu, adanya informasi yang tidak terkendali atau

bahkan misinformasi yang beredar di dunia maya dapat memengaruhi

22



pemahaman siswa tentang materi yang diajarkan. Oleh karena itu, penting bagi
pendidik dan institusi pendidikan untuk mengajarkan literasi digital, agar
siswa tidak hanya dapat mengakses informasi, tetapi juga dapat memilah dan

memilih informasi yang benar dan bermanfaat (Collins & Halverson, 2018).

Selain itu, teknologi juga mendukung pembelajaran berbasis gamifikasi
yang dapat meningkatkan keterlibatan siswa dalam proses belajar (Safitri et
al., 2025). Dalam konteks pendidikan agama, gamifikasi dapat digunakan
untuk memperkenalkan konsep-konsep agama dengan cara Yyang
menyenangkan dan interaktif, seperti melalui permainan berbasis aplikasi
yang menguji pengetahuan siswa tentang ajaran agama, atau kuis interaktif
yang mengajarkan sejarah agama dengan cara yang lebih menarik. Pendekatan
ini tidak hanya membuat siswa lebih tertarik untuk belajar, tetapi juga
meningkatkan daya ingat mereka terhadap materi yang diajarkan (Moseikina
et al., 2022).

Keberadaan teknologi dalam pendidikan juga memperkenalkan konsep
pembelajaran yang lebih kolaboratif. Melalui penggunaan platform diskusi
online, forum, dan grup belajar, siswa dapat berinteraksi dengan sesama siswa
dari berbagai belahan dunia, saling bertukar ide, serta memperdalam
pemahaman mereka terhadap topik tertentu (Vali, 2023). Dalam konteks
pendidikan agama, ini memungkinkan adanya pertukaran pandangan dan
pemahaman antara individu dari berbagai latar belakang budaya dan
keyakinan, yang dapat memperkaya pemahaman mereka terhadap ajaran
agama. Teknologi memungkinkan adanya kolaborasi yang lebih luas dalam
dunia pendidikan agama, yang sebelumnya terbatas pada interaksi lokal saja
(Seralidou & Douligeris, 2015).

Namun, meskipun teknologi menawarkan banyak manfaat, penting untuk
diingat bahwa teknologi tidak boleh menggantikan peran guru. Guru tetap

memiliki peran penting dalam memberikan bimbingan, motivasi, dan arahan

23



kepada siswa dalam perjalanan pendidikan mereka (Alderman, 2013).
Teknologi seharusnya menjadi alat yang mendukung peran guru, bukan
menggantikannya. Oleh karena itu, pendidik perlu mengembangkan
keterampilan digital mereka untuk dapat memanfaatkan teknologi secara

efektif dalam mendukung pembelajaran (Wlodkowski & Ginsberg, 2017).

Menurut (Selwyn, 2016), teknologi dalam pendidikan bukan hanya
tentang alat atau media yang digunakan, tetapi lebih pada bagaimana teknologi
dapat membuka ruang baru dalam proses pembelajaran, membuatnya lebih
adaptif terhadap kebutuhan individu dan lebih efisien dalam pelaksanaannya.
Dalam konteks pendidikan agama Islam, teknologi memberikan kontribusi
yang sangat signifikan, terutama dalam hal penyebaran ajaran agama yang
dapat diakses lebih luas. Penggunaan platform digital seperti aplikasi mobile,
situs web, dan media sosial menjadi sarana utama yang memungkinkan ajaran
agama Islam untuk diperkenalkan, dipelajari, dan diajarkan kepada umat,
bahkan kepada mereka yang tinggal jauh dari pusat-pusat pengajaran agama
(El Gazi & Ibrahimi, 2025).

Pentingnya teknologi dalam pendidikan agama Islam semakin terasa
mengingat bahwa ia dapat mengatasi tantangan yang sebelumnya membatasi
akses ke pendidikan agama, terutama bagi umat Islam yang berada di daerah
pedesaan atau daerah yang kurang memiliki fasilitas pendidikan agama yang
memadai (Flori & Raulea, 2025). Sebelumnya, akses terhadap ajaran agama
terbatas pada lembaga-lembaga formal seperti pesantren atau sekolah agama
yang sering kali hanya ada di kota-kota besar. Akan tetapi, dengan adanya
teknologi, kendala waktu dan jarak yang selama ini menjadi hambatan, dapat
diatasi. Melalui aplikasi pembelajaran Al-Qur'an atau situs web yang
menawarkan berbagai kajian Islam, umat Islam dapat dengan mudah
mengakses informasi agama kapan saja dan di mana saja (Mesra et al., 2025).

Hal ini tentu memberikan keuntungan besar bagi mereka yang sebelumnya

24



kesulitan memperolen pembelajaran agama yang berkualitas karena
keterbatasan geografis. (Selwyn, 2016) juga menekankan bahwa teknologi
memungkinkan fleksibilitas dalam belajar, yang berarti setiap individu dapat

mengakses materi sesuai dengan kebutuhan dan waktu mereka sendiri.

Sebagai contoh, aplikasi mobile seperti Quran Companion atau Ayat: Al-
Qur'an memungkinkan pengguna untuk mempelajari Al-Qur'an dengan cara
yang lebih menyenangkan dan terstruktur. Fitur-fitur yang ada dalam aplikasi-
aplikasi ini, seperti audio untuk membantu melafalkan ayat-ayat Al-Qur‘an,
terjemahan dalam berbagai bahasa, serta tafsir yang dapat diakses langsung,
memberi kesempatan bagi umat untuk memperdalam pemahaman mereka
secara lebih interaktif. Tidak hanya itu, aplikasi ini juga memfasilitasi
pembelajaran yang lebih personal, memungkinkan setiap orang untuk belajar
sesuai dengan kecepatan mereka sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa
teknologi tidak hanya memberikan kemudahan akses, tetapi juga membantu
menciptakan pengalaman belajar yang lebih menyenangkan, yang disesuaikan
dengan gaya belajar individu (Lin, 2025). Dengan demikian, teknologi dalam
pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai alat penyebaran informasi,
tetapi juga sebagai sarana untuk membuat proses pembelajaran menjadi lebih

efisien dan menarik.

Fleksibilitas yang ditawarkan oleh teknologi ini juga memungkinkan
pembelajaran agama untuk dilakukan secara mandiri, yang merupakan hal
yang sangat penting dalam konteks pendidikan agama Islam (Fifani et al.,
2025). Pembelajaran mandiri memberi kebebasan kepada individu untuk
memilih waktu dan topik yang ingin mereka pelajari tanpa tergantung pada
jadwal atau kurikulum formal. Dalam dunia yang serba cepat ini, di mana
banyak orang memiliki keterbatasan waktu, teknologi memberi kesempatan
untuk belajar sepanjang waktu, di mana pun mereka berada. Pembelajaran

melalui aplikasi atau situs web juga memungkinkan umat untuk mempelajari

25



aspek-aspek agama yang lebih spesifik atau sesuai dengan kebutuhan mereka
(Ajani & Matiyenga, 2025). Misalnya, mereka dapat mempelajari tafsir Al-
Qur'an, hukum-hukum Islam, atau sejarah Islam dengan cara yang lebih fokus
dan sesuai dengan minat mereka, tanpa harus menunggu materi yang diajarkan
dalam kelas formal. Hal ini tentu saja memfasilitasi pengembangan
pemahaman agama yang lebih dalam dan menyeluruh.

Selain memberikan fleksibilitas, teknologi juga meningkatkan efisiensi
dalam proses pembelajaran. Sebelumnya, untuk mempelajari ajaran agama,
umat Islam harus datang ke tempat pendidikan agama dan mengikuti jadwal
yang telah ditentukan. Namun, dengan adanya teknologi, materi pembelajaran
agama dapat disebarkan secara lebih cepat dan luas, tanpa terhalang oleh
waktu dan tempat. Situs web dan aplikasi pembelajaran agama yang dapat
diakses secara langsung memungkinkan umat Islam di seluruh dunia untuk
mengakses sumber daya pendidikan agama dengan mudah dan cepat (Kaviani
et al., 2025). Proses penyebaran informasi yang lebih efisien ini tidak hanya
mempermudah umat Islam dalam mempelajari agama, tetapi juga
memungkinkan mereka untuk terus memperbarui pengetahuan mereka tentang
agama Islam seiring dengan berjalannya waktu. Seperti yang dijelaskan
(Selwyn, 2017), efisiensi dalam pembelajaran tidak hanya dilihat dari segi
waktu yang digunakan, tetapi juga bagaimana proses pembelajaran dapat
diakses dengan cara yang lebih mudah dan cepat, memungkinkan

pembelajaran untuk dilakukan tanpa hambatan berarti.

Lebih lanjut, teknologi juga memungkinkan penyebaran materi agama
dilakukan secara lebih luas, menjangkau audiens yang lebih besar, dan
memberikan dampak yang lebih besar dalam penyebaran pengetahuan agama
(Selwyn, 2024). Platform media sosial seperti YouTube, Instagram, dan
Facebook kini telah menjadi sarana utama bagi banyak ustaz, ulama, dan

pengajar agama untuk berbagi pengetahuan mereka kepada khalayak yang

26



lebih luas (Facer & Selwyn, 2021). Melalui video ceramah atau kajian agama
yang diposting di media sosial, pengajaran agama tidak lagi terbatas pada
audiens yang hadir di lokasi fisik tertentu, tetapi dapat diakses oleh siapa saja,
di mana saja, dan kapan saja. Fenomena ini membuka peluang besar bagi umat
Islam untuk memperoleh berbagai macam kajian agama dari berbagai
perspektif, tanpa terikat oleh batasan geografis (Selwyn et al., 2017).

Albert Bandura, melalui teori pembelajaran sosialnya (1991), menyatakan
bahwa manusia tidak hanya belajar dari pengalaman langsung, tetapi juga
melalui observasi, imitasi, dan modeling. Pembelajaran melalui observasi ini
sangat relevan dalam konteks pendidikan agama, terutama dalam dunia digital
yang kian berkembang (Bandura, 1991). Dalam konteks ini, media sosial dan
aplikasi digital berperan besar sebagai sarana untuk mengamati, meniru, dan
belajar dari orang lain, khususnya dalam memperdalam ajaran agama. Dalam
dunia yang semakin terhubung melalui teknologi, individu dapat mengakses
berbagai model perilaku agama dari para ustaz, pendakwah, atau sesama
pengguna media sosial yang membagikan konten agama mereka. Melalui
proses ini, seseorang tidak hanya mendengarkan teori atau membaca buku,
tetapi juga melihat penerapan ajaran agama dalam kehidupan nyata, yang
mana hal ini memberikan dampak yang lebih mendalam terhadap pemahaman
mereka (Bandura, 1969).

(Bandura, 1989) menyebutkan bahwa ada empat tahap utama dalam proses
pembelajaran sosial, yaitu perhatian (attention), retensi (retention), reproduksi
(reproduction), dan motivasi (motivation). Tahap pertama, perhatian,
mengarah pada proses ketika seseorang memperhatikan model yang ada di
sekitarnya. Dalam hal ini, media sosial dan aplikasi digital memungkinkan
penggunanya untuk melihat langsung perilaku dan praktik agama yang
diterapkan oleh orang lain. Misalnya, seorang pengguna Instagram atau

YouTube dapat menonton ceramah dari seorang ustaz yang menjelaskan cara-

27



cara beribadah atau mengajarkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan cara yang
menarik. Ketika individu memperhatikan ceramah tersebut, mereka mulai
memperhatikan detail-detail yang ada dalam cara penyampaian pesan agama,
baik dalam hal penampilan, bahasa tubuh, atau cara berbicara yang sesuai

dengan ajaran agama (Bandura, 2014).

Setelah perhatian tertarik, tahap kedua yang dijelaskan (Bandura, 2014)
adalah retensi atau penyimpanan informasi. Dalam konteks pendidikan agama
digital, hal ini dapat dilihat ketika individu mengingat apa yang mereka lihat
dan pelajari dari video ceramah, artikel, atau postingan media sosial.
Misalnya, seorang pengguna media sosial yang menyaksikan video tentang
cara shalat yang benar akan menyimpan informasi tersebut dalam memori
mereka. Tahap ini sangat penting dalam pembelajaran agama, karena tanpa
proses retensi, informasi yang diterima tidak akan memberikan dampak yang
signifikan dalam perubahan perilaku atau pengetahuan agama seseorang. Di
sinilah peran media digital menjadi vital, karena informasi tentang ajaran
agama yang bermanfaat dapat dengan mudah disimpan dalam bentuk yang
lebih permanen, seperti dalam bentuk video, audio, atau teks, yang bisa

diakses kembali kapan saja untuk dipelajari lebih lanjut (Bandura, 2014).

Setelah retensi, (Bandura, 1986) mengemukakan tahap reproduksi, yaitu
upaya untuk meniru atau mereproduksi perilaku yang telah diamati. Dalam hal
ini, teknologi memberi peluang bagi individu untuk mencoba meniru praktik-
praktik agama yang mereka pelajari. Sebagai contoh, setelah menonton
tutorial tentang cara membaca Al-Qur'an atau cara melaksanakan shalat
dengan benar, individu akan mencoba untuk mempraktikkan apa yang mereka
amati. Aplikasi pembelajaran agama yang menyediakan panduan praktis,
seperti fitur audio yang membacakan ayat-ayat Al-Qur'an atau panduan shalat,
memungkinkan pengguna untuk mereproduksi perilaku yang telah mereka

amati sebelumnya. Hal ini menunjukkan bagaimana pembelajaran agama

28



melalui imitasi menjadi proses yang sangat alami dan mudah diakses melalui
media digital. Melalui aplikasi ini, pengguna tidak hanya diajarkan secara
teori, tetapi juga diberikan sarana untuk mencoba dan mengoreksi diri mereka
sendiri berdasarkan umpan balik yang diterima, yang memperkaya

pengalaman belajar mereka (Bandura, 1997).

Tahap terakhir dalam teori Bandura adalah motivasi, yang merujuk pada
keinginan individu untuk mengulangi perilaku yang telah diamati. Dalam
pendidikan agama, motivasi ini sangat dipengaruhi oleh seberapa efektif
model yang diamati dan diterima oleh individu. Media sosial dan aplikasi
digital sering kali memberikan sistem penghargaan atau penguatan positif
yang dapat meningkatkan motivasi pengguna untuk terus meniru perilaku
yang telah diajarkan (Bandura, 1986). Misalnya, ketika seorang individu
menerima respons positif berupa komentar atau pujian dari teman-teman
seiman di media sosial setelah membagikan pengalaman ibadah mereka, ini
dapat mendorong mereka untuk terus berpraktik dan mengembangkan
pemahaman agama mereka. Model yang diterima secara sosial ini menguatkan
motivasi pengguna untuk tetap berkomitmen dalam menjalani ajaran agama,
karena mereka merasa dihargai dan diterima dalam komunitas (Bandura,
2014).

Peran media sosial dalam pendidikan agama semakin signifikan, karena
platform ini tidak hanya menjadi tempat untuk berbagi pengetahuan, tetapi
juga memungkinkan individu untuk belajar secara lebih interaktif (Margawati
& Nurcahyo, 2024). Misalnya, berbagai platform seperti YouTube, Instagram,
dan Facebook memungkinkan penggunanya untuk menonton ceramah agama,
mengikuti live streaming ibadah, atau berdiskusi tentang topik agama melalui
grup atau forum. Hal ini memungkinkan adanya pertukaran pengetahuan dan
pengalaman antara para pengguna. Teori Bandura tentang pembelajaran sosial

sangat cocok dengan fenomena ini, karena individu dapat mengamati berbagai

29



cara untuk beribadah dan menafsirkan ajaran agama dari orang lain, dan
kemudian meniru apa yang mereka anggap relevan dengan diri mereka sendiri.
Proses ini memberi ruang bagi adanya pembelajaran yang lebih inklusif dan
fleksibel, di mana setiap individu dapat menentukan bagaimana cara terbaik

mereka untuk belajar dan berinteraksi dengan ajaran agama (Bandura, 1986).

Salah satu contoh yang jelas dari pembelajaran melalui observasi dan
imitasi dalam pendidikan agama adalah fenomena dakwah digital. Pendakwah
atau guru agama yang menggunakan media sosial sebagai alat untuk
menyebarkan ajaran agama tidak hanya menyampaikan pesan mereka, tetapi
juga bertindak sebagai model bagi pengikutnya (Effendi et al., 2022).
Misalnya, seorang ustaz yang rutin mengunggah video ceramah atau tips
tentang kehidupan Islami akan menjadi model bagi mereka yang ingin meniru
cara hidup tersebut. Di sinilah proses modeling berjalan, di mana pengikut
dapat melihat perilaku dan gaya hidup ustaz tersebut, dan merasa termotivasi
untuk meniru cara-cara yang diajarkan. Proses ini sangat menguntungkan
dalam pendidikan agama, karena memberikan contoh konkret bagaimana
ajaran agama diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata lain,
model-model ini menjadi sosok yang dapat diikuti, dan pengikutnya meniru
baik dalam hal perilaku maupun dalam cara memahami dan menjalankan

ajaran agama (Mutrofin, 2018).

Namun, meskipun media sosial dan aplikasi digital memberikan banyak
keuntungan dalam pembelajaran agama, ada tantangan yang harus
diperhatikan, yakni penyebaran informasi yang salah atau tidak sahih. Dalam
konteks ini, observasi dan imitasi bisa berisiko jika model yang diamati tidak
memiliki otoritas atau pemahaman agama yang cukup (Akhyar et al., 2025).
Oleh karena itu, penting bagi pengguna untuk bijak dalam memilih model atau
sumber pembelajaran agama yang dapat dipercaya. Dalam hal ini,

pembelajaran agama melalui teknologi harus diimbangi dengan literasi digital

30



yang baik, sehingga individu dapat memilah informasi yang benar dan

bermanfaat bagi mereka (Tuna et al., 2023).

Sebagai tambahan, aplikasi digital juga berperan penting dalam
mempercepat proses pembelajaran agama, terutama bagi mereka yang
mungkin kesulitan mengakses pengajaran agama secara langsung (Collins &
Halverson, 2018). Aplikasi Al-Qur'an, misalnya, memungkinkan
penggunanya untuk mendengarkan bacaan yang benar, membaca tafsir, dan
memahami makna ayat-ayat yang lebih dalam. Dalam hal ini, proses
pembelajaran yang terjadi melalui aplikasi juga mengandalkan observasi,
imitasi, dan modeling, di mana pengguna mengamati bacaan yang benar dan
kemudian berusaha menirunya. Dengan cara ini, teknologi mendukung proses
pembelajaran yang efektif dan memberikan kesempatan untuk belajar secara

mandiri.

Dalam konteks pengajaran Al-Qur'an berbasis digital, penerapan teori ini
menciptakan ruang bagi para santri untuk lebih memahami teks-teks suci
secara mendalam melalui pembelajaran yang lebih berpusat pada siswa.
Sebagai contoh, aplikasi seperti Learn Quran Tajwid atau Ayat menawarkan
fitur-fitur yang memungkinkan siswa untuk belajar dengan kecepatan mereka
sendiri, sehingga meningkatkan pemahaman mereka tentang Al-Qur'an dan

ajaran Islam tanpa terbatas oleh waktu atau tempat tertentu (Fitri, 2024).

Tidak dapat dipungkiri bahwa teknologi dalam pendidikan agama juga
berperan dalam mengatasi keterbatasan geografis dan fisik. Seperti yang
dijelaskan (Wang & Uecker, 2017), penggunaan teknologi dalam pendidikan,
khususnya dalam konteks pendidikan agama, memungkinkan masyarakat
yang berada di daerah terpencil atau yang memiliki keterbatasan fisik untuk
mengakses pembelajaran agama secara mudah. Pengajaran Al-Qur'an yang
berbasis digital memberikan kesempatan bagi individu yang sebelumnya sulit

mengakses pengajaran agama untuk dapat mempelajari Al-Qur'an dengan cara

31



yang lebih fleksibel. Ini sangat penting untuk menjangkau masyarakat luas,
terutama bagi ibu-ibu majelis taklim yang biasanya tidak memiliki akses ke

pendidikan formal.

Namun, meskipun teknologi memberikan banyak manfaat, terdapat juga
tantangan dalam penerapannya, terutama dalam literasi digital. Sebagaimana
yang dijelaskan (Garrison, 2016), keberhasilan penerapan teknologi dalam
pendidikan sangat bergantung pada kemampuan siswa untuk mengakses dan
memanfaatkan teknologi secara efektif. Dalam hal ini, pengajaran Al-Qur'an
berbasis digital juga menghadapi tantangan besar terkait literasi digital,
terutama di kalangan kelompok masyarakat yang belum terbiasa dengan
teknologi. Oleh karena itu, selain menyediakan platform yang user-friendly,
penting untuk memberikan pelatihan literasi digital kepada para peserta agar
mereka dapat memanfaatkan teknologi untuk pembelajaran agama secara

maksimal.

Berdasarkan pada teori Pendidikan Berbasis Teknologi yang dikemukakan
(Kogan & Packwood, 2023) dalam The Advisory Council on Education
(TAC), teknologi tidak hanya berfungsi sebagai alat bantu dalam proses
pembelajaran, tetapi juga memiliki peran penting sebagai pengubah paradigma
dalam dunia pendidikan. Peran teknologi dalam pendidikan lebih dari sekadar
sebagai media yang mempermudah akses informasi atau menyederhanakan
tugas administratif. Teknologi, menurut TAC, telah mampu mengguncang
struktur tradisional pembelajaran dan menciptakan suatu perubahan mendasar

dalam cara orang belajar dan mengajarkan.

Penting untuk dicatat bahwa meskipun teknologi membawa perubahan
besar dalam dunia pendidikan, pemanfaatannya tetap harus disertai dengan
pemahaman yang baik tentang cara menggunakannya dengan bijak.
Pendidikan berbasis teknologi, seperti yang dijelaskan dalam teori TAC,

menekankan pentingnya adaptasi terhadap perkembangan teknologi, tetapi

32



juga mengingatkan bahwa teknologi harus digunakan untuk memperkaya
pengalaman belajar, bukan menggantikannya sepenuhnya (Bhatt et al., 2023).
Oleh karena itu, integrasi teknologi dalam pendidikan harus dilakukan dengan
hati-hati, dengan mempertimbangkan faktor-faktor seperti tujuan pendidikan,
kebutuhan siswa, dan ketersediaan sumber daya yang ada (Khashan et al.,
2023).

Selain kemampuan untuk menghafal, aplikasi digital juga menyediakan
akses kepada tafsir Al-Qur'an dalam berbagai bahasa. Fitur ini sangat penting
karena memungkinkan pembaca dari berbagai latar belakang untuk
memahami ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks yang lebih luas. Dengan tafsir
yang disajikan dalam berbagai bahasa, aplikasi ini tidak hanya membantu
pengguna dalam memahami teks Al-Quran, tetapi juga memperkaya
pemahaman mereka tentang konteks historis dan makna yang terkandung
dalam setiap ayat (Martin, 1982). Dengan demikian, platform digital
memberikan akses yang lebih luas dan menyeluruh terhadap pembelajaran Al-
Qur'an, yang sebelumnya mungkin terbatas hanya pada teks atau pengajaran

langsung oleh seorang guru (Ihsan & Nurhayati, 2020).

Namun, meskipun banyak aplikasi dan platform digital yang tersedia,
penggunaan teknologi dalam pembelajaran agama tidak terlepas dari
tantangan. Salah satu masalah utama yang dihadapi adalah ketergantungan
pada perangkat teknologi dan akses internet. Meskipun di kota-kota besar
penggunaan teknologi dan internet sudah menjadi hal yang umum, di daerah
pedesaan atau wilayah yang kurang berkembang, akses terhadap perangkat
teknologi dan koneksi internet yang stabil sering kali terbatas (McAuliffe,
2006). Hal ini bisa menjadi kendala besar dalam memastikan bahwa semua
orang dapat memanfaatkan teknologi digital untuk pembelajaran agama secara
optimal. Sebagai contoh, meskipun aplikasi-aplikasi seperti Qur'an

Companion sangat bermanfaat, mereka hanya dapat diakses oleh pengguna

33



yang memiliki perangkat dan koneksi internet yang baik, yang dapat
membatasi dampak positif dari aplikasi tersebut bagi masyarakat luas (Rippin,
2008).

Di sisi lain, kualitas aplikasi yang digunakan untuk pembelajaran agama
juga menjadi perhatian. Tidak semua aplikasi yang beredar memiliki kualitas
yang baik atau memberikan informasi yang akurat mengenai ajaran agama.
Sebagian aplikasi mungkin kurang memperhatikan kesesuaian kontennya
dengan ajaran Islam yang benar, atau tidak mematuhi standar tafsir yang telah
disepakati (Postman, 2009). Oleh karena itu, penting bagi pengguna untuk
memilih aplikasi yang sudah terbukti kredibilitasnya dan sesuai dengan ajaran
yang benar, agar tidak terjadi penyalahgunaan informasi dalam pembelajaran
agama (Tseng & Fogg, 1999). Hal ini menjadi tantangan tersendiri bagi
pengembang aplikasi untuk memastikan bahwa konten yang disajikan tidak

hanya menarik, tetapi juga dapat dipercaya dan sesuai dengan syariat Islam.

Tantangan lain yang tak kalah penting adalah kecenderungan penggunaan
teknologi yang bisa mengurangi interaksi sosial dalam pembelajaran.
Walaupun aplikasi dapat menawarkan banyak fitur interaktif, proses
pembelajaran agama yang lebih mendalam tetap membutuhkan kehadiran
seorang guru atau ustadz yang bisa menjelaskan konteks secara lebih rinci dan
memberikan Klarifikasi langsung terhadap pertanyaan-pertanyaan yang
muncul. Pembelajaran agama tidak hanya berkutat pada pemahaman teks,
tetapi juga pada penerapan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan kata lain, meskipun aplikasi digital memberikan kenyamanan dan
kemudahan dalam belajar, kehadiran guru atau mentor tetap penting untuk
memberikan pemahaman yang lebih holistik dan mendalam (Hasan &
Susanto, 2021).

Dalam upaya memaksimalkan potensi aplikasi digital dalam pembelajaran

agama, peran pemerintah dan institusi pendidikan sangatlah penting

34



(Kamaludin & Purnama, 2021). Pemerintah perlu mengatur pengembangan
aplikasi pendidikan agama dengan lebih jelas dan ketat, untuk memastikan
bahwa aplikasi yang beredar tidak hanya mudah diakses, tetapi juga memiliki
kualitas yang baik dan sesuai dengan ajaran yang benar. Selain itu, kolaborasi
antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan pengembang aplikasi akan
menciptakan ekosistem pendidikan yang lebih baik, dengan menyediakan
aplikasi yang tidak hanya informatif, tetapi juga interaktif dan bermanfaat.
Oleh karena itu, penting bagi para pengembang aplikasi untuk bekerja sama
dengan para ahli agama dan pendidik untuk memastikan bahwa aplikasi
yang dibuat bisa memberikan nilai tambah dalam proses pembelajaran agama
(Puspitarini et al., 2025).

Institusi pendidikan juga harus beradaptasi dengan perkembangan
teknologi ini dengan mengintegrasikan penggunaan aplikasi digital dalam
kurikulum mereka. Aplikasi-aplikasi ini harus dipandang sebagai alat bantu
yang mendukung pembelajaran agama, bukan sebagai pengganti pembelajaran
tatap muka atau pengajaran langsung dari guru. Pendidik perlu diberikan
pelatihan untuk memanfaatkan teknologi ini dengan bijak, agar aplikasi
tersebut dapat digunakan secara efektif dalam mendalami ajaran agama.
Dengan pendekatan yang tepat, teknologi dapat menjadi alat yang sangat
berharga dalam memperkaya proses pembelajaran agama di era digital ini
(Zaki et al., 2020).

Penggunaan aplikasi dan platform digital untuk pembelajaran agama,
terutama dalam memahami Al-Qur'an, membawa banyak keuntungan, seperti
akses yang lebih mudah, interaktivitas yang tinggi, dan fleksibilitas dalam
waktu dan tempat belajar. Namun, tantangan dalam hal kualitas aplikasi, akses
teknologi, dan ketergantungan pada perangkat digital perlu diatasi agar
manfaat dari teknologi ini dapat dirasakan secara maksimal oleh semua

kalangan. Oleh karena itu, kerja sama antara pemerintah, institusi pendidikan,

35



pengembang aplikasi, dan masyarakat sangat penting untuk menciptakan
ekosistem pendidikan agama digital yang berkualitas dan bermanfaat bagi

umat.

36



BAGIAN 4
PENGARUH UU ITE TERHADAP

PENGGUNAAN TEKNOLOGI UNTUK
PENDIDIKAN

Dalam era digital yang terus berkembang, penggunaan teknologi untuk
pendidikan semakin meningkat, seiring dengan pesatnya perkembangan
teknologi informasi dan komunikasi (TIK). Salah satu regulasi yang berperan
penting dalam mengatur penggunaan teknologi di Indonesia adalah Undang-
Undang Informasi dan Transaksi Elektronik (UU ITE). UU ITE, yang pertama
kali disahkan pada 21 April 2008, bertujuan untuk memberikan perlindungan
hukum terhadap penggunaan teknologi informasi, transaksi elektronik, serta
kegiatan di dunia maya yang semakin berkembang pesat (Koto, 2021). UU ini
mengatur berbagai hal terkait transaksi elektronik, pengaturan konten

informasi digital, hingga perlindungan data pribadi pengguna.

Sebelum keberadaan UU ITE, Indonesia menghadapi kesulitan dalam
mengatur transaksi dan interaksi di dunia maya, yang berkembang pesat sejak
akhir 1990-an hingga awal 2000-an. UU ITE hadir untuk mengisi kekosongan
hukum tersebut dan menciptakan ruang digital yang aman bagi masyarakat
Indonesia (Setyorini, 2019). Seiring waktu, UU ITE telah mengalami beberapa
revisi, terutama pada 2016, untuk menyesuaikan dengan perkembangan
teknologi, termasuk aturan lebih rinci tentang transaksi elektronik (P. Wijaya
& Gusliana, 2024), perlindungan data pribadi, serta pemidanaan bagi
ketentuan mengenai penyalahgunaan media sosial, seperti pencemaran nama

baik dan penyebaran berita bohong.

Pada saat yang sama, penggunaan teknologi dalam pendidikan telah

37



menjadi faktor penting dalam meningkatkan kualitas pembelajaran.
Penggunaan teknologi untuk pendidikan mencakup penerapan perangkat keras
seperti komputer dan tablet, serta perangkat lunak seperti platform e-learning
dan sistem manajemen pembelajaran (LMS). Teknologi ini memungkinkan
pembelajaran yang lebih interaktif dan fleksibel, seperti pembelajaran daring,
aplikasi pembelajaran interaktif, dan platform video konferensi untuk kelas
jarak jauh. Tujuan utamanya adalah untuk meningkatkan kualitas, efisiensi,
dan aksesibilitas pendidikan, serta membuka peluang inovasi dalam metode
pengajaran.

Namun, meskipun teknologi membuka banyak peluang, penggunaannya
dalam dunia pendidikan di Indonesia harus tetap memperhatikan ketentuan
yang berlaku, khususnya yang tercantum dalam UU ITE. UU ITE tidak hanya
mengatur perlindungan data pribadi, tetapi juga memberikan batasan pada
konten yang dapat diakses dan disebarluaskan dalam lingkungan pendidikan
(Chander & Kaur, 2022). Dengan demikian, lembaga pendidikan yang
memanfaatkan platform digital untuk pembelajaran daring atau sistem
manajemen pembelajaran harus memenuhi standar perlindungan data pribadi,
memastikan materi yang disebarkan tidak mengandung konten yang

melanggar hukum, dan mendorong penggunaan teknologi yang aman dan etis.

Dampak UU ITE terhadap teknologi pendidikan sangat signifikan, karena
UU ini memberikan jaminan perlindungan hukum terhadap lembaga
pendidikan dan penggunanya. Melalui UU ITE, lembaga pendidikan dapat
melaksanakan pembelajaran digital yang aman dan terlindungi, sekaligus
memastikan bahwa data pribadi siswa dan pengajar terjaga dengan baik
(Minarosa, 2022). Selain itu, UU ITE juga memfasilitasi penyebaran informasi
yang positif dan edukatif melalui platform digital, sambil menghindari konten
yang merugikan. Peran UU ITE dalam memberikan edukasi mengenai etika

digital, seperti menghormati hak cipta dan menjaga privasi, juga menjadi

38



bagian penting dalam pengintegrasian teknologi dalam pendidikan (Sulastri &
Cartin-Pecson, 2024).

Seiring dengan pesatnya perkembangan teknologi, pengajaran Al-Qur'an
berbasis digital telah menjadi salah satu inovasi penting yang semakin
diminati oleh berbagai kalangan. Teknologi digital, yang sebelumnya lebih
dikenal dalam konteks hiburan atau komunikasi, kini bertransformasi menjadi
alat pendidikan yang efektif, khususnya dalam dunia pendidikan agama Islam.
Platform-platform digital, aplikasi Al-Qur'an, serta video pembelajaran adalah
beberapa bentuk penggunaan teknologi yang mempermudah proses belajar
mengajar Al-Qur'an (Mangode et al., 2023). Hal ini tidak hanya membuat
pengajaran lebih efisien, tetapi juga memberikan peluang bagi masyarakat di
berbagai daerah, terutama yang sulit mengakses pendidikan agama secara
konvensional, untuk memperoleh ilmu agama secara lebih fleksibel dan
interaktif. Sebelum hadirnya teknologi digital, pengajaran Al-Qur'an
cenderung terbatas pada bentuk tatap muka di masjid atau sekolah agama.
Namun, dengan adanya teknologi digital yang didorong oleh Undang-Undang
Informasi dan Transaksi Elektronik (UU ITE), pengajaran Al-Qur'an kini
dapat dilakukan dengan cara yang lebih modern dan sesuai dengan kebutuhan
zaman (Maulana, 2021). Transformasi ini membawa dampak signifikan
terhadap kualitas pembelajaran dan aksesibilitas pendidikan agama, terutama
di daerah terpencil yang sebelumnya sulit dijangkau oleh metode pengajaran

tradisional.

Sebelum perkembangan teknologi ini, pengajaran Al-Qur'an terutama
dilakukan secara konvensional melalui pertemuan langsung di sekolah-
sekolah agama, pesantren, atau masjid. Meskipun metode ini tetap relevan dan
efektif, ia memiliki beberapa keterbatasan yang sulit diatasi, seperti
keterbatasan waktu, jarak, dan kemampuan tenaga pengajar. Dengan adanya

teknologi digital, banyak aplikasi pembelajaran Al-Qur'an yang kini dapat

39



diakses secara langsung melalui perangkat mobile atau komputer, yang
memungkinkan pengguna belajar kapan saja dan di mana saja (Naidu, 2003).
Aplikasi-aplikasi ini tidak hanya menawarkan materi tentang cara membaca
Al-Qur'an, tetapi juga menyertakan fitur interaktif, seperti pengajaran tajwid,
tafsir, dan bahkan rekaman bacaan dari qari terkemuka. Teknologi ini
mempermudah pembelajaran dengan menyediakan sumber daya yang lebih
beragam dan lebih mudah diakses, yang tidak dapat ditemukan pada metode
pengajaran konvensional (A. W. T. Bates, 2005). Dengan cara ini, masyarakat
yang tinggal di daerah terpencil atau yang tidak memiliki akses langsung ke
pesantren atau sekolah agama kini dapat dengan mudah memperoleh
pendidikan agama yang berkualitas, membuka akses yang lebih luas untuk

meningkatkan pemahaman terhadap Al-Qur'‘an.

Tidak hanya itu, kehadiran berbagai aplikasi mobile dan video
pembelajaran Al-Qur'an memungkinkan siswa untuk belajar secara mandiri,
tanpa tergantung pada jadwal pengajaran yang ketat atau lokasi tertentu.
Aplikasi-aplikasi tersebut sering dilengkapi dengan fitur audio yang
membantu pengguna untuk mendengarkan bacaan Al-Qur'an dengan benar,
sesuai dengan tajwid yang benar (Harris et al., 2009). Hal ini tentu menjadi
nilai tambah, karena tidak semua daerah memiliki pengajar yang mampu
memberikan pengajaran tajwid yang sesuai dengan standar. Selain itu, fitur-
fitur lain seperti kuis atau latihan membaca secara mandiri memberi
kesempatan kepada siswa untuk mempraktikkan dan menguji kemampuan
mereka secara langsung (Fonseca et al., 2018). Dengan demikian, teknologi
digital tidak hanya memperluas akses, tetapi juga meningkatkan kualitas
pembelajaran dengan menyajikan materi yang lebih interaktif dan mudah
dipahami oleh berbagai kalangan. Dengan adanya aplikasi pembelajaran
seperti ini, siswa di daerah terpencil yang sebelumnya sulit memperoleh

pengajaran Al-Qur'an berkualitas kini dapat belajar dengan cara yang lebih

40



menyenangkan, meningkatkan minat mereka untuk terus belajar dan

memahami Al-Qur'an.

Seiring berjalannya waktu, pengajaran Al-Qur'an berbasis digital juga
memperkenalkan metode pembelajaran yang lebih fleksibel. Dengan
teknologi digital, siswa dapat belajar sesuai dengan kecepatan dan
kenyamanan mereka sendiri (Szymkowiak et al., 2021). Misalnya, mereka
dapat mengulang-ulang bacaan tertentu yang sulit dipahami atau bahkan
mengakses materi pembelajaran lebih lanjut sesuai dengan tingkat
pemahaman mereka. Sistem seperti ini sangat bermanfaat, terutama bagi siswa
yang membutuhkan lebih banyak waktu untuk memahami suatu materi atau
bagi mereka yang memiliki keterbatasan dalam hal akses waktu dan tempat.
Teknologi ini memberi kebebasan kepada siswa untuk memilih bagaimana dan
kapan mereka belajar, sesuai dengan gaya belajar mereka masing-masing (Ali,
2020). Ini juga mendukung adanya pembelajaran jarak jauh yang lebih efektif,
di mana siswa dan pengajar tidak lagi terikat pada jarak atau lokasi fisik,
sehingga memperluas jangkauan pendidikan agama kepada khalayak yang

lebih luas.

Kemudahan akses terhadap pembelajaran Al-Qur'an yang ditawarkan oleh
platform digital ini sangat bermanfaat, terutama bagi mereka yang tinggal di
daerah yang kurang terjangkau oleh fasilitas pendidikan agama secara
konvensional (Simonson et al., 2019). Di banyak daerah terpencil, keberadaan
masjid, pesantren, atau sekolah agama sering kali terbatas, bahkan di beberapa
wilayah, pengajaran Al-Qur'an hanya dilakukan dalam bentuk pengajian
terbatas yang sering kali tidak mencakup aspek-aspek tertentu dalam
pengajaran agama. Di sinilah peran teknologi digital menjadi sangat penting.
Dengan hanya menggunakan perangkat yang terhubung dengan internet,
masyarakat di daerah-daerah tersebut Kkini dapat mengakses platform

pembelajaran Al-Qur'an yang menawarkan berbagai materi pendidikan agama

41



dengan cara yang lebih terstruktur, modern, dan relevan dengan
perkembangan zaman (Lage et al., 2000). Dengan begitu, masyarakat dapat
mengatasi keterbatasan akses yang mereka hadapi selama ini dan

mendapatkan pemahaman yang lebih baik mengenai ajaran Al-Qur'an.

Lebih lanjut, teknologi digital memberikan kesempatan kepada generasi
muda untuk terlibat dalam pendidikan agama dengan cara yang lebih menarik
dan relevan dengan kehidupan sehari-hari mereka (Aithal & Aithal, 2023).
Banyak aplikasi pembelajaran yang menggabungkan elemen-elemen
gamifikasi, seperti kuis, tantangan, dan penghargaan, yang membuat belajar
Al-Qur'an menjadi lebih menyenangkan (Salmon, 2013). Dengan cara ini,
generasi muda yang mungkin merasa pengajaran agama di sekolah atau
pesantren terlalu monoton dapat menemukan cara baru untuk belajar yang
lebih sesuai dengan minat dan kebiasaan mereka. Pembelajaran yang lebih
menyenangkan ini diharapkan dapat meningkatkan minat mereka untuk
mendalami ajaran Islam lebih dalam, sekaligus meningkatkan keterlibatan

mereka dalam kegiatan keagamaan.

Penerapan teknologi digital dalam pengajaran Al-Qur'an juga tidak hanya
terbatas pada aspek pembelajaran bagi siswa. Di sisi lain, teknologi ini juga
memberikan manfaat bagi pengajaran bagi ustaz atau guru agama.
Penggunaan platform digital memungkinkan mereka untuk mengajar secara
lebih luas dan lebih efisien, tanpa terhalang oleh lokasi geografis atau jumlah
siswa yang terbatas (Garrison & Kanuka, 2004). Para pengajar kini dapat
mengakses berbagai sumber daya digital yang memudahkan mereka untuk
mempersiapkan materi ajar yang lebih variatif dan sesuai dengan kebutuhan
siswa. Ini juga memudahkan para pengajar untuk berinteraksi dengan siswa
melalui forum diskusi atau sesi tanya jawab secara langsung, menjadikan
proses pembelajaran lebih interaktif dan dapat disesuaikan dengan kebutuhan

setiap individu (Anderson & Garrison, 1998).

42



Selain itu, adanya UU ITE memberikan dasar hukum yang kuat untuk
mendorong perkembangan teknologi pendidikan agama. Dengan adanya
regulasi ini, pengembangan aplikasi atau platform pendidikan agama berbasis
digital dapat dilakukan dengan lebih terjamin, baik dari segi perlindungan data
pribadi pengguna maupun keabsahan informasi yang disebarkan
(Satiadharmanto et al., 2024). UU ITE mengatur dengan jelas tentang
penyelenggaraan sistem elektronik dan transaksi digital, yang mencakup
perlindungan terhadap data pribadi serta tanggung jawab penyelenggara
sistem elektronik (Herera & Sebyar, 2023). Oleh karena itu, dengan adanya
UU ITE, penyelenggara platform pendidikan agama dapat lebih tenang dalam
mengembangkan produk mereka, karena ada kepastian hukum yang
melindungi baik penyedia layanan maupun penggunanya. Hal ini tentunya
berperan dalam mempercepat proses digitalisasi pendidikan agama di
Indonesia, yang selanjutnya membuka kesempatan lebih besar bagi
masyarakat untuk mendapatkan pendidikan agama yang lebih baik dan lebih
mudah diakses (Hutabarat et al., 2023).

Keberadaan teknologi digital dalam pendidikan agama di Indonesia juga
turut mengatasi beberapa masalah besar yang selama ini menjadi tantangan
dalam dunia pendidikan agama, seperti ketimpangan akses dan keterbatasan
kualitas pengajaran di beberapa daerah (Alzubi, 2023). Teknologi digital
memberikan solusi yang lebih merata, di mana siapa pun, di mana pun mereka
berada, dapat mengakses pendidikan agama yang berkualitas tanpa harus
terkendala oleh jarak atau keterbatasan fasilitas. Penggunaan teknologi ini
juga memperkaya pengalaman belajar, di mana materi yang diberikan lebih
variatif, lebih mudah dipahami, dan lebih relevan dengan kebutuhan zaman
(Al-Qallaf & Al-Mutairi, 2016). Hal ini memungkinkan masyarakat Indonesia,
baik yang berada di kota besar maupun di daerah terpencil, untuk memiliki

kesempatan yang sama dalam mempelajari ajaran Al-Qur'an dan

43



mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

UU ITE memberikan landasan hukum yang jelas bagi penyedia layanan
teknologi dalam mengembangkan dan mendistribusikan materi pendidikan Al-
Qur'an secara sah. Keberadaan UU ini membantu memastikan bahwa materi
yang disampaikan tidak hanya sesuai dengan ajaran Islam, tetapi juga
dilindungi dari penyalahgunaan. Misalnya, perlindungan hak cipta dan data
pribadi menjadi salah satu aspek penting yang diatur dalam UU ITE (Marufah
et al., 2020). Penyedia aplikasi pembelajaran Al-Qur'an, seperti aplikasi tafsir
atau tajwid, bisa mendapatkan perlindungan hukum terkait hak cipta atas
konten yang mereka buat, sementara pengguna juga terlindungi dari potensi
penyalahgunaan data pribadi mereka yang mungkin terkumpul dalam aplikasi
tersebut. Dalam hal ini, UU ITE berperan besar dalam menjaga integritas
materi pendidikan yang disebarluaskan melalui platform digital (Bakhtiar &
Adilah, 2024).

Selain perlindungan hak cipta, UU ITE juga memberikan perhatian pada
pengawasan terhadap konten yang disebarluaskan, untuk memastikan bahwa
informasi yang beredar tidak merugikan masyarakat (Fadli et al., 2024).
Dalam konteks pengajaran Al-Qur'an, hal ini sangat penting untuk
memastikan bahwa materi yang disebarkan melalui platform digital benar-
benar sesuai dengan ajaran Islam yang sahih. Tanpa adanya regulasi seperti
yang ada dalam UU ITE, terdapat risiko bahwa materi yang salah atau
menyesatkan dapat dengan mudah tersebar melalui internet. Oleh karena itu,
UU ITE juga berfungsi sebagai kontrol sosial yang penting dalam memastikan
bahwa pengajaran Al-Qur'an berbasis digital tidak hanya mudah diakses,
tetapi juga memiliki kualitas yang baik dan tidak menyimpang dari ajaran yang
benar (E. F. Halim, 2022).

Selain itu, UU ITE juga mendukung peningkatan aksesibilitas pendidikan
Al-Quran. Akses terhadap teknologi informasi yang semakin luas

44



memungkinkan masyarakat untuk mengakses berbagai materi pembelajaran,
termasuk Al-Qur'an, dengan cara yang lebih mudah dan fleksibel. Sebagai
contoh, aplikasi Al-Qur'an yang dilengkapi dengan fitur terjemahan, tafsir, dan
audio untuk memudahkan pelafalan, dapat diakses oleh siapa saja yang
memiliki perangkat digital dan koneksi internet (Milen & Nasution, 2025).
Dengan adanya UU ITE yang mengatur pengelolaan informasi dan transaksi
elektronik secara jelas, masyarakat merasa lebih aman dalam mengakses
informasi tersebut tanpa khawatir tentang potensi kebocoran data pribadi atau

penyebaran informasi yang tidak valid.

Namun, meskipun UU ITE memberikan banyak manfaat dalam
pengembangan pendidikan berbasis digital, implementasi UU ini tidaklah
tanpa tantangan. Salah satu tantangan yang masih dihadapi adalah
kesenjangan digital yang ada di Indonesia (Mustapa, 2011). Meskipun kota-
kota besar di Indonesia sudah mulai menikmati kemudahan akses terhadap
teknologi informasi, daerah-daerah terpencil atau wilayah dengan
keterbatasan infrastruktur masih menghadapi kesulitan dalam mengakses
pendidikan berbasis teknologi. Untuk itu, meskipun UU ITE memberikan
dasar hukum bagi penggunaan teknologi dalam pendidikan, perlu adanya
perhatian lebih pada pemerataan akses teknologi ke seluruh lapisan
masyarakat, terutama di daerah yang masih kekurangan fasilitas digital
(Sugeng & SH, 2024).

Selain itu, masih rendahnya tingkat literasi digital di sebagian masyarakat
juga menjadi hambatan dalam pemanfaatan teknologi secara optimal. Tidak
sedikit orang tua atau guru yang merasa kesulitan dalam mengoperasikan
teknologi, sehingga mereka mungkin enggan untuk mengintegrasikan
teknologi dalam proses pembelajaran Al-Qur'an. Oleh karena itu, selain
memperkuat pengaturan hukum melalui UU ITE, penting bagi pemerintah dan

lembaga pendidikan untuk meningkatkan kemampuan literasi digital di

45



kalangan masyarakat, sehingga mereka dapat memanfaatkan teknologi dengan
bijak dan produktif (Arfi & Nielwaty, 2024).

Namun, meskipun ada tantangan tersebut, pengaruh positif UU ITE
terhadap pengajaran Al-Qur'an berbasis digital cukup besar (Pahruroji, 2021).
Sebagai contoh, banyak aplikasi yang kini tersedia untuk membantu umat
Islam mempelajari Al-Qur'an, dari yang sekadar membaca Al-Qur'an digital
hingga yang lebih interaktif, seperti aplikasi yang memberikan pelajaran
tentang tajwid atau tafsir. Semua aplikasi ini, tentu saja, beroperasi di bawah
pengawasan UU ITE yang mengatur perlindungan data pribadi pengguna dan
hak cipta materi yang disediakan (Asril et al., 2021). Dengan adanya
pengawasan dan regulasi yang jelas, masyarakat bisa lebih percaya dan yakin

bahwa materi yang mereka akses adalah sah dan aman.

Keberadaan UU ITE bukan hanya memberikan ruang untuk
pengembangan aplikasi dan platform digital, tetapi juga mendorong
terciptanya kolaborasi antara pengembang teknologi, lembaga pendidikan,
dan masyarakat (Hutabarat et al., 2023). Melalui regulasi ini, tercipta sebuah
iklim yang kondusif bagi pengembangan pendidikan agama berbasis
teknologi, terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Di tengah perkembangan
teknologi yang semakin pesat, keberadaan UU ITE sangat penting karena
memberikan pedoman yang jelas mengenai bagaimana penggunaan teknologi
dalam sektor pendidikan dapat dilakukan dengan aman, efektif, dan sesuai
dengan nilai-nilai agama yang sahih (Dzony, 2024).

Melalui UU ITE, terciptalah peluang besar bagi pengembangan aplikasi
pendidikan Al-Qur'an yang dapat memanfaatkan teknologi informasi dan
komunikasi (Dzony, 2024). Platform digital yang dikembangkan untuk
pengajaran Al-Qur'an tidak hanya terbatas pada alat bantu pengajaran seperti
e-book atau video pembelajaran, tetapi juga mencakup fitur-fitur interaktif

yang memungkinkan siswa untuk berlatih membaca Al-Qur'an, mempelajari

46



tajwid, bahkan mendapatkan umpan balik langsung mengenai kemajuan
mereka. Hal ini tentunya membuka peluang besar bagi pengajaran Al-Qur'an
untuk lebih efektif dan lebih menarik bagi generasi muda yang tumbuh dengan
teknologi digital. Aplikasi-aplikasi ini dapat diakses kapan saja dan di mana
saja, memungkinkan para pelajar untuk belajar dengan cara yang lebih
fleksibel dan personal. Dengan demikian, UU ITE berperan sebagai
penghubung antara teknologi dan dunia pendidikan agama, memungkinkan

pengajaran Al-Qur'an untuk berkembang mengikuti tuntutan zaman .

Keberadaan UU ITE juga mendorong terciptanya kolaborasi antara
berbagai pihak yang terlibat dalam pendidikan agama (Putri, 2021).
Pengembang teknologi, yang memiliki keahlian dalam menciptakan aplikasi
dan platform digital, berkolaborasi dengan lembaga pendidikan agama, seperti
pesantren, madrasah, dan lembaga pendidikan Islam lainnya, untuk
mengembangkan produk yang relevan dengan kebutuhan pembelajaran Al-
Qur'an. Kolaborasi ini memastikan bahwa aplikasi dan platform digital yang
dikembangkan tidak hanya efektif dari sisi teknis, tetapi juga sesuai dengan
nilai-nilai ajaran Islam. Platform pendidikan Al-Qur'an yang dibangun
bersama antara pengembang dan lembaga pendidikan diharapkan dapat
memenuhi standar yang sesuai dengan ajaran agama, serta dapat diakses oleh
masyarakat luas tanpa adanya risiko penyebaran informasi yang tidak sahih
atau bertentangan dengan prinsip ajaran Islam. Melalui regulasi UU ITE,
kolaborasi antar sektor ini dapat terlaksana dengan lebih mudah, transparan,
dan terkontrol, sehingga pengembangan pendidikan agama melalui teknologi
berjalan dengan semestinya (Aprilia, 2021).

Lebih dari itu, UU ITE juga menciptakan iklim yang kondusif bagi
pengajaran yang berbasis pada nilai-nilai agama yang sahih, menjaga agar
informasi yang beredar tetap sesuai dengan ajaran Islam (Bernardlauwers et

al., 2024). Dalam era digital ini, informasi bisa dengan mudah tersebar luas,

47



termasuk informasi yang tidak benar atau bahkan menyimpang dari ajaran
agama yang sahih. Oleh karena itu, UU ITE memiliki peran penting dalam
mengatur tentang penyebaran konten yang beredar di dunia maya, termasuk
dalam konteks pengajaran Al-Qur'an (lzdihar, 2024). Regulasi ini mengatur
bahwa penyebaran informasi elektronik yang mengandung unsur kebencian,
penipuan, atau ajaran yang bertentangan dengan ajaran agama harus
dikendalikan. UU ITE memberikan dasar hukum bagi pengelola platform
untuk memverifikasi dan memastikan bahwa konten yang ada dalam aplikasi
pendidikan agama tidak melenceng dari ajaran yang sahih. Dengan adanya
ketentuan ini, pengajaran Al-Quran melalui platform digital dapat
berlangsung dengan lebih terjamin, karena informasi yang disampaikan
kepada pengguna sudah melalui proses seleksi yang ketat sesuai dengan

prinsip ajaran Islam.

Pengawasan terhadap konten pendidikan agama dalam platform digital
menjadi sangat penting, terutama dalam pengajaran Al-Qur'an. Tanpa adanya
pengawasan yang baik, bisa saja informasi yang tidak sesuai dengan ajaran
Islam tersebar melalui aplikasi-aplikasi yang seharusnya memberikan
pendidikan agama. UU ITE memberikan dasar hukum yang kuat bagi
pemerintah dan lembaga pendidikan untuk melakukan pengawasan terhadap
platform yang menyediakan materi pendidikan Al-Qur'an (Yazid, 2025). Hal
ini penting, karena dengan adanya UU ITE, masyarakat dapat melaporkan
konten yang dianggap merugikan atau bertentangan dengan ajaran agama,
sehingga dapat dilakukan tindakan hukum yang sesuai untuk menanggulangi
penyalahgunaan tersebut. Melalui pengawasan ini, UU ITE memastikan
bahwa pengajaran Al-Qur'an di dunia digital tetap berada dalam koridor yang

benar dan dapat dipertanggungjawabkan (lrawati, 2024).

Dalam konteks ini, UU ITE juga membuka jalan bagi munculnya berbagai

inovasi dalam pengajaran Al-Qur'an yang lebih modern dan adaptif dengan

48



perkembangan teknologi. Misalnya, penggunaan teknologi Augmented Reality
(AR) atau Virtual Reality (VR) dalam mengajarkan tafsir atau tajwid Al-
Qurian (Yusoff et al., 2024). Teknologi semacam ini dapat memberikan
pengalaman belajar yang lebih mendalam, dimana siswa tidak hanya membaca
teks, tetapi juga dapat melihat dan merasakan bagaimana bacaan Al-Qur'an
dilakukan dengan cara yang benar dan sesuai dengan kaidah tajwid. Dengan
adanya UU ITE, pengembangan teknologi seperti ini menjadi lebih terjamin
dan terstruktur, karena UU ITE memberikan pedoman tentang bagaimana
penggunaan teknologi harus dilakukan dengan aman, tanpa melanggar hak
cipta, serta memastikan perlindungan terhadap data pribadi pengguna (S.
Halim et al., 2024).

Peluang besar bagi pengembangan pendidikan Al-Qur'an dalam era digital
ini sangat bergantung pada sejauh mana implementasi UU ITE dapat
menciptakan ekosistem yang aman dan terpercaya. Melalui UU ITE,
pengembangan aplikasi dan platform digital dapat dilakukan dengan
memperhatikan keamanan data pengguna, serta perlindungan terhadap hak-
hak intelektual dari pengembang aplikasi dan lembaga pendidikan (Hutabarat
et al., 2023). Selain itu, UU ITE juga memberikan perlindungan terhadap data
pribadi para pengguna, termasuk informasi yang sensitif seperti nama, alamat,
atau data transaksi yang digunakan dalam proses pembelajaran (Lubis &
Maulana, 2010). Hal ini tentunya menciptakan rasa aman bagi pengguna
aplikasi pendidikan agama, termasuk dalam pengajaran Al-Qur'an, karena data

mereka akan terlindungi dari potensi penyalahgunaan.

Pada sisi lain, meskipun UU ITE memberikan peluang besar bagi inovasi,
tantangan terbesar dalam implementasinya adalah memastikan bahwa regulasi
ini tidak menghalangi kebebasan berekspresi dalam dunia maya (Arfi &
Nielwaty, 2024). UU ITE dapat digunakan untuk mengatur penyebaran
informasi yang merugikan, namun pada saat yang sama, penting untuk tidak

49



menghalangi diskusi atau penyebaran informasi yang konstruktif dalam
pendidikan agama. Oleh karena itu, pengelola platform pendidikan agama
harus dapat menyeimbangkan antara menjaga keamanan konten dan
memberikan kebebasan kepada pengguna untuk berekspresi dalam belajar dan
berdiskusi tentang Al-Qur'an. Dalam hal ini, UU ITE harus diterapkan secara
bijaksana, dengan memperhatikan kebutuhan akan kebebasan berpendapat

dalam kerangka yang aman dan terkontrol (Hutabarat et al., 2023).

Dengan demikian, UU ITE memberikan peluang yang sangat besar bagi
pengembangan pendidikan agama, khususnya pengajaran Al-Qur'an, di dunia
digital. Melalui regulasi ini, pengembang teknologi, lembaga pendidikan, dan
masyarakat dapat berkolaborasi untuk menciptakan aplikasi dan platform yang
tidak hanya efektif dan efisien dalam menyampaikan materi Al-Qur'an, tetapi
juga tetap sesuai dengan prinsip-prinsip agama yang sahih. Kolaborasi ini
menjadi kunci utama dalam memastikan bahwa pendidikan agama di dunia
maya tetap berkualitas dan terjaga dari informasi yang merugikan atau
menyimpang. Seiring dengan perkembangan teknologi, UU ITE memberikan
pedoman yang jelas bagi setiap pihak yang terlibat, agar inovasi dalam
pengajaran Al-Qur'an dapat terus berkembang dan beradaptasi dengan

tuntutan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai agama yang benar.

50



BAGIAN 5

LANSKAP MAJELIS TA‘LIM: BASIS
SOSIAL TRANSFORMASI
PENGAJARAN AL-QUR’AN

A. Majelis Ta‘lim Nurussa’adah (Kp. Miji, Cikancung)

Majelis Ta‘lim Nurussa’adah merupakan salah satu lembaga pengajian
masyarakat yang tumbuh secara organik di Kampung Miji, Desa Tanjunglaya,
Kecamatan Cikancung, Kabupaten Bandung. Berdiri pada awal tahun 2000-
an, majelis ini lahir dari kebutuhan jamaah setempat untuk memiliki ruang
keagamaan yang konsisten, terutama bagi kalangan ibu rumah tangga dan
remaja perempuan yang sebelumnya bergantung pada pengajian keliling.
Dalam konteks sosial pedesaan, majelis ini berfungsi bukan sekadar tempat
belajar agama, tetapi juga wahana memperkuat kohesi sosial antarwarga.
Sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1976), kehidupan keagamaan
masyarakat Jawa—dan dalam konteks ini Sunda—sering kali memadukan
unsur spiritual, sosial, dan kultural dalam satu kesatuan praksis yang sulit
dipisahkan (Geertz, 1976). Hal ini tampak jelas di Nurussa’adah, di mana
kegiatan keagamaan selalu beriringan dengan praktik gotong royong dan

silaturahmi.

Dalam konteks digitalisasi, Nurussa’adah menempati posisi unik karena
transisinya dilakukan secara organik dan partisipatif. Tidak ada proyek formal
atau bantuan pemerintah; perubahan dilakukan berdasarkan kebutuhan dan
inisiatif warga. Ini menegaskan pentingnya peran generasi muda sebagai
jembatan digital dalam masyarakat tradisional (Garrison, 2016). Keberhasilan
pengajaran berbasis teknologi di lingkungan dengan tingkat pendidikan
rendah tidak hanya bergantung pada perangkat, tetapi juga pada kepercayaan

o1



antar generasi dan solidaritas komunal.

Selain WhatsApp, beberapa jamaah juga mulai menggunakan YouTube
dan aplikasi Muslim Pro untuk memperdalam bacaan dan tafsir. Namun,
keterbatasan sinyal internet di daerah tersebut masih menjadi kendala utama.
Kondisi ini menunjukkan bahwa transformasi digital di wilayah pedesaan
berjalan dalam konteks infrastruktur yang tidak merata, sehingga strategi

adaptasi masyarakat menjadi sangat penting (Helsper, 2021).

Meskipun terdapat tantangan, mayoritas jamaah menilai penggunaan
teknologi digital memberikan manfaat signifikan bagi peningkatan
kompetensi keagamaan. Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, terdapat
peningkatan kemampuan membaca dan memahami tajwid di kalangan jamaah
setelah mereka rutin mendengarkan tilawah digital. Selain itu, banyak jamaah
juga mulai mengenal tafsir dan hadits melalui kanal daring seperti YouTube
atau Spotify. Dalam konteks ini, Nurussa’adah berhasil menciptakan model
pembelajaran yang inklusif dan berbasis pengalaman, di mana penguasaan
keagamaan tidak lagi bergantung pada pertemuan fisik, tetapi pada kontinuitas
belajar dan pendampingan digital.

Fenomena ini memperlihatkan bagaimana teknologi berfungsi sebagai alat
pemberdayaan religius dalam masyarakat lokal. Hal ini sejalan dengan
gagasan Norris dan Inglehart (2011) bahwa globalisasi teknologi tidak selalu
menyebabkan sekularisasi; justru di banyak tempat, teknologi menjadi sarana
memperkuat ekspresi religius (Norris & Inglehart, 2011). Dalam konteks
Nurussa’adah, digitalisasi bukanlah ancaman terhadap tradisi Islam lokal,
melainkan perluasan ruang keberagamaan yang adaptif terhadap dinamika
zaman. Dari sisi kelembagaan, Nurussa’adah juga mulai mengembangkan
sistem administrasi sederhana berbasis digital. Jadwal pengajian, daftar
kehadiran, dan data infak kini disimpan melalui Google Sheet yang dikelola

oleh anak muda majelis. Hal ini menunjukkan bahwa transformasi digital tidak
52



hanya menyentuh aspek pembelajaran, tetapi juga pengelolaan kelembagaan
keagamaan. Dengan kata lain, Nurussa’adah sedang bergerak menuju bentuk
baru community-based digital religiosity, di mana spiritualitas, teknologi, dan

manajemen sosial berjalan beriringan.

Dalam perspektif pendidikan Islam, perubahan ini dapat dibaca sebagai
realisasi konsep tajdid—pembaharuan yang tidak menolak tradisi tetapi
menyesuaikannya dengan kebutuhan zaman. Majelis Ta‘lim Nurussa’adah
dapat dipandang sebagai mikrokosmos transformasi Islam digital di pedesaan
Jawa Barat. Di sini, digitalisasi tidak datang dari luar, tetapi tumbuh dari
kebutuhan internal jamaah untuk tetap belajar, beriman, dan berkomunitas di

tengah keterbatasan.

Keberhasilan mereka menunjukkan bahwa inovasi religius dapat berjalan
tanpa meninggalkan nilai tradisi, asalkan didukung oleh partisipasi sosial dan
kepercayaan antar generasi. Model seperti ini berpotensi menjadi rujukan bagi
majelis ta‘lim lain di wilayah pedesaan Indonesia yang ingin memperkuat
kompetensi keagamaan masyarakat melalui pendekatan teknologi yang
sederhana, inklusif, dan kontekstual.

B. Majelis Ta‘lim Darul Hasyimi (Parungserab, Soreang)

Majelis Ta‘lim Darul Hasyimi terletak di JI. Parung Serab No. 22, Desa
Parungserab, Kecamatan Soreang, Kabupaten Bandung, sebuah kawasan
semi-perkotaan yang menjadi pertemuan antara dinamika modernitas dan
nuansa religius pedesaan. Secara historis, majelis ini berdiri pada tahun 2005
atas prakarsa seorang tokoh masyarakat setempat, Ustadz Fa. (58 tahun), yang
sejak lama aktif mengajar Al-Qur’an di pesantren dan madrasah. Pada
awalnya, kegiatan majelis dilakukan secara sederhana di serambi rumahnya,
namun seiring dengan meningkatnya antusiasme jamaah, kegiatan
dipindahkan ke sebuah aula kecil yang kini menjadi pusat aktivitas keagamaan

warga sekitar.
53



Darul Hasyimi tumbuh menjadi salah satu majelis ta‘lim yang paling aktif
di wilayah Soreang bagian selatan. Komposisi jamaahnya cukup heterogen:
terdiri dari ibu rumah tangga, pegawai honorer, pelajar, dan sebagian
pedagang pasar. Usia jamaah berkisar antara 25 hingga 65 tahun, dengan latar
pendidikan yang relatif lebih tinggi dibanding Nurussa‘adah di Cikancung.
Sekitar sepertiga dari anggota majelis merupakan lulusan sekolah menengah
atas, dan sebagian lainnya pernah menempuh pendidikan diploma atau sarjana.
Kondisi ini membuat tingkat literasi digital jamaah relatif lebih baik, sehingga
proses adaptasi terhadap pembelajaran Al-Qur’an berbasis digital berjalan
lebih cepat.

Kisah ini memperlihatkan bagaimana pandemi menjadi katalis bagi
transformasi digital dalam kegiatan religius masyarakat. Seperti dicatat
Campbell (2012), krisis sosial sering kali mempercepat integrasi teknologi ke
dalam kehidupan keagamaan karena kebutuhan spiritual tidak pernah benar-
benar bisa ditunda (Campbell, 2012).

Di bawah kepemimpinan Ustadz Fa., Darul Hasyimi berhasil
memanfaatkan teknologi secara adaptif tanpa kehilangan identitas
tradisionalnya. Ustadz Fa., yang dikenal fasih dalam ilmu tajwid dan tafsir,
memanfaatkan kanal YouTube dan Facebook Live untuk menyebarkan
kajiannya. Setiap malam Jumat, ia mengadakan kajian tafsir tematik secara
langsung dari aula majelis, dan jamaah yang tidak dapat hadir bisa
mengikutinya secara daring. Meskipun teknologi menghadirkan jarak, figur
ustadz lokal tetap menjadi pusat otoritas keagamaan karena keakraban sosial
dan kredibilitas moral (Bunt, 2018).

Secara rutin, kegiatan majelis meliputi pengajian tafsir harian, tadarus
bersama, dan halagah tahsin yang diselenggarakan setiap sore Sabtu. Selain
itu, mereka juga mengadakan kelas Qur’an for Kids setiap Minggu pagi, yang

kini sudah terintegrasi dengan penggunaan aplikasi pembelajaran Qur’an
54



digital seperti Qur’an Companion dan Umma App.

Kondisi geografis Parungserab yang relatif dekat dengan pusat kota
Bandung memberi keuntungan tersendiri bagi Darul Hasyimi. Akses internet
tergolong stabil, dan mayoritas jamaah memiliki smartphone dengan paket
data aktif. Namun, tantangan lain muncul dari sisi kedisiplinan dan konsistensi
belajar. Fenomena ini mencerminkan pola baru religiositas digital yang lebih
fleksibel namun berisiko menurunkan intensitas interaksi sosial (Tsuria &
Campbell, 2021).

Selain kegiatan inti pengajian, Darul Hasyimi juga aktif menggunakan
media digital untuk kegiatan sosial-keagamaan, seperti penggalangan dana
sedekah daring dan kampanye keagamaan Ramadan online. Setiap Ramadhan,
mereka mengadakan program “30 Hari Tadabbur” di mana jamaah
mengunggah refleksi singkat dari ayat yang dibaca ke akun media sosial
pribadi dengan tagar #DarulHasyimiBerbagi. Inovasi ini tidak hanya
memperkuat keterikatan spiritual antaranggota, tetapi juga menjadi sarana

memperluas jangkauan dakwah ke komunitas lain di luar desa.

Sementara itu, pihak pemerintah desa juga memberikan dukungan
terhadap inisiatif digital ini. Kepala Desa Parungserab menyediakan akses Wi-
Fi publik di sekitar balai desa yang dapat digunakan jamaah majelis untuk
keperluan pembelajaran daring. Hal ini memperlihatkan bahwa transformasi
digital dalam lembaga keagamaan tidak bisa dilepaskan dari dukungan
ekosistem sosial dan kebijakan lokal. Kolaborasi lintas sektor menjadi faktor
penting dalam keberhasilan digitalisasi Islam di tingkat komunitas. Namun,
tidak semua jamaah langsung menerima perubahan ini tanpa keraguan.
Beberapa jamaah lanjut usia masih merasa asing dengan media digital dan
cenderung rindu pada suasana majelis tatap muka. Komentar ini
memperlihatkan adanya kerinduan terhadap spiritualitas embodied, yakni

pengalaman religius yang melibatkan tubuh, ruang, dan interaksi fisik
55



(Ammerman, 2014). Dalam konteks ini, teknologi menghadirkan efisiensi,
tetapi juga menimbulkan jarak spiritual yang harus dijembatani melalui

pendekatan pedagogis dan sosial.

Untuk menjembatani hal tersebut, majelis mengembangkan pola hybrid
gathering: kegiatan tatap muka tetap diadakan dua kali seminggu (setiap Rabu
dan Sabtu), sementara kegiatan daring digunakan untuk pendalaman materi
dan pengulangan hafalan. Sistem ini ternyata efektif, karena mampu menjaga

semangat kebersamaan tanpa meninggalkan fleksibilitas belajar.

Fenomena ini menunjukkan peningkatan literasi keagamaan digital yang
signifikan di lingkungan semi-perkotaan seperti Soreang. Pembelajaran Al-
Qur’an tidak lagi terbatas pada ruang fisik, melainkan meluas menjadi praktik
ubiquitous learning, yaitu pembelajaran yang dapat dilakukan kapan saja dan

di mana saja (Garrison, 2016).

Dengan demikian, Darul Hasyimi mencerminkan wajah Islam kultural
yang adaptif terhadap digitalisasi, di mana perubahan bukan berarti penolakan
terhadap tradisi, melainkan peneguhan makna agama dalam bentuk baru.
Pengalaman majelis ini menunjukkan bahwa transformasi digital dalam
pengajaran Al-Qur’an bukan sekadar tren, melainkan proses sosial yang
melibatkan partisipasi, refleksi, dan pembelajaran lintas generasi. Model
seperti ini potensial menjadi blueprint bagi pengembangan pendidikan Islam

berbasis komunitas di era teknologi informasi yang terus berkembang.

C. Majelis Ta‘lim Darul Bahar (Cileunyi Kulon)

Majelis Ta‘lim Darul Bahar terletak di JI. AH. Nasution, Cileunyi Kulon,
Kabupaten Bandung, tidak jauh dari jalur utama menuju Jatinangor. Secara
geografis, wilayah ini berada di antara kawasan urban dan pedesaan, sehingga
dinamika sosialnya mencerminkan pertemuan antara tradisi Islam pesantren

dan budaya digital perkotaan. Majelis ini berdiri sekitar tahun 2010, berawal

56



dari kelompok kecil jamaah yang rutin mengikuti tadarus selepas Magrib di
rumah Ustadz Ma. (56 tahun), seorang guru ngaji yang telah lama dikenal di
lingkungan setempat. Dalam perjalanannya, majelis ini berkembang pesat dan
kini memiliki lebih dari 70 jamaah aktif, yang terdiri dari ibu rumah tangga,
mahasiswa, pekerja kantoran, dan santri tahfidz muda. Karakter khas Darul
Bahar adalah sinergi lintas generasi. Jika di majelis lain dominan jamaah
perempuan usia dewasa, di sini justru terlihat keterlibatan aktif generasi muda.
Para remaja masjid dan santri muda berperan besar dalam mengintegrasikan

unsur digital ke dalam pembelajaran Al- Qur’an.

Kegiatan daring tersebut ternyata mendorong peningkatan motivasi
belajar dan kebanggaan komunitas. Para jamaah merasa bahwa majelis mereka
tidak lagi “terpencil,” tetapi menjadi bagian dari jaringan dakwah yang lebih
luas. Fenomena ini mencerminkan konsep networked religion (Campbell &
Tsuria, 2021), di mana identitas religius lokal memperoleh legitimasi baru

melalui visibilitas digital.

Secara sosial, jamaah Darul Bahar memiliki latar pendidikan dan profesi
yang lebih beragam dibanding dua majelis sebelumnya. Sebagian besar jamaah
perempuan berpendidikan SMA ke atas, sedangkan para santri muda dan
mahasiswa memiliki literasi digital yang tinggi. Kolaborasi antargenerasi ini
menjadi modal utama keberhasilan adaptasi digital. Hal ini memperlihatkan
terjadinya pertukaran pengetahuan dua arah antara generasi muda yang melek
teknologi dan generasi tua yang berpengalaman dalam praktik spiritual
(Garrison, 2016).

Namun, seperti di banyak tempat lain, proses digitalisasi di Darul Bahar
tidak berjalan mulus tanpa kendala. Salah satu hambatan utama adalah kualitas
sinyal internet yang tidak stabil dan keterbatasan perangkat di kalangan
jamaah yang lebih tua. Kendala ini menggambarkan bahwa ketimpangan

digital (digital divide) masih menjadi isu serius di tingkat lokal, sebagaimana
57



dijelaskan oleh Helsper (2021) dalam teorinya tentang digital inequality
(Helsper, 2021).

Meskipun demikian, komunitas Darul Bahar mampu berinovasi. Mereka
menggunakan pendekatan “offline-first”, yaitu memanfaatkan teknologi untuk
menyiapkan materi pembelajaran digital yang bisa diakses tanpa koneksi
internet. Para santri muda menyalin video kajian ke flashdisk dan
membagikannya kepada jamaah yang tidak memiliki akses data. Dengan cara
ini, pengetahuan Qur’ani tetap tersebar tanpa tergantung pada infrastruktur

teknologi.

Selain kegiatan pengajian rutin, Darul Bahar juga mengadakan program
“Tadarus Bareng Online” selama bulan Ramadan. Melalui grup WhatsApp
khusus, jamaah bergantian membaca satu halaman Al-Qur’an, merekamnya,
dan mengunggah ke grup. Setiap malam, Ustadz Ma. memberikan koreksi dan
motivasi secara daring. Salah satu aspek menarik dari Darul Bahar adalah
orientasi kreatif dan produktif yang mereka bawa ke dunia digital. Para remaja
masjid tidak hanya mengunggah rekaman kajian, tetapi juga membuat konten
edukatif seperti “Tips Hafalan Qur’an,” “Doa Harian Anak,” dan “Belajar
Makharijul Huruf.” Konten tersebut dikemas dengan gaya visual menarik
menggunakan perangkat sederhana dan aplikasi gratis seperti CapCut dan
Canva. Menurut An., inisiatif ini berangkat dari keinginan untuk
“menyebarkan kebaikan lewat media yang disukai generasi muda.” Kreativitas
ini menunjukkan pemahaman mendalam terhadap media logic digital dan
pentingnya strategi komunikasi visual dalam menyampaikan pesan keagamaan
(Selwyn, 2016).

Selain pembelajaran dan dakwah, digitalisasi juga mengubah tata kelola
kelembagaan Darul Bahar. Sekretariat majelis kini memanfaatkan Google
Drive dan aplikasi Notion untuk menyimpan data jamaah, jadwal kegiatan,

dan arsip infak. Langkah ini memperlihatkan kematangan digital organisasi
58



keagamaan lokal, di mana teknologi tidak hanya menjadi alat pembelajaran,

tetapi juga sarana manajemen komunitas yang transparan dan efisien.

Dalam hal relasi sosial, digitalisasi justru memperluas jejaring Darul
Bahar. Mereka Kkini terhubung dengan beberapa komunitas tahsin dari
Tasikmalaya dan Garut melalui pertemuan daring bulanan. Kegiatan ini bukan
hanya bertukar ilmu, tetapi juga memperkuat rasa ukhuwah lintas daerah.
Fenomena ini mengilustrasikan bagaimana teknologi digital dapat membentuk
imagined religious communities yang melampaui batas geografis (Bunt,
2018).

Secara umum, Darul Bahar telah berhasil menggabungkan nilai spiritual,
semangat belajar, dan kecakapan digital dalam satu kesatuan praksis. Proses ini
berjalan tanpa dukungan eksternal yang signifikan, melainkan didorong oleh
kolaborasi antara tokoh agama dan generasi muda. Dalam terminologi
Garrison (2016), ini adalah bentuk community-driven learning innovation, di
mana perubahan pendidikan muncul dari bawah melalui dorongan internal

komunitas (Garrison, 2016).

Secarateologis, fenomena ini mencerminkan prinsip ijtinad kolektif dalam
konteks modern: komunitas tidak hanya menerima perubahan, tetapi
menafsirkan dan mengarahkannya sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pernyataan
ini menggambarkan filosofi Islam yang terbuka dan dinamis: bahwa teknologi
hanyalah sarana, sedangkan substansi dakwah tetap berakar pada nilai ilahiah
dan kemanusiaan. Dengan demikian, Majelis Ta‘lim Darul Bahar menjadi
contoh nyata Islam yang bertransformasi secara kreatif di era digital, tanpa
kehilangan dimensi spiritual dan kulturalnya. Digitalisasi di sini bukan
sekadar adaptasi teknis, tetapi ekspresi iman yang menegaskan kembali

relevansi Al-Qur’an dalam kehidupan modern.

59



BAGIAN 6
TRANSFORMASI PENGAJARAN AL-
QUR’AN DIGITAL DAN DAMPAKNYA

TERHADAP KOMPETENSI
KEAGAMAAN

Perubahan pola belajar keagamaan di era digital menjadi fenomena paling
mencolok yang diamati di ketiga majelis ta‘lim. Dari Nurussa’adah di
Cikancung yang berakar pada tradisi tadarus konvensional, Darul Hasyimi di
Soreang yang adaptif terhadap media sosial, hingga Darul Bahar di Cileunyi
Kulon yang mengembangkan konten Qur’ani di YouTube—semuanya
memperlihatkan arah baru dalam cara umat Islam menuntut ilmu agama. Pola
belajar yang dulu menekankan pertemuan fisik dan interaksi langsung Kini
bertransformasi menjadi hybrid learning, di mana pengajaran Al-Qur’an

berlangsung baik secara tatap muka maupun daring.

Dinamika ini menunjukkan bahwa teknologi digital telah menjadi bagian
integral dari ruang keagamaan masyarakat, bukan lagi sekadar alat bantu.
Dalam konteks pengajaran Al-Qur’an, perubahan ini menandai pergeseran
epistemologis: dari “belajar bersama guru” menuju “belajar melalui jaringan.”
Meskipun tetap menjunjung sanad dan adab tradisional, akses terhadap ilmu

agama kini diperluas melalui media daring.

Namun di sisi lain, sebagian jamaah mengaku bahwa pengalaman spiritual
dalam ruang digital terasa lebih dangkal. Bagi para ustadz, perubahan pola
belajar ini memerlukan penyesuaian pedagogis dan mentalitas baru.
Perubahan juga tampak pada cara jamaah memaknai waktu dan ruang dalam

belajar agama. Jika dulu waktu pengajian ditentukan secara ketat—misalnya
60



malam tertentu di masjid—Xkini pembelajaran berlangsung asinkron, di mana
jamaah dapat mengakses materi kapan saja. Ini mengarah pada fenomena
ubiquitous learning (Garrison, 2016), yaitu pembelajaran yang tidak terikat

oleh ruang dan waktu.

Dalam kerangka sosiologis, perubahan ini menggeser hubungan antara
komunitas, otoritas, dan spiritualitas. Otoritas ustadz tetap dihormati, namun
kini bersanding dengan otoritas digital: algoritma YouTube, aplikasi Qur’an,
dan media sosial yang ikut menentukan apa yang ditonton dan dipelajari.
Seperti dicatat Campbell (2012), ruang digital menciptakan pluralitas otoritas
di mana pesan agama berkompetisi dalam ruang yang lebih terbuka dan
interaktif (Garingan, 2021).

Meskipun demikian, transformasi ini tidak berarti hilangnya tradisi.
Sebaliknya, ketiga majelis menunjukkan kemampuan untuk menegosiasikan
tradisi dengan teknologi. Dalam praktiknya, digitalisasi tidak menggantikan
pertemuan tatap muka, melainkan memperluasnya. Model hybrid yang
dikembangkan memungkinkan jamaah tetap menjaga aspek sosial, sambil

memanfaatkan kemudahan akses pengetahuan.

Fenomena ini menegaskan bahwa perubahan pola belajar keagamaan
bukanlah bentuk sekularisasi, melainkan reartikulasi keagamaan dalam
konteks teknologi. Di balik layar smartphone dan jaringan internet, semangat

belajar Al-Qur’an tetap hidup, bahkan mungkin lebih inklusif.

Dengan demikian, dinamika perubahan ini tidak hanya mencerminkan
kemajuan teknis, tetapi juga menunjukkan proses pembaruan spiritual dalam
kehidupan masyarakat Muslim kontemporer. Pengajaran Al-Qur’an berbasis
digital bukan sekadar alat penyampaian ilmu, melainkan cermin dari
pergulatan umat Islam untuk menemukan kembali makna ibadah di tengah

dunia yang semakin terhubung.

61



Transformasi digital tidak hanya mengubah cara jamaah belajar Al-
Qur’an, tetapi juga mendefinisikan ulang medium dakwah itu sendiri. Jika
sebelumnya dakwah dilakukan melalui mimbar, majelis, atau pertemuan fisik,
kini ruang dakwah telah meluas ke layar smartphone dan platform media
sosial. Dalam konteks tiga majelis ta‘lim, fenomena ini tampak jelas dalam
upaya para ustadz dan jamaah memanfaatkan teknologi sebagai sarana

penyebaran nilai Qur’ani yang lebih luas dan adaptif terhadap zaman.

Digitalisasi juga mengubah cara masyarakat mengakses dan
menginternalisasi pesan Qur’ani. Melalui aplikasi seperti Umma, Qur’an
Companion, dan Muslim Pro, jamaah kini dapat membaca, mendengar, bahkan
mempelajari tafsir Al-Qur’an secara interaktif. Di Majelis Nurussa’adah, yang
mayoritas jamaahnya berusia lanjut, aplikasi ini menjadi jembatan antara
keterbatasan fisik dan semangat belajar. Kisah seperti ini menunjukkan
bagaimana digitalisasi menciptakan inklusi keagamaan bagi kelompok yang
sebelumnya terpinggirkan oleh keterbatasan usia atau mobilitas (Helsper,
2021).

Selain memperluas akses, media digital juga memunculkan dinamika baru
dalam otoritas keagamaan. Dengan banyaknya ustadz dan penceramah yang
hadir di ruang daring, jamaah kini memiliki pilihan lebih luas dalam
menentukan rujukan. Fenomena ini sesuai dengan gagasan religious authority
in flux (Campbell & Tsuria, 2021), di mana media digital memperluas sumber
otoritas namun tetap meneguhkan pentingnya figur lokal sebagai penjaga

keaslian makna agama.

Namun, muncul pula tantangan etika dan otentisitas dalam penyebaran
dakwah digital. Tidak semua konten yang viral membawa pesan Qur’ani yang
mendalam. Beberapa jamaah Darul Bahar menilai bahwa dakwah di media

sosial sering kali terlalu dangkal atau berorientasi pada popularitas.

Digitalisasi bukan sekadar perubahan teknis dalam media dakwah,
62



melainkan proses sosial-religius yang memperluas ruang kehadiran Al-
Qur’an dalam kehidupan umat. Melalui media digital, dakwah kini menembus
batas geografis dan demografis, menghadirkan Islam yang lebih partisipatif,
dialogis, dan kontekstual. Namun, di balik kemudahan itu, tantangan menjaga
keaslian makna dan adab Qur’ani tetap menjadi pekerjaan utama bagi para

pengajar dan jamaah dalam era dakwah digital.

Pada tingkat paling dasar, literasi digital mencakup kemampuan
mengoperasikan perangkat dan mengakses konten keagamaan. Namun dalam
konteks pengajaran Al-Qur’an, literasi ini meluas pada kemampuan
memahami, memfilter, dan menilai otoritas agama di dunia maya. Hal ini
tampak jelas di Majelis Nurussa’adah, di mana mayoritas jamaah adalah
perempuan paruh baya yang baru mengenal smartphone beberapa tahun
terakhir.

Kutipan panjang ini menggambarkan proses literasi keagamaan yang tidak
hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan epistemologis—yakni kemampuan
menilai kebenaran berdasarkan akhlak dan kedalaman makna. Di Darul
Hasyimi, tingkat literasi digital jamaah relatif lebih tinggi karena sebagian
besar memiliki latar pendidikan formal menengah hingga sarjana. Mereka

aktif memanfaatkan media sosial untuk memperdalam pengetahuan agama.

Dari perspektif sosial, proses peningkatan literasi digital ini turut
memperkuat rasa percaya diri religius jamaah. Akses terhadap sumber
keagamaan yang lebih luas membuat mereka merasa lebih berdaya untuk

belajar mandiri, tanpa sepenuhnya bergantung pada struktur otoritas formal.

Perkembangan teknologi digital telah mengubah peran ustadz dan
ustadzah dari sekadar penyampai ilmu menjadi mediator pengetahuan dan
pengelola ruang keagamaan digital. Jika dulu otoritas keagamaan ditopang
oleh kehadiran fisik, pengetahuan tekstual, dan karisma sosial, kini ia juga
bergantung pada kemampuan beradaptasi dengan media baru dan membangun

63



kehadiran virtual yang otentik (Campbell & Tsuria, 2021).

Salah satu ciri paling mencolok dari transformasi pengajaran Al- Qur’an
di tiga majelis ta‘lim adalah munculnya peran aktif generasi muda—santri,
remaja masjid, dan mahasiswa—dalam mengelola dan menyebarkan ajaran
Qur’ani melalui media digital. Mereka tidak hanya menjadi peserta, tetapi juga
fasilitator, konten kreator, dan jembatan teknologi antara ustadz senior dan
jamaah. Fenomena ini menandai pergeseran penting dari otoritas tunggal

menuju kolaborasi lintas generasi dalam pendidikan agama.

Secara teologis, keterlibatan generasi muda ini memperkuat visi Islam
transformatif: Islam yang tidak menolak perubahan, tetapi menuntun arah
perubahan agar tetap berakar pada nilai-nilai Qur’ani. Kehadiran mereka di
ruang digital membuktikan bahwa kemajuan teknologi tidak harus
berseberangan dengan kesalehan, selama disertai dengan niat dan adab yang

benar.

Dalam konteks ini, digitalisasi tidak mengurangi spiritualitas, tetapi
mendistribusikannya ke ruang-ruang kehidupan domestik. Kesalehan tidak
lagi hanya muncul di tempat ibadah, tetapi juga di dapur, ruang tamu, bahkan
di perjalanan menuju pasar—sebuah bentuk everyday spirituality
(Ammerman, 2014). Namun, tidak semua jamaah memaknai pengalaman
digital dengan positif.

Digitalisasi dakwah membuka ruang luas bagi penyebaran ilmu dan nilai
Islam, tetapi pada saat yang sama juga menimbulkan tantangan baru terkait
adab, etika komunikasi, dan otentisitas dakwah. Jika di majelis tradisional
adab diukur melalui gestur fisik seperti duduk sopan, menjaga pandangan, dan
mendengarkan dengan khusyuk, maka di ruang digital, adab muncul dalam
bentuk baru: pilihan kata di komentar, cara berbagi konten, hingga kejujuran
dalam menyampaikan pesan. Generasi muda yang aktif di dunia digital juga
menyadari pentingnya menjaga akhlak dalam interaksi daring. Pengalaman ini

64



menunjukkan dimensi baru dari jihad akhlak digital—upaya menahan ego dan

membalas keburukan dengan kebaikan di ruang maya (Bunt, 2018).

Dari sisi teologis, adab digital mencerminkan prinsip ihsan—~berbuat baik
dalam setiap tindakan, termasuk ketika berinteraksi dengan teknologi. Dalam
perspektif Islam transformatif, penerapan adab di ruang digital menunjukkan
bahwa modernitas tidak perlu dipertentangkan dengan spiritualitas, selama

nilai-nilai dasar Islam tetap dijadikan kompas moral.

Pada akhirnya, adab digital bukan hanya aturan moral, tetapi juga identitas
spiritual umat Islam di era teknologi. Ustadz, ustadzah, santri, dan jamaah
semuanya berperan dalam menjaga kesucian ruang maya agar tetap menjadi
ladang dakwah yang bersih dari riya, provokasi, dan kebohongan. Dunia
digital, dengan segala kebisingannya, menuntut kehadiran akhlak Qur’ani

yang lebih sadar, sabar, dan autentik.

Transformasi digital dalam pengajaran Al-Qur’an membawa kemajuan
signifikan dalam akses dan jangkauan dakwah. Namun di balik perkembangan
itu, terdapat berbagai tantangan struktural, kultural, dan teologis yang
menghambat proses adaptasi. Tantangan ini tidak hanya bersifat teknis
seperti sinyal dan perangkat, tetapi juga mencakup dimensi sosial—dari
resistensi ideologis, kesenjangan literasi digital, hingga kekhawatiran terhadap
komersialisasi dakwah. Secara umum, berbagai tantangan tersebut
menunjukkan bahwa digitalisasi pengajaran Al-Qur’an bukan hanya proyek
teknologis, tetapi juga proyek kultural dan spiritual. Diperlukan
pendampingan literasi digital, pemahaman teologis yang terbuka, serta

kebijakan komunitas yang mendukung adaptasi berkelanjutan.

Dengan demikian, hambatan digitalisasi tidak semata-mata menjadi
penghalang, melainkan cermin ujian moral dan spiritual umat. Dari
keterbatasan jaringan hingga godaan popularitas, semuanya menuntut
kesadaran baru: bahwa kemajuan digital harus selalu dibarengi dengan

65



kedewasaan iman, niat, dan adab Qur’ani.

Sebelum hadirnya teknologi digital, aktivitas majelis ta‘lim berpusat pada
pertemuan fisik. Kini, relasi sosial tidak lagi bergantung pada jarak dan
kehadiran tubuh, melainkan pada interaksi berbasis jaringan (networked
religiosity) (Campbell & Tsuria, 2021). Kutipan ini menunjukkan bahwa
digitalisasi memperluas ruang sosial majelis dari komunitas geografis menjadi
komunitas virtual lintas wilayah, di mana rasa kebersamaan dibangun melalui

pengalaman spiritual bersama, bukan kedekatan fisik.

Digitalisasi juga mengubah peta otoritas keagamaan. Dulu, ustadz atau
ustadzah menjadi pusat tunggal pengetahuan, tetapi kini mereka berbagi peran
dengan jamaah muda yang mengelola teknologi dan media. Pernyataan ini
menggambarkan pergeseran dari otoritas hierarkis ke otoritas kolaboratif, di
mana pengetahuan agama disebarkan melalui kerja sama lintas generasi (Bunt,
2018). Digitalisasi, dalam konteks ini, bukan hanya memperluas akses, tetapi
juga memberdayakan jamaah perempuan untuk tampil sebagai subjek aktif
dalam dakwah, bukan sekadar objek pengajaran.

66



BAGIAN 7
TANTANGAN DAN ADAPTASI
MASYARAKAT DALAM PENGAJARAN
AL-QUR’AN DIGITAL

Peralihan dari sistem pengajaran Al-Qur’an tradisional menuju model
digital di tingkat komunitas keagamaan pedesaan menghadirkan realitas sosial
yang kompleks. Tiga majelis ta‘lim yang menjadi fokus penelitian,
Nurussa’adah (Cikancung), Darul Hasyimi (Soreang), dan Darul Bahar
(Cileunyi), digitalisasi pengajaran Qur’an berlangsung dengan ritme dan
kapasitas yang berbeda. Di balik semangat adaptasi dan inovasi, tersimpan
beragam tantangan yang bersumber dari keterbatasan literasi digital, akses

teknologi, dan resistensi budaya religius.

Bagi sebagian besar jamaah, terutama generasi lanjut usia, dunia digital
merupakan ruang baru yang sulit dipahami. Pernyataan sederhana ini
merepresentasikan realitas yang luas di komunitas rural Bandung:
keterbatasan literasi digital bukan hanya soal teknis, tetapi juga soal
kepercayaan dan rasa aman. Ketika teknologi dirasa asing, interaksi
keagamaan digital pun diwarnai rasa canggung dan keraguan. Kondisi yang
sama dijumpai di Majelis Nurussa’adah, yang jamaahnya didominasi ibu-ibu
rumah tangga berusia di atas lima puluh tahun. Mereka terbiasa belajar Qur’an
secara langsung dalam halagah fisik, dengan tatapan ustadzah dan suasana
hangat komunitas.

Dari sini terlihat bahwa digitalisasi bukan sekadar persoalan teknologi,
tetapi menyentuh dimensi spiritual dan kultural jamaah—mereka menilai

keberagamaan tidak hanya dari hasil, tetapi juga dari “rasa” dan kehadiran

67



spiritual dalam proses belajar. Berbeda dengan Nurussa’adah, Darul Bahar di
Cileunyi menunjukkan tingkat kesiapan digital yang lebih tinggi. Mayoritas
jamaahnya adalah remaja dan santri muda yang sudah terbiasa menggunakan
perangkat digital. Namun, mereka juga menghadapi tantangan baru: menjaga

fokus dan kesungguhan dalam pembelajaran daring.

Fenomena ini menggambarkan paradoks digitalisasi keagamaan:
kemudahan akses tidak selalu berbanding lurus dengan kedalaman spiritualitas
(Selwyn, 2016). Dalam konteks ini, kecepatan dan fleksibilitas menjadi pisau
bermata dua: ia memperluas jangkauan, tetapi berpotensi menipiskan makna

kehadiran religius.

Selain hambatan literasi dan spiritualitas, ada pula ketimpangan
infrastruktur yang memperparah jurang digital antarwilayah. Di daerah seperti
Cikancung, sinyal internet kerap tidak stabil, sementara biaya kuota menjadi
beban tersendiri bagi jamaah dengan penghasilan terbatas. Inisiatif seperti ini
menunjukkan bentuk adaptasi spontan berbasis kearifan lokal—sebuah
strategi pragmatis yang justru memperlihatkan ketangguhan sosial komunitas
(Garingan, 2021).

Dari sisi budaya religius, masih ada sebagian jamaah yang meragukan
kesahihan pembelajaran Qur’an melalui media digital. Mereka khawatir akan
hilangnya “rasa sakral” dalam proses pengajaran. Kisah seperti ini
memperlihatkan proses transisi budaya dari Islam tradisional berbasis ruang
sakral menuju Islam digital berbasis niat dan kesadaran pribadi. Analisis awal
terhadap kondisi tiga majelis ini menunjukkan bahwa digitalisasi pengajaran
Qur’an di tingkat komunitas pedesaan berjalan inkremental, tidak seragam,
dan sangat kontekstual. Perbedaan sosial- ekonomi, usia, dan latar pendidikan

menghasilkan variasi kesiapan yang besar.

Di satu sisi, generasi muda menjadi motor inovasi; di sisi lain, jamaah
lanjut usia memerlukan pendampingan intensif. Hal ini sejalan dengan konsep

68



digital divide dalam kajian pendidikan modern, di mana kesenjangan bukan
hanya terkait teknologi, tetapi juga kemampuan kognitif dan sosial untuk

memanfaatkannya (Selwyn, 2016).

Dalam perspektif Islam, situasi ini memperlihatkan pentingnya semangat
ta ‘awun (saling tolong-menolong) dan ukhuwah dalam menghadapi perubahan
zaman. Ketika anak muda membantu orang tua memahami aplikasi Qur’an,
ketika ustadzah mengubah metode dari tatap muka ke voice note, di situlah
nilai-nilai ukhuwah digital dan lifelong learning menemukan maknanya.
Dengan demikian, peta umum tantangan digitalisasi pengajaran Al- Qur’an
menunjukkan bahwa hambatan teknis, sosial, dan kultural saling bertautan.
Literasi digital yang rendah, keterbatasan infrastruktur, dan kecanggungan
spiritual menjadi persoalan utama yang dihadapi masyarakat. Namun, di balik
itu, muncul pula semangat adaptasi dan kesadaran baru bahwa pengajaran Al-
Qur’an bukan sekadar soal medium, melainkan proses berkelanjutan untuk

menjaga hubungan manusia dengan wahyu di tengah dunia yang berubah.

Salah satu tantangan paling menonjol dalam proses digitalisasi pengajaran
Al-Qur’an adalah rendahnya literasi digital di kalangan jamaah senior. Bagi
banyak ibu-ibu pengajian di Nurussa’adah dan Darul Hasyimi, dunia teknologi
digital bukan hanya hal baru, melainkan juga menimbulkan rasa canggung dan
ketakutan. Mereka terbiasa belajar melalui interaksi tatap muka, mendengar
suara ustadz secara langsung, dan meniru bacaan Qur’an dengan sentuhan
koreksi personal. Transisi menuju pembelajaran berbasis media digital terasa

seperti melangkah ke ruang asing yang penuh risiko kesalahan.

Fenomena ini selaras dengan konsep digital literacy menurut Garrison
(2016), yang menekankan bahwa literasi digital bukan sekadar kemampuan
teknis mengoperasikan perangkat, tetapi juga mencakup kemampuan
menyeleksi, menafsirkan, dan menginternalisasi informasi secara reflektif

(Garrison, 2016). Dalam konteks religius, ini berarti memahami konten

69



Qur’an secara sadar dan berhati-hati, bukan sekadar mengonsumsi secara

pasif.

Namun, tantangan terbesar bagi jamaah senior bukan hanya teknis atau
moral, melainkan kognitif. Bagi mereka, mengingat langkah-langkah teknis
seperti membuka tautan, mengatur volume, atau menyimpan file terasa seperti
beban mental yang menguras energi. Situasi ini memperlihatkan bahwa literasi
digital pada jamaah senior lebih bersifat afektif daripada kognitif. Kunci
keberhasilan bukan hanya pelatihan teknis, tetapi juga pendekatan emosional

yang menumbuhkan rasa aman dan percaya diri.

Di sisi lain, keterlibatan generasi muda sebagai pendamping digital bagi
orang tua menciptakan pola baru dalam pendidikan Islam komunitas. Jika
dahulu peran pengajaran bersifat vertikal—ustadz mengajar jamaah—Xkini
muncul model horizontal di mana anak membantu orang tua memahami
teknologi. Dalam banyak kasus, terjadi apa yang disebut reverse pedagogy,
yaitu ketika pengetahuan duniawi (teknologi) diajarkan oleh anak kepada
orang tua, namun tetap dalam bingkai hormat dan kasih. Kisah ini
menggambarkan terwujudnya solidaritas lintas generasi, di mana dakwah
digital menjadi ruang saling asah antara pengetahuan modern dan

kebijaksanaan spiritual.

Dalam perspektif Islam, proses belajar sepanjang hayat merupakan
kewajiban moral. Hadis Nabi yang masyhur menyebutkan: “Tuntutlah ilmu
dari buaian hingga ke liang lahat.” (HR. Muslim). Prinsip thalabul ‘ilm ini
menemukan relevansi baru dalam era digital. Jamaah senior yang belajar
membuka aplikasi Qur’an, meski dengan kesulitan, sejatinya sedang
melanjutkan jihad intelektual dalam bentuk kontemporer—jihad melawan

ketidaktahuan dan ketakutan terhadap perubahan.

Secara teoritis, kondisi ini juga menegaskan pentingnya lifelong learning
dalam Islam: bahwa belajar adalah ibadah yang tidak dibatasi usia dan ruang.
70



Dalam konteks digital, pembelajaran Al-Qur’an menjadi bagian dari
perjalanan spiritual yang lebih luas: dari ketidaktahuan menuju pemahaman,
dari rasa takut menuju keberanian untuk menyentuh wahyu melalui media

baru.

Dengan demikian, rendahnya literasi digital di kalangan jamaah senior
bukan semata hambatan, tetapi ruang spiritual untuk bertumbuh. Setiap klik
yang salah, setiap kekhawatiran terhadap konten, dan setiap kesabaran belajar
ulang adalah bagian dari proses menuju pemahaman Qur’an yang lebih dalam.
Tantangan kogpnitif ini bukan tanda keterbelakangan, tetapi bukti bahwa iman
masih hidup—Xkarena meski medianya berubah, semangat mencari ilmu tetap

menjadi inti dari keberagamaan yang autentik.

Selain literasi digital, hambatan infrastruktur teknologi menjadi tantangan
paling konkret dalam pengajaran Al-Qur’an berbasis digital di tingkat
komunitas. Di wilayah pedesaan di Cikancung dan Cileunyi, sinyal internet
yang tidak stabil, keterbatasan perangkat, serta biaya kuota yang tinggi
menjadi faktor yang sering kali membatasi akses masyarakat terhadap
kegiatan keagamaan daring. Dalam konteks ini, digitalisasi dakwah tidak
hanya berbicara tentang kemampuan individu, tetapi juga tentang

ketimpangan struktural dalam akses terhadap teknologi.

Dari perspektif teori digital poverty, hambatan ini menunjukkan
bagaimana ketidakmerataan teknologi menciptakan bentuk baru dari eksklusi
religius (Selwyn, 2016). Mereka yang tidak memiliki perangkat, koneksi stabil,
atau kemampuan ekonomi memadai sering kali terpinggirkan dari ruang belajar
keagamaan modern. Namun, di sisi lain, situasi ini juga memunculkan bentuk
social innovation berbasis nilai Islam—seperti rekaman suara, pengajian
offline dengan distribusi file, hingga penggunaan HP anak sebagai sarana
ibadah keluarga. Dengan demikian, hambatan infrastruktur di tiga majelis

ta‘lim ini menggambarkan bahwa digitalisasi dakwah tidak dapat berjalan di

71



ruang hampa teknologi. la menuntut dukungan sosial, ekonomi, dan kebijakan
yang berpihak pada masyarakat bawah. Namun di balik segala keterbatasan,
muncul kekuatan baru: semangat jamaah untuk terus belajar Qur’an dengan

cara apa pun, di bawah kondisi apa pun.

Salah satu kekhawatiran terbesar masyarakat dalam proses digitalisasi
pengajaran Al-Qur’an bukan terletak pada teknologinya, melainkan pada
otentisitas konten keagamaan yang beredar di internet. Bagi jamaah majelis
ta‘lim, dunia digital adalah ruang yang luas dan ambigu—di dalamnya
bercampur antara ilmu dan iklan, antara wahyu dan opini, antara ustadz sejati

dan penceramah populer yang belum tentu berotoritas.

Pernyataan ini menyingkap persoalan mendasar tentang otoritas
keagamaan di era digital, di mana batas antara yang sahih dan yang palsu
menjadi kabur. Dalam konteks Islam tradisional, ilmu selalu disertai sanad—
rantai otoritas yang memastikan keaslian pengetahuan. Namun, dalam dunia

digital, rantai itu terputus dan digantikan oleh algoritma.

Ungkapan ini menunjukkan bagaimana pengalaman keagamaan digital
sering kali bersifat fragmentaris—terpotong-potong, tanpa konteks, dan tanpa
bimbingan personal. Bagi jamaah yang terbiasa belajar dalam ruang sosial
yang hangat, dunia digital terasa seperti ruang tanpa guru.

Kondisi ini mencerminkan apa yang disebut Campbell (2012) sebagai
“shifting religious authority "—pergeseran otoritas dari institusi ke individu,
dari guru spiritual ke figur digital. Di satu sisi, fenomena ini membuka ruang
baru bagi akses keagamaan yang lebih luas (Campbell, 2012). Namun di sisi
lain, ia juga menimbulkan ketegangan epistemologis: siapa yang berhak

menafsirkan kebenaran dalam ruang digital yang tak berbatas?

Dalam situasi ini, peran guru agama berubah dari sekadar pengajar
menjadi kurator kebenaran digital. la bukan hanya mentransmisikan ilmu, tapi

juga memfilter dan mengarahkan jamaah agar tidak terjebak pada
72



misinformasi keagamaan. Masalah otentisitas juga muncul dalam bentuk
keraguan terhadap media digital itu sendiri sebagai sarana ibadah. Sebagian
jamaah merasa tidak yakin apakah membaca Qur’an dari aplikasi memiliki

nilai sakral yang sama dengan membaca dari mushaf.

Kekhawatiran seperti ini memperlihatkan konflik simbolik antara tradisi
dan modernitas. Dalam budaya Islam lokal, mushaf bukan sekadar teks, tetapi
simbol kesucian. Sementara gawai dianggap duniawi, banal, dan profan. Proses

rekonsiliasi keduanya membutuhkan waktu dan pembimbing yang sabar.

Pernyataan ini mencerminkan pergeseran paradigma di kalangan generasi
muda Islam: otentisitas tidak lagi bergantung pada benda atau bentuk,
melainkan pada intensi dan kesadaran. Ini sejalan dengan pandangan
Ammerman (2014) bahwa agama di era digital semakin bersifat experiential—
didefinisikan bukan oleh ritual formal, tetapi oleh pengalaman pribadi yang
reflektif (Ammerman, 2014). Namun, bagi generasi tua, paradigma ini belum
sepenuhnya diterima. Pandangan ini menegaskan posisi Islam tradisional
terhadap modernitas: adaptif, tapi selektif. Digitalisasi dakwah diterima sejauh
tidak mengaburkan prinsip otentisitas ilmu dan adab keilmuan.

Secara sosiologis, kekhawatiran terhadap otentisitas ini juga menjadi
mekanisme kontrol sosial dalam menjaga kemurnian ajaran. Jamaah yang ragu
tidak berarti menolak, tetapi menunjukkan kesadaran kritis terhadap otoritas
baru di ruang digital. Dalam hal ini, sikap skeptis bukan tanda ketertinggalan,
melainkan bagian dari proses pembelajaran epistemologis—bagaimana

masyarakat belajar membedakan antara informasi dan ilmu.

Di tengah berbagai hambatan infrastruktur dan keterbatasan literasi digital
jamaah senior, generasi muda muncul sebagai aktor kunci dalam proses
adaptasi internal majelis ta‘lim terhadap era digital. Mereka tidak hanya
berfungsi sebagai pembelajar baru, tetapi juga sebagai jembatan pengetahuan,
penerjemah teknologi, dan penggerak inovasi sosial. Dalam konteks ini,

73



dakwah dan pengajaran Al-Qur’an berbasis digital di tingkat komunitas tidak

bisa dilepaskan dari semangat, kreativitas, dan solidaritas generasi muda.

Fenomena ini juga memperlihatkan pergeseran ekologi dakwah di tingkat
komunitas. Jika sebelumnya pengetahuan keagamaan hanya beredar melalui
halagah tatap muka, kini ia juga mengalir melalui grup digital, tautan, dan
rekaman suara. Dalam bahasa Campbell (2012), generasi muda berperan

’

sebagai “digital mediators’

individu yang menjembatani ruang sakral dan
ruang virtual tanpa menghilangkan makna spiritual di antara keduanya
(Campbell, 2012).

Dari perspektif sosial, keterlibatan generasi muda ini juga menumbuhkan
solidaritas baru antar generasi. Proses pembelajaran Qur’an kini tidak lagi
hanya satu arah, tetapi bersifat resiprokal. Anak muda mengajarkan teknologi,
sementara orang tua menanamkan adab dan kesabaran. Keterlibatan emosional
semacam ini memperkuat nilai ukhuwah di tengah transformasi digital, di

mana teknologi tidak memecah, tetapi justru menyatukan komunitas.

Dengan demikian, peran generasi muda dalam adaptasi digital bukan
hanya teknis, tetapi juga spiritual dan kultural. Mereka menjaga
kesinambungan tradisi sambil membuka pintu bagi inovasi. Di tangan mereka,
dakwah digital bukan sekadar modernisasi, tetapi tajdid—pembaharuan yang

berakar pada nilai-nilai Qur’ani tentang ilmu, niat, dan kebersamaan.

Proses digitalisasi pengajaran Al-Qur’an tidak berlangsung secara
ekstrem—tidak sepenuhnya daring, dan tidak pula meninggalkan tradisi tatap
muka. Ketiga majelis ta‘lim yang menjadi fokus penelitian menunjukkan
kecenderungan serupa: munculnya model pembelajaran campuran atau
blended learning yang menggabungkan keintiman halagah tradisional dengan
fleksibilitas media digital. Model ini tumbuh secara alami, bukan hasil
kebijakan formal, tetapi hasil adaptasi sosial yang berakar pada kebutuhan
jamaah dan nilai-nilai lokal tentang keseimbangan dalam beragama.

74



Pernyataan ini menegaskan karakter khas blended learning versi
komunitas religius: bukan sekadar menggabungkan dua sistem, tetapi
menciptakan keseimbangan spiritual antara ruang nyata dan ruang digital.
Model serupa diterapkan di Darul Hasyimi, yang awalnya mengandalkan
kegiatan pengajian rutin di masjid, lalu mengintegrasikan media daring saat
pandemi dan terus mempertahankannya hingga kini. Pola ini memperluas
ruang belajar dan menegaskan bahwa teknologi digital tidak harus menghapus

nilai kehadiran, melainkan memperluas jangkauannya.

Namun, blended learning dalam konteks pengajaran Qur’an tidak hanya
soal efisiensi, melainkan juga pembentukan makna spiritual baru. Pernyataan
ini menunjukkan bahwa ruang digital memungkinkan munculnya bentuk baru
dari tadabbur—perenungan Qur’an secara personal dan berulang. Dalam
bahasa Garrison (2016), hal ini menandai transisi dari collaborative learning
menuju self-regulated learning, di mana jamaah menjadi lebih mandiri secara

spiritual tanpa kehilangan akar komunitasnya (Garrison, 2016).

Di Majelis Darul Bahar, blended learning justru mendorong keterlibatan
anak muda dalam proses kreatif dakwah. Inovasi seperti ini memperlihatkan
bagaimana teknologi menjadi sarana memperkaya proses belajar Qur’an,
bukan menggantikannya. Para santri dan remaja majelis berperan sebagai co-
creator dalam proses pembelajaran, menghidupkan semangat kolaboratif yang
lebih egaliter.

Salah satu kekuatan utama dari model blended learning ini adalah
kemampuannya menjaga “rasa jamaah” (communitas) yang menjadi inti dari
budaya majelis ta‘lim. Dalam pengajian tatap muka, jamaah merasakan
kehangatan spiritual dan kebersamaan emosional. Sementara dalam pengajian
daring, mereka mendapatkan akses fleksibel dan kesempatan memperdalam
ilmu secara mandiri. Kombinasi keduanya menciptakan keseimbangan antara

dimensi sosial dan personal dalam ibadah.

75



Namun, adaptasi ini juga memunculkan tantangan baru. Pernyataan ini
menggambarkan dilema klasik dalam sistem blended learning: kenyamanan
digital berpotensi menurunkan komitmen sosial. Oleh karena itu, ustadz dan

pengurus majelis berperan penting sebagai penjaga ritme spiritual komunitas.

Dalam perspektif Islam, model blended learning ini sejalan dengan
prinsip tawazun—keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara modernitas
dan tradisi. Pernyataan tersebut memperlihatkan bahwa integrasi antara
halagah fisik dan daring tidak hanya efisien, tetapi juga etis dan spiritual.

Digitalisasi pengajaran Al-Qur’an di tingkat majelis ta‘lim bukan hanya
menghadirkan perubahan dalam metode belajar, tetapi juga melahirkan bentuk
baru solidaritas sosial dan spiritualitas komunitas. Di tengah keterbatasan
infrastruktur dan ketimpangan literasi digital, para jamaah, ustadz, dan santri
membangun jejaring saling bantu yang memperkuat rasa kebersamaan.
Transformasi ini tidak lahir dari kebijakan luar, melainkan dari dinamika
internal komunitas Islam yang menempatkan ukhuwah (persaudaraan) sebagai

nilai dasar dakwah.

Fenomena ini paling terlihat jelas di Majelis Darul Hasyimi, di mana
jamaah dan santri muda bekerja sama mengelola grup pengajian daring.
Kutipan ini menggambarkan munculnya digital communitas—ruang religius
baru yang berfungsi bukan hanya untuk transfer ilmu, tapi juga sebagai
jaringan dukungan emosional dan spiritual. Hal serupa ditemukan di Majelis
Nurussa’adah, tempat ibu-ibu jamaah yang semula kesulitan mengikuti

pengajian daring Kini saling membantu satu sama lain.

Fenomena ini memperlihatkan transformasi partisipasi dakwah dari
bentuk vertikal (ustadz ke jamaah) menjadi horizontal (kolaboratif) di mana
setiap anggota komunitas berkontribusi sesuai kemampuannya. Dalam bahasa

Garrison (2016), ini disebut socially shared cognition—pengetahuan yang
76



tumbuh melalui interaksi sosial dan kolaborasi (Garrison, 2016). Solidaritas
digital ini juga memperlihatkan dimensi gender dan generasi yang menarik. Di
banyak kasus, kolaborasi lintas usia dan jenis kelamin memperkuat dinamika

sosial majelis.

Hal ini menunjukkan bahwa digitalisasi, yang sering dikhawatirkan
memisahkan generasi, justru dapat menjadi jembatan antar generasi dan antar
peran sosial. Solidaritas komunitas digital juga berdampak pada perubahan
persepsi terhadap belajar Qur’an itu sendiri. Jika sebelumnya mengaji
dipahami sebagai aktivitas ritual dalam ruang tertentu, kini ia menjadi praktik
sosial yang hidup di mana saja. Pernyataan ini mencerminkan bentuk
embedded spirituality (Ammerman, 2014)—spiritualitas yang melekat dalam

kehidupan sehari-hari dan tidak lagi bergantung pada ruang sakral yang fisik.

Fenomena ini tidak hanya meningkatkan akses terhadap ilmu, tetapi juga
memperkuat etos gotong royong digital. Jamaah berbagi kuota, perangkat, dan
bahkan waktu untuk memastikan tidak ada yang tertinggal dalam proses
belajar. Bentuk solidaritas semacam ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai
Islam seperti sedekah dan za ‘awun diterjemahkan ke dalam konteks teknologi
modern. Amal saleh tidak lagi hanya berupa tenaga fisik, tetapi juga dukungan

digital yang memungkinkan kelangsungan ilmu dan ibadah.

Dari perspektif teori sosial, munculnya komunitas belajar digital di tiga
majelis ini  membuktikan bahwa teknologi tidak serta merta
mengindividualisasi praktik keagamaan. Justru sebaliknya, ia menciptakan
ruang baru bagi collective spirituality—spiritualitas yang tumbuh dari
interaksi sosial dan empati bersama. Campbell (2012) menyebut fenomena ini
sebagai networked religion, di mana nilai keagamaan dipraktikkan melalui
jaringan yang saling terhubung dan dinamis (Campbell, 2012). Dalam
kerangka Islam, semangat ini menggambarkan aktualisasi nilai ukhuwah

Islamiyah yang hidup di tengah perubahan zaman. Ukhuwah tidak hanya

77



berarti persaudaraan darah atau sesama jamaah masjid, tetapi juga

persaudaraan spiritual di ruang digital.

Dengan demikian, penguatan komunitas belajar digital di tiga majelis
ta‘lim menunjukkan bahwa teknologi dapat menjadi sarana penyatu, bukan
pemecah. la membuka ruang baru bagi ukhuwah, infak digital, dan belajar
sepanjang hayat dalam bingkai Qur’ani. Transformasi ini membuktikan
bahwa Islam di akar rumput mampu beradaptasi dengan modernitas tanpa

kehilangan ruh kebersamaan dan adab spiritualnya.

78



BAGIAN 8
UU ITE, ETIKA DAKWAH, DAN
KESADARAN HUKUM DIGITAL

Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap dakwah di
tingkat komunitas keagamaan. Transformasi ini bukan hanya menciptakan
kemudahan dalam penyebaran ilmu, tetapi juga menghadirkan tantangan baru
dalam memahami batas hukum dan etika. Bagi jamaah majelis ta‘lim
tradisional seperti Nurussa’adah, Darul Hasyimi, dan Darul Bahar, dunia
digital adalah ruang yang serba cepat, terbuka, dan sekaligus berisiko.
Kesadaran akan keberadaan Undang-Undang Informasi dan Transaksi
Elektronik (UU ITE) mulai tumbuh, namun masih diiringi rasa canggung dan
takut salah langkah.

Ungkapan ini menggambarkan pergeseran penting dalam kesadaran
masyarakat: dari semangat berbagi menuju kehati-hatian digital. Dakwah yang
sebelumnya spontan dan intuitif kini mulai dibingkai oleh pertimbangan
hukum dan tanggung jawab moral. Bagi sebagian jamaah, UU ITE dipahami
bukan sebagai ancaman, melainkan pengingat bahwa dakwah juga harus

beradab di dunia maya.

Pernyataan ini memperlihatkan upaya sintesis antara hukum positif dan
moralitas Islam. Dalam praktiknya, para ustadz di majelis tidak menolak
regulasi digital, melainkan menafsirkannya sebagai perpanjangan dari prinsip
akhlaqg al-karimah dalam berdakwah. Kesadaran hukum digital di kalangan
jamaah memang masih terbatas, tetapi mulai menunjukkan pola peningkatan.
Sebagian besar jamaah mengetahui istilah “UU ITE” dari ceramah ustadz
atau dari pengalaman anggota keluarga yang aktif bermedia sosial. Kutipan
ini menggambarkan munculnya kesadaran hukum berbasis pengalaman sosial,

79



bukan karena membaca peraturan secara langsung, tetapi melalui tafsir moral

dan bimbingan ustadzah di komunitas.

Menurut Campbell (2012), proses ini mencerminkan gejala yang disebut

“vernacular digital ethics”—etika digital yang tumbuh dari bawah,

berdasarkan nilai-nilai budaya dan agama lokal (Campbell, 2012). Di kalangan
majelis ta‘lim, UU ITE tidak dilihat sebagai teks hukum formal, melainkan

sebagai aturan moral baru yang disakralkan oleh konteks religius.

Fenomena ini juga menandakan adanya pergeseran peran ulama dan
ustadz dalam era digital. Jika sebelumnya mereka menjadi penjaga tafsir teks
keagamaan, kini mereka juga berfungsi sebagai pendidik hukum digital.
Pernyataan ini menunjukkan pergeseran epistemologis: dakwah tidak lagi
hanya berorientasi pada isi pesan, tetapi juga pada tanggung jawab
penyebarannya. Muncul pula kekhawatiran baru di kalangan jamaah terhadap

penyalahgunaan identitas keagamaan di dunia maya

Dalam konteks ini, praktik tabayyun—prinsip verifikasi dalam Islam—
mengalami pembaruan makna sebagai mekanisme hukum dan etika di ruang
digital. Analisis fenomena ini memperlihatkan bahwa kesadaran hukum digital
di masyarakat religius tidak bersifat legalistik, tetapi normatif-moral. Jamaah
tidak menafsirkan UU ITE secara teknis, melainkan menempatkannya dalam
bingkai keimanan dan adab. Mereka memahami bahwa setiap tindakan di
media sosial memiliki konsekuensi hukum dan spiritual sekaligus. Dalam
bahasa Sulastri & Cartin-Pecson (2024), hal ini termasuk dalam kategori
cyber-ethical religiosity—yakni integrasi antara kesadaran etis, hukum, dan
spiritual dalam perilaku digital umat beragama (Sulastri & Cartin-Pecson,
2024).

Selain itu, fenomena ini juga memperlihatkan bahwa dakwah digital telah
menciptakan ruang baru bagi pendidikan hukum yang partisipatif. Masyarakat
tidak lagi menunggu sosialisasi formal dari pemerintah, tetapi membangun

80



pemahaman hukum melalui diskusi internal majelis. Dalam pengajian daring,
ustadz seringkali menyisipkan penjelasan ringan tentang etika berbagi konten,
seperti larangan memotong video tanpa izin atau menambah caption yang

menyesatkan.

Ucapan ini mencerminkan konsep hukum dalam Islam yang tidak sekadar
bersifat represif, tetapi edukatif. UU ITE pun diterjemahkan secara lokal
sebagai pelindung moral masyarakat digital, bukan sebagai instrumen
hukuman semata. Dari observasi lapangan di tiga majelis, terlihat bahwa
pemahaman hukum digital di kalangan jamaah berkembang secara organik,
seiring meningkatnya interaksi mereka dengan media digital dakwah. Mereka
mulai menanamkan prinsip tabayyun dan amanah dalam setiap aktivitas
daring. Di sisi lain, ustadz dan pengurus majelis berperan sebagai mediator
antara hukum negara dan etika Islam, menjembatani dunia hukum positif

dengan nilai-nilai akhlaq al-karimah.

Dengan demikian, persepsi masyarakat terhadap hukum digital dalam
konteks dakwah Qur’ani menunjukkan adanya sinkretisme positif antara
norma agama dan kesadaran hukum modern. UU ITE bukan hanya dipahami
sebagai instrumen yuridis, tetapi juga sebagai ruang moral baru tempat iman
dan akal bekerja bersama. Masyarakat mungkin belum sepenuhnya paham
pasal-pasalnya, tetapi mereka mulai memahami esensinya: bahwa berdakwah
di dunia digital adalah bagian dari amanah yang menuntut tanggung jawab

hukum, sosial, dan spiritual sekaligus.

Dalam kehidupan keagamaan masyarakat, hukum tidak pernah berdiri
sendiri sebagai teks normatif. la selalu dipahami melalui lensa moral dan
spiritual yang hidup di tengah komunitas. Hal ini tampak jelas dalam cara
jamaah majelis ta‘lim menafsirkan UU ITE bukan sekadar sebagai perangkat
hukum duniawi, tetapi sebagai bagian dari akhlaq al-karimah—akhlak mulia

yang menjadi landasan setiap perilaku Muslim, termasuk dalam berdakwah di

81



ruang digital.

Pernyataan ini menunjukkan kesadaran teologis yang dalam—bahwa
hukum digital bukanlah realitas asing bagi Islam, melainkan perpanjangan dari
prinsip moral klasik. UU ITE bagi sebagian besar ustadz dianggap sebagai
sistem formal yang memperkuat nilai-nilai kejujuran (sidg), amanah, dan

kehati-hatian dalam berbicara.

Konsep akhlaq al-karimah dalam Islam berakar pada ajaran Rasulullah %
yang menekankan integrasi antara iman dan tindakan sosial. Dalam konteks
digital, nilai-nilai seperti amanah (tanggung jawab), tabligh (menyampaikan
dengan benar), dan hikmah (kebijaksanaan) menjadi pondasi moral yang
sejalan dengan semangat hukum positif. UU ITE melarang penyebaran
informasi palsu, ujaran kebencian, dan pencemaran nama baik; Islam pun
lebih dulu menegaskan larangan serupa melalui prinsip gaulan sadidan—
ucapan yang lurus dan benar (QS. Al-Ahzab [33]: 70).

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa moralitas Islam di ruang digital
dihayati secara praktis dan afektif, bukan melalui wacana hukum abstrak.
Kesadaran akan amanah digital tumbuh dari rasa takut pada kesalahan

spiritual, bukan semata kekhawatiran terhadap sanksi hukum.

Menurut Sulastri & Cartin-Pecson (2024), kesadaran seperti ini
mencerminkan bentuk cyber ethics berbasis kebajikan (virtue-based cyber
ethics), yakni ketika perilaku digital diatur oleh nilai-nilai batin seperti
kejujuran, kebijaksanaan, dan tanggung jawab moral (Sulastri & Cartin-
Pecson, 2024). Dalam paradigma ini, hukum dan etika tidak lagi dipisahkan;
UU ITE menjadi instrumen legal yang hidup dalam kesadaran moral religius

masyarakat.

Dalam pandangan ini, hukum digital menjadi refleksi sekuler dari hukum
moral Islam. la tidak diposisikan sebagai sistem yang bertentangan, tetapi

sebagai mekanisme sosial yang menegakkan nilai yang sama—yakni
82



maslahah, kemaslahatan umat. Di sisi lain, pendekatan integratif ini juga
memperlihatkan bagaimana masyarakat religius memaknai hukum bukan
dalam bingkai formalistik, melainkan etik-religius. UU ITE tidak dibaca
melalui pasal-pasalnya, melainkan melalui prinsip moral Islam: jangan
menyakiti orang lain, jangan menyebar kebohongan, dan jangan menipu
publik. Ini sejalan dengan konsep maqasid al-shari ‘ah, di mana setiap hukum,
termasuk hukum digital, pada dasarnya bertujuan menjaga lima hal utama:

agama, jiwa, akal, harta, dan kehormatan.

Refleksi ini menggambarkan integrasi hukum dan moral dalam keseharian
jamaah—mereka menyadari bahwa UU ITE tidak menggantikan nilai agama,
tetapi memperkuat kesadaran bertanggung jawab sebagai Muslim dan warga

negara.

Analisis lapangan ini memperlihatkan bahwa dalam praktiknya, akhlak al-
karimah menjadi bingkai epistemologis bagi penafsiran hukum digital. Ketika
jamaah membahas UU ITE, yang mereka pahami bukanlah regulasi teknis,
melainkan moralitas: bolehkah saya menulis ini, apakah bermanfaat, apakah
membuat orang tersinggung, apakah niat saya benar? Pertanyaan-pertanyaan

itu adalah bentuk ijtihad sosial yang tumbuh dari spiritualitas sehari-hari.

Dengan demikian, integrasi UU ITE dan akhlak al-karimah melahirkan
paradigma baru dalam dakwah digital: dakwah beretika, bermoral, dan
berbasis tanggung jawab hukum. Di dalamnya, kejujuran (sidg) menjadi
hukum, amanah menjadi prinsip keamanan digital, dan tabligh menjadi

kewajiban etis untuk menyebarkan kebenaran dengan hikmabh.

Integrasi ini menunjukkan bahwa masyarakat religius di Bandung telah
menemukan jalan tengah antara norma hukum modern dan nilai-nilai Islam
klasik. UU ITE tidak sekadar membatasi kebebasan dakwah, tetapi justru
memperluas maknanya menjadi praktik sosial yang penuh kesadaran moral.
Dalam konteks ini, dakwah digital bukan hanya tentang menyebarkan ayat,

83



tetapi juga tentang menjaga kemuliaan akhlak di ruang virtual—di mana setiap
klik adalah pilihan etis, dan setiap unggahan adalah bentuk

pertanggungjawaban di hadapan hukum dan Tuhan sekaligus.

Fenomena penyebaran hoaks dan disinformasi keagamaan merupakan
salah satu tantangan terbesar dalam era dakwah digital. Masyarakat di tingkat
akar rumput, terutama jamaah majelis ta‘lim, kini menghadapi derasnya arus
informasi religius yang tidak selalu benar. Media sosial dan aplikasi pesan
seperti WhatsApp telah menjadi ruang utama dakwah, tetapi juga menjadi
ladang bagi penyebaran ayat dan hadis yang tidak terverifikasi. Di titik inilah
muncul kebutuhan akan tabayyun digital—verifikasi berbasis nilai Islam di

dunia siber.

Pernyataan ini memperlihatkan bagaimana rasa malu dan tanggung jawab
moral menjadi pintu masuk bagi kesadaran verifikasi. Jamaah belajar dari
pengalaman salah, bukan dari pelatihan formal. Kesadaran untuk tidak
menyebarkan hoaks tumbuh secara sosial, berawal dari interaksi keluarga dan
komunitas. Dalam konteks Islam, praktik tabayyun—memeriksa dan
memastikan kebenaran informasi—bukanlah konsep baru. la berakar pada
firman Allah dalam QS. Al-Hujurat [49]: 6, “Wahai orang-orang beriman, jika
datang kepadamu orang fasik membawa berita, maka periksalah dengan
teliti...” Prinsip ini Kini dihidupkan kembali dalam bentuk tabayyun digital,

yakni etika verifikasi sebelum klik “share.”

Refleksi ini menunjukkan upaya menafsirkan prinsip tabayyun dalam
konteks digital, di mana dosa dan hukum saling bertautan. Namun, tantangan
terbesar bagi jamaah bukan hanya niat baik, melainkan kurangnya
kemampuan literasi digital. Pernyataan ini menyingkap ketegangan antara
iman dan informasi, antara keyakinan terhadap simbol-simbol agama dengan
kebutuhan rasional untuk memverifikasi. Menurut Sulastri & Cartin-Pecson

(2024), fenomena ini termasuk dalam bentuk religious information disorder,

84



yaitu ketika konten keagamaan disebarkan tanpa konteks, kehilangan sumber
otentik, dan dikonsumsi secara emosional (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024).
Dalam situasi seperti ini, masyarakat religius memerlukan mekanisme etika
digital yang berpadu dengan spiritualitas. Islam sendiri telah lama
menekankan pentingnya sanad—rantai keilmuan yang dapat diverifikasi.
Dalam dunia digital, prinsip sanad ini mengalami transformasi epistemologis

menjadi “sanad siber.”

Pandangan ini sangat signifikan. la menunjukkan bagaimana otoritas
keagamaan berpindah dari ruang fisik ke ruang digital, dan jamaah kini belajar
membaca tanda-tanda otoritas baru: verified account, tautan resmi, dan
reputasi daring. Dalam praktiknya, proses tabayyun digital di kalangan majelis

ta‘lim berlangsung melalui tiga tahap:

a. ldentifikasi sumber, yakni memastikan nama ustadz atau lembaga

yang memproduksi konten.

b. Konsultasi kolektif, di mana jamaah berdiskusi di grup atau
menanyakan kepada ustadz.

c. Konfirmasi moral, yaitu menimbang apakah isi pesan bermanfaat

atau justru menimbulkan keresahan.

Ketiga tahap ini menciptakan pola verifikasi kolektif berbasis iman—
bukan sekadar proses rasional, tetapi juga moral dan emosional. Menariknya,
di banyak majelis, fenomena ini juga melahirkan peran baru bagi generasi
muda sebagai “mediator digital.” Para pemuda seperti An. berfungsi sebagai
penghubung antara dunia teknologi dan dunia religius. Mereka bukan hanya
mengajari cara menggunakan aplikasi, tetapi juga memperkenalkan etika
bermedia yang islami. Dalam bahasa Garrison (2016), proses ini
mencerminkan community of inquiry—yakni kolaborasi belajar yang
menggabungkan aspek kognitif, sosial, dan spiritual.

85



Kutipan ini menyentuh dimensi spiritual terdalam dari cyber ethics Islam:
tanggung jawab moral tidak berhenti di niat, tetapi sampai ke tindakan digital.
Dalam konteks UU ITE, kesadaran seperti ini sebenarnya menjadi fondasi
penting dalam mencegah pelanggaran hukum. Masyarakat tidak lagi
menunggu intervensi aparat, melainkan membangun etika hukum dari bawah.
Para ustadz mengajarkan bahwa setiap hoaks bukan hanya pelanggaran pasal,
tetapi juga bentuk ghibah digital. Setiap fitnah daring bukan hanya delik

hukum, tetapi juga dosa sosial yang menghancurkan ukhuwah.

Menurut Campbell (2012), masyarakat religius digital tidak hanya
beradaptasi terhadap teknologi, tetapi menegosiasikan ulang identitas
spiritualnya. Dalam hal ini, jamaah majelis ta‘lim tidak sekadar pengguna
media, tetapi penafsir aktif terhadap hukum, moral, dan iman dalam ruang
digital (Campbell, 2012). Pada akhirnya, fenomena ini menunjukkan bahwa
perlawanan terhadap hoaks bukan sekadar perang melawan kebohongan,
melainkan jihad moral. Tabayyun digital bukan hanya kewajiban hukum,
tetapi ibadah yang mempertemukan akal dan iman. la menghidupkan kembali
warisan Islam Kklasik di dunia baru: memastikan kebenaran sebagai bagian dari
ibadah, dan menjadikan verifikasi sebagai zikir di tengah hiruk-pikuk

informasi.

Dalam ruang digital yang semakin padat, adab menjadi benteng terakhir
bagi dakwah agar tetap berwibawa dan aman. Media sosial bukan hanya
tempat berbagi ilmu, tetapi juga arena perdebatan dan emosi. Di sinilah
masyarakat majelis ta‘lim berusaha membangun bentuk baru dari adab al-
hiwar al-ragmi—adab berdialog di dunia maya—yang berpijak pada nilai

akhlaq al-karimah dan diikat oleh kesadaran hukum digital.

Bagi jamaah Majelis Nurussa’adah, penggunaan media sosial untuk
berdakwah telah menjadi kebiasaan. Mereka kerap membagikan ayat, kutipan

ustadz, atau video pengajian. Namun di balik semangat itu, muncul kesadaran
86



baru: bahwa niat baik tidak selalu berarti aman secara hukum dan etika.
Ungkapan ini menggambarkan dengan tajam bahwa adab digital dipandang
sebagai ekstensi dari adab keilmuan Islam klasik. Dunia maya, meski tak
terlihat, tetap dipahami sebagai ruang moral di mana hukum Allah berlaku.
Kesadaran ini bukan muncul tiba-tiba. Banyak jamaah mengalami pengalaman
tidak menyenangkan di media sosial—baik diserang karena pandangan

keagamaan, maupun karena salah paham dalam berdiskusi.

Pernyataan ini mencerminkan trauma sosial akibat hilangnya etika dialog
digital. UU ITE di sisi lain, menjadi semacam pengingat hukum formal agar
masyarakat lebih berhati-hati, namun bagi jamaah seperti Ibu Ni., pengendali
utama tetap adalah rasa malu dan takut menyakiti orang lain—nilai inti dari

husn al-dhann (berbaik sangka) dalam Islam.

Konsep husn al-dhann menjadi salah satu pondasi utama adab online. la
menuntut agar seseorang menahan diri dari prasangka negatif, menimbang
kata sebelum menulis, dan memaknai dakwah bukan sebagai arena

kemenangan argumentatif, tetapi ruang penyampaian hikmah.

Refleksi ini menggambarkan tumbuhnya kesadaran generasi muda
terhadap pentingnya etika ekspresi digital. Mereka tidak menolak media
sosial, tetapi menegosiasikan ulang makna dakwah agar tetap sejalan dengan
moralitas Islam dan hukum negara. Menurut Selwyn (2016), fenomena ini
termasuk dalam praktik digital civility, yakni kemampuan pengguna untuk
berperilaku sopan, menghormati perbedaan, dan bertanggung jawab terhadap
dampak digital dari tindakannya. Namun, dalam konteks keagamaan, konsep
ini menjadi lebih dalam: civility bukan sekadar kesopanan sosial, tetapi bagian
dari ibadah (Selwyn, 2016).

Pernyataan ini memperkuat pandangan bahwa UU ITE bukan sekadar

batas legal, tetapi instrumen moral untuk mengembalikan ruh kesantunan

87



dalam berdakwah. Namun, penerapan adab online tidak selalu mudah. Dunia
maya sering kali menstimulasi emosi spontan. Banyak jamaah mengaku

tergoda untuk menulis komentar karena semangat membela agama.

Pernyataan sederhana ini memancarkan kebijaksanaan spiritual yang
mendalam. la menunjukkan bagaimana emosi religius diarahkan menjadi doa,
bukan perdebatan. Dalam konteks cyber ethics Islam, ini disebut transformasi
niat digital—mengubah dorongan emosional menjadi ekspresi spiritual.

Selain itu, adab online juga diterapkan dalam konteks berbagi konten. Di
Majelis Darul Bahar, misalnya, pengurus menetapkan aturan internal: setiap
unggahan harus mencantumkan sumber dan izin dari pembuat. Tujuannya
bukan semata-mata untuk menghindari pelanggaran hak cipta, tetapi untuk
menjaga adab ilmiah. Dalam Islam, mencantumkan sumber adalah bentuk
penghormatan terhadap ilmu dan ulama—nilai yang kini menemukan bentuk
barunya dalam dunia digital. Refleksi ini memperluas makna adab online dari
sekadar etika komunikasi menjadi etika epistemologis, di mana kejujuran dan

penghormatan terhadap pengetahuan menjadi bagian dari ibadah digital.

Dengan demikian, adab online di kalangan masyarakat majelis bukan
hanya seperangkat aturan moral, melainkan sistem etika yang hidup. la
menghubungkan kesantunan Islam klasik dengan hukum digital modern,
melahirkan spiritual civility—kesopanan yang disertai kesadaran akan

tanggung jawab hukum dan nilai-nilai transendental.

Sebagaimana ditulis oleh Ammerman (2014), agama dalam kehidupan
sehari-hari sering kali hadir dalam bentuk kebiasaan kecil yang sarat makna
(Ammerman, 2014). Dalam konteks ini, tindakan sederhana seperti menahan
komentar, menulis doa, atau mencantumkan sumber menjadi bentuk dakwah
akhlak di dunia digital. UU ITE, yang semula dianggap ancaman, justru

memperkuat budaya hati-hati, membentuk masyarakat yang tidak hanya taat

88



hukum, tetapi juga lembut dalam moralitasnya.

Akhirnya, praktik adab online di tiga majelis tersebut memperlihatkan arah
baru dakwah Islam kontemporer: dari ceramah yang bersuara keras menuju
komunikasi yang beradab dan sadar hukum. Di tengah bisingnya dunia maya,
mereka memilih diam yang bermartabat, bicara yang berhikmah, dan menulis
dengan niat ibadah—sebuah bentuk ta 'dib digital, pendidikan akhlak melalui
teknologi.

Perkembangan dakwah digital tidak hanya menuntut kemampuan
teknologi, tetapi juga pemahaman hukum dan moralitas dalam
penggunaannya. Di tingkat komunitas keagamaan, peran ustadz dan pengurus
majelis menjadi sangat penting dalam menjembatani kesenjangan antara dunia
hukum formal dan kesadaran religius jamaah. Mereka bukan hanya pengajar
Al-Qur’an, tetapi juga pendidik moral digital, yang menanamkan nilai etika,

tanggung jawab, dan kesadaran hukum di era teknologi.

Pernyataan ini menggambarkan pendekatan pedagogi hukum berbasis
iman—yakni upaya menjadikan regulasi modern sejalan dengan prinsip
akhlak Qur’ani. Para ustadz berusaha mengubah persepsi jamaah bahwa UU
ITE bukanlah ancaman, melainkan alat penjaga amanah. Dalam setiap
pengajian, mereka menggunakan contoh konkret seperti kasus penyebaran
hoaks agama, pencemaran nama baik, atau penggunaan ayat untuk tujuan
provokatif. Dengan demikian, hukum dipahami bukan sekadar sistem yuridis,

melainkan mekanisme etika yang melindungi kehormatan umat.

Selain ceramah, pengurus majelis juga mulai menggunakan media digital
sebagai sarana edukasi hukum. Di Majelis Darul Bahar, misalnya, para remaja
membuat modul sederhana berjudul “Tabayyun Sebelum Share” yang berisi
panduan praktis tentang verifikasi informasi, etika berbagi konten, dan

konsekuensi hukum jika menyebarkan hoaks. Pendekatan ini menunjukkan

89



bahwa edukasi hukum digital tidak selalu memerlukan perangkat formal, tetapi
bisa dilakukan melalui pembelajaran sosial berbasis nilai Qur’an. Selain
mendidik jamaah, ustadz dan pengurus majelis juga membangun komunitas
belajar digital yang menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif. Dalam
setiap kegiatan, jamaah diajak untuk saling mengingatkan ketika menemukan
konten bermasalah.

Kebiasaan ini menciptakan kultur digital yang lebih partisipatif dan
kolaboratif, di mana hukum dipelajari melalui praktik sosial, bukan hanya
teori. Menurut Garrison (2016), pembelajaran berbasis komunitas seperti ini
menciptakan community of inquiry—Ilingkungan belajar yang memadukan
aspek kognitif, sosial, dan afektif (Garrison, 2016). Dalam konteks dakwah
digital, komunitas majelis berfungsi sebagai ruang refleksi etis di mana jamaah

belajar berpikir Kkritis sekaligus menjaga moralitas.

Lebih jauh, pengurus majelis juga mulai merancang pedoman internal
tentang “Etika Dakwah Digital.” Dokumen ini tidak bersifat formal, tetapi
berfungsi sebagai panduan moral bagi jamaah yang aktif di media sosial.
Isinya meliputi larangan menyebarkan berita tak pasti, kewajiban
mencantumkan sumber, ajakan untuk menjaga komentar sopan, dan dorongan

untuk menggunakan media sosial sebagai sarana menebar kebaikan.

Dengan demikian, majelis ta‘lim tidak hanya berfungsi sebagai tempat
pengajaran Al-Qur’an, tetapi juga laboratorium moralitas digital, tempat nilai
iman, hukum, dan teknologi berinteraksi. Dari ruang-ruang sederhana di
kampung, lahir pemahaman baru tentang tanggung jawab digital—sebuah
bentuk ta’lim al-qanun al-ragmi, pendidikan hukum yang berjiwa spiritual,
membentuk umat yang bukan hanya cerdas bermedia, tetapi juga berakhlak
dalam setiap klik dan unggahan.Transformasi dakwah digital di berbagai
majelis ta‘lim telah membawa dampak sosial dan moral yang signifikan.

Setelah melalui berbagai kegiatan edukasi hukum dan pelatihan literasi digital,
90



jamaah mulai menunjukkan perubahan nyata dalam cara mereka berinteraksi
di dunia maya. Kesadaran hukum dan tanggung jawab digital tumbuh bukan
dari rasa takut pada sanksi, melainkan dari kesadaran religius bahwa setiap

tindakan daring juga bernilai ibadah atau dosa.

Kutipan ini menggambarkan transformasi perilaku digital yang berbasis
iman dan hukum. Perubahan tidak terjadi melalui paksaan, melainkan lewat
kesadaran moral yang dibentuk secara kolektif. Fenomena ini menunjukkan
bagaimana dakwah digital telah melahirkan bentuk baru dari taqwa digital—
yakni kesadaran spiritual yang menuntun umat untuk berhati- hati dalam setiap
tindakan di dunia maya. Tagwa digital tidak hanya berarti menghindari konten
haram, tetapi juga menjaga etika komunikasi, kejujuran informasi, dan

penghormatan terhadap hak digital orang lain.

Refleksi ini menunjukkan bagaimana konsep kesalehan sosial di era
digital mulai bergeser dari ranah ritual menuju ranah perilaku media. Ustadz
dan jamaah kini melihat media sosial sebagai ruang moral yang sama
pentingnya dengan masjid atau majelis. Di sisi lain, pengaruh positif dari
edukasi hukum digital juga terlihat dari meningkatnya budaya saling
mengingatkan di kalangan jamaah. Dalam banyak grup WhatsApp majelis,
muncul praktik “tahdzir lembut "—yakni cara menegur dengan sopan jika ada

anggota yang menyebarkan konten tidak jelas.

Perubahan ini memperlihatkan bahwa etos komunikasi jamaah menjadi
lebih beradab dan empatik. Nilai husn al-dhann (berbaik sangka) dan ta ‘awun
(tolong-menolong) diterjemahkan dalam praktik media sosial yang harmonis
dan sadar hukum. Menurut Helsper (2021), perubahan semacam ini adalah ciri
utama digital citizenship, yakni ketika individu bukan hanya pengguna
teknologi, tetapi juga warga digital yang bertanggung jawab secara moral dan
sosial. Dalam konteks Islam, digital citizenship ini memperoleh dimensi

spiritual tambahan: setiap tindakan daring adalah bentuk amanah syar ‘iyyah,
91



tanggung jawab keagamaan yang harus dipertanggungjawabkan di dunia dan
akhirat (Helsper, 2021).

Fenomena ini memperlihatkan solidaritas antar generasi yang lahir dari
kebutuhan bersama untuk belajar. Generasi muda berperan sebagai mentor
digital, sementara generasi tua memberi kedalaman moral dan spiritual.
Kolaborasi ini melahirkan ekosistem pembelajaran lintas usia yang sehat dan
berkelanjutan.

Perubahan lain yang menarik adalah munculnya budaya berhati-hati
dalam menulis komentar. Banyak jamaah mulai menghindari debat
keagamaan di media sosial karena takut terjebak dalam ujaran kebencian atau
pelanggaran hukum. Fenomena ini sejalan dengan prinsip gaulan layyinan—
berkata dengan lemah lembut—yang kini menjadi pedoman berkomentar di
dunia maya. UU ITE, yang awalnya dianggap momok, justru membantu

jamaah menumbuhkan kebiasaan berhati-hati dalam berbicara dan menulis.

Dari pengamatan di tiga majelis, dampak positif edukasi hukum digital

dapat dilihat dalam tiga aspek utama:

a. Aspek moral: meningkatnya kesadaran bahwa setiap tindakan

digital memiliki nilai etis dan religius.

b. Aspek sosial: terbentuknya solidaritas komunitas dalam menjaga

keadaban daring.

c. Aspek hukum: meningkatnya pemahaman dasar tentang
konsekuensi hukum UU ITE, terutama terkait hoaks, pencemaran

nama baik, dan penyebaran konten keagamaan yang salah tafsir.

Dalam perspektif teoretis, perubahan ini dapat dijelaskan melalui konsep
cyber-ethical religiosity (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024), yakni integrasi

antara kesadaran etis dan spiritual dalam perilaku digital umat beragama.

92



Kesalehan digital tidak lagi berhenti pada ketaatan ritual, tetapi mencakup

perilaku bermedia yang jujur, sopan, dan bertanggung jawab.

Pada akhirnya, edukasi hukum digital di majelis ta‘lim telah melahirkan
generasi Muslim yang lebih sadar hukum, lebih santun dalam berkomunikasi,
dan lebih bertanggung jawab secara moral di dunia maya. Mereka belajar
bahwa setiap klik adalah pilihan etis, setiap unggahan adalah pernyataan iman,

dan setiap pesan yang dibagikan adalah bentuk pertanggungjawaban spiritual.

Fenomena ini menandai lahirnya apa yang bisa disebut sebagai
“masyarakat beriman digital”—komunitas yang mampu memadukan hukum
negara, nilai Qur’ani, dan kesadaran sosial dalam praktik dakwah. Di tangan
jamaah yang beradab ini, dunia maya bukan lagi ruang penuh risiko,

melainkan ruang dakwah yang aman, santun, dan penuh berkah.

Transformasi digital di majelis ta‘lim bukan sekadar perubahan
teknologis, tetapi perubahan epistemologis dan moral yang melahirkan cara
baru memahami dakwah, hukum, dan tanggung jawab sosial. Dari praktik
sehari-hari jamaah yang berhati-hati membagikan konten, menimbang
sebelum berkomentar, hingga menyusun pedoman internal tentang adab
bermedia, muncul kesadaran kolektif baru yang dapat disebut sebagai cikal

bakal figh al-i ‘lam al-ragmi—yakni fikih media digital Islam.

Istilah ini mengacu pada upaya menafsirkan prinsip-prinsip hukum Islam
klasik ke dalam konteks dunia siber modern. Jika fikih konvensional mengatur
interaksi manusia dengan Tuhan dan sesama dalam ruang fisik, maka figh al-
i ‘lam al-ragmi mengatur adab, niat, dan tanggung jawab dalam ruang virtual.
Di sinilah UU ITE dan akhlag al-karimah bertemu: hukum negara
menyediakan kerangka legal, sementara etika Islam memberikan jiwa moral
dan spiritualitasnya. Dalam  perspektif  filosofis, gagasan ini

merepresentasikan pertemuan antara tiga sistem normatif:

93



a. Hukum positif (UU ITE)-yang bersifat koersif dan menjamin

keteraturan sosial;

b. Hukum moral Islam (akhlag al-karimah)-yang menanamkan

kesadaran batin;

c. Etika siber (cyber ethics) — yang mengatur perilaku dalam ruang virtual

global.

Ketiganya berpadu dalam kesadaran jamaah majelis menjadi sistem nilai
baru yang tidak hanya melindungi, tetapi juga mendidik spiritualitas digital.
Fenomena ini memperlihatkan bahwa hukum dan agama di era digital tidak
lagi berdiri terpisah. Sebagaimana dikemukakan Campbell dalam konsep
networked religion, ruang digital membentuk jejaring nilai baru di mana batas
antara sakral dan sekuler menjadi cair (Campbell, 2012). Dalam konteks
masyarakat majelis, kesadaran hukum digital lahir bukan dari pemerintah atau

lembaga resmi, tetapi dari interaksi iman, komunitas, dan teknologi.

Pernyataan ini menunjukkan bentuk reconciliatory ethics—etika yang
mempertemukan hukum positif dan hukum Tuhan melalui praktik sosial.
Dalam kerangka magasid al-shari‘ah, fenomena ini dapat dipahami sebagai
upaya menjaga al- ‘irdh (kehormatan), al-‘aq/ (akal), dan al-din (agama) di
ruang digital. UU ITE berfungsi melindungi kehormatan individu dari fitnah
dan hoaks, sementara nilai-nilai Qur’ani menjaga niat dan akal dari
penyimpangan moral. Integrasi keduanya melahirkan keseimbangan antara

syari‘at dan modernitas—antara regulasi eksternal dan pengawasan batin.

Refleksi ini memperlihatkan lahirnya generasi Muslim digital— mereka
yang memadukan iman, etika, dan literasi hukum dalam praktik bermedia.
Menurut Sulastri & Cartin-Pecson (2024), praktik seperti ini dapat disebut
sebagali ethical convergence, yaitu penyatuan antara norma agama dan etika

digital dalam kesadaran kolektif masyarakat (Sulastri & Cartin-Pecson, 2024).

94



Dalam kasus masyarakat majelis di Bandung, ethical convergence itu
bersumber dari pengalaman nyata: salah kirim konten, ditegur ustadz, merasa
malu, lalu belajar menjadi lebih berhati-hati. Dari kesalahan lahir kesadaran,

dari kesadaran tumbuh kebijaksanaan.

Melalui proses interaksi sosial di tiga majelis, muncul tiga pilar utama
figh al-i lam al-ragmi:

a. Tabayyun digital-prinsip verifikasi kebenaran konten sebelum

menyebarkannya.

b. Amanah informasi—kesadaran bahwa berbagi pesan adalah bentuk

tanggung jawab hukum dan moral.

c. Adab komunikasi siber-menjaga tutur kata, niat, dan ekspresi di

dunia maya.

Ketiga prinsip ini bukan hanya meniru UU ITE, tetapi menafsirkannya
dalam bahasa iman. Dengan demikian, figh al-i ‘/am al-ragmi bukanlah hukum

baru, melainkan pembaruan moralitas Islam di ruang digital.

Lebih jauh, perkembangan ini membawa implikasi sosial yang luas.
Pertama, masyarakat majelis telah menjadi aktor baru dalam pembentukan
kesadaran hukum berbasis nilai Qur’ani. Mereka tidak sekadar menjadi objek
dakwah, tetapi subjek yang mengembangkan tafsir moral atas hukum digital.
Kedua, praktik ini menciptakan solidaritas etis lintas generasi, di mana
pemuda menjadi guru teknologi dan para ibu menjadi penjaga moral. Ketiga,
majelis ta‘lim kini berfungsi sebagai ruang mediasi antara agama dan negara,
menjembatani dua sistem hukum melalui nilai adab dan iman. Pada akhirnya,
apa yang lahir di majelis ta‘lim bukan hanya kebiasaan baru, tetapi paradigma
baru—dakwah yang sadar hukum, berbasis akhlak, dan berjiwa Qur’ani.

Melalui pendidikan, kesabaran, dan dialog antara iman dan hukum,

95



masyarakat berhasil melahirkan bentuk baru dari kesalehan sosial: figh al-
i‘lam al-ragmi, sebuah etika Islam yang menuntun umat untuk beriman,

beradab, dan bertanggung jawab di dunia digital yang terus berubah.

96



BAGIAN 9
PENUTUP

Transformasi pengajaran Al-Qur’an di era digital merupakan fenomena
yang menandai perubahan besar dalam cara umat Islam memahami,
mengajarkan, dan mengamalkan ajaran agamanya. Penelitian dan refleksi
yang disajikan dalam buku ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak
hanya memengaruhi aspek sosial dan ekonomi, tetapi juga menyentuh wilayah
spiritual dan pendidikan keagamaan. Salah satu wilayah yang memiliki basis
religius kuat dan keterbukaan terhadap inovasi, menjadi contoh menarik
bagaimana masyarakat muslim dapat memadukan nilai-nilai tradisional Al-
Qur’an dengan dinamika digitalisasi yang melanda hampir seluruh aspek

kehidupan.

Hasil kajian memperlihatkan bahwa digitalisasi pengajaran Al-Qur’an
bukan sekadar adaptasi teknologis, melainkan transformasi kultural dan
epistemologis. Pergeseran ini terlihat dari pola belajar yang semula berpusat
pada guru (teacher-centered learning) menuju model yang lebih partisipatif
dan interaktif (learner-centered learning). Aplikasi pengajian daring, platform
digital, dan media sosial religius telah membuka akses yang lebih luas bagi
masyarakat untuk belajar Al-Qur’an di mana pun dan kapan pun. Hal ini
berdampak pada meningkatnya kompetensi literasi keagamaan, terutama di

kalangan generasi muda yang tumbuh bersama teknologi digital.

Namun, transformasi ini juga menghadirkan tantangan baru. Keterbukaan
digital membawa risiko komersialisasi dakwabh, disinformasi keagamaan, dan
menurunnya kualitas interaksi spiritual antara guru dan murid. Oleh karenaitu,
proses digitalisasi pengajaran Al-Qur’an harus disertai dengan penguatan
nilai-nilai etika dan spiritualitas agar teknologi tidak menggerus esensi

pembelajaran itu sendiri. Pengajaran Al-Qur’an berbasis digital seyogianya
97



tidak hanya mentransfer informasi, tetapi juga mentransformasi karakter dan

kesadaran keagamaan peserta didik.

Secara umum, hasil analisis menunjukkan bahwa transformasi pengajaran
Al-Qur’an berlangsung dalam tiga dimensi utama: pedagogis, sosial, dan
teologis.

1. Dimensi pedagogis menunjukkan adanya perubahan metode dan
strategi pembelajaran. Guru dan ustaz kini tidak lagi menjadi satu-
satunya sumber ilmu, tetapi berperan sebagai fasilitator yang

memandu peserta didik dalam proses belajar yang lebih mandiri.

2. Dimensi sosial memperlihatkan terbentuknya komunitas belajar baru
yang bersifat inklusif, lintas usia, dan lintas wilayah. Komunitas digital
seperti grup kajian daring, kelas tafsir interaktif, hingga podcast

keislaman menjadi bentuk baru dari majelis ilmu kontemporer.

3. Dimensi teologis menegaskan bahwa transformasi digital tidak
mengubah substansi wahyu, tetapi memperluas cara manusia
berinteraksi dengannya. Teknologi hanyalah alat; nilai sakral Al-

Qur’an tetap menjadi inti yang tidak tergantikan.

Transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital juga berdampak pada
pemberdayaan masyarakat. Melalui akses digital, banyak kelompok
masyarakat yang sebelumnya sulit menjangkau pendidikan agama Kkini dapat
belajar secara fleksibel dan terarah. Munculnya platform belajar Al-Qur’an
online memberikan kesempatan bagi masyarakat perdesaan untuk mengikuti
pengajian dari para ulama nasional bahkan internasional. Dengan demikian,
digitalisasi turut mempersempit kesenjangan pengetahuan keagamaan antara

masyarakat kota dan desa. Selain itu, model pengajaran digital telah

98



memunculkan bentuk-bentuk ekonomi baru, seperti pelatihan membaca Al-
Qur’an online, kursus tahsin daring, dan layanan konsultasi keislaman virtual,

yang semuanya berkontribusi pada penguatan ekonomi umat.

Dalam konteks epistemologi Islam, fenomena ini menunjukkan bahwa
umat Islam sedang membangun budaya baru dalam memahami Al-Qur’an.
Pembelajaran tidak lagi terbatas pada ruang fisik, tetapi meluas ke ruang
digital yang lebih demokratis dan terbuka. Hal ini sejalan dengan semangat
ayat pertama yang diturunkan, Igra’bismi rabbika alladzi khalag — membaca
dalam arti luas, yakni memahami tanda-tanda Tuhan di segala dimensi
kehidupan. Dengan demikian, membaca Al-Qur’an di era digital bukan hanya
kegiatan membaca teks, tetapi juga membaca konteks, yaitu realitas sosial,

budaya, dan teknologi yang terus berubah.

Penulis juga menemukan bahwa keberhasilan digitalisasi pengajaran Al-

Qur’an sangat bergantung pada tiga faktor utama:

1. Kapasitas literasi digital guru dan peserta didik, yang menentukan

efektivitas penggunaan media pembelajaran daring.

2. Ketersediaan infrastruktur teknologi, termasuk akses internet dan

perangkat digital yang memadai.

3. Integrasi nilai spiritual dan moral dalam penggunaan teknologi, agar

pembelajaran tidak terjebak dalam aspek teknis semata.

Dalam perspektif teologi sosial, transformasi ini memperlihatkan
bagaimana wahyu dan teknologi dapat berdialog secara konstruktif. Teknologi
tidak menggeser posisi wahyu, melainkan menjadi perantara baru dalam
memperluas jangkauan maknanya. Al-Qur’an tetap menjadi sumber nilai dan
inspirasi moral, sementara teknologi berperan sebagai instrumen yang

mempermudah penyebaran dan pengamalannya. Relasi ini mencerminkan

99



prinsip Islam yang universal: ash-shalih li kulli zaman wa makan — ajaran

yang relevan untuk setiap waktu dan tempat.

Lebih jauh, transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital juga
memperkuat identitas keislaman masyarakat modern. Dalam dunia yang
penuh distraksi digital, Al-Qur’an hadir sebagai panduan moral yang
menuntun umat agar tidak kehilangan arah. Melalui pembelajaran digital yang
terstruktur dan berbasis nilai, masyarakat tidak hanya belajar membaca huruf-
huruf Al-Qur’an, tetapi juga belajar menafsirkan maknanya dalam konteks
kehidupan kontemporer. Dengan demikian, teknologi menjadi bagian dari

dakwah yang progresif dan solutif.

Di sisi lain, proses digitalisasi juga membuka ruang bagi kolaborasi lintas
disiplin. Akademisi, praktisi pendidikan, pengembang teknologi, dan ulama
dapat bekerja sama menciptakan ekosistem pembelajaran Al-Qur’an yang
lebih integratif. Sinergi ini menjadi fondasi bagi pengembangan model
pendidikan Islam masa depan yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan
ilmu, tetapi juga pada pembentukan karakter dan kompetensi spiritual.

Dari seluruh pembahasan dalam buku ini dapat disimpulkan bahwa
transformasi pengajaran Al-Qur’an berbasis digital merupakan wujud nyata
dari adaptasi umat Islam terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan
substansi nilai-nilai ilahiah. Proses ini memperlihatkan kemampuan Islam
untuk berintegrasi dengan perkembangan teknologi sekaligus menjaga
keseimbangan antara dunia dan akhirat. Pengajaran Al- Qur’an yang
memanfaatkan media digital bukan hanya menandai kemajuan metodologis,

tetapi juga menegaskan relevansi ajaran Islam dalam konteks modern.

Akhirnya, kesimpulan utama yang dapat diambil dari keseluruhan kajian
ini adalah bahwa era digital harus dipandang sebagai peluang dakwah dan
pendidikan Islam yang luas, bukan sebagai ancaman. Tantangannya adalah
bagaimana mengelola kemajuan teknologi dengan kesadaran spiritual yang

100



mendalam, sehingga digitalisasi tidak menjauhkan umat dari nilai-nilai Al-
Qur’an, tetapi justru mendekatkan mereka pada esensi ajaran Islam yang
rahmatan lil ‘alamin. Dengan menggabungkan semangat inovasi dan
ketulusan beragama, umat Islam dapat menjadikan era digital sebagai
momentum kebangkitan baru dalam membumikan nilai-nilai Al-Qur’an di

tengah masyarakat modern.

101



DAFTAR PUSTAKA

Aduwa-Ogiegbaen, S. E., & lyamu, E. O. S. (2005). Using information and
communication technology in secondary schools in Nigeria: Problems
and prospects. Journal of Educational Technology & Society, 8(1), 104—
112.

Afandi, L. (2020). Scientific Quranic Exegesis via Internet: A Comparative
Analysis of Abdul Daem Al-Kaheel and Zaghloul EI-Naggar Approaches
in Their Websites. University of Malaya (Malaysia).

Aithal, S., & Aithal, P. S. (2023). Effects of Al-based ChatGPT on higher
education libraries. International Journal of Management, Technology,
and Social Sciences (IJMTS), 8(2), 95-108.

Ajani, O. A., & Matiyenga, T. C. (2025). Enhancing Critical Analysis and
Argumentation Skills in University Students Through Multimodal
Approaches: A Comprehensive Study. International Journal of
Educational Reform, 10567879251326556.

Ajib, M. (2019). Moderasi Beragama Di Indonesia. Literasi Moderasi
Beragama Di Indonesia, 155.

Akhyar, M., Deliani, N., & Khadijah, K. (2025). The importance of religious
education in the digital era. International Journal of Islamic Educational
Research, 2(1), 15-30.

Akkila, A. N., & Abu-Naser, S. S. (2018). Rules of Tajweed the Holy Quran
intelligent tutoring system.

Al-Qallaf, C. L., & Al-Mutairi, A. S. R. (2016). Digital literacy and digital
content supports learning: The impact of blogs on teaching English as a
foreign language. The Electronic Library, 34(3), 522-547.

Alderman, M. K. (2013). Motivation for achievement: Possibilities for
teaching and learning. Routledge.

Ali, W. (2020). Online and remote learning in higher education institutes: A
necessity in light of COVID-19 pandemic. Higher Education Studies,
10(3), 16-25.

Alzubi, A. (2023). The role of multimedia tools in Hashemite Kingdom of
Jordan education classroom teaching in the digital era. European Journal
of Interactive Multimedia and Education, 4(2), e02303.

Ammerman, N. T. (2014). Finding religion in everyday life. Sociology of
Religion, 75(2), 189-207.

102



Anderson, T., & Garrison, D. R. (1998). Learning in a networked world: New
roles and responsibilties. In Distance Learners in Higher Education:
Institutional responses for quality outcomes. Madison, Wi.: Atwood.

Aprilia, S. (2021). Permasalahan Financial Technology llegal di Indonesia.
Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Arfi, R. R., & Nielwaty, E. (2024). Implementasi UU ITE dalam
Meningkatkan Literasi Digital Etika Bermedia Sosial Oleh Dinas
Komunikasi Informatika Statistik dan Persandian Kota Pekanbaru. Jurnal
Sosial Dan Humaniora, 1(2), 106-124.

Asad, M. M., Hussain, N., Wadho, M., Khand, Z. H., & Churi, P. P. (2021).
Integration of e-learning technologies for interactive teaching and
learning process: an empirical study on higher education institutes of
Pakistan. Journal of Applied Research in Higher Education, 13(3), 649-
663.

Aslan, E., & Yildiz, E. (n.d.). Muslim Religiosity in the Digital
Transformation. Springer.

Asril, F. A, Permata, R. R., & Ramli, T. S. (2021). Perlindungan Hak Cipta
pada Platform Digital Kreatif YouTube. Jurnal Jurisprudence, 10(2),
146-162.

Azionya, C. M., & Nhedzi, A. (2021). The digital divide and higher education
challenge with emergency online learning: Analysis of tweets in the wake
of the COVID-19 lockdown. Turkish Online Journal of Distance
Education, 22(4), 164-182.

Bahria, A. (2021). Analisis kepuasan pengguna pada layanan aplikasi quran
by Quran. com sebagai media baca santri tahfidz. Universitas Amikom
Purwokerto.

Bakhtiar, S. H., & Adilah, A. N. (2024). Fenomena Judi Online: Faktor,
Dampak, Pertanggungjawaban Hukum. Innovative: Journal Of Social
Science Research, 4(3), 1016-1026.

Bandura, A. (1969). Social-learning theory of identificatory processes.
Handbook of Socialization Theory and Research, 213, 262.

Bandura, A. (1986). Social foundations of thought and action. Englewood
Cliffs, NJ, 1986(23-28), 2.

Bandura, A. (1989). Human agency in social cognitive theory. American
Psychologist, 44(9), 1175.

103



Bandura, A. (1991). Social cognitive theory of self-regulation. Organizational
Behavior and Human Decision Processes, 50(2), 248-287.

Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control (Vol. 11). Freeman.

Bandura, A. (2014). Social-cognitive theory. In An introduction to theories of
personality (pp. 341-360). Psychology Press.

Bates, A. W. T. (2005). Technology, e-learning and distance education.
Routledge.

Bates, T. (2001). The continuing evolution of ICT capacity: The implications
for education. The Changing Faces of Virtual Education, 29-46.

Bender, T. (2023). Discussion-based online teaching to enhance student
learning: Theory, practice and assessment. Taylor & Francis.

Bernardlauwers, B., Islam, R., Muthoifin, M., & Srifyan, J. H. (2024). Islamic
Business Ethics and Political Economy: A Study of Government Policies
in Handling the Food Crisis. Demak Universal Journal of Islam and
Sharia, 2(02), 91-110.

Bhatt, P. C., Lai, K.-K., Drave, V. A, Lu, T.-C., & Kumar, V. (2023). Patent
analysis based technology innovation assessment with the lens of
disruptive innovation theory: A case of blockchain technological
trajectories. Technological Forecasting and Social Change, 196, 122864.

Bunt, G. R. (2009). iMuslims: Rewiring the house of Islam. Univ of North
Carolina Press.

Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How cyber-Islamic environments are
transforming religious authority. UNC Press Books.

Campbell, H. A. (2012). Introduction: The rise of the study of digital religion.
In Digital religion (pp. 1-31). Routledge.

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion: Understanding
religious practice in digital media. Routledge.

Chander, H., & Kaur, G. (2022). Cyber laws and IT protection. PHI Learning
Pvt. Ltd.

Collins, A., & Halverson, R. (2018). Rethinking education in the age of
technology: The digital revolution and schooling in America. Teachers
College Press.

Darlisma, E., & Ernawati, E. (2022). Perlindungan hukum terhadap kebebasan
berpendapat melalui media internet berdasarkan undang-undang no. 11
tahun 2008 tentang informasi dan transaksi elektronik di tinjau dari

104



perspektif HAM. Ensiklopedia of Journal, 4(2), 267-273.

Diana, A., & Azani, M. Z. (2024). The Concept and Context of Islamic
Education Learning in the Digital Era: Relevance and Integrative Studies.
Profetika: Jurnal Studi Islam, 25(01), 33-44.

Dzony, M. R. A. (2024). Analisis Yuridis antara pencemaran nama baik dan
fitnah melalui media elektronik menurut Undang-Undang Nomor 1
Tahun 2024 perspektif Maslahah Mursalah. Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim.

Effendi, D. I., Lukman, D., & Rustandi, R. (2022). Dakwah digital berbasis
moderasi beragama. Yayasan Lidzikri.

El-Soudani, A., Winter, T., Ali, A., Ridwan, M. K., El-Mesawi, M. E.-T., : 2l
Ol sl L S5 0 e 0, Moen, K., Middelthon, A.-L., Muiz, A., Gaffar,
A., Mohamed Naim, A., An Nabulsi, M. R., Supriadi, C., Holbrook, D.,
U .p, b=y, Umar, U, ¢ st @ | ki Ghorbani, N., ... Abubakar,
M. H. (2013). (bl (55 dane gendl) vie il cy 58 8oy 505 JEaY) o
Qomaruna, 4(1), 222. https://doi.org/10.6007/1JARPED/v12-i4/20109

El Gazi, S., & Ibrahimi, A. (2025). Towards Interactive Education: The Art of
Scripting Mediated Activities. DIROSAT: Journal of Education, Social
Sciences & Humanities, 3(1), 72-83.

Ellis, R. K. (2009). Learning management systems. Alexandria, VI: American
Society for Training & Development (ASTD).

Facer, K., & Selwyn, N. (2021). Digital technology and the futures of
education: Towards ‘Non-Stupid’optimism. Futures of Education
Initiative, UNESCO.

Fadli, M., Widijowati, D., & Andayani, D. (2024). Pencurian Data Pribadi di
Dunia Maya (Phising Cybercrime) yang ditinjau dalam Perspektif
Kriminologi. Co-Value Jurnal Ekonomi Koperasi Dan Kewirausahaan,
14(12).

Fifani, S., Rabhi, D., & Qachar, A. (2025). Exploring the role of interpersonal
skills and educational technologies in higher education: Perspectives from
teachers and students. Multidisciplinary Reviews, 8(10), 2025332.

Fitri, A. (2024). Peningkatan Kemampuan Membaca Al-Qur’an Melalui
Metode Tahsin Berbasis Aplikasi Learn Quran Tajwid Pada Peserta
Didik di MTs Putra DDI Mangkoso. IAIN Parepare.

Flori, M., & Raulea, E. C. (2025). Strategic Perspectives on Educational
Management in the Digital Age: A Review. Academia y Virtualidad,

105



18(1), 89-107.

Fonseca, D., Conde, M. A., & Garcia-Pefialvo, F. J. (2018). Improving the
information society skills: Is knowledge accessible for all? Universal
Access in the Information Society, 17(2), 229-245.

Garingan, E. (2021). The implementation of national service training program.
International Journal of Educational Research Review, 6(3), 194-207.

Garrison, D. R. (2016). E-learning in the 21st century: A community of inquiry
framework for research and practice. Routledge.

Garrison, D. R., & Kanuka, H. (2004). Blended learning: Uncovering its
transformative potential in higher education. The Internet and Higher
Education, 7(2), 95-105.

Geertz, C. (1976). The religion of Java. University of Chicago press.

Gillespie, T. (2018). Regulation of and by platforms. The SAGE Handbook of
Social Media, 254-278.

Hakim, F. L., Sulistiyono, A., & Suwadi, P. (2024). Consumer Dispute
Resolution Body Authority: An Examination of The Components of
Default In Consumer Disputes. Proceedings of the International
Conference on Law, Economic & Good Governance (IC-LAW 2023), 827,
96.

Halim, E. F. (2022). Perlindungan hukum data pribadi pembeli di perdagangan
secara elektronik (e-commerce) di Indonesia. Jurnal Hukum Visio
Justisia, 2(1), 1-22.

Halim, S., Franciska, W., & Noor, Z. Z. (2024). Penegakan Hukum Bagi
Perusahaan Yang Melakukan Transaksi Elektronik Melalui E-Commerce
Sebagai Perlindungan Hukum Terhadap Pengguna. SINERGI: Jurnal
Riset Ilmiah, 1(8), 599-609.

Hamelink, C. J. (1997). New information and communication technologies,
social development and cultural change (Vol. 86). United Nations
Research Institute for Social Development Geneva.

Hanna, N. (1991). The information technology revolution and economic
development (Vol. 120). World Bank Publications.

Harris, J., Mishra, P., & Koehler, M. (2009). Teachers’ technological
pedagogical content knowledge and learning activity types: Curriculum-
based technology integration reframed. Journal of Research on
Technology in Education, 41(4), 393-416.

106



Hasan, H. N., & Susanto, E. (2021). Relasi Agama dan Tradisi Lokal (Studi
Fenomenologis Tradisi Dhammong di Madura. Jakad Media Publishing.

Hashim, R. (2005). Rethinking Islamic education in facing the challenges of
the twenty-first century. American Journal of Islamic Social Sciences,
22(4), 133.

Heeks, R. (2010). Do information and communication technologies (ICTs)
contribute to development? Journal of International Development, 22(5),
625-640.

Helsper, E. (2021). The digital disconnect: The social causes and
consequences of digital inequalities.

Hepp, P., Hinostroza, J. E., Laval, E., & Rehbein, L. (2004). Technology in
schools: Education, ICT and the knowledge society. World Bank,
Distance & Open Learning and ICT in Education Thematic Group ....

Hidayat, S., Haris, O. K., Tatawu, G., & Fajar, N. (2023). Kebijakan Hukum
Perlindungan Data Privasi dari Kejahatan Dunia Maya. Halu Oleo Legal
Research, 5(3), 985-1002.

Holtgrewe, U. (2014). New new technologies: the future and the present of
work in information and communication technology. New Technology,
Work and Employment, 29(1), 9-24.

Howard, P. N. (2010). The digital origins of dictatorship and democracy:
Information technology and political Islam. Oxford University Press.

Husaini, R., Kurdi, M. S., & Kurdi, M. S. (2023). The Cognitive Benefits of
Educational Games in Al Qur’an Learning for Young Learners at
Madrasah Ibtidaiyah. Akhlaqul Karimah: Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 2(1), 61-80.

Hutabarat, S. A., Praja, S. J., Suhariyanto, D., Paminto, S. R., Kusumastuti, D.,
Fajrina, R. M., Saragih, I. I. M., Budihartono, E., & Abas, M. (2023).
CYBER-LAW: Quo Vadis Regulasi UU ITE dalam Revolusi Industri 4.0
Menuju Era Society 5.0. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Ihsan, A. B., & Nurhayati, C. (2020). Agama, Negara dan Masyarakat: Tokoh
Agama ditengah Politik Identitas Warga Kota. HAJA Mandiri.

Irawati, F. (2024). Legalitas Akta Elektronik Dalam Konsep Cyber Notary di
Indonesia. Universitas Islam Sultan Agung (Indonesia).

Izdihar, B. (2024). Cyberlaw sebagai alat pengendali penyebaran hoaks di
media sosial. Jurnal Hukum Mimbar Justitia, 10(2), 211-222.

107



Kalolo, J. F. (2019). Digital revolution and its impact on education systems in
developing countries. Education and Information Technologies, 24(1),
345-358.

Kamaludin, F. S., & Purnama, T. S. (2021). Religious moderation strategy in
the virtual era and its implication to improving the quality of education.
Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 205-216.

Kaviani, F., Selwyn, N., Strengers, Y., Dahlgren, K., Cumbo, B., & Wagner,
M. (2025). Future schools and the energy implications of Al in education:
A review of scenarios and method for engaging young people in futures
thinking. Policy Futures in Education, 14782103251322272.

Khashan, M. A., Elsotouhy, M. M., Alasker, T. H., & Ghonim, M. A. (2023).
Investigating retailing customers’ adoption of augmented reality apps:
integrating the unified theory of acceptance and use of technology
(UTAUT2) and task-technology fit (TTF). Marketing Intelligence &
Planning, 41(5), 613-629.

Kirkup, G., & Kirkwood, A. (2005). Information and communications
technologies (ICT) in higher education teaching—a tale of gradualism
rather than revolution. Learning, Media and Technology, 30(2), 185-199.

Kogan, M., & Packwood, T. (2023). Advisory councils and committees in
education. Routledge.

Koto, I. (2021). Cyber crime according to the ITE law. International Journal
Reglement & Society (1JRS), 2(2), 103-110.

Lage, M. J., Platt, G. J., & Treglia, M. (2000). Inverting the classroom: A
gateway to creating an inclusive learning environment. The Journal of
Economic Education, 31(1), 30-43.

Lee, J.-W. (2001). Education for technology readiness: Prospects for
developing countries. Journal of Human Development, 2(1), 115-151.

Lin, H. (2025). Al, Blockchain and Self-Sovereign Identity in higher education:
edited by Hamid Jahankhani, Arshad Jamal, Guy Brown, Eustathios
Sainidis, Rose Fong and Usman J. Butt, Cham, Springer, 2023, 313 pp.,.£
179.99 (hardback), ISBN 978-3-031-33626-3. Taylor & Francis.

Lubis, M., & Maulana, F. A. (2010). Information and electronic transaction
law effectiveness (UU-ITE) in Indonesia. Proceeding of the 3rd
International Conference on Information and Communication
Technology for the Moslem World (ICT4M) 2010, C-13.

Luneto, B., & Anuli, Y. Y. (2024). E-Learning in Islamic Education: Distance

108



Learning Solutions During the Pandemic. PLEASE (Proceedings of Law,
Education, and Socio-Economic Studies), 1(1), 59-71.

Mangode, Y. R., Koesomo, A. T., & Kasenda, V. D. (2023). Tindak Pidana
Pencemaran Nama Baik Melalui Media Sosial Ditinjau Berdasarkan Uu
No. 19 Tahun 2016 Tentang Perubahan Atas Uu No. 11 Tahun 2008
Tentang Informasi Dan Transaksi Elektronik. Lex Administratum, 11(5).

Margawati, E., & Nurcahyo, A. C. (2024). Learning Christian Religious
Education (CRE) Through Online Games. Amerta Media.

Martin, R. C. (1982). Understanding the Qur’an in text and context. History of
Religions, 21(4), 361-384.

Marufah, N., Rahmat, H. K., & Widana, I. D. K. K. (2020). Degradasi moral
sebagai dampak kejahatan siber pada generasi millenial di Indonesia.
NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 7(1), 191-201.

Maulana, M. Y. (2021). Analisis Yuridis Terhadap Tindak Pidana Body
Shaming Di Media Sosial Dalam Perspektif UU Informasi Dan Transaksi
Elektronik Dan Hukum Pidana Islam. Universitas Islam Riau.

McAuliffe, J. D. (2006). The Cambridge companion to the Qur’an. Cambridge
University Press.

Mesra, R., Rusdinal, R., & Ananda, A. (2025). Educational Transformation in
Indonesia: From Simple Society to Digital Society in the Perspective of
Digital Sociology. IEDUST: International Journal of Educational
Sciences and Teaching, 1(1), 12-17.

Mikre, F. (2011). The roles of information communication technologies in
education: Review article with emphasis to the computer and internet.
Ethiopian Journal of Education and Sciences, 6(2), 109-126.

Milen, S., & Nasution, R. P. (2025). Analisis Hukum Pidana terhadap Praktik
Jual-Beli Rekening Bank dalam Transaksi Judi Online di Indonesia.
Legalite: Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana Islam, 10(1),
105-122.

Millatina, N. (2024). Discourse On Learning Media In The Digitalization Era
And Its Implications For Students Higher Order Thinking Skills (Hots) In
Islamic Education Subjects. Proceeding International Conference on
Islam and Education (ICONIE), 3(1), 2387-2405.

Minarosa, M. (2022). Legal Protection of Personal Data Owners as Cybercrime
Victims Based on regulations regarding Electronic Information and
Transactions. MIC 2021: Proceedings of the First Multidiscipline

109



International Conference, MIC 2021, October 30 2021, Jakarta,
Indonesia, 238.

Mitra, S. N., Sutisna, E., & Hilman, C. (2023). Online and Distance Education
in the Modern Era. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan Dan Hukum Islam,
9(2), 107-116.

Moseikina, M., Toktamysov, S., & Danshina, S. (2022). Modern technologies
and gamification in historical education. Simulation & Gaming, 53(2),
135-156.

Mubin, M. N., Fauzi, M. S., Al Hadisi, A. S., Bayhaqi, A., & Rosyada, M. F.
(2022). Implementation and Problematic of Blended Learning in Figh
Learning: A Combination of Synchronous and Asynchronous in Online
Learning. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1), 259-274.

Mustapa, Z. (2011). Reformasi Birokrasi Melalui E-Governance: Peluang atau
Tantangan Dalam Pelayanan Publik? Otoritas: Jurnal Iimu
Pemerintahan, 1(2).

Mutrofin, M. (2018). Dakwah Melalui Youtube: Tantangan Da’i Di Era
Digital. Jurnal Komunikasi Islam, 8(2), 341-357.

Naidu, S. (2003). Learning and teaching with technology: Principles and
practices. Routledge.

Nazalia, 1., & Fitria, L. (2024). The Concept Of Education In The Qur’an: A
Critical Study Of Al-Ghazali’s Thinking. Didaktika: Jurnal
Kependidikan, 13(2), 2253-2266.

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: Religion and politics
worldwide. Cambridge University Press.

Pahruroji, A. (2021). Urgensi Etika Islam Di Era Digital. Aksioma Al-
Musaqoh, 4(1), 1-11.

Pavlova, M. (2008). Technology and vocational education for sustainable
development: Empowering individuals for the future (Vol. 10). Springer
Science & Business Media.

Pinto, M., & Leite, C. (2020). Digital technologies in support of students
learning in Higher Education: literature review. Digital Education
Review, 37, 343-360.

Postman, N. (2009). Teaching as a subversive activity: A no-holds-barred
assault on outdated teaching methods-with dramatic and practical
proposals on how education can be made relevant to today’s world. Delta.

110



Puspitarini, R. C., Wulandari, N., Situmorang, M. A., Agustiani, V.,
Widiastuti, N., Septiandika, V., Maksin, M., Sucahyo, I., Rahmadi, A. N.,
& Yunus, E. Y. (2025). Environment-Based Creativity: Empowering
Women Through Spunbond Bag Recycling Craft Training. ABDIMAS:
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 8(1), 9-21.

Putri, A. S. (2021). Literasi Digital: Strategi Social Enterprise Sebagai
Crowdfunding Platform Dalam Memberdayakan Masyarakat Berdonasi
Secara Online (Studi Kasus Kitabisa. com). Fakultas Dakwah dan limu
Komunikasi Universitas Islam Negeri Syarif ....

Rahmayunita, H. (2021). Laris Manis, Aplikasi Belajar Alguran Canggih
Qara’a Buatan Pemuda Kalbar. Suarakalbar. Id, April.

Ramadan, T. (2009). Islam, the West and the Challenges of Modernity. Kube
Publishing Ltd.

Rippin, A. (2008). The Blackwell companion to the Qur’an. John Wiley &
Sons.

Roco, M. C., & Bainbridge, W. S. (2013). The new world of discovery,
invention, and innovation: convergence of knowledge, technology, and
society. Journal of Nanoparticle Research, 15(9), 1946.

Rosen, L. D. (2025). Rewired: Understanding the iGeneration and the way
they learn. Macmillan+ ORM.

Safitri, D., Noviani, D., Anggraini, L., & Vitasari, D. (2025). Gamification in
Islamic Religious Education Effectiveness and Challenges in Increasing
Students’ Learning Motivation. Journal Analytica Islamica, 13(2), 416—
423.

Salmon, G. (2013). E-tivities: The key to active online learning. Routledge.

Sarkar, S. (2012). The role of information and communication technology
(ICT) in higher education for the 21st century. Science, 1(1), 30-41.

Satiadharmanto, D. F., Cempokowulan, A., Rahman, A., & Sodikin, N. (2024).
Membangun Karakter Anak di Era Digital: Peran Pendidikan Agama
Islam dalam Perlindungan Hukum. Maximal Journal: Jurnal Ilmiah
Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya Dan Pendidikan, 2(1), 97-108.

Schneller, A. J., Lacy, G., Kellogg, S., Pettigrew, S. M., Denny, C., Feldman-
Schwartz, G., Beard, I., Rhodes, A., Wilson Radcliffe, B., & Erickson, A.
(2022). Urban ecojustice education: Transformative learning outcomes
with high school service learners. The Journal of Environmental
Education, 53(3), 127-140.

111



Selwyn, N. (2016). Is technology good for education? John Wiley & Sons.
Selwyn, N. (2017). Education and technology: Critical questions.

Selwyn, N. (2024). Digital degrowth: Toward radically sustainable education
technology. Learning, Media and Technology, 49(2), 186-199.

Selwyn, N., Nemorin, S., Bulfin, S., & Johnson, N. F. (2017). Left to their own
devices: The everyday realities of one-to-one classrooms. Oxford Review
of Education, 43(3), 289-310.

Seralidou, E., & Douligeris, C. (2015). Identification and classification of
educational collaborative learning environments. Procedia Computer
Science, 65, 249-258.

Setiawan, M. N. (2021). Mengkritisi Undang-Undang ITE Pasal 27 Ayat (3)
dilihat dari Sosio-Politik Hukum Pidana Indonesia. DATIN Law Jurnal,
2(1), 1-21.

Setyorini, D. (2019). ICT Policy Development in Indonesia: Contestation,
Imbrication or Collaboration? A case study of the Law of Electronic
Transaction and Information (UU ITE)(2008-2016).

Shah, S. S. (2022). Teaching and learning with technology: Effectiveness of
ICT integration in schools. Indonesian Journal of Educational Research
and Technology, 2(2), 133-140.

Simonson, M., Zvacek, S. M., & Smaldino, S. (2019). Teaching and Learning
at a Distance: Foundations of Distance Education 7th Edition. books.
google. com.

Stromquist, N. P. (2002). Education in a globalized world: The connectivity of
economic power, technology, and knowledge. Bloomsbury Publishing
PLC.

Sugeng, S. P., & SH, M. H. (2024). Hukum Telematika Indonesia: Edisi Revisi.
Prenada Media.

Sugianto, E. (2024). The role of Islamic religious education in the development
of students spirituality and morality in the digitalization era: Case study
of students at Universitas Pertiba Pangkalpinang. Jurnal Sustainable,
7(2), 412-422.

Sugiarto, F. (2025). Integration of Qur’an and Hadith Values as Pedagogical
Innovation to Improve the Quality of Islamic Education. QALAMUNA:
Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 17(1), 171-184.

Sulastri, L., & Cartin-Pecson, R. (2024). Dynamics of the electronic
112



transaction information law in tackling cybercrime in Indonesia.
HERMENEUTIKA: Jurnal limu Hukum, 8(2), 136-149.

Szymkowiak, A., Melovi¢, B., Dabi¢, M., Jeganathan, K., & Kundi, G. S.
(2021). Information technology and Gen Z: The role of teachers, the
internet, and technology in the education of young people. Technology in
Society, 65, 101565.

Tavares, M. C., Azevedo, G., & Marques, R. P. (2022). The challenges and
opportunities of era 5.0 for a more humanistic and sustainable society—a
literature review. Societies, 12(6), 149.

Tseng, S., & Fogg, B. J. (1999). Credibility and computing technology.
Communications of the ACM, 42(5), 39-44.

Tsuria, R., & Campbell, H. A. (2021). Introduction to the study of digital
religion. In Digital religion (pp. 1-21). Routledge.

Tuna, M. H., Kolb, J., & Sejdini, Z. (2023). Religious Learning Environments
of Austrian Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious
Educational Processes. Religions, 14 (8), 1-26.

Tungkir, A. R., & Setiawan, H. R. (2025). Digital-Based Learning Model in
Enhancing the Understanding of Agidah Concepts. Integrasi: Jurnal
Studi Islam Dan Humaniora, 3(1), 1-13.

Vali, 1. (2023). The impact of technology on collaborative learning. European
Proceedings of Educational Sciences.

Van Dijk, J. (2017). Digital divide: Impact of access. The International
Encyclopedia of Media Effects, 1, 1-11.

Wang, X., & Uecker, J. E. (2017). Education, religious commitment, and
religious tolerance in contemporary China. Review of Religious Research,
59(2), 157-182.

Wijaya, A. C. (2024). The effectiveness of traditional and modern
memorization techniques for quranic learning in Indonesia. Edu
Spectrum: Journal of Multidimensional Education, 1(1), 38-47.

Wijaya, P., & Gusliana, H. B. (2024). Relevansi Hak Privasi Dalam Undang-
Undang Nomor 19 Tahun 2016 Tentang Perubahan Atas Undang-Undang
Nomor 11 Tahun 2008 Tentang Informasi Dan Transaksi Elektronik
Dengan Pasal 28 G Ayat 1 Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(22), 662—
672.

Wlodkowski, R. J., & Ginsberg, M. B. (2017). Enhancing adult motivation to
113



learn: A comprehensive guide for teaching all adults. John Wiley & Sons.

Yazid, I. (2025). Penegakan Hukum Terhadap Judi Online di Aceh Tenggara:
Kendala dan Strategi Pemberantasan. Legalite: Jurnal Perundang
Undangan Dan Hukum Pidana Islam, 35-51.

Yilmaz, A. (2021). The effect of technology integration in education on
prospective teachers’ critical and creative thinking, multidimensional 21st
century skills and academic achievements. Participatory Educational
Research, 8(2), 163-199.

Yusoff, N. F. A., Abas, U. H., Jaffar, M. N., Ali, A. A. M., Noor, M. L. A.-H.
M., Hanid, M. F. A, & Raus, N. M. (2024). Augmented Reality
Technology For Arabic Vocabulary Learning As A Model Of Quran
Reflection For Hearing Impairment Adults. ljaz Arabi Journal of Arabic
Learning, 7(3).

Zaki, 1., Widiastuti, T., Yudha, A. T. R. C., Wijayanti, I., & Mi’raj, D. A.
(2020). Implementation of Islamic entrepreneurial culture in Islamic
boarding schools. International Journal of Innovation, Creativity and
Change, 11(11), 452-469.

Zhang, C., Khan, I., Dagar, V., Saeed, A., & Zafar, M. W. (2022).
Environmental impact of information and communication technology:
Unveiling the role of education in developing countries. Technological
Forecasting and Social Change, 178, 121570.

Zhang, W. (2022). The role of technology-based education and teacher
professional development in English as a foreign language classes.
Frontiers in Psychology, 13, 910315.

114



Mengaji di Era Digital:
Transformasi Pengajaran
Al-Qur’an di Kabupaten
Bandung

Di tengah derasnya arus digitalsilsasi, umat Islam di
hadapakan pada tantangan penting: haawama menj-
aga ruth pengajaran Al-Qur'an tetap hidup di teng-
ah kemajuan teknologi. Buku ini hadir sebagai jaw-
ban atas kegelisahan tersedeut dengan menelusurii
proses adaptasi pendidatan Al-Qur’an di Kabupat-
en Bandung.

Berdasarkan peneetitian lapangan dan observasi
institusional, buku ini memaparkan transformasi
yang terjadi — dari pesantren tradisional yang me-
manfaatian aplikasi ndring, tungga penggana sel-
anmutikan pengajian interatif-yang mengabung-
kan mentode digjtariai dnirall are mya aga er-mpru
memengkuat kompetensi masyarakat dalam
menamahani Al-Qur'an yang memamanam Al-Qura

Buku ini menegaskan perankhan dan platform,
buku ini menyorot perubahan paradigam pergese-
ran dari pengajaran berpusat pana guru menu-
ju pembelajaran yang memberdayakan umat. Karya
ini memadukan kajian penenidikan Islam, teknolo-
gi informasi, dan sosiologi agama sehangga po-

memberi panduan aplikam meridit.

ISBN 978-b34-7117-19-9 (PDF) |

786347 117199




