
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Hadits-hadits mengenai keutamaan tempat (faḍā'il al-amākin) memiliki 

posisi penting dalam tradisi Islam, karena berimplikasi pada praktik ibadah dan 

keagamaan umat Muslim. Di antara hadits-hadits tersebut, riwayat tentang 

keutamaan area di antara rumah dan mimbar Rasulullah SAW yang dikenal sebagai 

"Raudhah" mendapat perhatian khusus dalam tradisi Muslim. Hadits yang 

diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari dan Muslim dari Abu Hurairah RA bahwa Nabi 

Muhammad SAW bersabda: " ضَةٌ مِن  رِيَاضِ ال جَنَّةِ مَا بيَ   نَ بيَ تِي وَمِن بَرِي رَو  " (Apa yang ada 

di antara rumahku dan mimbarku adalah taman dari taman-taman surga)1 telah 

menjadi dasar bagi preferensi ritual dan keagamaan yang signifikan dalam ibadah 

umat Islam di Masjid Nabawi, Madinah. 

Fenomena empiris menunjukkan bahwa area Raudhah di Masjid Nabawi 

menjadi salah satu tempat terpadat yang diperebutkan jamaah untuk beribadah. 

Observasi lapangan menunjukkan bahwa jamaah haji dan umrah dari berbagai 

negara, termasuk Indonesia sebagai pengirim jamaah haji terbesar, sering kali harus 

berdesak-desakan dan menunggu berjam-jam untuk mendapatkan kesempatan 

shalat di kawasan yang diyakini memiliki keistimewaan khusus ini.2 Antrean 

panjang, khususnya di kalangan jamaah perempuan, bahkan sering menimbulkan 

ketegangan dan konflik kecil antarjamaah.3 Tingginya antusiasme jamaah terhadap 

Raudhah ini tidak terlepas dari pemahaman dan keyakinan mereka terhadap 

keautentikan dan interpretasi hadits tersebut. 

Di sisi lain, dari perspektif teoretis, terdapat perdebatan akademik yang 

signifikan di kalangan sarjana hadits klasik dan kontemporer mengenai derajat 

validitas hadits Raudhah. Meskipun hadits ini diriwayatkan dalam koleksi sahih 

 
1 Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma'il. Sahih al-Bukhari. Kitab Fadl al-Salah fi Masjid 

Makkah wa al-Madinah, Bab Ma Ja'a fi al-Raudhah, hadits no. 1195. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002, 

hlm. 302. 
2 Putuhena, M. Shaleh. Historiografi Haji Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2007, hlm. 187-189. 
3 Direktorat Jenderal Penyelenggaraan Haji dan Umrah. Laporan Evaluasi Penyelenggaraan 

Ibadah Haji Tahun 1440H/2019M. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2019, hlm. 76-78. 



2 

 

 

Bukhari dan Muslim, terdapat variasi redaksional yang cukup beragam dalam 

koleksi hadits lainnya. Misalnya, dalam riwayat Ahmad dan Ibn Hibban terdapat 

tambahan redaksi "ضِي حَو  عَلَى   .4(dan mimbarku berada di atas telagaku) "وَمِن بَرِي 

Sementara dalam riwayat lain disebutkan " ضَةٌ  رَو  وَمِن بَرِي  بيَ تِي  بيَ نَ  ،   مَا  ال جَنَّةِ  رِياَضِ  مِن  

عَةٍ مِن  ترَُعِ ال جَنَّةِ   Apa yang ada di antara rumahku dan mimbarku adalah) "وَمِن بَرِي عَلَى ترُ 

taman dari taman-taman surga, dan mimbarku berada di atas sebuah kanal dari 

kanal-kanal surga).5 

Variasi redaksional ini menimbulkan pertanyaan penting tentang proses 

transmisi hadits Raudhah dan bagaimana metodologi ilmu hadits klasik 

mengevaluasi autentisitasnya. Pertanyaan ini menjadi semakin relevan ketika 

dihadapkan pada fakta bahwa ada perbedaan signifikan dalam derajat validitas 

berbagai jalur periwayatan hadits ini. Ibn Hajar al-'Asqalani dalam "Fath al-Bari" 

mengakui keshahihan jalur utama hadits ini, namun memberikan catatan kritis 

terhadap beberapa jalur periwayatan lainnya.6 Al-Albani, seorang kritikus hadits 

kontemporer, bahkan menilai beberapa riwayat terkait hadits Raudhah sebagai 

lemah (ḍa'īf).7 

Kesenjangan juga terlihat antara pemahaman literal dan kontekstual terhadap 

hadits ini di kalangan sarjana. Mazhab tradisional seperti yang diwakili oleh al-

Nawawi dalam "Sharh Sahih Muslim" cenderung menerima pemahaman literal 

bahwa kawasan Raudhah benar-benar merupakan bagian dari surga secara hakiki.8 

Sementara itu, pemikir kontemporer seperti Fazlur Rahman dan Muhammad 

Shahrur cenderung menginterpretasikan hadits ini secara metaforis atau 

 
4 Ibn Hanbal, Ahmad. Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal, hadits no. 7750. Beirut: 

Mu'assasat al-Risalah, 2001, jilid 13, hlm. 105. 
5 Ibn Hibban, Muhammad. Sahih Ibn Hibban bi-Tartib Ibn Balban, hadits no. 1631. Beirut: 

Mu'assasat al-Risalah, 1993, jilid 4, hlm. 504. 
6 Al-'Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bari Sharh Sahih al-Bukhari. Kitab Fadl al-Salah fi Masjid 

Makkah wa al-Madinah. Kairo: Dar al-Rayyan li al-Turath, 1986, jilid 3, hlm. 66-68. 
7 Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din. Silsilat al-Ahadith al-Da'ifah wa al-Mawdu'ah wa 

Atharuha al-Sayyi' fi al-Ummah, hadits no. 1078. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 1992, jilid 3, hlm. 

127-129. 
8 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Sharh Sahih Muslim. Kitab al-Hajj, Bab Ma Baina al-Qabr 

wa al-Minbar Raudah min Riyad al-Jannah. Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, 1972, jilid 9, hlm. 

173-174. 



3 

 

 

kontekstual, sebagai bentuk penghormatan terhadap signifikansi spiritual kawasan 

tersebut dalam sejarah Islam awal.9 

Perdebatan akademik ini memunculkan kebutuhan untuk mengkaji ulang 

hadits Raudhah dengan pendekatan metodologis yang komprehensif, yang tidak 

hanya berfokus pada aspek sanad (rantai periwayatan) tetapi juga pada aspek matan 

(isi hadits) dan berbagai jalur periwayatannya. Hal ini penting mengingat hadits ini 

memiliki implikasi praktis yang signifikan dalam kehidupan keagamaan jutaan 

Muslim di seluruh dunia. 

Di Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, 

hadits Raudhah memiliki pengaruh kuat dalam membentuk pemahaman dan praktik 

jamaah haji dan umrah. Penelitian yang dilakukan oleh Kementerian Agama RI 

menunjukkan bahwa lebih dari 85% jamaah haji Indonesia menempatkan shalat di 

Raudhah sebagai salah satu prioritas utama ritual tambahan (di luar manasik wajib) 

selama berada di Madinah.10 Namun, hanya sedikit jamaah yang memiliki 

pemahaman komprehensif tentang otentisitas hadits ini dan varian-varian 

riwayatnya. 

Kesenjangan antara popularitas dan signifikansi praktis hadits Raudhah di 

satu sisi, dan minimnya kajian kritis komprehensif terhadap validitas jalur 

periwayatannya di sisi lain, menciptakan urgensi untuk melakukan penelitian 

mendalam tentang autentisitas hadits Raudhah. Kajian seperti ini tidak hanya 

berkontribusi pada pengembangan ilmu hadits secara akademis, tetapi juga 

memiliki implikasi praktis dalam memberikan landasan yang lebih kokoh bagi 

praktik keagamaan umat Islam, khususnya dalam konteks ibadah di Masjid Nabawi. 

Menariknya, meskipun hadits Raudhah telah sering dikaji dalam konteks 

faḍā'il al-amākin (keutamaan tempat), penelitian yang secara spesifik dan 

komprehensif menginvestigasi jalur-jalur periwayatannya dengan metodologi kritik 

hadits modern masih sangat terbatas. Kajian al-Albani dalam "Silsilat al-Ahadith 

 
9 Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hlm. 45-47; Shahrur, Muhammad. Al-Kitab wa al-

Qur'an: Qira'ah Mu'asirah. Damaskus: Al-Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nashr, 1990, hlm. 213-215. 
10 Puslitbang Kehidupan Keagamaan. Pola Keberagamaan Jamaah Haji Indonesia. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2018, hlm. 123-125. 



4 

 

 

al-Sahihah" dan "Silsilat al-Ahadith al-Da'ifah" hanya menyentuh sebagian aspek 

dari hadits ini tanpa mengkaji secara mendalam semua jalur periwayatan yang 

ada.11 Sementara itu, kajian Nur al-Din 'Itr dalam "Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-

Hadith" lebih berfokus pada aspek metodologis umum tanpa aplikasi spesifik pada 

hadits Raudhah.12 

Beberapa penelitian kontemporer seperti yang dilakukan oleh Mahmud al-

Tahhan dan Muhammad 'Ajjaj al-Khatib telah menyinggung hadits ini dalam 

konteks yang lebih luas tentang sejarah Masjid Nabawi, namun tidak mengkajinya 

dari perspektif kritik hadits yang komprehensif.13 Di Indonesia sendiri, kajian 

tentang hadits Raudhah lebih banyak berfokus pada aspek fiqih dan aplikasi 

praktisnya, seperti yang terlihat dalam penelitian Muhammad Syafi'i Antonio 

tentang manajemen ziarah di Masjid Nabawi, tanpa eksplorasi mendalam tentang 

validitas hadits yang mendasarinya.14 

Kesenjangan dalam literatur akademik ini, ditambah dengan signifikansi 

praktis hadits Raudhah dalam kehidupan keagamaan umat Islam, khususnya jamaah 

haji dan umrah Indonesia, menjadikan penelitian tentang "Autentisitas Hadits 

Raudhah dalam Perspektif Ilmu Kritik Hadits: Telaah Metodologis terhadap Jalur 

Periwayatan dan Aplikasinya" menjadi sangat relevan dan penting. Penelitian ini 

tidak hanya akan memberikan kontribusi teoretis pada pengembangan ilmu hadits, 

tetapi juga memiliki implikasi praktis dalam memperkaya pemahaman umat Islam 

tentang salah satu hadits yang sangat berpengaruh dalam praktik keagamaan 

mereka. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah utama yang akan diteliti dalam 

penelitian ini adalah: "Bagaimana autentisitas hadits Raudhah jika ditinjau dari 

 
11 Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din. Silsilat al-Ahadith al-Sahihah wa Shay' min Fiqhiha 

wa Fawa'idiha, hadits no. 1769. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 1995, jilid 4, hlm. 372-374. 
12 'Itr, Nur al-Din. Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-Hadith. Damaskus: Dar al-Fikr, 1997, hlm. 

344-346. 
13 Al-Tahhan, Mahmud. Taysir Mustalah al-Hadith. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 2004, hlm. 

97-98; Al-Khatib, Muhammad 'Ajjaj. Usul al-Hadith: 'Ulumuhu wa Mustalahuhu. Beirut: Dar al-

Fikr, 2006, hlm. 357-358. 
14 Antonio, Muhammad Syafi'i. Manajemen Ziarah: Studi Kasus di Masjid Nabawi dan 

Implikasinya bagi Pengelolaan Masjid-Masjid Bersejarah di Indonesia. Jakarta: Tazkia Publishing, 

2014, hlm. 89-92. 



5 

 

 

perspektif ilmu kritik hadits melalui telaah metodologis terhadap berbagai jalur 

periwayatannya, dan apa implikasinya terhadap aplikasi praktis hadits tersebut 

dalam konteks keindonesiaan?" 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, penelitian ini 

mengidentifikasi beberapa masalah terkait autentisitas hadits Raudhah dalam 

perspektif ilmu kritik hadits. Adapun rumusan masalah yang akan dikaji dalam 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana kualitas sanad hadits tentang keutamaan Raudhah (" بيَ تِي بيَ نَ  مَا 

ال جَنَّةِ  رِياَضِ  مِن   ضَةٌ  رَو   berdasarkan analisis jalur periwayatan dalam ("وَمِن بَرِي 

kitab-kitab hadits primer? 

2. Bagaimana variasi redaksional (matan) hadits Raudhah dalam berbagai 

sumber hadits dan implikasinya terhadap penilaian otentisitas hadits 

tersebut? 

3. Bagaimana aplikasi metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits 

Raudhah, khususnya terkait parameter ketersambungan sanad (ittiṣāl al-

sanad), integritas perawi ('adālah), akurasi perawi (ḍabṭ), keterbebasan dari 

kejanggalan (salāmah min al-shudhūdh), dan keterbebasan dari cacat 

tersembunyi (salāmah min al-'illah)? 

4. Bagaimana pandangan dan penilaian para ulama hadits dari periode klasik 

hingga kontemporer terhadap hadits Raudhah, serta bagaimana mereka 

mengatasi perbedaan penilaian yang mungkin muncul? 

5. Bagaimana implikasi teoretis hasil analisis kritis terhadap hadits Raudhah 

dalam konteks pengembangan metodologi kritik hadits dan implikasi 

praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam, khususnya jamaah haji 

dan umrah Indonesia? 

Penelitian ini dibatasi pada analisis hadits Raudhah dan variannya yang 

terdapat dalam sembilan kitab hadits utama (al-kutub al-tis'ah) yaitu Shahih al-

Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan al-Nasa'i, 

Sunan Ibnu Majah, Musnad Ahmad, Muwaththa' Malik, dan Sunan al-Darimi, serta 



6 

 

 

beberapa kitab hadits lain yang relevan seperti Shahih Ibnu Khuzaimah, Shahih 

Ibnu Hibban, dan Mustadrak al-Hakim. Fokus utama penelitian adalah pada aspek 

metodologis kritik hadits, bukan pada aspek fikih atau dimensi spiritual dari hadits 

tersebut. 

 

C. Tujuan Penelitian  

Berdasarkan rumusan masalah yang telah diuraikan, penelitian ini memiliki 

tujuan sebagai berikut: 

1. Untuk menganalisis kualitas sanad hadits tentang keutamaan Raudhah (" مَا

ضَةٌ مِن  رِيَاضِ ال جَنَّةِ  -melalui penelusuran komprehensif jalur ("بيَ نَ بيَ تِي وَمِن بَرِي رَو 

jalur periwayatan dalam kitab-kitab hadits primer. 

2. Untuk mengidentifikasi dan mengevaluasi variasi redaksional (matan) 

hadits Raudhah dalam berbagai sumber hadits serta menganalisis 

implikasinya terhadap penilaian otentisitas hadits tersebut. 

3. Untuk mengaplikasikan metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits 

Raudhah secara sistematis, dengan mengevaluasi aspek ketersambungan 

sanad (ittiṣāl al-sanad), integritas perawi ('adālah), akurasi perawi (ḍabṭ), 

keterbebasan dari kejanggalan (salāmah min al-shudhūdh), dan 

keterbebasan dari cacat tersembunyi (salāmah min al-'illah). 

4. Untuk mengkaji dan mengkomparasikan pandangan serta penilaian para 

ulama hadits dari periode klasik hingga kontemporer terhadap hadits 

Raudhah, serta menganalisis metode yang mereka gunakan dalam 

mengatasi perbedaan penilaian yang muncul. 

5. Untuk merumuskan implikasi teoretis hasil analisis kritis terhadap hadits 

Raudhah dalam konteks pengembangan metodologi kritik hadits dan 

implikasi praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam, khususnya 

jamaah haji dan umrah Indonesia. 

 

D. Manfaat Penelitian  

Penelitian tentang "Studi Kritik Hadits Raudhah: Penelusuran Genealogi 

Periwayatan Dan Signifikansinya Bagi Pengamalan Islam Di Indonesia" memiliki 



7 

 

 

manfaat yang dapat ditinjau dari dua aspek utama, yaitu manfaat ilmiah 

(signifikansi akademik) dan manfaat sosial (signifikansi praktis), sebagaimana 

diuraikan berikut: 

1. Manfaat Ilmiah (Signifikansi Akademik) 

a. Kontribusi Metodologis: Penelitian ini menawarkan model aplikasi 

sistematis metodologi kritik hadits terhadap hadits yang memiliki 

implikasi praktikal penting namun belum dikaji secara mendalam dari 

perspektif ilmu kritik hadits. Pendekatan metodologis yang diterapkan 

dalam penelitian ini dapat menjadi acuan bagi penelitian serupa 

terhadap hadits-hadits lain yang berkaitan dengan tempat-tempat sakral 

dan praktik ritual. 

b. Pengembangan Khazanah Ilmu Hadits: Penelitian ini memperkaya 

literatur akademik dalam bidang ilmu hadits dengan menghasilkan 

kajian komprehensif tentang jalur periwayatan dan variasi redaksional 

hadits Raudhah yang belum tersedia dalam satu studi terfokus. Kajian 

ini mengisi kesenjangan penelitian dalam studi hadits, khususnya 

berkaitan dengan hadits-hadits yang menjadi landasan praktik ibadah di 

tempat-tempat suci. 

c. Integrasi Pendekatan Klasik dan Kontemporer: Studi ini 

mendemonstrasikan bagaimana metodologi klasik ilmu hadits dapat 

diintegrasikan dengan wawasan dari pendekatan kritis-historis 

kontemporer, memberikan contoh dialog konstruktif antara tradisi 

keilmuan klasik dan modern dalam studi Islam. 

d. Kontribusi Historiografis: Analisis terhadap pola transmisi hadits 

Raudhah menyumbangkan pemahaman baru tentang perkembangan 

gagasan spasial sakral dalam sejarah Islam awal dan bagaimana konsep-

konsep tersebut ditransmisikan dan dilestarikan melalui tradisi hadits. 

e. Pengembangan Studi Komparatif: Kajian ini menyediakan data dan 

analisis yang dapat menjadi basis untuk studi komparatif lebih lanjut 

tentang konsepsi ruang sakral dalam berbagai tradisi keagamaan, 

memperkaya diskursus akademik dalam studi agama-agama. 



8 

 

 

2. Manfaat Sosial (Signifikansi Praktis) 

a. Panduan bagi Jamaah Haji dan Umrah: Hasil penelitian ini dapat 

menjadi rujukan ilmiah bagi jamaah haji dan umrah Indonesia dalam 

memahami landasan tekstual praktik ibadah di area Raudhah, 

memungkinkan mereka menjalankan ibadah dengan pemahaman yang 

lebih mendalam dan berbasis pengetahuan. 

b. Referensi bagi Pembimbing dan Penyelenggara Haji/Umrah: Temuan 

penelitian ini dapat menjadi sumber informasi berbasis riset bagi para 

pembimbing haji/umrah dan institusi penyelenggara untuk merumuskan 

panduan dan arahan terkait praktik ibadah di Masjid Nabawi, khususnya 

di area Raudhah. 

c. Kontribusi bagi Pengelolaan Tempat Suci: Analisis tentang implikasi 

praktikal dari pemahaman hadits Raudhah dapat memberikan perspektif 

berharga bagi otoritas pengelola tempat-tempat suci dalam 

mengembangkan kebijakan dan infrastruktur yang mengakomodasi 

kebutuhan spiritual jamaah dengan tetap berlandaskan pada pemahaman 

tekstual yang valid. 

d. Klarifikasi bagi Masyarakat Umum: Penelitian ini menyediakan 

klarifikasi ilmiah tentang status hadits yang sering dikutip dan 

memengaruhi praktik keagamaan, membantu masyarakat Muslim untuk 

membedakan antara praktik yang memiliki landasan tekstual kuat dan 

yang mungkin didasarkan pada tradisi yang kurang otentik. 

e. Basis Pengembangan Materi Edukasi: Hasil penelitian dapat digunakan 

sebagai basis pengembangan materi edukasi tentang hadits dan tempat-

tempat suci dalam Islam untuk berbagai tingkatan pendidikan, dari 

pesantren hingga perguruan tinggi, memperkaya kurikulum pendidikan 

Islam dengan kajian yang berbasis penelitian metodologis yang kuat. 

Dengan manfaat ilmiah dan sosial yang seimbang, penelitian ini memenuhi 

kriteria signifikansi untuk level tesis, di mana kontribusi akademik dan praktis 

diharapkan memiliki bobot yang setara. Hasil penelitian diharapkan tidak hanya 

memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang studi hadits tetapi juga memberikan 



9 

 

 

implikasi praktis yang signifikan bagi pengamalan keagamaan umat Islam, 

khususnya berkaitan dengan ibadah di Masjid Nabawi. 

 

E. Hasil Penelitian terdahulu  

Kajian tentang hadits Raudhah telah dilakukan oleh beberapa peneliti dengan 

berbagai pendekatan dan fokus. Berikut ini diuraikan beberapa penelitian terdahulu 

yang relevan dengan topik penelitian tentang autentisitas hadits Raudhah dalam 

perspektif ilmu kritik hadits: 

1. Studi tentang Hadits Raudhah dan Keutamaannya 

a. Muhammad Ibrahim al-Tuwaijiri (2018) 

Dalam disertasinya berjudul "Al-Ahadits al-Waridah fi Fadha'il al-

Masjid al-Nabawi: Jam'an wa Dirasatan" (Universitas Islam Madinah), al-

Tuwaijiri mengumpulkan dan mengkaji hadits-hadits tentang keutamaan 

Masjid Nabawi, termasuk hadits Raudhah. Penelitian ini menyediakan 

inventarisasi komprehensif hadits-hadits terkait Masjid Nabawi dengan 

fokus utama pada aspek doktrinal dan fikih. Meskipun mencakup analisis 

sanad secara umum, studi ini tidak memberikan telaah metodologis 

mendalam terhadap jalur periwayatan hadits Raudhah secara spesifik. Al-

Tuwaijiri menyimpulkan bahwa hadits tentang Raudhah termasuk kategori 

sahih, namun tidak mengeksplorasi varian-varian redaksional dan 

implikasinya terhadap otentisitas hadits secara menyeluruh. 

b. Ahmad Faisal Rahman (2019) 

Dalam artikelnya "Konsep Raudhah dalam Tradisi Ziarah: Analisis 

Semantik dan Implikasi Spiritual" (Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur'an dan 

Hadis, Vol. 20, No. 1), Rahman mengkaji makna konseptual Raudhah dalam 

tradisi ziarah dengan pendekatan semantik. Studi ini berfokus pada dimensi 

makna dan implikasi spiritual tanpa memberikan analisis kritis terhadap 

otentisitas hadits. Rahman mengidentifikasi transformasi makna Raudhah 

dari konteks literal geografis menjadi konsep spiritual dalam praktik 

keagamaan, namun tidak membahas aspek metodologis kritik hadits yang 

menjadi fondasi konsep tersebut. 



10 

 

 

2. Studi Kritik Hadits tentang Tempat-tempat Suci 

a. Sami bin Muhammad al-Saqqar (2017) 

Dalam bukunya "Naqd al-Mutun fi Ahadits Fadha'il al-Amakin" 

(Riyadh: Markaz Tafsir li al-Dirasat al-Qur'aniyyah), al-Saqqar menyajikan 

analisis kritis terhadap matan hadits-hadits tentang keutamaan tempat-

tempat suci, termasuk hadits Raudhah. Meskipun al-Saqqar menyediakan 

kritik matan yang substansial, analisisnya terhadap sanad hadits Raudhah 

relatif terbatas. Ia mengidentifikasi beberapa varian redaksional hadits 

Raudhah, namun tidak menghubungkannya dengan evaluasi jalur 

periwayatan secara sistematis. Fokus utama al-Saqqar adalah pada kriteria 

konsistensi internal matan dan kompatibilitasnya dengan Al-Qur'an dan 

hadits mutawatir. 

b. Muhammad Ali Qasim al-Umari (2020) 

Dalam disertasinya "Manhaj Naqd al-Hadits 'inda al-Muhadditsin 

wa Atharuhu fi Tashih al-Ahadits al-Muta'alliqah bi al-Amakin al-

Muqaddasah" (Universitas Al-Azhar), al-Umari menganalisis metodologi 

kritik hadits yang diterapkan oleh ahli hadits terhadap riwayat-riwayat 

tentang tempat-tempat suci. Penelitian ini mencakup beberapa pembahasan 

tentang hadits Raudhah, namun sebagai bagian dari diskusi yang lebih luas. 

Al-Umari mengidentifikasi perbedaan standar evaluasi yang diterapkan 

oleh berbagai ulama hadits dalam menilai hadits-hadits tentang tempat suci, 

namun tidak memberikan analisis komprehensif spesifik terhadap jalur 

periwayatan hadits Raudhah. 

3. Aplikasi Metodologi Kritik Hadits 

a. Bilal Ahmad Wani (2018) 

Dalam artikelnya "Isnad-cum-Matn Analysis: A Reappraisal of the 

Method of Muslim Scholars" (Journal of Islamic Studies and Culture, Vol. 

6, No. 2), Wani mengkaji metode analisis isnad-cum-matn yang 

dikembangkan oleh sarjana Muslim klasik dan aplikasi kontemporer 

metodologi tersebut. Meskipun tidak secara spesifik membahas hadits 

Raudhah, artikel ini menyediakan kerangka metodologis yang relevan untuk 



11 

 

 

menganalisis hadits dari perspektif integratif sanad dan matan. Wani 

menyoroti bagaimana metode ini dapat menjembatani kesenjangan antara 

pendekatan tradisional dan kritis-historis dalam studi hadits. 

b. Mohammad Fadel (2019) 

Dalam artikelnya "The Criteria of Authentic Transmission in Sunni 

Hadith Criticism: Continuity and Innovation" (Journal of the American 

Oriental Society, Vol. 139, No. 1), Fadel mengeksplorasi evolusi kriteria 

otentisitas dalam tradisi kritik hadits Sunni. Penelitian ini menawarkan 

analisis komparatif kriteria yang digunakan oleh ulama klasik dan sarjana 

kontemporer dalam mengevaluasi hadits. Meskipun tidak secara khusus 

membahas hadits Raudhah, studi ini menyediakan kerangka teoretis yang 

berguna untuk menganalisis aplikasi metodologi kritik hadits dalam 

berbagai konteks historis. 

4. Studi tentang Praktik Ibadah di Raudhah 

a. Shadiq Hasanuddin (2021) 

Dalam tesisnya "Persepsi dan Praktik Jamaah Haji Indonesia 

terhadap Shalat di Area Raudhah" (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), 

Hasanuddin mengkaji bagaimana pemahaman jamaah haji Indonesia 

tentang keutamaan Raudhah memengaruhi praktik ibadah mereka. Studi ini 

berfokus pada dimensi sosiologis dan fenomenologis tanpa memberikan 

analisis terhadap basis tekstual praktik tersebut. Hasanuddin menemukan 

bahwa mayoritas jamaah haji Indonesia memiliki pemahaman yang kuat 

tentang keutamaan Raudhah berdasarkan hadits, namun dengan variasi 

interpretasi dan tanpa kesadaran kritis tentang status otentisitas hadits 

tersebut. 

b. Abdullah Rahim (2022) 

Dalam penelitiannya "Manajemen Akses Raudhah bagi Jamaah Haji 

dan Umrah: Studi Kasus Masjid Nabawi 2018-2022" (Jurnal Manajemen 

Haji dan Umrah, Vol. 3, No. 2), Rahim menganalisis aspek manajerial akses 

ke area Raudhah dengan uraian singkat tentang landasan tekstual praktik 

tersebut. Penelitian ini menyinggung hadits Raudhah sebagai basis motivasi 



12 

 

 

jamaah untuk mengakses area tersebut, namun tidak mengeksplorasi 

dimensi kritik hadits yang mendasarinya. 

5. Komparasi Pendekatan Tradisional dan Kritis dalam Studi Hadits 

a. Jonathan Brown (2019) 

Dalam bukunya "Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and 

Modern World" (Oxford: Oneworld Publications), Brown menyajikan 

analisis komprehensif tentang tradisi hadits dari perspektif sejarah dan 

metodologi. Meskipun tidak secara khusus membahas hadits Raudhah, 

karya ini menyediakan konteks penting untuk memahami evolusi 

metodologi kritik hadits dan ketegangan antara pendekatan tradisional dan 

kritis-historis. Brown mengidentifikasi bagaimana hadits tentang tempat-

tempat suci telah memperoleh status istimewa dalam tradisi Sunni yang 

terkadang membuatnya kebal dari evaluasi kritis. 

b. Kamaruddin Amin (2020) 

Dalam artikelnya "The Reliability of the Traditional Science of 

Hadith: A Critical Reconsideration" (Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 

Vol. 58, No. 1), Amin mengkaji ulang reliabilitas metodologi tradisional 

ilmu hadits dari perspektif kritis. Studi ini menawarkan evaluasi 

metodologis yang dapat diterapkan pada hadits-hadits spesifik, termasuk 

hadits tentang keutamaan tempat. Amin mengusulkan pendekatan integratif 

yang mengakomodasi baik validitas metodologi klasik maupun insights dari 

kritik historis modern. 

6. Kesenjangan Penelitian dan Posisi Penelitian ini 

Dari tinjauan terhadap penelitian-penelitian terdahulu, 

teridentifikasi beberapa kesenjangan yang akan diisi oleh penelitian ini: 

a. Kesenjangan Metodologis: Belum ada studi yang secara khusus dan 

komprehensif mengaplikasikan metodologi kritik hadits untuk 

menganalisis jalur periwayatan hadits Raudhah dengan pendekatan 

yang mengintegrasikan metode klasik dan kontemporer. 

b. Kesenjangan Analitis: Studi-studi terdahulu tentang hadits Raudhah 

cenderung berfokus pada implikasi spiritual, aspek fikih, atau dimensi 



13 

 

 

sosiologis, tanpa memberikan analisis mendalam tentang otentisitas 

hadits tersebut dari perspektif ilmu kritik hadits. 

c. Kesenjangan Komparatif: Belum ada analisis sistematis yang 

membandingkan berbagai varian redaksional hadits Raudhah dan 

mengkaitkannya dengan jalur periwayatan serta penilaian ulama hadits 

dari berbagai periode. 

d. Kesenjangan Aplikatif: Belum ada studi yang secara spesifik 

menganalisis bagaimana hasil evaluasi kritis terhadap hadits Raudhah 

dapat memengaruhi kebijakan dan praktik ibadah jamaah haji dan 

umrah, khususnya dari Indonesia. 

Penelitian ini mengisi kesenjangan tersebut dengan menawarkan: 

a. Analisis komprehensif terhadap jalur periwayatan hadits Raudhah 

dengan aplikasi sistematis metodologi kritik hadits. 

b. Evaluasi kritis terhadap variasi redaksional hadits Raudhah dan 

implikasinya pada penilaian otentisitas. 

c. Komparasi pandangan ulama klasik dan kontemporer tentang hadits 

Raudhah dalam kerangka metodologi kritik hadits. 

d. Eksplorasi implikasi teoretis dan praktis dari hasil evaluasi kritis 

terhadap hadits Raudhah, khususnya bagi jamaah haji dan umrah 

Indonesia. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi kesenjangan 

dalam literatur akademis tentang hadits Raudhah tetapi juga memberikan 

kontribusi metodologis dalam aplikasi ilmu kritik hadits terhadap hadits 

yang memiliki implikasi praktikal signifikan bagi umat Islam. 

 

F. Kerangka Pemikiran  

Penelitian tentang "Studi Kritik Hadits Raudhah: Penelusuran Genealogi 

Periwayatan Dan Signifikansinya Bagi Pengamalan Islam Di Indonesia " dibangun 

di atas kerangka pemikiran yang mengintegrasikan berbagai perspektif teoretis dan 

metodologis dalam studi hadits. Berikut adalah uraian sistematis kerangka 

pemikiran yang menjadi landasan penelitian ini: 



14 

 

 

1. Fondasi Epistemologis Ilmu Kritik Hadits 

Hadits, sebagai sumber kedua ajaran Islam setelah Al-Qur'an, memiliki 

posisi fundamental dalam konstruksi pengetahuan Islam. Otentisitas hadits 

menjadi perhatian utama mengingat perannya sebagai landasan hukum dan 

praktik keagamaan.15 Untuk menjamin keotentikan hadits, ulama klasik telah 

mengembangkan metodologi kritik hadits yang komprehensif, dikenal sebagai 

'ulum al-hadith. 

Ilmu kritik hadits berdiri di atas fondasi epistemologis yang mengakui 

bahwa kebenaran informasi historis dapat diverifikasi melalui evaluasi 

sistematis terhadap jalur transmisi dan konten informasi tersebut.16 Metodologi 

ini mencerminkan pendekatan epistemik yang unik dalam tradisi keilmuan 

Islam, yang Muhammad Zubayr Siddiqi karakterisasikan sebagai "historical 

criticism that preceded modern historical methods by more than a 

millennium."17 

Dalam kerangka epistemologis ini, evaluasi hadits melibatkan dua 

dimensi utama: (1) kritik sanad (isnad criticism) yang mengevaluasi rantai 

periwayatan, dan (2) kritik matan (matn criticism) yang mengevaluasi konten 

hadits.18 Dimensi ganda ini mencerminkan kesadaran metodologis yang maju 

dalam tradisi keilmuan Islam klasik, yang mengantisipasi banyak prinsip dasar 

kritik historis modern. 

2. Metodologi Kritik Sanad dan Matan 

a. Kritik Sanad (Naqd al-Sanad) 

Metodologi kritik sanad beroperasi melalui evaluasi sistematis 

terhadap ketersambungan rantai periwayatan dan kredibilitas setiap perawi 

 
15 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Hadith Methodology and Literature 

(Indianapolis: American Trust Publications, 1977), 2-5. 
16 Wael B. Hallaq, "The Authenticity of Prophetic Ḥadîth: A Pseudo-Problem," Studia 

Islamica 89 (1999): 75-90. 
17 Muhammad Zubayr Siddiqi, Hadith Literature: Its Origin, Development and Special 

Features (Cambridge: Islamic Texts Society, 1993), 87. 
18 Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadith: 'Ulumuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-

Fikr, 1989), 29-35. 



15 

 

 

dalam rantai tersebut. Lima kriteria utama yang diterapkan dalam kritik 

sanad adalah: 

1) Ittiṣāl al-sanad (ketersambungan sanad): Setiap perawi dalam rantai 

transmisi harus terbukti telah bertemu dan menerima hadits dari perawi 

sebelumnya.19 Kriteria ini diverifikasi melalui analisis tahun kelahiran 

dan wafat para perawi, lokasi geografis mereka, dan dokumentasi 

historis tentang interaksi antar perawi.20 

2) 'Adālah (integritas moral perawi): Perawi harus memenuhi standar 

integritas moral, yang mencakup keislaman, kedewasaan (baligh), 

kewarasan ('aqil), dan terbebasnya dari kefasikan dan perilaku yang 

merusak muru'ah (kehormatan).21 

3) Ḍabṭ (akurasi kognitif): Perawi harus memiliki kemampuan hafalan 

yang kuat (ḍabṭ al-ṣadr) dan/atau dokumentasi tertulis yang akurat (ḍabṭ 

al-kitāb).22 Tingkat ḍabṭ dinilai melalui perbandingan riwayat perawi 

dengan riwayat perawi lain yang dikenal memiliki hafalan superior. 

4) 'Adam al-shudhūdh (ketiadaan kejanggalan): Hadits tidak boleh 

bertentangan dengan riwayat yang lebih kuat atau lebih dapat 

diandalkan.23 Al-Shafi'i mendefinisikan hadits shadhdh sebagai "hadits 

yang diriwayatkan oleh perawi yang thiqah namun bertentangan dengan 

riwayat mayoritas perawi thiqah lainnya."24 

5) 'Adam al-'illah (ketiadaan cacat tersembunyi): Hadits harus bebas dari 

'illah, yaitu cacat tersembunyi yang hanya dapat dideteksi melalui 

analisis mendalam oleh ahli hadits.25 Deteksi 'illah melibatkan 

 
19 Ibn al-Salah al-Shahrazuri, 'Ulum al-Hadith (Ma'rifat Anwa' 'Ilm al-Hadith), ed. Nur al-

Din 'Itr (Damascus: Dar al-Fikr, 1986), 39-41. 
20 Al-Khatib al-Baghdadi, al-Kifayah fi 'Ilm al-Riwayah (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 

1988), 58-63. 
21 Zayn al-Din al-'Iraqi, Al-Taqyid wa al-Idah Sharh Muqaddimat Ibn al-Salah (Beirut: Dar 

al-Fikr, 1970), 124-126. 
22 Ib Hajar al-'Asqalani, Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar fi Mustalah Ahl al-

Athar (Damascus: Matba'at al-Sabah, 2000), 58-61. 
23 Al-Shafi'i, Muhammad ibn Idris, Al-Risalah, ed. Ahmad Muhammad Shakir (Cairo: 

Maktabat Dar al-Turath, 1979), 369-371. 
24 Ibid., 373-374. 

 
25 Ibn al-Salah, 'Ulum al-Hadith, 81-83. 



16 

 

 

pengumpulan semua jalur periwayatan hadits dan analisis komparatif 

untuk mengidentifikasi anomali atau inkonsistensi.26 

b. Kritik Matan (Naqd al-Matn) 

Metodologi kritik matan melibatkan evaluasi konten hadits 

berdasarkan beberapa kriteria utama: 

1) Konsistensi dengan Al-Qur'an: Matan hadits tidak boleh bertentangan 

dengan prinsip-prinsip yang ditetapkan dalam Al-Qur'an.27 

2) Konsistensi dengan hadits mutawatir dan sahih yang telah disepakati: 

Matan hadits tidak boleh bertentangan dengan hadits yang memiliki 

status epistemologis lebih tinggi.28 

3) Konsistensi dengan fakta historis yang terdokumentasi: Matan hadits 

harus selaras dengan peristiwa historis yang diketahui secara pasti.29 

4) Rasionalitas dan koherensi internal: Matan hadits harus bebas dari 

kontradiksi internal dan sesuai dengan prinsip-prinsip rasionalitas 

dasar.30 

5) Karakteristik linguistik: Matan hadits harus mencerminkan gaya bahasa 

kenabian, bukan terminologi teknis yang berkembang pada periode 

kemudian.31 

Meskipun kritik matan memiliki signifikansi metodologis yang 

sama dengan kritik sanad, beberapa sarjana seperti Jonathan Brown dan 

Wael Hallaq telah mengidentifikasi bahwa dalam praktik historis ilmu 

hadits, kritik sanad mendominasi, dengan kritik matan sering kali 

 
26 Ibn Rajab al-Hanbali, Sharh 'Ilal al-Tirmidhi, ed. Nur al-Din 'Itr (Damascus: Dar al-

Mallah, 1978), vol. 1, 337-340. 
27 Al-Khatib al-Baghdadi, al-Kifayah, 432-434. 
28 Al-Suyuti, Jalal al-Din, Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi (Cairo: Dar al-Turath, 

1972), vol. 1, 252-255. 
29 Salah al-Din al-Idlibi, Manhaj Naqd al-Matn 'inda 'Ulama' al-Hadith al-Nabawi (Beirut: 

Dar al-Afaq al-Jadidah, 1983), 302-304. 

 
30 Ibid., 307-309. 

 
31 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Al-Manar al-Munif fi al-Sahih wa al-Da'if, ed. 'Abd al-Fattah 

Abu Ghuddah (Aleppo: Maktab al-Matbu'at al-Islamiyyah, 1970), 49-52. 



17 

 

 

disubordinasikan atau diterapkan secara implisit.32 Observasi ini menjadi 

penting dalam konteks analisis hadits Raudhah, di mana aspek matan 

memiliki implikasi substantif terhadap praktik keagamaan. 

3. Aplikasi Metodologi Kritik Hadits pada Hadits Raudhah 

Dalam menerapkan metodologi kritik hadits terhadap hadits Raudhah 

ضَةٌ مِن  رِيَاضِ ال جَنَّةِ ")  penelitian ini mengadopsi pendekatan ,("مَا بيَ نَ بيَ تِي وَمِن بَرِي رَو 

isnad-cum-matn yang diadvokasi oleh Harald Motzki dan Mohammad Fadel.33 

Pendekatan ini mengintegrasikan kritik sanad dan matan dalam kerangka 

analitis terpadu, memungkinkan evaluasi yang lebih komprehensif dan nuansa 

terhadap autentisitas hadits. 

Analisis terhadap hadits Raudhah akan dilakukan melalui beberapa 

tahap: 

a. Kompilasi dan kategorisasi jalur periwayatan: Tahap ini melibatkan 

pengumpulan semua jalur periwayatan hadits Raudhah dari sumber-sumber 

primer, dan kategorisasinya berdasarkan perawi kunci (common link) dan 

jalur transmisi.34 

b. Analisis biografis perawi: Tahap ini melibatkan evaluasi sistematis terhadap 

kredibilitas setiap perawi dalam rantai transmisi berdasarkan kriteria 'adalah 

dan dhabt, dengan merujuk pada literatur rijal klasik seperti karya Ibn Hajar, 

al-Mizzi, dan al-Dhahabi.35 

c. Analisis struktur isnad: Tahap ini melibatkan evaluasi terhadap 

ketersambungan sanad dan identifikasi pola transmisi, termasuk single 

strands, common links, dan partial common links, sebagaimana 

 
32 Jonathan A.C. Brown, "How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism and Why 

It's So Hard to Find," Islamic Law and Society 15, no. 2 (2008): 143-184; Wael B. Hallaq, Authority, 

Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 18-21. 
33 Harald Motzki, "Dating Muslim Traditions: A Survey," Arabica 52, no. 2 (2005): 204-253; 

Mohammad Fadel, "Ibn Hajar's Hady al-Sārī: A Medieval Interpretation of the Structure of al-

Bukhārī's al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ: Introduction and Translation," Journal of Near Eastern Studies 54, no. 

3 (1995): 161-197. 

 
34 G.H.A. Juynboll, Encyclopedia of Canonical Hadith (Leiden: Brill, 2007), xxiv-xxv. 
35 Ibn Hajar al-'Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib (Hyderabad: Da'irat al-Ma'arif al-Nizamiyyah, 

1325 H), vol. 1, 3-5; Jamal al-Din al-Mizzi, Tahdhib al-Kamal fi Asma' al-Rijal (Beirut: Mu'assasat 

al-Risalah, 1980); Shams al-Din al-Dhahabi, Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal (Beirut: Dar al-

Ma'rifah, 1963). 



18 

 

 

diformulasikan dalam metodologi G.H.A. Juynboll dan dikembangkan lebih 

lanjut oleh Harald Motzki.36 

d. Analisis komparatif matan: Tahap ini melibatkan perbandingan sistematis 

berbagai redaksi matan hadits Raudhah untuk mengidentifikasi variasi 

tekstual dan pola perkembangan redaksional.37 

e. Evaluasi penilaian ulama hadits: Tahap ini melibatkan analisis kritis 

terhadap penilaian ulama hadits klasik dan kontemporer terhadap hadits 

Raudhah, serta metodologi yang mereka terapkan dalam penilaian 

tersebut.38 

Melalui pendekatan multi-dimensi ini, penelitian bertujuan untuk 

menghasilkan evaluasi komprehensif terhadap autentisitas hadits Raudhah yang 

mempertimbangkan baik aspek sanad maupun matan, serta konteks historis dan 

intelektual yang lebih luas. 

4. Spektrum Pendekatan dalam Studi Hadits Kontemporer 

Studi hadits kontemporer ditandai oleh keberagaman pendekatan 

metodologis, yang secara garis besar dapat diklasifikasikan dalam spektrum 

dari tradisionalis ke revisionis, dengan berbagai posisi antara keduanya.39 

a. Pendekatan Tradisionalis 

Pendekatan tradisionalis, yang diwakili oleh sarjana seperti 

Muhammad Mustafa al-A'zami dan Muhammad Zubayr Siddiqi, 

mempertahankan reliabilitas fundamental sistem isnad dan metodologi 

kritik hadits klasik.40 Pendekatan ini cenderung menerima hasil evaluasi 

 
36 G.H.A. Juynboll, "Some Isnad-Analytical Methods Illustrated on the Basis of Several 

Woman-Demeaning Sayings from Hadith Literature," Al-Qantara 10, no. 2 (1989): 343-384; Harald 

Motzki, "The Murder of Ibn Abi l-Huqayq: On the Origin and Reliability of Some Maghazi-

Reports," in The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources, ed. Harald Motzki (Leiden: 

Brill, 2000), 170-239. 
37 Harald Motzki, Nicolet Boekhoff-van der Voort, and Sean W. Anthony, Analysing Muslim 

Traditions: Studies in Legal, Exegetical and Maghazi Hadith (Leiden: Brill, 2010), 47-49. 
38 Muhammad Ibrahim al-Tuwaijiri, "Al-Ahadits al-Waridah fi Fadha'il al-Masjid al-Nabawi: 

Jam'an wa Dirasatan" (PhD diss., Universitas Islam Madinah, 2018), 205-208. 

 
39 Herbert Berg, The Development of Exegesis in Early Islam: The Authenticity of Muslim 

Literature from the Formative Period (London: Routledge, 2000), 6-15. 
40 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Early Hadith Literature (Indianapolis: 

American Trust Publications, 1978), 305-307. 



19 

 

 

ulama klasik terhadap hadits-hadits spesifik, termasuk hadits Raudhah, dan 

memandang skeptisisme akademik Barat sebagai berakar pada bias 

orientalis dan ketidakpahaman terhadap kompleksitas metodologis tradisi 

hadits.41 

b. Pendekatan Revisionis 

Pendekatan revisionis, yang diasosiasikan dengan sarjana seperti 

Joseph Schacht dan G.H.A. Juynboll, mengajukan skeptisisme fundamental 

terhadap reliabilitas sistem isnad dan metodologi kritik hadits klasik42. 

Schacht, misalnya, berargumen bahwa banyak isnad dikonstruksi secara 

retrospektif, dengan menciptakan rantai otoritas untuk doktrin yang 

berkembang pada periode kemudian.43 Dalam kerangka ini, hadits Raudhah, 

seperti hadits-hadits lain tentang keutamaan tempat, akan dipandang dengan 

skeptisisme sebagai produk dari perkembangan doktrin pada periode pasca-

Nabi. 

c. Pendekatan Tengah (Middle-path Approach) 

Antara kedua ekstrem ini, berkembang pendekatan tengah yang 

diwakili oleh sarjana seperti Fazlur Rahman, Mohammad Fadel, dan Harald 

Motzki.44 Pendekatan ini mengakui nilai metodologis tradisi kritik hadits 

klasik sambil mengintegrasikan wawasan dari metode historis-kritis 

modern.45 Motzki, misalnya, telah mengembangkan metode isnad-cum-

matn yang menggunakan analisis kombinasi sanad dan matan untuk 

 
41 Muhammad Mustafa al-A'zami, On Schacht's Origins of Muhammadan Jurisprudence 

(Oxford: Oxford Centre for Islamic Studies, 1996), 154-169; Muhammad Zubayr Siddiqi, Hadith 

Literature, 113-115. 
42 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press, 

1950), 163-175; G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and 

Authorship of Early Hadith (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), 179-180. 

 
43 Schacht, The Origins, 171-172. 

 
44 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 43-45; Mohammad Fadel, "The Criteria of Authentic 

Transmission in Sunni Hadith Criticism: Continuity and Innovation," Journal of the American 

Oriental Society 139, no. 1 (2019): 21-37; Harald Motzki, "The Question of the Authenticity of 

Muslim Traditions Reconsidered: A Review Article," in Method and Theory in the Study of Islamic 

Origins, ed. Herbert Berg (Leiden: Brill, 2003), 211-257. 
45 Fadel, "The Criteria of Authentic Transmission," 24-26. 



20 

 

 

mengevaluasi hadits, yang telah menunjukkan bahwa beberapa korpus 

hadits memiliki akar historis lebih awal daripada yang diklaim oleh sarjana 

revisionis.46 

Penelitian ini mengadopsi posisi yang terinformasi oleh pendekatan 

tengah ini, mengakui nilai metodologis tradisi kritik hadits klasik sambil 

tetap terbuka terhadap wawasan dari pendekatan historis-kritis modern. 

Kerangka ini memungkinkan evaluasi yang lebih nuansa terhadap hadits 

Raudhah, yang mempertimbangkan baik dimensi historis maupun normatif. 

5. Implikasi Teoretis dan Praktis 

Hasil analisis kritis terhadap autentisitas hadits Raudhah memiliki 

implikasi penting baik dalam domain teoretis maupun praktis. 

a. Implikasi Teoretis 

Dalam domain teoretis, penelitian ini berkontribusi pada diskursus 

yang lebih luas tentang metodologi kritik hadits dan status epistemologis 

hadits sebagai sumber pengetahuan Islam. Khususnya, analisis terhadap 

hadits Raudhah menawarkan studi kasus spesifik tentang bagaimana 

metodologi kritik hadits dapat diterapkan pada hadits yang memiliki 

implikasi doktrinal dan praktikal signifikan.47 

Lebih lanjut, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman tentang 

bagaimana konsep spasial sakral dalam Islam dikonstruksi dan dilegitimasi 

melalui tradisi hadits. Analisis terhadap hadits Raudhah memungkinkan 

eksplorasi tentang bagaimana ruang fisik dalam tradisi Islam memperoleh 

signifikansi spiritual melalui asosiasi tekstual dengan sumber-sumber 

otoritatif.48 

b. Implikasi Praktis 

 
46 Motzki, "Dating Muslim Traditions," 225-230. 

 
47 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World 

(Oxford: Oneworld Publications, 2009), 267-270. 

 
48 Nevin Reda, "The Place of the Rauḍah in the Development of Sacred Space in Islam," The 

Muslim World 108, no. 2 (2018): 336-359. 



21 

 

 

Dalam domain praktis, hasil penelitian memiliki implikasi 

signifikan bagi praktik keagamaan umat Islam, khususnya terkait ibadah di 

Masjid Nabawi. Evaluasi kritis terhadap autentisitas hadits Raudhah dapat 

menginformasikan bagaimana umat Muslim, khususnya jamaah haji dan 

umrah Indonesia, memahami dan mengamalkan praktik ibadah di area 

tersebut.49 

Lebih lanjut, hasil penelitian dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan panduan dan kebijakan terkait pengelolaan akses ke area 

Raudhah, yang saat ini menjadi salah satu titik terpadat di Masjid Nabawi 

selama musim haji dan umrah. Pemahaman yang lebih nuansa tentang basis 

tekstual praktik ini dapat memfasilitasi pendekatan yang lebih berbasis 

pengetahuan dalam perencanaan dan pengelolaan tempat-tempat suci.50 

6. Kerangka Analitis Terpadu 

Berdasarkan elaborasi di atas, penelitian ini menerapkan kerangka 

analitis terpadu yang mengintegrasikan: (1) metodologi kritik sanad dan matan 

klasik, (2) pendekatan isnad-cum-matn kontemporer, dan (3) analisis implikasi 

teoretis dan praktis. Kerangka ini memungkinkan evaluasi komprehensif 

terhadap autentisitas hadits Raudhah yang mempertimbangkan dimensi historis, 

metodologis, dan praktikalnya. 

Diagram Kerangka Pemikiran 

  

 
49 Shadiq Hasanuddin, "Persepsi dan Praktik Jamaah Haji Indonesia terhadap Shalat di Area 

Raudhah" (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), 62-65. 
50 Abdullah Rahim, "Manajemen Akses Raudhah bagi Jamaah Haji dan Umrah: Studi Kasus 

Masjid Nabawi 2018-2022," Jurnal Manajemen Haji dan Umrah 3, no. 2 (2022): 117-120. 



22 

 

 

Dengan kerangka pemikiran ini, penelitian bertujuan untuk 

menghasilkan evaluasi yang komprehensif, metodologis, dan kontekstual 

terhadap autentisitas hadits Raudhah, yang mempertimbangkan berbagai 

dimensi relevan dan implikasinya bagi diskursus akademik dan praktik 

keagamaan. 

 

G. Sistimatika Penelitian 

Penelitian berjudul "Autentisitas Hadits Raudhah dalam Perspektif Ilmu 

Kritik Hadits: Telaah Metodologis terhadap Jalur Periwayatan dan Aplikasinya" ini 

disusun dalam lima bab yang saling berkaitan dan terstruktur secara sistematis 

untuk menjawab rumusan masalah yang telah ditetapkan. Bab I merupakan 



23 

 

 

Pendahuluan yang menyajikan latar belakang masalah yang menguraikan fenomena 

jutaan umat Muslim yang berusaha melaksanakan ibadah di area Raudhah 

berdasarkan hadits yang menyatakan keutamaannya, mengidentifikasi kesenjangan 

penelitian dalam kajian otentisitas hadits tersebut, serta memaparkan rumusan 

masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, dan tinjauan pustaka atas penelitian-

penelitian terdahulu yang relevan namun belum mengeksplorasi secara spesifik 

validitas hadits Raudhah melalui pendekatan kritik hadits yang komprehensif. 

Bab II berisi Kajian Teoretis yang mengeksplorasi fondasi epistemologis ilmu 

kritik hadits, metodologi evaluasi sanad dan matan, serta kerangka konseptual 

penelitian yang mengintegrasikan pendekatan klasik dan kontemporer dalam studi 

hadits, dengan elaborasi mendalam tentang konsep 'adalah, dhabt, ittisal al-sanad, 

syadz, 'illah, serta berbagai pendekatan dalam studi hadits dari tradisionalis hingga 

revisionis, dan bagaimana pendekatan isnad-cum-matn yang dikembangkan oleh 

sarjana kontemporer dapat diaplikasikan untuk menganalisis hadits Raudhah secara 

komprehensif. Bab ini menjadi basis teoretis yang kokoh bagi kerangka analisis 

pada bab-bab selanjutnya, sekaligus menjadi parameter untuk membaca dan 

memahami data penelitian secara kritis dan kontekstual. 

Bab III menguraikan Metodologi Penelitian yang mencakup desain penelitian 

kualitatif dengan pendekatan historis-kritis dan filologis, sumber data primer 

berupa kitab-kitab hadits kanonik dan non-kanonik yang memuat hadits Raudhah 

serta literatur biografis perawi (kutub al-rijal), teknik pengumpulan data melalui 

penelusuran dokumentasi dan analisis tekstual, serta metode analisis data yang 

mengintegrasikan analisis sanad (dengan fokus pada ketersambungan dan 

kredibilitas perawi), analisis matan (dengan fokus pada variasi redaksional dan 

konsistensi internal-eksternal), serta analisis komparatif terhadap penilaian ulama 

klasik dan kontemporer. Bab ini juga menguraikan tahapan penelitian dan 

parameter evaluasi yang digunakan untuk menilai otentisitas hadits Raudhah secara 

sistematis dan terukur. 

Bab IV memuat Hasil Penelitian dan Pembahasan yang terbagi dalam 

beberapa subbab sesuai dengan rumusan masalah, dimulai dengan analisis 

komprehensif terhadap kualitas sanad hadits Raudhah melalui penelusuran jalur-



24 

 

 

jalur periwayatan dalam berbagai koleksi hadits primer, identifikasi dan evaluasi 

variasi redaksional matan hadits serta implikasinya terhadap penilaian otentisitas, 

aplikasi sistematis metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits Raudhah, 

komparasi pandangan dan penilaian ulama hadits dari berbagai periode, hingga 

elaborasi implikasi teoretis hasil analisis dalam konteks pengembangan metodologi 

kritik hadits dan implikasi praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam, 

khususnya jamaah haji dan umrah Indonesia. Pada bab ini, setiap aspek analisis 

didukung dengan data tekstual, bagan jalur periwayatan, dan argumentasi kritis 

yang memungkinkan pembaca untuk memahami kompleksitas penilaian otentisitas 

hadits Raudhah secara komprehensif. 

Bab V merupakan Penutup yang terdiri dari kesimpulan sebagai jawaban atas 

rumusan masalah berdasarkan temuan penelitian, dengan menyajikan penilaian 

akhir tentang status otentisitas hadits Raudhah dari perspektif ilmu kritik hadits, 

serta implikasi temuan tersebut baik secara teoretis maupun praktis; diikuti dengan 

rekomendasi yang ditujukan kepada berbagai pihak seperti peneliti hadits, otoritas 

keagamaan, penyelenggara haji dan umrah, serta jamaah Muslim secara umum, 

untuk memanfaatkan hasil penelitian ini dalam pengembangan studi hadits dan 

praktik keagamaan yang lebih berbasis pengetahuan dan metodologis. Bagian akhir 

dari tesis ini dilengkapi dengan daftar pustaka yang komprehensif serta lampiran-

lampiran yang relevan seperti skema jalur periwayatan lengkap, tabel komparasi 

variasi redaksional, dan dokumentasi penilaian ulama terhadap hadits Raudhah dari 

berbagai periode. 

 

 

 


