BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Hadits-hadits mengenai keutamaan tempat (fada'il al-amakin) memiliki
posisi penting dalam tradisi Islam, karena berimplikasi pada praktik ibadah dan
keagamaan umat Muslim. Di antara hadits-hadits tersebut, riwayat tentang
keutamaan area di antara rumah dan mimbar Rasulullah SAW yang dikenal sebagai
"Raudhah™ mendapat perhatian khusus dalam tradisi Muslim. Hadits yang
diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari dan Muslim dari Abu Hurairah RA bahwa Nabi
Muhammad SAW bersabda; "all (=i ) (e &35 s es 8 Gk & (Apa yang ada
di antara rumahku dan mimbarku adalah taman dari taman-taman surga)® telah
menjadi dasar bagi preferensi ritual dan keagamaan yang signifikan dalam ibadah
umat Islam di Masjid Nabawi, Madinah.

Fenomena empiris menunjukkan bahwa area Raudhah di Masjid Nabawi
menjadi salah satu tempat terpadat yang diperebutkan jamaah untuk beribadah.
Observasi lapangan menunjukkan bahwa jamaah haji dan umrah dari berbagai
negara, termasuk Indonesia sebagai pengirim jamaah haji terbesar, sering kali harus
berdesak-desakan dan menunggu berjam-jam untuk mendapatkan kesempatan
shalat di kawasan yang diyakini memiliki keistimewaan khusus ini.2 Antrean
panjang, khususnya di kalangan jamaah perempuan, bahkan sering menimbulkan
ketegangan dan konflik kecil antarjamaah.® Tingginya antusiasme jamaah terhadap
Raudhah ini tidak terlepas dari pemahaman dan keyakinan mereka terhadap
keautentikan dan interpretasi hadits tersebut.

Di sisi lain, dari perspektif teoretis, terdapat perdebatan akademik yang
signifikan di kalangan sarjana hadits klasik dan kontemporer mengenai derajat

validitas hadits Raudhah. Meskipun hadits ini diriwayatkan dalam koleksi sahih

! Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma'il. Sahik al-Bukhari. Kitab Fadl al-Salah fi Masjid
Makkah wa al-Madinah, Bab Ma Ja'a fi al-Raudhah, hadits no. 1195. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002,
hlm. 302.

2 Putuhena, M. Shaleh. Historiografi Haji Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2007, hlm. 187-189.

% Direktorat Jenderal Penyelenggaraan Haji dan Umrah. Laporan Evaluasi Penyelenggaraan
Ibadah Haji Tahun 1440H/2019M. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2019, hlm. 76-78.



Bukhari dan Muslim, terdapat variasi redaksional yang cukup beragam dalam
koleksi hadits lainnya. Misalnya, dalam riwayat Ahmad dan Ibn Hibban terdapat
tambahan redaksi "= & a3 (dan mimbarku berada di atas telagaku)?.
Sementara dalam riwayat lain disebutkan " « Lall (=l (e dia3) 5 tes 30 48
@l i hede s e s ses” (Apa yang ada di antara rumahku dan mimbarku adalah
taman dari taman-taman surga, dan mimbarku berada di atas sebuah kanal dari
kanal-kanal surga).®

Variasi redaksional ini menimbulkan pertanyaan penting tentang proses
transmisi hadits Raudhah dan bagaimana metodologi ilmu hadits klasik
mengevaluasi autentisitasnya. Pertanyaan ini menjadi semakin relevan ketika
dihadapkan pada fakta bahwa ada perbedaan signifikan dalam derajat validitas
berbagai jalur periwayatan hadits ini. Ibn Hajar al-'Asqalani dalam "Fath al-Bari"
mengakui keshahihan jalur utama hadits ini, namun memberikan catatan kritis
terhadap beberapa jalur periwayatan lainnya.® Al-Albani, seorang kritikus hadits
kontemporer, bahkan menilai beberapa riwayat terkait hadits Raudhah sebagai
lemah (da'tf).’

Kesenjangan juga terlihat antara pemahaman literal dan kontekstual terhadap
hadits ini di kalangan sarjana. Mazhab tradisional seperti yang diwakili oleh al-
Nawawi dalam "Sharh Sahih Muslim" cenderung menerima pemahaman literal
bahwa kawasan Raudhah benar-benar merupakan bagian dari surga secara hakiki.®
Sementara itu, pemikir kontemporer seperti Fazlur Rahman dan Muhammad

Shahrur cenderung menginterpretasikan hadits ini secara metaforis atau

4 Ibn Hanbal, Ahmad. Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal, hadits no. 7750. Beirut:
Mu'assasat al-Risalah, 2001, jilid 13, hlm. 105.

5 Ibn Hibban, Muhammad. Sahih Ibn Hibban bi-Tartib Ibn Balban, hadits no. 1631. Beirut:
Mu'assasat al-Risalah, 1993, jilid 4, him. 504.

® Al-'Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bari Sharh Sahih al-Bukhari. Kitab Fadl al-Salah fi Masjid
Makkah wa al-Madinah. Kairo: Dar al-Rayyan li al-Turath, 1986, jilid 3, hlm. 66-68.

" Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din. Silsilat al-Ahadith al-Da'ifah wa al-Mawdu'ah wa
Atharuha al-Sayyi' fi al-Ummah, hadits no. 1078. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 1992, jilid 3, hlm.
127-129.

8 Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Sharh Sahih Muslim. Kitab al-Hajj, Bab Ma Baina al-Qabr
wa al-Minbar Raudah min Riyad al-Jannah. Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, 1972, jilid 9, hlm.
173-174.



kontekstual, sebagai bentuk penghormatan terhadap signifikansi spiritual kawasan
tersebut dalam sejarah Islam awal.®

Perdebatan akademik ini memunculkan kebutuhan untuk mengkaji ulang
hadits Raudhah dengan pendekatan metodologis yang komprehensif, yang tidak
hanya berfokus pada aspek sanad (rantai periwayatan) tetapi juga pada aspek matan
(isi hadits) dan berbagai jalur periwayatannya. Hal ini penting mengingat hadits ini
memiliki implikasi praktis yang signifikan dalam kehidupan keagamaan jutaan
Muslim di seluruh dunia.

Di Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia,
hadits Raudhah memiliki pengaruh kuat dalam membentuk pemahaman dan praktik
jamaah haji dan umrah. Penelitian yang dilakukan oleh Kementerian Agama RI
menunjukkan bahwa lebih dari 85% jamaah haji Indonesia menempatkan shalat di
Raudhah sebagai salah satu prioritas utama ritual tambahan (di luar manasik wajib)
selama berada di Madinah.!® Namun, hanya sedikit jamaah yang memiliki
pemahaman komprehensif tentang otentisitas hadits ini dan varian-varian
riwayatnya.

Kesenjangan antara popularitas dan signifikansi praktis hadits Raudhah di
satu sisi, dan minimnya kajian Kkritis komprehensif terhadap validitas jalur
periwayatannya di sisi lain, menciptakan urgensi untuk melakukan penelitian
mendalam tentang autentisitas hadits Raudhah. Kajian seperti ini tidak hanya
berkontribusi pada pengembangan ilmu hadits secara akademis, tetapi juga
memiliki implikasi praktis dalam memberikan landasan yang lebih kokoh bagi
praktik keagamaan umat Islam, khususnya dalam konteks ibadah di Masjid Nabawi.

Menariknya, meskipun hadits Raudhah telah sering dikaji dalam konteks
fada'il al-amakin (keutamaan tempat), penelitian yang secara spesifik dan
komprehensif menginvestigasi jalur-jalur periwayatannya dengan metodologi kritik

hadits modern masih sangat terbatas. Kajian al-Albani dalam "Silsilat al-Ahadith

® Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982, hlm. 45-47; Shahrur, Muhammad. Al-Kitab wa al-
Qur'an: Qira’ah Mu'asirah. Damaskus: Al-Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nashr, 1990, hlm. 213-215.

10 puslitbang Kehidupan Keagamaan. Pola Keberagamaan Jamaah Haji Indonesia. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2018, hlm. 123-125.



al-Sahihah" dan "Silsilat al-Ahadith al-Da'ifah™ hanya menyentuh sebagian aspek
dari hadits ini tanpa mengkaji secara mendalam semua jalur periwayatan yang
ada.'! Sementara itu, kajian Nur al-Din 'Itr dalam "Manhaj al-Nagd fi 'Ulum al-
Hadith" lebih berfokus pada aspek metodologis umum tanpa aplikasi spesifik pada
hadits Raudhah.?

Beberapa penelitian kontemporer seperti yang dilakukan oleh Mahmud al-
Tahhan dan Muhammad 'Ajjaj al-Khatib telah menyinggung hadits ini dalam
konteks yang lebih luas tentang sejarah Masjid Nabawi, namun tidak mengkajinya
dari perspektif kritik hadits yang komprehensif.'* Di Indonesia sendiri, kajian
tentang hadits Raudhah lebih banyak berfokus pada aspek figih dan aplikasi
praktisnya, seperti yang terlihat dalam penelitian Muhammad Syafi'i Antonio
tentang manajemen ziarah di Masjid Nabawi, tanpa eksplorasi mendalam tentang
validitas hadits yang mendasarinya.'#

Kesenjangan dalam literatur akademik ini, ditambah dengan signifikansi
praktis hadits Raudhah dalam kehidupan keagamaan umat Islam, khususnya jamaah
haji dan umrah Indonesia, menjadikan penelitian tentang "Autentisitas Hadits
Raudhah dalam Perspektif IiImu Kritik Hadits: Telaah Metodologis terhadap Jalur
Periwayatan dan Aplikasinya" menjadi sangat relevan dan penting. Penelitian ini
tidak hanya akan memberikan kontribusi teoretis pada pengembangan ilmu hadits,
tetapi juga memiliki implikasi praktis dalam memperkaya pemahaman umat Islam
tentang salah satu hadits yang sangat berpengaruh dalam praktik keagamaan
mereka.

Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah utama yang akan diteliti dalam

penelitian ini adalah: "Bagaimana autentisitas hadits Raudhah jika ditinjau dari

11 Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din. Silsilat al-Ahadith al-Sahihah wa Shay' min Fighiha
wa Fawa'idiha, hadits no. 1769. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 1995, jilid 4, hlm. 372-374.

12 'Ttr, Nur al-Din. Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-Hadith. Damaskus: Dar al-Fikr, 1997, him.
344-346.

13 Al-Tahhan, Mahmud. Taysir Mustalah al-Hadith. Riyadh: Maktabat al-Ma'arif, 2004, hlm.
97-98; Al-Khatib, Muhammad 'Ajjaj. Usul al-Hadith: 'Ulumuhu wa Mustalahuhu. Beirut: Dar al-
Fikr, 2006, hlm. 357-358.

14 Antonio, Muhammad Syafi'i. Manajemen Ziarah: Studi Kasus di Masjid Nabawi dan
Implikasinya bagi Pengelolaan Masjid-Masjid Bersejarah di Indonesia. Jakarta: Tazkia Publishing,
2014, hlm. 89-92.



perspektif ilmu kritik hadits melalui telaah metodologis terhadap berbagai jalur
periwayatannya, dan apa implikasinya terhadap aplikasi praktis hadits tersebut

dalam konteks keindonesiaan?"

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, penelitian ini
mengidentifikasi beberapa masalah terkait autentisitas hadits Raudhah dalam
perspektif ilmu kritik hadits. Adapun rumusan masalah yang akan dikaji dalam
penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana kualitas sanad hadits tentang keutamaan Raudhah (" &% &x &
&) (=) (e A3y s _1w3") berdasarkan analisis jalur periwayatan dalam
kitab-kitab hadits primer?

2. Bagaimana variasi redaksional (matan) hadits Raudhah dalam berbagai
sumber hadits dan implikasinya terhadap penilaian otentisitas hadits
tersebut?

3. Bagaimana aplikasi metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits
Raudhah, khususnya terkait parameter ketersambungan sanad (ittisal al-
sanad), integritas perawi (‘adalah), akurasi perawi (dabt), keterbebasan dari
kejanggalan (salamah min al-shudhtidh), dan keterbebasan dari cacat
tersembunyi (salamah min al-'illah)?

4. Bagaimana pandangan dan penilaian para ulama hadits dari periode klasik
hingga kontemporer terhadap hadits Raudhah, serta bagaimana mereka
mengatasi perbedaan penilaian yang mungkin muncul?

5. Bagaimana implikasi teoretis hasil analisis kritis terhadap hadits Raudhah
dalam konteks pengembangan metodologi kritik hadits dan implikasi
praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam, khususnya jamaah haji
dan umrah Indonesia?

Penelitian ini dibatasi pada analisis hadits Raudhah dan variannya yang
terdapat dalam sembilan kitab hadits utama (al-kutub al-tis'ah) yaitu Shahih al-
Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan al-Nasa'i,

Sunan Ibnu Majah, Musnad Ahmad, Muwaththa' Malik, dan Sunan al-Darimi, serta



beberapa kitab hadits lain yang relevan seperti Shahih Ibnu Khuzaimah, Shahih
Ibnu Hibban, dan Mustadrak al-Hakim. Fokus utama penelitian adalah pada aspek
metodologis kritik hadits, bukan pada aspek fikih atau dimensi spiritual dari hadits

tersebut.

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah yang telah diuraikan, penelitian ini memiliki
tujuan sebagai berikut:
1. Untuk menganalisis kualitas sanad hadits tentang keutamaan Raudhah ("

w7

Aall jaly ) e dla) e L35 (5") melalui penelusuran komprehensif jalur-
jalur periwayatan dalam kitab-kitab hadits primer.

2. Untuk mengidentifikasi dan mengevaluasi variasi redaksional (matan)
hadits Raudhah dalam berbagai sumber hadits serta menganalisis
implikasinya terhadap penilaian otentisitas hadits tersebut.

3. Untuk mengaplikasikan metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits
Raudhah secara sistematis, dengan mengevaluasi aspek ketersambungan
sanad (ittisal al-sanad), integritas perawi (‘adalah), akurasi perawi (dabt),
keterbebasan dari kejanggalan (salamah min al-shudhidh), dan
keterbebasan dari cacat tersembunyi (salamah min al-'illah).

4. Untuk mengkaji dan mengkomparasikan pandangan serta penilaian para
ulama hadits dari periode klasik hingga kontemporer terhadap hadits
Raudhah, serta menganalisis metode yang mereka gunakan dalam
mengatasi perbedaan penilaian yang muncul.

5. Untuk merumuskan implikasi teoretis hasil analisis kritis terhadap hadits
Raudhah dalam konteks pengembangan metodologi kritik hadits dan
implikasi praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam, khususnya

jamaah haji dan umrah Indonesia.

D. Manfaat Penelitian
Penelitian tentang "Studi Kritik Hadits Raudhah: Penelusuran Genealogi

Periwayatan Dan Signifikansinya Bagi Pengamalan Islam Di Indonesia” memiliki



manfaat yang dapat ditinjau dari dua aspek utama, yaitu manfaat ilmiah

(signifikansi akademik) dan manfaat sosial (signifikansi praktis), sebagaimana

diuraikan berikut:
1. Manfaat limiah (Signifikansi Akademik)

a.

Kontribusi Metodologis: Penelitian ini menawarkan model aplikasi
sistematis metodologi kritik hadits terhadap hadits yang memiliki
implikasi praktikal penting namun belum dikaji secara mendalam dari
perspektif ilmu kritik hadits. Pendekatan metodologis yang diterapkan
dalam penelitian ini dapat menjadi acuan bagi penelitian serupa
terhadap hadits-hadits lain yang berkaitan dengan tempat-tempat sakral
dan praktik ritual.

Pengembangan Khazanah Ilmu Hadits: Penelitian ini memperkaya
literatur akademik dalam bidang ilmu hadits dengan menghasilkan
kajian komprehensif tentang jalur periwayatan dan variasi redaksional
hadits Raudhah yang belum tersedia dalam satu studi terfokus. Kajian
ini mengisi kesenjangan penelitian dalam studi hadits, khususnya
berkaitan dengan hadits-hadits yang menjadi landasan praktik ibadah di
tempat-tempat suci.

Integrasi  Pendekatan  Klasik dan Kontemporer: Studi ini
mendemonstrasikan bagaimana metodologi klasik ilmu hadits dapat
diintegrasikan dengan wawasan dari pendekatan kritis-historis
kontemporer, memberikan contoh dialog konstruktif antara tradisi
keilmuan klasik dan modern dalam studi Islam.

Kontribusi Historiografis: Analisis terhadap pola transmisi hadits
Raudhah menyumbangkan pemahaman baru tentang perkembangan
gagasan spasial sakral dalam sejarah Islam awal dan bagaimana konsep-
konsep tersebut ditransmisikan dan dilestarikan melalui tradisi hadits.
Pengembangan Studi Komparatif: Kajian ini menyediakan data dan
analisis yang dapat menjadi basis untuk studi komparatif lebih lanjut
tentang konsepsi ruang sakral dalam berbagai tradisi keagamaan,

memperkaya diskursus akademik dalam studi agama-agama.



2. Manfaat Sosial (Signifikansi Praktis)

a.

Panduan bagi Jamaah Haji dan Umrah: Hasil penelitian ini dapat
menjadi rujukan ilmiah bagi jamaah haji dan umrah Indonesia dalam
memahami landasan tekstual praktik ibadah di area Raudhah,
memungkinkan mereka menjalankan ibadah dengan pemahaman yang
lebih mendalam dan berbasis pengetahuan.

Referensi bagi Pembimbing dan Penyelenggara Haji/Umrah: Temuan
penelitian ini dapat menjadi sumber informasi berbasis riset bagi para
pembimbing haji/umrah dan institusi penyelenggara untuk merumuskan
panduan dan arahan terkait praktik ibadah di Masjid Nabawi, khususnya
di area Raudhah.

Kontribusi bagi Pengelolaan Tempat Suci: Analisis tentang implikasi
praktikal dari pemahaman hadits Raudhah dapat memberikan perspektif
berharga bagi otoritas pengelola tempat-tempat suci dalam
mengembangkan kebijakan dan infrastruktur yang mengakomodasi
kebutuhan spiritual jamaah dengan tetap berlandaskan pada pemahaman
tekstual yang valid.

Klarifikasi bagi Masyarakat Umum: Penelitian ini menyediakan
klarifikasi ilmiah tentang status hadits yang sering dikutip dan
memengaruhi praktik keagamaan, membantu masyarakat Muslim untuk
membedakan antara praktik yang memiliki landasan tekstual kuat dan
yang mungkin didasarkan pada tradisi yang kurang otentik.

Basis Pengembangan Materi Edukasi: Hasil penelitian dapat digunakan
sebagai basis pengembangan materi edukasi tentang hadits dan tempat-
tempat suci dalam Islam untuk berbagai tingkatan pendidikan, dari
pesantren hingga perguruan tinggi, memperkaya kurikulum pendidikan

Islam dengan kajian yang berbasis penelitian metodologis yang kuat.

Dengan manfaat ilmiah dan sosial yang seimbang, penelitian ini memenuhi

kriteria signifikansi untuk level tesis, di mana kontribusi akademik dan praktis

diharapkan memiliki bobot yang setara. Hasil penelitian diharapkan tidak hanya

memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang studi hadits tetapi juga memberikan



implikasi praktis yang signifikan bagi pengamalan keagamaan umat Islam,

khususnya berkaitan dengan ibadah di Masjid Nabawi.

E. Hasil Penelitian terdahulu
Kajian tentang hadits Raudhah telah dilakukan oleh beberapa peneliti dengan
berbagai pendekatan dan fokus. Berikut ini diuraikan beberapa penelitian terdahulu
yang relevan dengan topik penelitian tentang autentisitas hadits Raudhah dalam
perspektif ilmu kritik hadits:
1. Studi tentang Hadits Raudhah dan Keutamaannya
a. Muhammad Ibrahim al-Tuwaijiri (2018)
Dalam disertasinya berjudul "Al-Ahadits al-Waridah fi Fadha'il al-
Masjid al-Nabawi: Jam'an wa Dirasatan” (Universitas Islam Madinah), al-
Tuwaijiri mengumpulkan dan mengkaji hadits-hadits tentang keutamaan
Masjid Nabawi, termasuk hadits Raudhah. Penelitian ini menyediakan
inventarisasi komprehensif hadits-hadits terkait Masjid Nabawi dengan
fokus utama pada aspek doktrinal dan fikih. Meskipun mencakup analisis
sanad secara umum, studi ini tidak memberikan telaah metodologis
mendalam terhadap jalur periwayatan hadits Raudhah secara spesifik. Al-
Tuwaijiri menyimpulkan bahwa hadits tentang Raudhah termasuk kategori
sahih, namun tidak mengeksplorasi varian-varian redaksional dan
implikasinya terhadap otentisitas hadits secara menyeluruh.
b. Ahmad Faisal Rahman (2019)
Dalam artikelnya "Konsep Raudhah dalam Tradisi Ziarah: Analisis
Semantik dan Implikasi Spiritual” (Jurnal Studi IImu-ilmu Al-Qur'an dan
Hadis, VVol. 20, No. 1), Rahman mengkaji makna konseptual Raudhah dalam
tradisi ziarah dengan pendekatan semantik. Studi ini berfokus pada dimensi
makna dan implikasi spiritual tanpa memberikan analisis kritis terhadap
otentisitas hadits. Rahman mengidentifikasi transformasi makna Raudhah
dari konteks literal geografis menjadi konsep spiritual dalam praktik
keagamaan, namun tidak membahas aspek metodologis kritik hadits yang

menjadi fondasi konsep tersebut.



10

2. Studi Kritik Hadits tentang Tempat-tempat Suci
a. Sami bin Muhammad al-Saqqar (2017)

Dalam bukunya "Naqd al-Mutun fi Ahadits Fadha'il al-Amakin™
(Riyadh: Markaz Tafsir li al-Dirasat al-Qur'aniyyah), al-Saggar menyajikan
analisis kritis terhadap matan hadits-hadits tentang keutamaan tempat-
tempat suci, termasuk hadits Raudhah. Meskipun al-Saqgar menyediakan
kritik matan yang substansial, analisisnya terhadap sanad hadits Raudhah
relatif terbatas. la mengidentifikasi beberapa varian redaksional hadits
Raudhah, namun tidak menghubungkannya dengan evaluasi jalur
periwayatan secara sistematis. Fokus utama al-Saqgar adalah pada kriteria
konsistensi internal matan dan kompatibilitasnya dengan Al-Qur'an dan
hadits mutawatir.

b. Muhammad Ali Qasim al-Umari (2020)

Dalam disertasinya "Manhaj Naqd al-Hadits 'inda al-Muhadditsin
wa Atharuhu fi Tashih al-Ahadits al-Muta‘alligah bi al-Amakin al-
Mugaddasah™ (Universitas Al-Azhar), al-Umari menganalisis metodologi
kritik hadits yang diterapkan oleh ahli hadits terhadap riwayat-riwayat
tentang tempat-tempat suci. Penelitian ini mencakup beberapa pembahasan
tentang hadits Raudhah, namun sebagai bagian dari diskusi yang lebih luas.
Al-Umari mengidentifikasi perbedaan standar evaluasi yang diterapkan
oleh berbagai ulama hadits dalam menilai hadits-hadits tentang tempat suci,
namun tidak memberikan analisis komprehensif spesifik terhadap jalur
periwayatan hadits Raudhah.

3. Aplikasi Metodologi Kritik Hadits
a. Bilal Ahmad Wani (2018)

Dalam artikelnya "Isnad-cum-Matn Analysis: A Reappraisal of the
Method of Muslim Scholars™ (Journal of Islamic Studies and Culture, Vol.
6, No. 2), Wani mengkaji metode analisis isnad-cum-matn yang
dikembangkan oleh sarjana Muslim klasik dan aplikasi kontemporer
metodologi tersebut. Meskipun tidak secara spesifik membahas hadits

Raudhah, artikel ini menyediakan kerangka metodologis yang relevan untuk



11

menganalisis hadits dari perspektif integratif sanad dan matan. Wani
menyoroti bagaimana metode ini dapat menjembatani kesenjangan antara
pendekatan tradisional dan kritis-historis dalam studi hadits.

b. Mohammad Fadel (2019)

Dalam artikelnya "The Criteria of Authentic Transmission in Sunni
Hadith Criticism: Continuity and Innovation™ (Journal of the American
Oriental Society, Vol. 139, No. 1), Fadel mengeksplorasi evolusi kriteria
otentisitas dalam tradisi kritik hadits Sunni. Penelitian ini menawarkan
analisis komparatif kriteria yang digunakan oleh ulama klasik dan sarjana
kontemporer dalam mengevaluasi hadits. Meskipun tidak secara khusus
membahas hadits Raudhah, studi ini menyediakan kerangka teoretis yang
berguna untuk menganalisis aplikasi metodologi kritik hadits dalam
berbagai konteks historis.

. Studi tentang Praktik Ibadah di Raudhah
a. Shadig Hasanuddin (2021)

Dalam tesisnya "Persepsi dan Praktik Jamaah Haji Indonesia
terhadap Shalat di Area Raudhah™ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta),
Hasanuddin mengkaji bagaimana pemahaman jamaah haji Indonesia
tentang keutamaan Raudhah memengaruhi praktik ibadah mereka. Studi ini
berfokus pada dimensi sosiologis dan fenomenologis tanpa memberikan
analisis terhadap basis tekstual praktik tersebut. Hasanuddin menemukan
bahwa mayoritas jamaah haji Indonesia memiliki pemahaman yang kuat
tentang keutamaan Raudhah berdasarkan hadits, namun dengan variasi
interpretasi dan tanpa kesadaran kritis tentang status otentisitas hadits
tersebut.

b. Abdullah Rahim (2022)

Dalam penelitiannya "Manajemen Akses Raudhah bagi Jamaah Haji
dan Umrah: Studi Kasus Masjid Nabawi 2018-2022" (Jurnal Manajemen
Haji dan Umrah, VVol. 3, No. 2), Rahim menganalisis aspek manajerial akses
ke area Raudhah dengan uraian singkat tentang landasan tekstual praktik

tersebut. Penelitian ini menyinggung hadits Raudhah sebagai basis motivasi



12

jamaah untuk mengakses area tersebut, namun tidak mengeksplorasi

dimensi kritik hadits yang mendasarinya.

Komparasi Pendekatan Tradisional dan Kritis dalam Studi Hadits

a. Jonathan Brown (2019)

Dalam bukunya "Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and
Modern World" (Oxford: Oneworld Publications), Brown menyajikan
analisis komprehensif tentang tradisi hadits dari perspektif sejarah dan
metodologi. Meskipun tidak secara khusus membahas hadits Raudhah,
karya ini menyediakan konteks penting untuk memahami evolusi
metodologi kritik hadits dan ketegangan antara pendekatan tradisional dan
kritis-historis. Brown mengidentifikasi bagaimana hadits tentang tempat-
tempat suci telah memperoleh status istimewa dalam tradisi Sunni yang
terkadang membuatnya kebal dari evaluasi Kritis.

b. Kamaruddin Amin (2020)

Dalam artikelnya "The Reliability of the Traditional Science of
Hadith: A Critical Reconsideration” (Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies,
Vol. 58, No. 1), Amin mengkaji ulang reliabilitas metodologi tradisional
ilmu hadits dari perspektif kritis. Studi ini menawarkan evaluasi
metodologis yang dapat diterapkan pada hadits-hadits spesifik, termasuk
hadits tentang keutamaan tempat. Amin mengusulkan pendekatan integratif
yang mengakomodasi baik validitas metodologi klasik maupun insights dari
kritik historis modern.

Kesenjangan Penelitian dan Posisi Penelitian ini

Dari  tinjauan  terhadap  penelitian-penelitian  terdahulu,
teridentifikasi beberapa kesenjangan yang akan diisi oleh penelitian ini:

a. Kesenjangan Metodologis: Belum ada studi yang secara khusus dan
komprehensif mengaplikasikan metodologi kritik hadits untuk
menganalisis jalur periwayatan hadits Raudhah dengan pendekatan
yang mengintegrasikan metode klasik dan kontemporer.

b. Kesenjangan Analitis: Studi-studi terdahulu tentang hadits Raudhah

cenderung berfokus pada implikasi spiritual, aspek fikih, atau dimensi



13

sosiologis, tanpa memberikan analisis mendalam tentang otentisitas
hadits tersebut dari perspektif ilmu kritik hadits.

c. Kesenjangan Komparatif: Belum ada analisis sistematis yang
membandingkan berbagai varian redaksional hadits Raudhah dan
mengkaitkannya dengan jalur periwayatan serta penilaian ulama hadits
dari berbagai periode.

d. Kesenjangan Aplikatif: Belum ada studi yang secara spesifik
menganalisis bagaimana hasil evaluasi kritis terhadap hadits Raudhah
dapat memengaruhi kebijakan dan praktik ibadah jamaah haji dan
umrah, khususnya dari Indonesia.

Penelitian ini mengisi kesenjangan tersebut dengan menawarkan:

a. Analisis komprehensif terhadap jalur periwayatan hadits Raudhah
dengan aplikasi sistematis metodologi kritik hadits.

b. Evaluasi kritis terhadap variasi redaksional hadits Raudhah dan
implikasinya pada penilaian otentisitas.

c. Komparasi pandangan ulama klasik dan kontemporer tentang hadits
Raudhah dalam kerangka metodologi kritik hadits.

d. Eksplorasi implikasi teoretis dan praktis dari hasil evaluasi Kkritis
terhadap hadits Raudhah, khususnya bagi jamaah haji dan umrah
Indonesia.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi kesenjangan
dalam literatur akademis tentang hadits Raudhah tetapi juga memberikan
kontribusi metodologis dalam aplikasi ilmu kritik hadits terhadap hadits

yang memiliki implikasi praktikal signifikan bagi umat Islam.

F. Kerangka Pemikiran

Penelitian tentang "Studi Kritik Hadits Raudhah: Penelusuran Genealogi
Periwayatan Dan Signifikansinya Bagi Pengamalan Islam Di Indonesia " dibangun
di atas kerangka pemikiran yang mengintegrasikan berbagai perspektif teoretis dan
metodologis dalam studi hadits. Berikut adalah uraian sistematis kerangka

pemikiran yang menjadi landasan penelitian ini:



14

1. Fondasi Epistemologis llmu Kritik Hadits

Hadits, sebagai sumber kedua ajaran Islam setelah Al-Qur'an, memiliki
posisi fundamental dalam konstruksi pengetahuan Islam. Otentisitas hadits
menjadi perhatian utama mengingat perannya sebagai landasan hukum dan
praktik keagamaan.'® Untuk menjamin keotentikan hadits, ulama klasik telah
mengembangkan metodologi kritik hadits yang komprehensif, dikenal sebagai
‘ulum al-hadith.

Ilmu kritik hadits berdiri di atas fondasi epistemologis yang mengakui
bahwa kebenaran informasi historis dapat diverifikasi melalui evaluasi
sistematis terhadap jalur transmisi dan konten informasi tersebut.'® Metodologi
ini mencerminkan pendekatan epistemik yang unik dalam tradisi keilmuan
Islam, yang Muhammad Zubayr Siddiqi karakterisasikan sebagai "historical
criticism that preceded modern historical methods by more than a
millennium."%’

Dalam kerangka epistemologis ini, evaluasi hadits melibatkan dua
dimensi utama: (1) kritik sanad (isnad criticism) yang mengevaluasi rantai
periwayatan, dan (2) kritik matan (matn criticism) yang mengevaluasi konten
hadits.*® Dimensi ganda ini mencerminkan kesadaran metodologis yang maju
dalam tradisi keilmuan Islam Klasik, yang mengantisipasi banyak prinsip dasar
kritik historis modern.

2. Metodologi Kritik Sanad dan Matan
a. Kiritik Sanad (Naqd al-Sanad)
Metodologi kritik sanad beroperasi melalui evaluasi sistematis

terhadap ketersambungan rantai periwayatan dan kredibilitas setiap perawi

15 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Hadith Methodology and Literature
(Indianapolis: American Trust Publications, 1977), 2-5.

16 Wael B. Hallag, "The Authenticity of Prophetic Hadith: A Pseudo-Problem,” Studia
Islamica 89 (1999): 75-90.

17 Muhammad Zubayr Siddigi, Hadith Literature: Its Origin, Development and Special
Features (Cambridge: Islamic Texts Society, 1993), 87.

18 Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadith: 'Ulumuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-
Fikr, 1989), 29-35.



15

dalam rantai tersebut. Lima kriteria utama yang diterapkan dalam kritik

sanad adalah:

1) Ittisal al-sanad (ketersambungan sanad): Setiap perawi dalam rantai
transmisi harus terbukti telah bertemu dan menerima hadits dari perawi
sebelumnya.®® Kriteria ini diverifikasi melalui analisis tahun kelahiran
dan wafat para perawi, lokasi geografis mereka, dan dokumentasi
historis tentang interaksi antar perawi.?®

2) 'Adalah (integritas moral perawi): Perawi harus memenuhi standar
integritas moral, yang mencakup keislaman, kedewasaan (baligh),
kewarasan (‘aqil), dan terbebasnya dari kefasikan dan perilaku yang
merusak muru‘ah (kehormatan).?

3) Dabt (akurasi kognitif): Perawi harus memiliki kemampuan hafalan
yang kuat (dabt al-sadr) dan/atau dokumentasi tertulis yang akurat (dabt
al-kitab).?? Tingkat dabt dinilai melalui perbandingan riwayat perawi
dengan riwayat perawi lain yang dikenal memiliki hafalan superior.

4) 'Adam al-shudhiidh (ketiadaan kejanggalan): Hadits tidak boleh
bertentangan dengan riwayat yang lebih kuat atau lebih dapat
diandalkan.?® Al-Shafi'i mendefinisikan hadits shadhdh sebagai "hadits
yang diriwayatkan oleh perawi yang thigah namun bertentangan dengan
riwayat mayoritas perawi thigah lainnya."2*

5) 'Adam al-'illah (ketiadaan cacat tersembunyi): Hadits harus bebas dari
illah, yaitu cacat tersembunyi yang hanya dapat dideteksi melalui

analisis mendalam oleh ahli hadits.?®> Deteksi ‘'illah melibatkan

19 Ibn al-Salah al-Shahrazuri, 'Ulum al-Hadith (Ma'rifat Anwa' 'llm al-Hadith), ed. Nur al-
Din 'Itr (Damascus: Dar al-Fikr, 1986), 39-41.

20 Al-Khatib al-Baghdadi, al-Kifayah fi 'llm al-Riwayah (Beirut: Dar al-Kutub al-'llmiyyah,
1988), 58-63.

21 Zayn al-Din al-'Iragi, Al-Taqyid wa al-Idah Sharh Mugaddimat lon al-Salah (Beirut: Dar
al-Fikr, 1970), 124-126.

22 |b Hajar al-'Asgalani, Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar fi Mustalah Ahl al-
Athar (Damascus: Matba'at al-Sabah, 2000), 58-61.

2 Al-Shafi'i, Muhammad ibn Idris, Al-Risalah, ed. Ahmad Muhammad Shakir (Cairo:
Maktabat Dar al-Turath, 1979), 369-371.

24 1bid., 373-374.

2 1pn al-Salah, 'Ulum al-Hadith, 81-83.



16

pengumpulan semua jalur periwayatan hadits dan analisis komparatif
untuk mengidentifikasi anomali atau inkonsistensi.2®

b. Kritik Matan (Naqd al-Matn)

Metodologi kritik matan melibatkan evaluasi konten hadits
berdasarkan beberapa kriteria utama:

1) Konsistensi dengan Al-Qur'an: Matan hadits tidak boleh bertentangan
dengan prinsip-prinsip yang ditetapkan dalam Al-Qur‘an.?’

2) Konsistensi dengan hadits mutawatir dan sahih yang telah disepakati:
Matan hadits tidak boleh bertentangan dengan hadits yang memiliki
status epistemologis lebih tinggi.?®

3) Konsistensi dengan fakta historis yang terdokumentasi: Matan hadits
harus selaras dengan peristiwa historis yang diketahui secara pasti.?

4) Rasionalitas dan koherensi internal: Matan hadits harus bebas dari
kontradiksi internal dan sesuai dengan prinsip-prinsip rasionalitas
dasar.*

5) Karakteristik linguistik: Matan hadits harus mencerminkan gaya bahasa
kenabian, bukan terminologi teknis yang berkembang pada periode
kemudian.3!

Meskipun kritik matan memiliki signifikansi metodologis yang
sama dengan kritik sanad, beberapa sarjana seperti Jonathan Brown dan

Wael Hallag telah mengidentifikasi bahwa dalam praktik historis ilmu

hadits, kritik sanad mendominasi, dengan kritik matan sering kali

% |bn Rajab al-Hanbali, Sharh 'llal al-Tirmidhi, ed. Nur al-Din 'lItr (Damascus: Dar al-
Mallah, 1978), vol. 1, 337-340.

27 Al-Khatib al-Baghdadi, al-Kifayah, 432-434.

28 Al-Suyuti, Jalal al-Din, Tadrib al-Rawi fi Sharh Tagrib al-Nawawi (Cairo: Dar al-Turath,
1972), vol. 1, 252-255.

29 Salah al-Din al-Idlibi, Manhaj Nagd al-Matn 'inda 'Ulama’ al-Hadith al-Nabawi (Beirut:
Dar al-Afag al-Jadidah, 1983), 302-304.

% 1bid., 307-309.

3L 1bn Qayyim al-Jawziyyah, Al-Manar al-Munif fi al-Sahih wa al-Da'if, ed. 'Abd al-Fattah
Abu Ghuddah (Aleppo: Maktab al-Matbu'at al-Islamiyyah, 1970), 49-52.



17

disubordinasikan atau diterapkan secara implisit.3? Observasi ini menjadi
penting dalam konteks analisis hadits Raudhah, di mana aspek matan
memiliki implikasi substantif terhadap praktik keagamaan.

3. Aplikasi Metodologi Kritik Hadits pada Hadits Raudhah

Dalam menerapkan metodologi kritik hadits terhadap hadits Raudhah

(sl (=l (e dlay) ot 15 (5 W), penelitian ini mengadopsi pendekatan

isnad-cum-matn yang diadvokasi oleh Harald Motzki dan Mohammad Fadel.

Pendekatan ini mengintegrasikan kritik sanad dan matan dalam kerangka

analitis terpadu, memungkinkan evaluasi yang lebih komprehensif dan nuansa

terhadap autentisitas hadits.
Analisis terhadap hadits Raudhah akan dilakukan melalui beberapa
tahap:

a. Kompilasi dan kategorisasi jalur periwayatan: Tahap ini melibatkan
pengumpulan semua jalur periwayatan hadits Raudhah dari sumber-sumber
primer, dan kategorisasinya berdasarkan perawi kunci (common link) dan
jalur transmisi.>*

b. Analisis biografis perawi: Tahap ini melibatkan evaluasi sistematis terhadap
kredibilitas setiap perawi dalam rantai transmisi berdasarkan Kkriteria 'adalah
dan dhabt, dengan merujuk pada literatur rijal klasik seperti karya lbn Hajar,
al-Mizzi, dan al-Dhahabi.3®

c. Analisis struktur isnad: Tahap ini melibatkan evaluasi terhadap
ketersambungan sanad dan identifikasi pola transmisi, termasuk single

strands, common links, dan partial common links, sebagaimana

32 Jonathan A.C. Brown, "How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism and Why
It's So Hard to Find," Islamic Law and Society 15, no. 2 (2008): 143-184; Wael B. Hallag, Authority,
Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 18-21.

33 Harald Motzki, "Dating Muslim Traditions: A Survey," Arabica 52, no. 2 (2005): 204-253;
Mohammad Fadel, "Ibn Hajar's Hady al-Sari: A Medieval Interpretation of the Structure of al-
BukharT's al-Jami' al-Sahth: Introduction and Translation,” Journal of Near Eastern Studies 54, no.
3(1995): 161-197.

34 G.H.A. Juynboll, Encyclopedia of Canonical Hadith (Leiden: Brill, 2007), XXiv-Xxxv.

% |bn Hajar al-'Asgalani, Tahdhib al-Tahdhib (Hyderabad: Da'irat al-Ma‘arif al-Nizamiyyah,
1325 H), vol. 1, 3-5; Jamal al-Din al-Mizzi, Tahdhib al-Kamal fi Asma' al-Rijal (Beirut: Mu'assasat
al-Risalah, 1980); Shams al-Din al-Dhahabi, Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, 1963).



18

diformulasikan dalam metodologi G.H.A. Juynboll dan dikembangkan lebih
lanjut oleh Harald Motzki.3®

d. Analisis komparatif matan: Tahap ini melibatkan perbandingan sistematis
berbagai redaksi matan hadits Raudhah untuk mengidentifikasi variasi
tekstual dan pola perkembangan redaksional.*’

e. Evaluasi penilaian ulama hadits: Tahap ini melibatkan analisis Kkritis
terhadap penilaian ulama hadits klasik dan kontemporer terhadap hadits
Raudhah, serta metodologi yang mereka terapkan dalam penilaian
tersebut.®

Melalui pendekatan multi-dimensi ini, penelitian bertujuan untuk
menghasilkan evaluasi komprehensif terhadap autentisitas hadits Raudhah yang
mempertimbangkan baik aspek sanad maupun matan, serta konteks historis dan
intelektual yang lebih luas.

4. Spektrum Pendekatan dalam Studi Hadits Kontemporer

Studi hadits kontemporer ditandai oleh keberagaman pendekatan
metodologis, yang secara garis besar dapat diklasifikasikan dalam spektrum
dari tradisionalis ke revisionis, dengan berbagai posisi antara keduanya.*

a. Pendekatan Tradisionalis

Pendekatan tradisionalis, yang diwakili oleh sarjana seperti
Muhammad Mustafa al-A'zami dan Muhammad Zubayr Siddiqi,
mempertahankan reliabilitas fundamental sistem isnad dan metodologi

kritik hadits klasik.*® Pendekatan ini cenderung menerima hasil evaluasi

3% G.H.A. Juynboll, "Some Isnad-Analytical Methods Illustrated on the Basis of Several
Woman-Demeaning Sayings from Hadith Literature," Al-Qantara 10, no. 2 (1989): 343-384; Harald
Motzki, "The Murder of Ibn Abi I-Hugayqg: On the Origin and Reliability of Some Maghazi-
Reports," in The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources, ed. Harald Motzki (Leiden:
Brill, 2000), 170-239.

37 Harald Motzki, Nicolet Boekhoff-van der Voort, and Sean W. Anthony, Analysing Muslim
Traditions: Studies in Legal, Exegetical and Maghazi Hadith (Leiden: Brill, 2010), 47-49.

38 Muhammad Ibrahim al-Tuwaijiri, "Al-Ahadits al-Waridah fi Fadha'il al-Masjid al-Nabawi:
Jam'an wa Dirasatan" (PhD diss., Universitas Islam Madinah, 2018), 205-208.

3% Herbert Berg, The Development of Exegesis in Early Islam: The Authenticity of Muslim
Literature from the Formative Period (London: Routledge, 2000), 6-15.

40 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Early Hadith Literature (Indianapolis:
American Trust Publications, 1978), 305-307.



19

ulama klasik terhadap hadits-hadits spesifik, termasuk hadits Raudhah, dan
memandang skeptisisme akademik Barat sebagai berakar pada bias
orientalis dan ketidakpahaman terhadap kompleksitas metodologis tradisi
hadits.*

b. Pendekatan Revisionis

Pendekatan revisionis, yang diasosiasikan dengan sarjana seperti
Joseph Schacht dan G.H.A. Juynboll, mengajukan skeptisisme fundamental
terhadap reliabilitas sistem isnad dan metodologi kritik hadits klasik.
Schacht, misalnya, berargumen bahwa banyak isnad dikonstruksi secara
retrospektif, dengan menciptakan rantai otoritas untuk doktrin yang
berkembang pada periode kemudian.*® Dalam kerangka ini, hadits Raudhah,
seperti hadits-hadits lain tentang keutamaan tempat, akan dipandang dengan
skeptisisme sebagai produk dari perkembangan doktrin pada periode pasca-
Nabi.

c. Pendekatan Tengah (Middle-path Approach)

Antara kedua ekstrem ini, berkembang pendekatan tengah yang
diwakili oleh sarjana seperti Fazlur Rahman, Mohammad Fadel, dan Harald
Motzki.** Pendekatan ini mengakui nilai metodologis tradisi kritik hadits
klasik sambil mengintegrasikan wawasan dari metode historis-kritis
modern.* Motzki, misalnya, telah mengembangkan metode isnad-cum-

matn yang menggunakan analisis kombinasi sanad dan matan untuk

41 Muhammad Mustafa al-A'zami, On Schacht's Origins of Muhammadan Jurisprudence
(Oxford: Oxford Centre for Islamic Studies, 1996), 154-169; Muhammad Zubayr Siddiqi, Hadith
Literature, 113-115.

42 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Clarendon Press,
1950), 163-175; G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and
Authorship of Early Hadith (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), 179-180.

43 Schacht, The Origins, 171-172.

4 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 43-45; Mohammad Fadel, "The Criteria of Authentic
Transmission in Sunni Hadith Criticism: Continuity and Innovation," Journal of the American
Oriental Society 139, no. 1 (2019): 21-37; Harald Motzki, "The Question of the Authenticity of
Muslim Traditions Reconsidered: A Review Acrticle," in Method and Theory in the Study of Islamic
Origins, ed. Herbert Berg (Leiden: Brill, 2003), 211-257.

45 Fadel, "The Criteria of Authentic Transmission," 24-26.



20

mengevaluasi hadits, yang telah menunjukkan bahwa beberapa korpus
hadits memiliki akar historis lebih awal daripada yang diklaim oleh sarjana
revisionis.*®

Penelitian ini mengadopsi posisi yang terinformasi oleh pendekatan
tengah ini, mengakui nilai metodologis tradisi kritik hadits klasik sambil
tetap terbuka terhadap wawasan dari pendekatan historis-kritis modern.
Kerangka ini memungkinkan evaluasi yang lebih nuansa terhadap hadits
Raudhah, yang mempertimbangkan baik dimensi historis maupun normatif.

5. Implikasi Teoretis dan Praktis

Hasil analisis kritis terhadap autentisitas hadits Raudhah memiliki
implikasi penting baik dalam domain teoretis maupun praktis.
a. Implikasi Teoretis

Dalam domain teoretis, penelitian ini berkontribusi pada diskursus
yang lebih luas tentang metodologi kritik hadits dan status epistemologis
hadits sebagai sumber pengetahuan Islam. Khususnya, analisis terhadap
hadits Raudhah menawarkan studi kasus spesifik tentang bagaimana
metodologi kritik hadits dapat diterapkan pada hadits yang memiliki
implikasi doktrinal dan praktikal signifikan.*

Lebih lanjut, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman tentang
bagaimana konsep spasial sakral dalam Islam dikonstruksi dan dilegitimasi
melalui tradisi hadits. Analisis terhadap hadits Raudhah memungkinkan
eksplorasi tentang bagaimana ruang fisik dalam tradisi Islam memperoleh
signifikansi spiritual melalui asosiasi tekstual dengan sumber-sumber
otoritatif.48

b. Implikasi Praktis

46 Motzki, "Dating Muslim Traditions," 225-230.

47 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World
(Oxford: Oneworld Publications, 2009), 267-270.

48 Nevin Reda, "The Place of the Raudah in the Development of Sacred Space in Islam,” The
Muslim World 108, no. 2 (2018): 336-359.



21

Dalam domain praktis, hasil penelitian memiliki implikasi
signifikan bagi praktik keagamaan umat Islam, khususnya terkait ibadah di
Masjid Nabawi. Evaluasi kritis terhadap autentisitas hadits Raudhah dapat
menginformasikan bagaimana umat Muslim, khususnya jamaah haji dan
umrah Indonesia, memahami dan mengamalkan praktik ibadah di area
tersebut.*®

Lebih lanjut, hasil penelitian dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan panduan dan kebijakan terkait pengelolaan akses ke area
Raudhah, yang saat ini menjadi salah satu titik terpadat di Masjid Nabawi
selama musim haji dan umrah. Pemahaman yang lebih nuansa tentang basis
tekstual praktik ini dapat memfasilitasi pendekatan yang lebih berbasis

pengetahuan dalam perencanaan dan pengelolaan tempat-tempat suci.>

6. Kerangka Analitis Terpadu

Berdasarkan elaborasi di atas, penelitian ini menerapkan kerangka
analitis terpadu yang mengintegrasikan: (1) metodologi kritik sanad dan matan
klasik, (2) pendekatan isnad-cum-matn kontemporer, dan (3) analisis implikasi
teoretis dan praktis. Kerangka ini memungkinkan evaluasi komprehensif
terhadap autentisitas hadits Raudhah yang mempertimbangkan dimensi historis,
metodologis, dan praktikalnya.

Diagram Kerangka Pemikiran

4 Shadig Hasanuddin, "Persepsi dan Praktik Jamaah Haji Indonesia terhadap Shalat di Area

Raudhah" (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), 62-65.

50 Abdullah Rahim, "Manajemen Akses Raudhah bagi Jamaah Haji dan Umrah: Studi Kasus

Masjid Nabawi 2018-2022," Jurnal Manajemen Haji dan Umrah 3, no. 2 (2022): 117-120.



22

DIAGRAM KERANGKA PEMIKIRAN

Hadits Raudhah

@iall =l ) e diag ) 5 ey S O Loy

5 i
Kritik Sanad Kritik Matan Konteks Historis
- Ittisal al-sanad + Konsistensi dengan Al-Qur'an « Periode periwayatan
« 'Adalah al-rawi + Konsistensi dengan hadits mutawatir « Konteks sosio-politik
« Dabt al-rawi + Konsistensi dengan fakta historis « Perkembangan konsep Raudhah
+ 'Adam al-shudhadh « Rasionalitas
+ '‘Adam al-'illah » Karakteristik linguistik

G.

h 4

Metodologi Integratif
« Isnad-cum-matn analysis
« Analisis jaringan periwayatan

+ Komparasi varian redaksional

Perspektif Ulama Implikasi
+ Ulama klasik « Teoretis: Epistemologi hadits
+ Ulama kontemporer « Praktis: Pengamalan ibadah

+ Komparasi metodologis

Kesimpulan Analitis

- Status autentisitas hadits
+ Rekomendasi metodologis
+ Implikasi praktis

Dengan kerangka pemikiran ini, penelitian bertujuan untuk
menghasilkan evaluasi yang komprehensif, metodologis, dan kontekstual
terhadap autentisitas hadits Raudhah, yang mempertimbangkan berbagai
dimensi relevan dan implikasinya bagi diskursus akademik dan praktik

keagamaan.

Sistimatika Penelitian

Penelitian berjudul "Autentisitas Hadits Raudhah dalam Perspektif Iimu

Kritik Hadits: Telaah Metodologis terhadap Jalur Periwayatan dan Aplikasinya™ ini

disusun dalam lima bab yang saling berkaitan dan terstruktur secara sistematis

untuk menjawab rumusan masalah yang telah ditetapkan. Bab | merupakan



23

Pendahuluan yang menyajikan latar belakang masalah yang menguraikan fenomena
jutaan umat Muslim yang berusaha melaksanakan ibadah di area Raudhah
berdasarkan hadits yang menyatakan keutamaannya, mengidentifikasi kesenjangan
penelitian dalam kajian otentisitas hadits tersebut, serta memaparkan rumusan
masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, dan tinjauan pustaka atas penelitian-
penelitian terdahulu yang relevan namun belum mengeksplorasi secara spesifik
validitas hadits Raudhah melalui pendekatan kritik hadits yang komprehensif.

Bab Il berisi Kajian Teoretis yang mengeksplorasi fondasi epistemologis ilmu
kritik hadits, metodologi evaluasi sanad dan matan, serta kerangka konseptual
penelitian yang mengintegrasikan pendekatan klasik dan kontemporer dalam studi
hadits, dengan elaborasi mendalam tentang konsep 'adalah, dhabt, ittisal al-sanad,
syadz, 'illah, serta berbagai pendekatan dalam studi hadits dari tradisionalis hingga
revisionis, dan bagaimana pendekatan isnad-cum-matn yang dikembangkan oleh
sarjana kontemporer dapat diaplikasikan untuk menganalisis hadits Raudhah secara
komprehensif. Bab ini menjadi basis teoretis yang kokoh bagi kerangka analisis
pada bab-bab selanjutnya, sekaligus menjadi parameter untuk membaca dan
memahami data penelitian secara kritis dan kontekstual.

Bab I11 menguraikan Metodologi Penelitian yang mencakup desain penelitian
kualitatif dengan pendekatan historis-kritis dan filologis, sumber data primer
berupa kitab-kitab hadits kanonik dan non-kanonik yang memuat hadits Raudhah
serta literatur biografis perawi (kutub al-rijal), teknik pengumpulan data melalui
penelusuran dokumentasi dan analisis tekstual, serta metode analisis data yang
mengintegrasikan analisis sanad (dengan fokus pada ketersambungan dan
kredibilitas perawi), analisis matan (dengan fokus pada variasi redaksional dan
konsistensi internal-eksternal), serta analisis komparatif terhadap penilaian ulama
klasik dan kontemporer. Bab ini juga menguraikan tahapan penelitian dan
parameter evaluasi yang digunakan untuk menilai otentisitas hadits Raudhah secara
sistematis dan terukur.

Bab IV memuat Hasil Penelitian dan Pembahasan yang terbagi dalam
beberapa subbab sesuai dengan rumusan masalah, dimulai dengan analisis

komprehensif terhadap kualitas sanad hadits Raudhah melalui penelusuran jalur-



24

jalur periwayatan dalam berbagai koleksi hadits primer, identifikasi dan evaluasi
variasi redaksional matan hadits serta implikasinya terhadap penilaian otentisitas,
aplikasi sistematis metodologi kritik hadits klasik terhadap hadits Raudhah,
komparasi pandangan dan penilaian ulama hadits dari berbagai periode, hingga
elaborasi implikasi teoretis hasil analisis dalam konteks pengembangan metodologi
kritik hadits dan implikasi praktisnya bagi pengamalan keagamaan umat Islam,
khususnya jamaah haji dan umrah Indonesia. Pada bab ini, setiap aspek analisis
didukung dengan data tekstual, bagan jalur periwayatan, dan argumentasi Kritis
yang memungkinkan pembaca untuk memahami kompleksitas penilaian otentisitas
hadits Raudhah secara komprehensif.

Bab V merupakan Penutup yang terdiri dari kesimpulan sebagai jawaban atas
rumusan masalah berdasarkan temuan penelitian, dengan menyajikan penilaian
akhir tentang status otentisitas hadits Raudhah dari perspektif ilmu kritik hadits,
serta implikasi temuan tersebut baik secara teoretis maupun praktis; diikuti dengan
rekomendasi yang ditujukan kepada berbagai pihak seperti peneliti hadits, otoritas
keagamaan, penyelenggara haji dan umrah, serta jamaah Muslim secara umum,
untuk memanfaatkan hasil penelitian ini dalam pengembangan studi hadits dan
praktik keagamaan yang lebih berbasis pengetahuan dan metodologis. Bagian akhir
dari tesis ini dilengkapi dengan daftar pustaka yang komprehensif serta lampiran-
lampiran yang relevan seperti skema jalur periwayatan lengkap, tabel komparasi
variasi redaksional, dan dokumentasi penilaian ulama terhadap hadits Raudhah dari

berbagai periode.



