DINDIN SOLAHUDIN
RIFKI ROSYAD

TRANSFORMASI

STRATEGI DAKWAH
PESANTREN JAWA BARAT
DI ERA DIGITAL

#ﬁ%

GUNUNG DJATI PUBLISHING
2025




Transformasi Strategi Dakwah Pesantren

Jawa Barat di Era Digital

Dindin Solahudin

Rifki Rosyad

GUNUNG DJATI PUBLISHING
2025



Pasal 44

@)

)

Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumbkan atau
memperbanyak suatu ciptaan atau memberi izin untuk itu,
dipidana dengan pidana penjara paling lama 7 (tujuh) tahun dan
atau denda paling banyak Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah)
Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan,
mengedarkan atau menjual kepada umum suatu ciptaan atau
barang hasil pelanggaran hak cipta sebagaimana dimaksud dalam
ayat (1), dipidana dengan pidana paling lama 5 (lima) tahun dan
atau denda paling banyak Rp 50.000.000,00 (lima puluh juta

rupiah).



Transformasi Strategi Dakwah Pesantren Jawa
Barat di Era Digital

Penulis:

Dindin Solahudin
Rifki Rosyad

Editor:

M. Taufig Rahman

Ucep Hermawan

Desain Sampul & Tata Letak:

Muhammad Haikal As-Shidqi

ISBN

Diterbitkan Oktober 2025
Oleh:

Gunung Djati Publishing

Kampus Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati J1.
A.H. Nasution No. 105 Cibiru Bandung

Email: adminpuslitpen@uinsgd.ac.id

Cetakan Pertama, 2025 Hak Cipta dilindugi Undang-
Undang

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.


mailto:adminpuslitpen@uinsgd.ac.id

KATAPENGANTAR

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, dan
hidayah-Nya sehingga buku ini, Transformasi Strategi Dakwah Pesantren
Jawa Barat di Era Digital, dapat diselesaikan dengan baik. Buku ini lahir dari
keprihatinan sekaligus optimisme terhadap dinamika dakwah Islam di tengah
gelombang revolusi digital yang semakin kuat. Di era di mana batas-batas
ruang dan waktu kian kabur, pesantren—sebagai institusi pendidikan Islam
tertua dan paling berakar dalam sejarah bangsa Indonesia—dihadapkan pada
tantangan besar. bagaimana tetap relevan, adaptif, dan mampu
mempertahankan nilai-nilai luhur keislaman di tengah derasnya arus

perubahan sosial, budaya, dan teknologi.

Gagasan penulisan buku ini berangkat dari keyakinan bahwa dakwah,
sebagai jantung dari misi keislaman, selalu bersifat dinamis. la tidak bisa
dipahami sebagai aktivitas statis yang berhenti pada bentuk-bentuk tradisional
seperti pengajian, ceramah, atau majelis taklim, melainkan sebagai gerakan
sosial dan kultural yang terus mencari bentuk baru sesuai konteks zaman.
Dakwah tidak hanya berbicara tentang “apa” yang disampaikan, tetapi juga
“bagaimana” dan “melalui apa” pesan keagamaan itu disampaikan agar
mampu menyentuh kesadaran umat secara lebih luas dan mendalam. Dalam
konteks inilah, transformasi strategi dakwah pesantren menjadi keniscayaan,
bukan pilihan.

Pesantren memiliki kekayaan spiritual, intelektual, dan sosial yang luar
biasa. la telah berfungsi sebagai pusat penyebaran ilmu, pembinaan moral,
serta penguatan karakter bangsa. Namun, di tengah perubahan zaman yang

begitu cepat, pesantren tidak boleh terjebak dalam romantisme masa lalu.

Vi



la perlu terus mengaktualisasikan peran dan fungsinya agar mampu menjawab
tantangan zaman. Kemajuan teknologi informasi menuntut pesantren untuk
bertransformasi—tidak meninggalkan tradisi, tetapi menghidupkannya dalam
ruang digital. Transformasi inilah yang menjadi fokus utama pembahasan

buku ini.

Sebagai penulis, kami berangkat dari pengalaman empiris di lapangan
yang memperlihatkan betapa beragamnya respons pesantren terhadap
perkembangan teknologi digital. Ada pesantren yang telah jauh melangkah
dalam memanfaatkan media sosial untuk dakwah dan pendidikan,
membangun kanal YouTube, mengelola website interaktif, bahkan
meluncurkan aplikasi keagamaan. Namun ada pula pesantren yang masih
memandang teknologi digital dengan curiga, khawatir bahwa modernisasi
akan merusak kesucian nilai-nilai tradisional mereka. Fenomena inilah yang
menggugah kami untuk menyelidiki lebih dalam bagaimana proses adaptasi,
resistensi, dan inovasi dakwah berlangsung di lingkungan pesantren Jawa
Barat—sebuah wilayah yang dikenal memiliki jumlah pesantren terbanyak di

Indonesia sekaligus menjadi barometer keagamaan nasional.

Penulisan buku ini didasarkan pada kerangka teoritis yang kuat dan
pendekatan multidisipliner. Kami memadukan perspektif komunikasi dakwabh,
teori adopsi teknologi, teori media baru, serta teori pembelajaran sosial dan
sosialisasi digital. Pendekatan ini kami gunakan untuk memahami dakwah
bukan hanya sebagai aktivitas keagamaan, tetapi juga sebagai fenomena
komunikasi, pendidikan, dan transformasi sosial. Dakwah digital, dalam
pandangan kami, merupakan ruang perjumpaan antara iman dan teknologi;
antara teks dan konteks; antara tradisi dan inovasi. la menuntut keterampilan
baru, literasi baru, bahkan etika baru bagi para da’i dan lembaga pesantren

yang ingin tetap eksis dan berpengaruh.

vii



Dalam proses penulisan buku ini, kami menemukan bahwa
keberhasilan pesantren dalam melakukan transformasi dakwah digital tidak
hanya bergantung pada akses teknologi, tetapi juga pada kepemimpinan, visi
kelembagaan, dan kesiapan kultural. Pesantren yang dipimpin oleh kiai
dengan pandangan terbuka terhadap perubahan cenderung lebih cepat
beradaptasi dan lebih kreatif dalam memanfaatkan media digital. Sebaliknya,
pesantren yang masih memandang teknologi sebagai ancaman cenderung
tertinggal dalam arus perubahan. Oleh karena itu, transformasi dakwah tidak
dapat dilepaskan dari transformasi pola pikir—dari pola pikir reaktif menjadi
proaktif, dari mempertahankan bentuk lama menuju menghidupkan nilai-nilai

lama dengan cara baru.

Buku ini diharapkan dapat menjadi kontribusi akademik sekaligus
praktis bagi dunia dakwah pesantren. Secara akademik, buku ini menawarkan
kerangka teoretis dan analisis empiris tentang bagaimana dakwah pesantren
dapat dipahami dalam konteks masyarakat informasi. Secara praktis, buku ini
memberikan rekomendasi strategis bagi pengelola pesantren, para da’i, dan
pembuat kebijakan untuk mengembangkan strategi dakwah yang relevan di
era digital. Kami percaya bahwa pesantren memiliki potensi besar untuk
menjadi pelopor dakwah digital yang moderat, berimbang, dan berkarakter,

asalkan mampu memanfaatkan teknologi dengan visi spiritual yang jelas.

Kami juga ingin menegaskan bahwa digitalisasi dakwah bukan
semata-mata urusan teknis, tetapi urusan moral dan teologis. Teknologi
hanyalah sarana; tujuan akhirnya tetaplah menyebarkan nilai-nilai Islam yang
membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). Dunia digital
tidak boleh menjadi ruang yang kosong dari nilai. Justru di sanalah dakwah
pesantren menemukan relevansinya yang baru: mengisi ruang maya dengan

makna, menebar kedamaian di tengah konflik wacana, dan menanamkan nilai

viii



akhlak di tengah budaya instan dan dangkal. Di sinilah letak pentingnya
dakwah pesantren di abad ke-21 — bukan sekadar mempertahankan
eksistensi, tetapi menghadirkan spiritualitas yang menyejukkan di dunia yang

semakin bising.

Kami menyadari bahwa buku ini masih jauh dari sempurna. Setiap
upaya akademik selalu merupakan kerja terbuka yang membutuhkan masukan,
kritik, dan dialog berkelanjutan. Namun kami berharap karya ini dapat
menjadi pijakan awal bagi kajian-kajian berikutnya tentang dakwah digital,
khususnya yang berakar pada tradisi pesantren. Masih banyak ruang untuk
penelitian lanjutan, baik yang bersifat komparatif antar daerah maupun yang
lebih mendalam pada aspek teologis, sosiologis, dan psikologis dari

transformasi dakwah pesantren.

Ucapan terima kasih yang tulus kami sampaikan kepada para kiai,
ustaz, dan santri di berbagai pesantren Jawa Barat yang telah membuka ruang
dialog, memberikan informasi, dan berbagi pengalaman selama proses
penelitian dan penulisan buku ini. Tanpa keterbukaan dan semangat mereka,
buku ini tidak akan pernah terwujud. Terima kasih juga kepada kolega
akademisi di lingkungan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Dijati
Bandung yang telah memberikan masukan konseptual dan dorongan moral
selama proses penyusunan naskah ini. Tak lupa kami berterima kasih kepada
Gunung Djati Publishing yang dengan penuh dedikasi telah menerbitkan buku
ini sebagai bagian dari komitmen untuk memperkaya khazanah literatur

keislaman dan keilmuan di Indonesia.

Akhirnya, kami persembahkan karya ini sebagai bentuk ikhtiar kecil
dalam menghidupkan semangat dakwah yang kontekstual dan transformatif.
Semoga buku ini dapat menginspirasi para pendidik, peneliti, aktivis dakwabh,

dan pengambil kebijakan untuk terus mengembangkan dakwah yang kreatif,

iX



berakar pada nilai, dan terbuka pada inovasi. Harapan kami sederhana: agar
pesantren tetap menjadi menara cahaya di tengah dunia yang kian gelap oleh
disinformasi dan krisis moral; agar dakwah pesantren tetap menjadi suara
penuntun bagi generasi yang sedang mencari arah di tengah kebingungan

Zaman.

Dengan semangat tersebut, kami mengajak semua pihak untuk
bersama-sama menguatkan dakwah pesantren sebagai kekuatan moral
bangsa—sebuah dakwah yang berpijak pada ilmu, bernafas dengan
keikhlasan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Semoga Allah Swt.

meridai setiap langkah kecil dalam perjalanan panjang ini.

Bandung, Oktober 2025

Penulis



DAFTAR ISI

KATAPENGANTAR . ...ttt Vi
DAFTAR ISH ..t Xi
DAFTAR GAMBAR.......oi ittt Xiv
BAGIAN | PENDAHULUAN ... ..ot 1
BAGIAN II FONDASI TEORITIS DAKWAH DAN KOMUNIKASI......... 7
A, Teori Komunikasi DakWah............ccccoeiiiiiiiiiiiiecieiescese s 7
B. Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory) ..........ccceevevvevunnee. 11
C. Teori PendidiKan AQama .........ccccueveierieniieiiseseeeeee e 16

BAGIAN Ill DAKWAH DALAM ERA DIGITAL DAN MEDIA BARU . 22

A.  Teori AAopsi TEKNOIOGI ......c.eiverieeieiieiiee e 22
B. Teori Media Baru (New Media Theory) .......ccocvvrieieiinenenene s 27
C. Teori Sosialisasi Digital............cccccoviiiiiiiiiiiicce e 32
D. Teori Masyarakat INfOrmasi ...........ccccevvieeiieii e 37

BAGIAN IV DAKWAH DI TENGAH GLOBALISASI DAN

TRANSFORMASI SOSIAL ...t 45
A. Teori Keseimbangan Tradisi dan Modernitas.............cccoeverenirennennn. 45
B. Teori Globalisasi dan Dakwah ... 50
BAGIANV POTRET TIGA PESANTREN DI JAWA BARAT ................. 56
A. Profil Pesantren Al-FUrqon Garut ..........ccoceeveveienenencne s, 56
B. Profil Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya. .............cccccceeivvennnnnne 58

Xi



C. Profil Pesantren Yaspida Sukabumi ............cccccocevvievveiesiese e 60

BAGIAN VI ADAPTASI DAN TRANSFORMASI STRATEGI DAKWAH

DI ERADIGITAL ..ottt 63
A. Perubahan Paradigma Dakwah di Lingkungan Pesantren................. 63
B. Adaptasi Kelembagaan dan Kurikulum Digital .............ccccoevvvinnnns 74
C. Transformasi Budaya Santri...........ccooeereiieninie s 85
D. Dinamika Adaptasi di Tiga Pesantren ............cccooveverververesieeseenenn, 91

BAGIAN VII PEMANFAATAN TEKNOLOGI DIGITAL DALAM

DAKWAH PESANTREN ...t 109
A. Platform Digital yang Digunakan ............cccccccevieiiviieiiieieeiesiennns 109
B. Strategi Produksi dan Distribusi Konten Dakwah ............cccccccoo..... 120
C. Kireativitas Santri dalam Media Dakwah ............cccccooiiiiiiiiinnnn. 131
D. Efektivitas Komunikasi Dakwah Digital.............ccccocoviniiiiinnnnnnn. 138

BAGIAN VIII TANTANGAN DAN PELUANG DAKWAH DIGITAL

PESANTREN.......ooiiiiiiei e 150
A.  Tantangan INternal..........ccooeiieiieie i 150
B. Tantangan EKSternal ... 160
C.  Peluang StrategiS........ccceiverieiieiiere e esis e 170
D. Studi Komparatif Peluang dan Tantangan...........c.ccccecevvereneneennnn. 180

BAGIAN IX DAMPAK PENGGUNAAN TEKNOLOGI DIGITAL

TERHADAP KEBERMAKNAAN DAKWAH.......cccoooiiiiiiieniiisieienns 192
A. Dampak terhadap Santri..........ccoooveiiiiiiniie 192
B. Dampak terhadap Pesantren..........cccocveevieiiiiiieie e 201

xii



C. Dampak terhadap Masyarakat.............cccccevvereriieiieeiesiesieese e

D. Dimensi Spiritual dan Sosial Dakwah Digital.............cccoccoeninennnne.

BAGIAN X PENUTUP ..o

DAFTAR PUSTAKA

Xiii



DAFTAR GAMBAR

Figure L AI-FUrgon Garul.........ccooeieriienieeiesee e 57
Figure 2 Persis 67 BENGA..........cccoviieiieiice e 59
Figure 3 Yaspida SUKaDUMI..........ccocoveiiiiiicc e 61
Figure 4 kanal YouTube pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut......... 64
Figure 5 PersiS BENGA..........coeieiiiiiiiieiieeee e 65
Figure 6 pesantren Yaspida SUKabUMI ........c.ccoeeiviiiiicnecie e 66
Figure 7 mengelola konten YouTube dan Instagram di Pesantren Al-Furgon

Muhammadiyah GarUt ...........cccoiiiiiiiiiiecese e 75
Figure 8 literasi digital di pesantren PErsSiS ..........coovvririeieneienesesceeees 79

Figure 9 Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen dakwah

DErbasIS KOMUNITAS ........ooviiiiiiiiiicieee s 84
Figure 10 Kanal Youtube Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut ......110
Figure 11 Santri Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media............... 117

Figure 12 Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah diakses

seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal ...............ccceeeivieirinennnnne. 118

Xiv



BAGIAN I
PENDAHULUAN

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas di Indonesia,
telah memainkan peran penting dalam membentuk karakter bangsa sekaligus
menjadi pusat penyebaran ajaran Islam. Sejak awal kemunculannya, pesantren
tidak hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai
ruang pembinaan moral dan akhlak bagi generasi muda Muslim. Dalam
perkembangannya, pesantren meluas dari sekadar institusi pendidikan formal
menjadi pusat dakwah yang menjangkau seluruh lapisan masyarakat (Figih
2022). Melalui pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan
budaya lokal, pesantren mampu menjadi garda terdepan dalam menghadapi

dinamika zaman.

Namun, dalam konteks menyongsong abad baru, pengamatan seperti
yang disampaikan oleh Syaikh Gazali mengingatkan akan tantangan besar
yang masih dihadapi umat Islam. Syaikh Gazali sendiri terlibat dalam
beberapa kegiatan kecil untuk menyambut datangnya era baru dan menghadiri
berbagai acara perayaan yang bertujuan mensyukuri pencapaian masa lalu
(Solahudin 2020). Meskipun demikian, ia merasa prihatin dengan cara
sebagian umat Islam mengucapkan selamat tinggal pada abad yang akan
berlalu dan menyambut abad baru. Perayaan-perayaan tersebut, menurutnya,
sering kali justru mencerminkan kelemahan, keterbelakangan, dan
ketidakberdayaan umat Islam di tengah laju perubahan zaman yang sangat
pesat. la mengingatkan bahwa tanpa upaya serius untuk mengatasi kelemahan

mendasar yang telah lama mengakar, umat Islam berisiko kehilangan



momentum untuk memberikan kontribusi bermakna pada abad yang akan
datang (Solahudin 2020).

Dalam pandangan Syaikh Gazali, perjalanan dakwah Islam telah
memasuki abad ke-15, dihitung sejak awal kerasulan Nabi Muhammad
(Baharuddin 2021). Baginya, kelahiran dakwah bertepatan dengan turunnya
wahyu pertama dalam Al-Quran, sehingga usia dakwah Islam identik dengan
usia kenabian dan kerasulan Nabi Muhammad. Hal ini mencerminkan
kedewasaan spiritual umat Islam yang seharusnya menjadi modal besar untuk
menghadapi tantangan modernitas (Daniel Rusyad, Kom, and Sos 2022).
Namun, seperti pesan yang juga diusung pesantren dalam fungsinya sebagai
pusat pembaruan moral dan intelektual, Syaikh Gazali menegaskan perlunya
umat Islam memperbarui visi dakwahnya. Dalam konteks milenium ketiga,
pembaruan ini menjadi sangat penting agar umat Islam tidak hanya mampu
beradaptasi dengan perubahan zaman, tetapi juga tetap relevan dan
berkontribusi signifikan dalam membangun peradaban global yang lebih baik
(Solahudin 2020).

Syaikh Gazali juga memperingatkan bahwa kegagalan da’i untuk
menyampaikan ajaran Islam secara benar dan moderat dapat merusak upaya
membangun Islam yang moderat. Alih-alih memberikan pelayanan yang baik
(Y\~ul3) bagi Islam, pendekatan yang tidak tepat justru berpotensi
menampilkan wajah Islam yang keras dan menakutkan (¥ss& 1 2ew), Hal ini
dapat menjauhkan orang dari Islam, alih-alih menarik mereka. Sebaliknya,
dakwah yang moderat adalah dakwah yang setia pada prinsip-prinsip Islam
dan bergerak seiring dengan maqasid syariat (Solahudin 2023). Dakwah ini
tidak hanya menanamkan nilai-nilai Islam, tetapi juga berkontribusi pada
keberlanjutan bangsa dengan menciptakan harmoni antara agama dan
kehidupan modern.



Dalam hal ini, pesantren memiliki potensi besar untuk menjadi garda
terdepan dalam menyebarkan dakwah moderat. Dengan memperkuat
penguasaan ilmu keislaman dan keterampilan sosial para santri, pesantren
dapat melahirkan generasi da’i yang mampu menjawab tantangan zaman,
menjaga nilai-nilai Islam, sekaligus mempromosikan wajah Islam yang ramah,

inklusif, dan relevan dengan konteks global (Solahudin 2023).

Namun, perubahan zaman telah membawa dinamika baru yang
menuntut pesantren untuk terus beradaptasi. Di era digital saat ini, penyebaran
dakwah tidak lagi terbatas pada media konvensional seperti pengajian
langsung, ceramah di masjid, atau kitab kuning (Raya 2024). Teknologi digital
menghadirkan media baru yang menjadi sarana komunikasi utama bagi
masyarakat modern, terutama generasi muda (Green 2010). Fenomena ini
menuntut pesantren untuk memodifikasi strategi dakwahnya agar tetap relevan

dengan kebutuhan zaman.

Era digital menawarkan peluang sekaligus tantangan bagi dakwah
Islam. Di satu sisi, media digital memberikan akses yang luas dan cepat untuk
menyampaikan pesan agama kepada khalayak yang lebih besar (Tabassum and
Riaz 2024). Ceramah yang sebelumnya hanya didengar oleh jemaah lokal kini
dapat menjangkau audiens global melalui platform seperti YouTube,
Instagram, dan TikTok. Di sisi lain, keberadaan media digital juga membawa
risiko, seperti munculnya penyebaran paham radikal, konten yang

menyesatkan, atau bahkan material yang merusak moral.

Jawa Barat merupakan provinsi dengan jumlah pesantren terbanyak di
Indonesia, mencapai 12.121 pesantren. Jumlah ini dipengaruhi oleh berbagai
faktor, salah satunya adalah peran para alumni pesantren dan keturunan kiai
yang melanjutkan tradisi orang tua mereka dengan mendirikan pesantren baru

(Wardana and Hasibuan 2024). Sebagai provinsi dengan populasi Muslim

3



yang besar, pesantren-pesantren di Jawa Barat juga mengalami dampak dari
transformasi sosial dan teknologi (Kamal 2018). Hal ini menjadikan Jawa
Barat sebagai laboratorium menarik untuk mengamati bagaimana lembaga-
lembaga pendidikan Islam merespons perkembangan teknologi digital. Ada
pesantren yang telah berhasil memanfaatkan teknologi untuk mendukung
dakwah, tetapi ada pula yang masih gagap dalam mengintegrasikan teknologi

ke dalam sistem pendidikan dan dakwah mereka.

Di pesantren, penggunaan teknologi digital telah dilakukan dengan
berbagai cara. Sebagian pesantren menggunakan media sosial untuk
menyebarkan ceramah, memberikan pelajaran daring, atau bahkan
mempromosikan kegiatan-kegiatan pesantren (Mursidi et al. 2021). Beberapa
pesantren telah meluncurkan aplikasi berbasis Islam yang membantu santri
dan masyarakat umum mempelajari ajaran agama secara lebih interaktif
(Kardi et al. 2023). Namun, tidak semua pesantren memiliki akses yang sama
terhadap teknologi. Keterbatasan infrastruktur, kurangnya pelatihan teknologi,
dan kesenjangan digital menjadi tantangan besar bagi sebagian pesantren,
terutama yang berada di daerah terpencil.

Dalam konteks ini, transformasi strategi dakwah di era digital menjadi
isu yang sangat relevan untuk dikaji. Dakwah adalah inti dari misi pesantren,
dan keberhasilan atau kegagalannya sangat bergantung pada kemampuan
pesantren untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman (Mubarak et al.
2022). Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi sejauh mana pesantren
di Jawa Barat telah bertransformasi dalam strategi dakwah mereka, serta
mengevaluasi dampaknya terhadap efektivitas penyebaran nilai-nilai Islam di

era digital.

Urgensi penelitian ini semakin diperkuat oleh kenyataan bahwa

generasi muda, sebagai target utama dakwah, merupakan kelompok yang

4



paling terpapar oleh teknologi digital. Generasi ini tumbuh dalam budaya
digital yang sangat berbeda dengan generasi sebelumnya (Mubarak et al.
2022). Mereka lebih banyak menghabiskan waktu di media sosial,
mengandalkan internet untuk mencari informasi, dan memiliki preferensi
komunikasi yang sangat visual dan cepat. Dakwah yang tidak mampu
berbicara dalam bahasa generasi ini berisiko kehilangan relevansi dan daya
tarik (Kahfi and Mahmudi 2024).

Selain itu, munculnya dakwah digital juga menghadirkan tantangan
baru dalam aspek otentisitas dan otoritas (Mannerfelt 2023). Di era digital,
siapa pun dapat menjadi ustaz dengan memanfaatkan media sosial, tanpa
memiliki kredibilitas atau otoritas keilmuan yang memadai. Kondisi ini
menimbulkan kebingungan di kalangan masyarakat dan bahkan berpotensi
menyebarkan ajaran yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pesantren,
dengan tradisi keilmuan yang kuat, memiliki peluang besar untuk menjadi

penjaga otoritas dakwah di era digital (Johnston 2001).

Namun, untuk mewujudkan hal tersebut, pesantren harus mampu
mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan inovasi teknologi. Misalnya,
pesantren perlu mengembangkan program pelatihan digital bagi santri dan
ustaz, memperkuat literasi digital, serta membangun sistem pendukung yang
memungkinkan dakwah digital dilakukan secara profesional dan
berkelanjutan (Yang 2021).

Pesantren-pesantren di Jawa Barat telah menunjukkan inisiatif yang
menarik dalam hal ini. Pesantren Darul Hikmah di Bandung, misalnya, telah
memanfaatkan platform media sosial untuk menyebarkan ceramah dan
pelajaran agama secara daring. Pesantren Al-Muhajirin di Purwakarta
mengembangkan program pelatihan keterampilan berbasis teknologi bagi

santri (Thohir, Mulyana, and Hermawan 2024). Sementara itu, Pesantren

5



Yaspida di Sukabumi memanfaatkan aplikasi mobile untuk mendukung
pembelajaran agama. Studi ini akan menggali lebih dalam bagaimana

pesantren-pesantren tersebut mengelola transformasi strategi dakwah mereka.

Oleh karena itu, kajian tentang transformasi strategi dakwah pesantren
di era digital ini sangat penting dilakukan. Penelitian ini tidak hanya
memberikan wawasan tentang praktik terbaik dalam dakwah digital, tetapi
juga membantu pesantren lain yang ingin memulai perjalanan serupa. Dengan
memahami tantangan dan peluang yang ada, pesantren dapat merumuskan

strategi yang lebih efektif untuk menyebarkan nilai-nilai Islam di era digital.



BAGIAN 11
FONDASI TEORITIS DAKWAH DAN
KOMUNIKASI

A. Teori Komunikasi Dakwah

Teori komunikasi dakwah adalah sebuah pendekatan yang
menjelaskan bagaimana pesan agama disampaikan kepada audiens dan
bagaimana pesan tersebut diterima, dipahami, serta memengaruhi perilaku
masyarakat (Adeyemo 2014). Dalam konteks ini, dakwah tidak hanya
mencakup penyampaian pesan agama secara lisan melalui ceramah atau
pengajian, tetapi juga melalui berbagai medium komunikasi lainnya yang
berkembang seiring dengan kemajuan teknologi, seperti media sosial, aplikasi
pesan, dan platform digital. Teori komunikasi dakwah bertujuan untuk
memahami mekanisme komunikasi yang efektif dalam menyampaikan pesan
agama kepada audiens yang heterogen dan beragam, baik dalam konteks
sosial, budaya, maupun teknologi (Agustin et al. 2019).

Dalam teori komunikasi dakwah, sangat penting untuk memperhatikan
bagaimana proses komunikasi antara pendakwah (da'i) dengan audiens
berlangsung (Naqgiyah and Nurdin 2019). Pesan dakwah tidak hanya
disampaikan secara satu arah, tetapi juga melibatkan interaksi dua arah antara
pendakwah dan audiens. Interaksi ini penting karena dalam proses
komunikasi, audiens tidak hanya menerima pesan secara pasif, tetapi juga
memiliki kapasitas untuk menanggapi, memberi feedback, atau bahkan

mengubah perilaku mereka sesuai dengan pesan yang diterima (Hartono,

7



Rosidi, and Romadi 2020). Oleh karena itu, komunikasi dakwah yang efektif
harus mempertimbangkan faktor-faktor seperti pemahaman budaya,
kepercayaan, nilai-nilai sosial, dan konteks lokal yang memengaruhi

penerimaan pesan agama.

Salah satu teori yang dapat digunakan untuk menganalisis proses
komunikasi dakwah, khususnya dalam konteks dakwah digital, adalah Teori
Difusi Inovasi yang dikemukakan oleh Everett Rogers pada tahun 2014. Teori
ini menjelaskan bagaimana ide, teknologi, dan inovasi baru menyebar melalui
suatu masyarakat. Dalam konteks dakwah, teknologi digital seperti media
sosial, aplikasi pesan, dan situs web menjadi inovasi yang baru dalam
menyampaikan pesan agama. Rogers menyatakan bahwa adopsi inovasi atau
teknologi baru melalui lima tahapan, yaitu pengetahuan, persuasi, keputusan,
implementasi, dan konfirmasi (Rogers, Singhal, and Quinlan 2014). Dalam
konteks pesantren, teori ini dapat digunakan untuk memahami bagaimana
pesantren mengadopsi teknologi digital sebagai sarana untuk menyebarkan
dakwah mereka kepada masyarakat luas, serta bagaimana audiens, dalam hal
ini umat Islam, menerima dan memanfaatkan teknologi tersebut untuk

mendalami agama mereka.

Tahap pertama dalam difusi inovasi menurut Rogers adalah
pengetahuan, yaitu ketika individu atau kelompok pertama kali mengetahui
adanya suatu inovasi. Dalam hal dakwah digital, ini bisa berarti pertama kali
mendengar tentang penggunaan media sosial untuk tujuan dakwah, seperti
dakwah melalui YouTube, Instagram, atau TikTok. Pada tahap ini, audiens
belum memiliki pemahaman yang mendalam tentang manfaat atau cara
penggunaan media tersebut. Dalam konteks pesantren, misalnya, para

pengurus pesantren mungkin baru mulai mengeksplorasi potensi media digital



untuk dakwah, dan mereka harus mendapatkan pengetahuan mengenai cara-

cara efektif untuk memanfaatkan teknologi tersebut (Rogers et al. 2014).

Tahap kedua adalah persuasi, yaitu proses di mana individu mulai
mengevaluasi dan membentuk sikap mereka terhadap inovasi tersebut. Di
sinilah pentingnya pengaruh dari pendakwah atau kelompok yang lebih
berpengalaman dalam teknologi. Pendakwah yang telah lebih dahulu
menggunakan media sosial, misalnya, dapat membagikan pengalamannya
kepada pesantren lain, meyakinkan mereka bahwa teknologi digital bukanlah
ancaman terhadap ajaran agama, melainkan alat yang dapat digunakan untuk
tujuan yang lebih baik. Pada tahap ini, pesantren atau pendakwah juga perlu
melihat berbagai keuntungan dan tantangan dari penggunaan teknologi digital
dalam dakwah (Rogers et al. 2014).

Tahap ketiga adalah keputusan, di mana individu atau kelompok
memutuskan untuk mengadopsi atau menolak inovasi tersebut. Untuk
pesantren, ini bisa berarti keputusan untuk mulai menggunakan platform
seperti YouTube atau Instagram sebagai sarana dakwah. Keputusan ini sangat
penting karena dapat mempengaruhi keberhasilan dakwah digital di masa
depan. Faktor-faktor yang memengaruhi keputusan ini antara lain adalah
ketersediaan sumber daya (misalnya, pelatihan atau perangkat teknologi),
keyakinan akan efektivitas teknologi dalam dakwah, serta adanya dukungan
dari pihak-pihak terkait seperti pengurus pesantren dan komunitas (Rogers et
al. 2014).

Setelah keputusan dibuat, tahap berikutnya adalah implementasi, di
mana individu atau kelompok mulai menerapkan inovasi tersebut dalam
kehidupan mereka (Rogers et al. 2014). Dalam konteks pesantren, tahap ini
bisa berarti memulai kegiatan dakwah melalui media sosial, seperti

mengupload video ceramah, mengadakan kelas online, atau berbagi artikel

9



keagamaan melalui platform digital (Nisa 2018). Pada tahap ini, pesantren
perlu mengatasi berbagai tantangan teknis, seperti pengelolaan platform,
pengeditan konten, dan pengelolaan audiens di media sosial. Di sisi lain,
audiens juga akan mulai mengadaptasi cara mereka menerima dan

menyebarkan informasi dakwah yang diberikan melalui media digital.

Tahap terakhir adalah konfirmasi, yaitu ketika individu atau kelompok
mengevaluasi hasil dari penggunaan inovasi tersebut dan memutuskan apakah
mereka akan terus menggunakannya atau tidak (Rogers et al. 2014). Dalam
konteks dakwah digital, ini berarti melihat seberapa efektif penggunaan media
sosial dalam menyampaikan pesan dakwah dan apakah ada dampak positif
terhadap pemahaman agama dan perilaku masyarakat (Gould 2015). Jika
pesantren merasa bahwa penggunaan media sosial telah memberikan dampak
positif, mereka akan melanjutkan dan mungkin meningkatkan strategi dakwah
digital mereka. Sebaliknya, jika hasilnya kurang memuaskan, mereka akan
mengevaluasi kembali pendekatan mereka dan mencari alternatif lainnya
(Makhutla 2021).

Teori difusi inovasi ini sangat relevan dalam konteks dakwah digital,
karena memberikan gambaran yang jelas tentang bagaimana teknologi baru
dapat diadopsi dan diterima dalam masyarakat (Cucu and Irfani 2024). Selain
itu, teori ini juga menekankan pentingnya proses komunikasi dua arah antara
pendakwah dan audiens, di mana umpan balik dari audiens menjadi faktor
penting dalam menentukan keberhasilan dakwah digital (Ummah 2021). Oleh
karena itu, dalam menganalisis dakwah digital pesantren, kita harus
memperhatikan bagaimana pesantren beradaptasi dengan penggunaan
teknologi digital, serta bagaimana audiens (baik itu santri maupun masyarakat
umum) menerima dan memanfaatkan media sosial dalam mendalami ajaran

agama.

10



Penerapan teori difusi inovasi dalam konteks dakwah digital pesantren
juga dapat menganalisis faktor-faktor yang memengaruhi keberhasilan atau
kegagalan adopsi teknologi tersebut. Beberapa faktor yang dapat
memengaruhi adopsi ini antara lain adalah karakteristik pesantren itu sendiri
(misalnya, ukuran pesantren, tingkat pemahaman teknologi, dan keterbukaan
terhadap perubahan), karakteristik audiens (misalnya, usia, tingkat
pendidikan, dan keakraban dengan teknologi), serta dukungan dari pihak
eksternal seperti pemerintah atau lembaga swasta yang dapat menyediakan

pelatihan atau perangkat teknologi (Apramuka and Kusuma 2020).

Teori komunikasi dakwah dalam konteks dakwah digital menunjukkan
bahwa komunikasi agama tidak lagi terbatas pada ceramah atau pengajian
konvensional, tetapi kini juga dapat dilakukan melalui berbagai platform
digital yang lebih interaktif dan luas jangkauannya. Dengan adanya teknologi
digital, dakwah dapat lebih inklusif dan dapat menjangkau audiens yang lebih
beragam, baik dari segi usia, lokasi geografis, maupun latar belakang sosial
(Ahmed et al. 2023). Oleh karena itu, teori komunikasi dakwah yang
mengadopsi perspektif teori difusi inovasi ini memberikan wawasan yang
sangat berharga dalam memahami bagaimana dakwah dapat berkembang di

era digital yang serba cepat ini.

B. Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory)

Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory) adalah salah satu
teori psikologi yang dikembangkan oleh Albert Bandura pada awal 1980-an.
Teori ini berfokus pada bagaimana individu mempelajari perilaku, nilai, dan
sikap melalui pengamatan, imitasi, dan peniruan terhadap orang lain,
khususnya figur atau model yang dianggap sebagai contoh (Bandura 1986).
Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, teori ini memberikan wawasan

tentang bagaimana pesan dakwah yang disampaikan melalui media digital,

11



seperti video, podcast, atau media sosial, dapat memengaruhi perilaku dan

sikap para siswa atau masyarakat secara signifikan.

Menurut Bandura, pembelajaran sosial terjadi melalui tiga proses
utama: pengamatan, perhatian, dan peniruan. Proses pertama, pengamatan,
mengacu pada bagaimana individu mengamati dan memperhatikan tindakan
atau perilaku orang lain yang dianggap sebagai model (Bandura 1978). Dalam
konteks dakwah pesantren, ini bisa berarti bahwa masyarakat atau siswa yang
menonton konten dakwah di media sosial atau platform digital lainnya
mengamati bagaimana para pendakwah, yang bisa berupa kyai atau ustaz,
mengungkapkan pesan-pesan agama mereka. Ketika mereka mengamati
perilaku ini, mereka mulai memperhatikan nilai dan prinsip yang diajarkan

dalam pesan dakwah tersebut.

Selanjutnya, proses perhatian berhubungan dengan seberapa besar
perhatian yang diberikan oleh individu terhadap model atau perilaku yang
diamati. Dalam konteks dakwah digital, tingkat perhatian ini sangat
dipengaruhi oleh cara penyampaian pesan yang dilakukan oleh pendakwah
(Aditya and Deni 2024). Jika penyampaian pesan dakwah dilakukan dengan
cara yang menarik, relevan, dan sesuai dengan minat audiens, maka
kemungkinan besar pesan tersebut akan menarik perhatian lebih banyak orang,
terutama para generasi muda yang aktif di media sosial. Penyampaian pesan
yang dilakukan dengan cara yang inovatif dan menyentuh hati bisa membuat
audiens merasa terhubung secara emosional dengan apa yang disampaikan,
sehingga mereka lebih cenderung untuk menirunya dalam kehidupan sehari-
hari (Saleh et al. 2022).

Proses ketiga adalah peniruan atau imitasi, di mana individu tidak
hanya mengamati, tetapi juga meniru atau mempraktikkan perilaku yang telah

diamati tersebut (Saleh et al. 2022). Pada konteks dakwah pesantren di era

12



digital, peniruan ini bisa dilihat ketika para siswa atau masyarakat mulai
meniru perilaku positif yang diajarkan dalam dakwah digital, seperti rajin
beribadah, berbagi ilmu, atau menerapkan ajaran agama dalam kehidupan
sehari-hari mereka. Misalnya, ketika seorang kyai atau ustaz menyampaikan
pesan tentang pentingnya berdoa atau menjaga akhlak melalui video atau
konten digital, audiens yang terpapar dengan pesan tersebut mungkin akan

mulai mengadopsi perilaku serupa dalam kehidupan mereka.

Bandura juga memperkenalkan konsep penting lainnya dalam teori ini,
yaitu penguatan dan hukuman, yang dapat mempengaruhi apakah suatu
perilaku akan ditiru atau tidak. Jika perilaku yang diamati mendapatkan
penguatan positif, seperti pujian atau penghargaan, maka individu lebih
cenderung untuk meniru perilaku tersebut (Bandura and Adams 1977). Dalam
hal dakwah pesantren digital, ini bisa berarti bahwa para siswa atau
masyarakat yang mulai menerapkan ajaran dakwah yang mereka lihat secara
digital dan mendapatkan dukungan positif, baik dari keluarga, teman, maupun
komunitas pesantren, akan semakin termotivasi untuk terus melakukan
perilaku tersebut. Sebaliknya, jika suatu perilaku yang diamati mendapat
hukuman atau pengabaian, kemungkinan besar individu tersebut akan

menghentikan atau menghindari perilaku tersebut (Bandura 2014).

Teori pembelajaran sosial juga mengemukakan bahwa individu dapat
belajar tidak hanya dari pengamatan langsung terhadap perilaku orang lain,
tetapi juga dari pengalaman vicarious (tidak langsung) (Pandura 1977). Ini
berarti bahwa orang dapat belajar dengan mengamati akibat dari perilaku
orang lain tanpa harus terlibat langsung dalam perilaku tersebut (Bandura
1969). Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, audiens dapat belajar
dari pengalaman orang lain yang mereka lihat dalam konten dakwah, seperti

cerita sukses atau kisah inspiratif dari mereka yang menerapkan ajaran agama

13



dalam kehidupan mereka. Misalnya, seseorang yang menonton video dakwah
tentang seorang santri yang berhasil mengatasi tantangan hidup dengan
berpegang pada prinsip agama mungkin akan termotivasi untuk melakukan hal

yang sama.

Salah satu aspek penting dalam teori pembelajaran sosial Bandura
adalah konsep self-regulation atau pengaturan diri, di mana individu belajar
untuk mengendalikan perilaku mereka sendiri berdasarkan standar yang
mereka amati dari model (Bandura 1991). Dalam konteks dakwah pesantren,
ini berarti bahwa para siswa atau masyarakat dapat belajar untuk mengatur diri
mereka sendiri dalam menjalankan ajaran agama setelah melihat teladan yang
diberikan oleh para pendakwah. Mereka tidak hanya meniru perilaku yang
diamati, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai tersebut sebagai bagian dari
diri mereka, sehingga dakwah yang disampaikan tidak hanya memengaruhi
perilaku mereka dalam jangka pendek, tetapi juga membentuk karakter dan

kebiasaan mereka dalam jangka panjang.

Selain itu, Bandura juga memperkenalkan konsep self-efficacy, yaitu
keyakinan individu terhadap kemampuan mereka untuk mencapai tujuan atau
mengatasi tantangan yang ada. Dalam konteks dakwah pesantren di era digital,
ketika seseorang melihat contoh dakwah yang berhasil dan inspiratif, ini dapat
meningkatkan rasa percaya diri mereka untuk juga menerapkan ajaran agama
dalam kehidupan mereka. Dengan meningkatkan self-efficacy, dakwah digital
dapat menjadi sarana yang efektif untuk memotivasi individu dalam
mengubah perilaku mereka menjadi lebih baik dan lebih dekat dengan ajaran
agama (Anderson, Winett, and Wojcik 2007).

Pentingnya teori pembelajaran sosial dalam konteks dakwah pesantren
digital juga dapat dilihat dari cara masyarakat atau siswa berinteraksi dengan

teknologi. Media sosial dan platform digital lainnya dapat berfungsi sebagai

14



ruang di mana proses pembelajaran sosial berlangsung secara intensif
(Lankshear and Knobel 2011). Misalnya, ketika seorang pendakwah berbagi
ceramah atau pesan agama melalui video, audiens yang melihat video tersebut
dapat langsung mengamati dan mempelajari bagaimana pendakwah tersebut
menyampaikan ajaran agama dengan cara yang mudah dimengerti, menarik,
dan relevan dengan kehidupan mereka. Dengan cara ini, dakwah digital dapat
mencapai audiens yang lebih luas dan lebih beragam, termasuk generasi muda

yang lebih aktif di dunia maya (Bingham and Conner 2010).

Penggunaan teknologi digital dalam dakwah juga memungkinkan
terciptanya interaksi sosial yang lebih dinamis antara pendakwah dan audiens
(Hutchings 2017). Audiens tidak hanya pasif menerima informasi, tetapi
mereka dapat berinteraksi dengan pendakwah atau sesama audiens melalui
komentar, diskusi, atau berbagi pengalaman. Interaksi semacam ini
memperkuat proses pembelajaran sosial, karena individu dapat mendapatkan
umpan balik langsung mengenai pemahaman mereka terhadap pesan dakwah.
Selain itu, mereka juga dapat berbagi pengalaman pribadi yang berkaitan
dengan penerapan ajaran agama dalam kehidupan mereka, yang pada
gilirannya akan memperkaya pengalaman belajar audiens lainnya (Witte
2013).

Di sisi lain, teori pembelajaran sosial juga memperhatikan bahwa
pengaruh dari model atau pendakwah tidak selalu bersifat positif (Bingham
and Conner 2010). Dalam konteks dakwah digital, jika pesan yang
disampaikan tidak sesuai dengan nilai-nilai agama yang sahih, atau jika model
yang ditampilkan tidak memiliki integritas yang kuat, maka dapat terjadi
pembelajaran yang salah atau bahkan merugikan. Oleh karena itu, sangat
penting bagi dakwah pesantren di era digital untuk menjaga kualitas dan

akuntabilitas pesan yang disampaikan. Pendakwah harus memastikan bahwa

15



apa yang mereka ajarkan melalui media digital sesuai dengan prinsip-prinsip
agama yang benar, dan dapat memberikan dampak positif bagi audiens (Witte
2013).

Dengan begitu teori pembelajaran sosial Bandura memberikan
pandangan yang sangat relevan dalam melihat bagaimana dakwah pesantren
di era digital dapat memengaruhi perilaku, sikap, dan nilai-nilai masyarakat
atau siswa (Gardner 2020). Dengan menggabungkan elemen-elemen seperti
pengamatan, perhatian, peniruan, penguatan, dan peniruan pengalaman,
dakwah dapat disampaikan dengan cara yang lebih dinamis dan efektif melalui
media digital. Selain itu, dengan menggunakan konsep self-regulation dan
self-efficacy, dakwah digital dapat memberikan dampak yang lebih mendalam
dan berkelanjutan dalam membentuk karakter dan perilaku individu. Oleh
karena itu, teori pembelajaran sosial tidak hanya memberikan kerangka teori
yang kuat, tetapi juga memberikan panduan praktis bagi para pendakwah
untuk menyampaikan pesan mereka dengan cara yang lebih relevan, efektif,

dan berdampak positif bagi audiens di era digital ini (Kimaru 2019).

C. Teori Pendidikan Agama

Teori Pendidikan Agama memiliki peran yang sangat penting dalam
memahami bagaimana dakwah pesantren berlangsung, baik melalui
pengajaran langsung maupun melalui pemanfaatan media digital (Smith
2003). Pendidikan agama dalam konteks ini tidak hanya mengarah pada
pengetahuan teoritis tentang agama, tetapi juga mencakup pembentukan sikap
dan perilaku berdasarkan nilai-nilai agama yang diajarkan (Tuna 2020).
Dalam dakwah pesantren, pendidikan agama bukan hanya sebuah transfer
pengetahuan, tetapi lebih sebagai proses internalisasi nilai-nilai religius yang

berakar pada ajaran Islam.

16



Pada dasarnya, teori pendidikan agama berfokus pada pengembangan
tiga aspek utama dalam pembelajaran, yaitu aspek kognitif, afektif, dan
psikomotor. Aspek kognitif berkaitan dengan pemahaman siswa terhadap
pengetahuan agama, yang meliputi kajian tentang tafsir, hadis, figih, dan
Agidah (Solihin, Hasanah, and Fajrussalam 2020). Aspek afektif mencakup
sikap, perasaan, dan keyakinan siswa terhadap ajaran agama, termasuk
bagaimana mereka memandang agama dalam kehidupan sehari-hari.
Sedangkan aspek psikomotor berhubungan dengan tindakan konkret atau
praktek nyata yang dilakukan siswa dalam kehidupan sehari-hari berdasarkan
ajaran agama yang mereka pelajari (Sajoo 2015). Ketiga aspek ini harus
berjalan seiring, terutama dalam konteks pesantren yang berfokus pada

pembentukan karakter dan moral.

Pada tingkat kognitif, pendidikan agama berperan dalam memberikan
pengetahuan yang mendalam tentang agama Islam. Ini termasuk pemahaman
tentang Al-Qur’an, Sunnah, dan ilmu-ilmu agama lainnya (Davis and
Miroshnikova 2013). Pembelajaran agama di pesantren sangat mendalam dan
mengutamakan pengetahuan teoritis. Namun, yang menjadi tantangan adalah
bagaimana pesantren dapat memastikan bahwa pendidikan agama ini tetap
relevan dengan perkembangan zaman, terutama dengan adanya teknologi yang
semakin mendominasi kehidupan masyarakat (Japhet 2020). Untuk itu,
integrasi pendidikan agama dengan penggunaan teknologi menjadi penting.
Media digital dapat digunakan untuk memperluas jangkauan dakwah
pesantren dengan memanfaatkan platform online, seperti YouTube, Instagram,

dan aplikasi pembelajaran.

Namun, pada saat yang sama, penggunaan teknologi dalam pendidikan
agama harus dilakukan dengan hati-hati. Pesantren yang ingin memanfaatkan
teknologi dalam pendidikan agama harus tetap menjaga kualitas pengajaran

17



agama yang diberikan. Hal ini membutuhkan pengawasan yang ketat terhadap
konten dakwah dan pendidikan agama yang ada di dunia maya, agar tidak
terjebak pada penyebaran informasi yang salah atau yang dapat mempengaruhi
pemahaman agama siswa secara keliru (McKenzie and Harton 2002). Oleh
karena itu, penerapan teori pendidikan agama dalam pesantren harus
dilaksanakan dengan keseimbangan antara pemanfaatan teknologi dan

pengawasan terhadap nilai-nilai agama yang diajarkan.

Aspek afektif dalam pendidikan agama di pesantren menekankan pada
pembentukan sikap dan perilaku yang sesuai dengan ajaran agama. Ini adalah
bagian yang sangat penting, karena pendidikan agama bukan hanya tentang
apa yang diketahui siswa, tetapi juga tentang bagaimana mereka menghayati
dan mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan mereka (Teece 2010). Di
pesantren, aspek afektif ini sering kali lebih ditekankan melalui pendekatan
langsung, seperti pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari, ibadah bersama,
dan kegiatan sosial yang berbasis pada nilai-nilai Islam. Pembiasaan dalam
beribadah, berakhlak baik, dan berperilaku sesuai dengan ajaran agama
menjadi bagian dari pendidikan agama yang dilakukan di pesantren.

Namun, dalam era digital ini, aspek afektif juga dapat dipengaruhi oleh
konten yang ditemukan di media sosial. Anak-anak muda yang tumbuh di
dunia digital sering kali terpapar dengan berbagai pandangan dan perilaku
yang beragam, baik yang positif maupun yang negative (Teece 2010). Dalam
konteks ini, pesantren perlu memanfaatkan media digital sebagai sarana untuk
menanamkan nilai-nilai agama yang benar. Mereka dapat mengembangkan
konten-konten yang mengedukasi dan menginspirasi, dengan pendekatan yang
lebih modern, tanpa mengurangi kualitas pesan agama itu sendiri. Dalam hal
ini, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga

sebagai penjaga moralitas di dunia digital (McKenzie and Harton 2002).

18



Aspek psikomotor dalam pendidikan agama berhubungan dengan
aplikasi langsung dari pengetahuan dan nilai agama dalam kehidupan nyata
(Koukounaras Liagkis 2022). Di pesantren, hal ini tercermin dalam kegiatan
sehari-hari, seperti pengajaran tentang tata cara beribadah, shalat berjamaah,
puasa, zakat, dan kegiatan sosial yang mendukung komunitas. Pesantren tidak
hanya mengajarkan teori agama, tetapi juga memberikan ruang bagi siswa
untuk mengimplementasikan ajaran agama dalam kehidupan mereka (Gross
2011). Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh pesantren mencakup
dimensi pendidikan yang tidak hanya menekankan pada pengajaran agama,

tetapi juga pada pengamalan nilai-nilai agama secara praktis.

Namun, dengan adanya kemajuan teknologi, aspek psikomotor juga
bisa terpengaruh oleh cara siswa mengakses ajaran agama secara digital.
Dengan adanya aplikasi seperti Quranic Apps dan video tutorial, siswa bisa
mendapatkan informasi yang lebih praktis mengenai bagaimana cara
melakukan ibadah atau kegiatan keagamaan lainnya (Koukounaras Liagkis
2022). Namun, hal ini juga memunculkan tantangan, yaitu bagaimana
pesantren dapat memastikan bahwa tindakan yang dilakukan oleh siswa
berdasarkan informasi digital tersebut tetap sesuai dengan ajaran agama yang
sahih.

Penting untuk dicatat bahwa pesantren, dalam mengembangkan
dakwah berbasis teknologi, juga perlu memperhatikan peran guru atau
pengasuh pesantren. Dalam teori pendidikan agama, peran pengajar sangat
penting dalam memfasilitasi dan membimbing siswa dalam memahami ajaran
agama secara menyeluruh, serta mengintegrasikan pembelajaran dengan
kehidupan sehari-hari (Husna and Thohir 2020). Guru yang mengajarkan
agama harus memiliki kompetensi dalam bidang agama dan juga mampu

beradaptasi dengan perkembangan zaman, termasuk penggunaan teknologi

19



dalam pendidikan agama (Muhaemin et al. 2023). Di sinilah teori pendidikan
agama berinteraksi dengan praktik dakwah, di mana dakwah dilakukan tidak
hanya melalui ceramah langsung tetapi juga melalui media digital yang kini

menjadi bagian integral dari kehidupan siswa.

Tantangan besar bagi pesantren dalam menerapkan teori pendidikan
agama adalah menjaga keseimbangan antara menjaga kualitas ajaran agama
yang diajarkan dan menggunakan teknologi untuk memperluas jangkauan
dakwah (Whitehouse 2004). Pendidikan agama di pesantren yang bersifat
tradisional sering kali lebih mengutamakan pengajaran secara langsung dan
pembiasaan, sementara teknologi memungkinkan informasi disebarkan secara
luas dengan kecepatan yang lebih tinggi (Munajat, Aulia, and Nafiisah 2024).
Oleh karena itu, pesantren perlu mengembangkan kurikulum yang

mengintegrasikan kedua aspek tersebut secara harmonis.

Di sisi lain, teori pendidikan agama juga menekankan pentingnya
keterlibatan aktif siswa dalam pembelajaran agama. Siswa di pesantren tidak
hanya mendengarkan ceramah atau pelajaran agama, tetapi mereka juga
dilibatkan dalam proses pembelajaran yang aktif, seperti diskusi, tanya jawab,
dan kajian kelompok (Anggraini et al. 2022). Pembelajaran seperti ini
memungkinkan siswa untuk lebih memahami nilai-nilai agama secara
mendalam dan mengaplikasikannya dalam kehidupan mereka. Dengan
menggunakan teknologi, pesantren bisa menciptakan ruang pembelajaran
yang lebih interaktif, di mana siswa dapat berdiskusi secara online atau
mengakses materi tambahan yang memperkaya pengetahuan agama mereka

(Ramirez and Ramirez 2017).

Dalam konteks dakwah berbasis media digital, teori pendidikan agama
juga menyoroti pentingnya pengembangan karakter melalui konten yang

edukatif dan berbasis pada nilai-nilai keislaman. Di sini, dakwah digital harus

20



memfasilitasi siswa untuk mengembangkan pemahaman yang mendalam
mengenai agama dan tidak hanya menyampaikan pesan secara satu arah.
Dakwah yang berbasis pada teknologi harus bersifat interaktif, memungkinkan
siswa untuk bertanya, berdiskusi, dan memperdalam pemahaman mereka

tentang ajaran agama (Hasan and Rozaq 2023).

Penting juga untuk memahami bahwa pendidikan agama dalam
pesantren tidak hanya mencakup pengetahuan agama, tetapi juga mencakup
pembentukan karakter dan moral siswa. Pembelajaran agama di pesantren
haruslah mampu membentuk siswa menjadi pribadi yang memiliki akhlak
yang baik, memiliki pemahaman yang mendalam tentang agama, serta mampu
mengaplikasikan ajaran agama dalam kehidupan mereka sehari-hari (Munajat
et al. 2024). Oleh karena itu, teori pendidikan agama dalam konteks pesantren
perlu mengarah pada pembentukan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai

Islam.

Dengan demikian, pendidikan agama dalam dakwah pesantren tidak
hanya melibatkan pengajaran pengetahuan agama tetapi juga pembentukan
sikap dan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Teori pendidikan
agama memberikan kerangka kerja yang dapat membantu pesantren dalam
mengembangkan metode dakwah yang lebih modern, tanpa meninggalkan

esensi ajaran agama yang telah diajarkan selama ini.

21



BAGIAN Il1
DAKWAH DALAM ERADIGITAL DAN
MEDIA BARU

A. Teori Adopsi Teknologi

Adopsi teknologi merupakan fenomena yang semakin penting dalam
berbagai bidang, termasuk dalam dunia dakwah (Rafique et al. 2020). Dalam
konteks pesantren, adopsi teknologi digital menjadi hal yang tak bisa
dihindari, mengingat pesatnya perkembangan teknologi dan peranannya yang
semakin besar dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, memahami
bagaimana pesantren dan individu di dalamnya menerima dan menggunakan
teknologi digital dalam dakwah menjadi hal yang krusial. Salah satu teori yang
relevan dalam menganalisis adopsi teknologi adalah Technology Acceptance
Model (TAM) yang dikembangkan oleh Fred Davis pada tahun 1989. Model
ini mengidentifikasi dua faktor utama yang mempengaruhi penerimaan
teknologi, yaitu perceived ease of use (kemudahan penggunaan) dan perceived
usefulness (kebergunaan). Teori ini memiliki banyak relevansi dalam konteks
dakwah digital, karena dapat menjelaskan bagaimana pesantren dan individu
di dalamnya mengadopsi teknologi digital untuk tujuan dakwah mereka (Davis
1989).

TAM berfokus pada bagaimana persepsi individu terhadap teknologi
mempengaruhi keputusan mereka untuk menerima atau menolaknya. Dalam
konteks dakwah digital, dua elemen utama yang menjadi perhatian dalam teori
ini adalah persepsi manfaat dan kemudahan penggunaan teknologi (Rafique et

22



al. 2020). Perceived usefulness mengacu pada sejauh mana seseorang merasa
bahwa penggunaan teknologi akan meningkatkan Kinerjanya atau
mempermudah pekerjaan mereka (Davis 1987). Dalam hal ini, pesantren yang
ingin menyebarkan dakwah melalui teknologi digital harus meyakinkan
penggunanya, baik itu dai, santri, atau pengelola pesantren, bahwa
penggunaan teknologi digital dapat meningkatkan efektivitas dakwah mereka.
Misalnya, penggunaan media sosial, seperti YouTube atau Instagram, bisa
memberikan jangkauan dakwah yang lebih luas, memungkinkan pesantren

untuk mencapai audiens yang lebih besar dan lebih beragam.

Selain manfaat, faktor kedua dalam TAM adalah perceived ease of use,
yaitu sejauh mana seseorang merasa bahwa teknologi tersebut mudah
digunakan tanpa kesulitan yang berarti (Davis 1987). Dalam dunia pesantren,
di mana sebagian besar pengurus dan santri mungkin tidak terbiasa dengan
teknologi digital, kemudahan penggunaan menjadi faktor penting dalam
proses adopsi. Jika teknologi yang digunakan dalam dakwah, seperti aplikasi
atau platform media sosial, terlalu rumit atau tidak user-friendly, maka akan
ada kemungkinan besar bahwa pesantren atau individu di dalamnya akan
merasa enggan untuk mengadopsinya (Wibowo 2008). Oleh karena itu, desain
dan antarmuka yang sederhana, serta pelatihan yang memadai bagi pengurus
pesantren, sangat diperlukan agar mereka merasa nyaman dan percaya diri
dalam menggunakan teknologi untuk tujuan dakwah.

Teori TAM juga menggambarkan bahwa penerimaan teknologi
dipengaruhi oleh faktor eksternal lainnya, seperti sosial dan budaya (Davis
1987). Dalam konteks dakwah digital di pesantren, budaya dan nilai-nilai
keagamaan yang ada dalam pesantren harus dipertimbangkan dengan cermat.
Beberapa pesantren mungkin memiliki keterbatasan atau ketidaknyamanan

dengan penggunaan teknologi digital yang dianggap bisa merusak nilai-nilai

23



tradisional. Oleh karena itu, pemahaman terhadap faktor sosial dan budaya
yang berlaku di lingkungan pesantren sangat penting dalam mengembangkan
strategi adopsi teknologi. Penyesuaian antara teknologi yang digunakan dan
nilai-nilai lokal akan membantu mempercepat adopsi teknologi tanpa

menimbulkan perlawanan dari pihak yang konservatif (Ibrahim et al. 2017).

Nwatu dalam penelitiannya menyebutkan bahwa adopsi teknologi
sering kali tidak hanya dipengaruhi oleh persepsi individu terhadap manfaat
dan kemudahan teknologi, tetapi juga oleh faktor-faktor organisasi (Nwatu
2011). Dalam hal ini, pesantren sebagai organisasi juga harus memiliki
kebijakan yang mendukung penggunaan teknologi digital dalam dakwah. Hal
ini bisa berupa kebijakan internal yang mendorong pemanfaatan teknologi di
berbagai lini dakwah, baik dalam pembelajaran, penyebaran materi dakwah,
maupun interaksi dengan masyarakat. Selain itu, perlu adanya komitmen dari
pimpinan pesantren untuk menyediakan sumber daya yang dibutuhkan, seperti
anggaran untuk perangkat teknologi dan pelatihan bagi santri dan ustadz

dalam menggunakan teknologi digital (Santi and Erdani 2021).

Seiring dengan perkembangan zaman, TAM terus berkembang dan
diadaptasi untuk lebih memahami faktor-faktor yang mempengaruhi adopsi
teknologi. Unified Theory of Acceptance and Use of Technology (UTAUT)
adalah model yang menggabungkan beberapa teori adopsi teknologi, termasuk
TAM, dan memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai
pengaruh berbagai faktor terhadap adopsi teknologi (Dwivedi et al. 2011).
Dalam UTAUT, terdapat empat faktor utama yang mempengaruhi penerimaan
teknologi, yaitu performance expectancy (harapan kinerja), effort expectancy
(harapan usaha), social influence (pengaruh sosial), dan facilitating conditions

(kondisi yang memfasilitasi) (Dwivedi et al. 2011). Keempat faktor ini dapat

24



memperkaya pemahaman kita mengenai adopsi teknologi dalam dakwah,

terutama dalam konteks pesantren.

Dalam hal performance expectancy, harapan akan kinerja yang lebih
baik dengan menggunakan teknologi digital sangat penting dalam konteks
dakwah (Dwivedi et al. 2019). Misalnya, jika teknologi digital dapat
mempercepat proses penyebaran dakwah, seperti melalui live streaming
pengajian atau penyebaran video ceramah, maka ada peluang lebih besar bagi
pesantren untuk mengadopsinya (Aronson and Carlsmith 1962). Sebaliknya,
jika teknologi tersebut tidak membawa manfaat yang jelas atau tidak
memberikan peningkatan signifikan dalam kinerja dakwah, maka pesantren

akan enggan untuk mengadopsinya.

Effort expectancy atau harapan usaha berkaitan dengan tingkat
kemudahan penggunaan teknologi yang bersangkutan. Dalam konteks
dakwah, jika teknologi yang digunakan mudah dipahami dan diterapkan oleh
pengurus pesantren maupun santri, maka adopsi teknologi akan lebih cepat
(Aronson and Carlsmith 1962). Hal ini penting mengingat banyak pesantren,
terutama yang berada di daerah-daerah yang lebih terpencil, memiliki
keterbatasan dalam hal pengetahuan teknologi. Oleh Kkarena itu,
penyederhanaan proses dan antarmuka teknologi menjadi hal yang sangat

penting untuk memastikan bahwa dakwah digital dapat diakses oleh siapa saja.

Social influence, yang merupakan faktor ketiga dalam UTAUT,
menunjukkan bahwa individu cenderung mengikuti apa yang dilakukan oleh
orang lain, terutama orang-orang yang mereka anggap memiliki otoritas atau
pengaruh (Ghalandari 2012). Dalam konteks pesantren, ini berarti bahwa jika
pimpinan pesantren atau ulama yang dihormati mendukung penggunaan
teknologi digital untuk dakwah, maka santri dan pengurus pesantren akan

lebih cenderung untuk mengadopsinya. Pengaruh sosial ini sangat penting

25



dalam komunitas pesantren yang sering kali sangat bergantung pada

keteladanan dan ajakan dari para pemimpin.

Terakhir, facilitating conditions, yang berkaitan dengan kondisi yang
memfasilitasi penggunaan teknologi, juga menjadi faktor penting dalam
adopsi teknologi (Venkatesh et al. 2008). Kondisi ini mencakup akses terhadap
perangkat teknologi, koneksi internet, dan pelatihan yang memadai. Di banyak
pesantren, terutama yang ada di daerah kurang berkembang, akses terhadap
teknologi dan infrastruktur internet yang baik masih menjadi tantangan besar.
Oleh karena itu, untuk memastikan adopsi teknologi yang berhasil, pesantren
harus memastikan bahwa kondisi-kondisi yang mendukung penggunaan

teknologi tersedia.

Selain faktor internal dalam pesantren, terdapat juga faktor eksternal
yang mempengaruhi adopsi teknologi, seperti kebijakan pemerintah dan
perkembangan teknologi itu sendiri (Wahono et al. 2023). Pengembangan
kebijakan pemerintah yang mendukung digitalisasi pendidikan agama dan
dakwah dapat mempercepat adopsi teknologi di pesantren. Misalnya, adanya
program pelatihan teknologi untuk guru dan santri, serta insentif bagi
pesantren yang menerapkan teknologi dalam kegiatan dakwahnya, dapat

mempercepat proses adopsi (Hanafi et al. 2021).

Selain itu, kemajuan teknologi yang semakin canggih dan terjangkau
juga berperan penting dalam mempercepat adopsi teknologi digital dalam
dakwah. Kini, dengan semakin banyaknya perangkat yang lebih murah dan
mudah digunakan, serta akses internet yang semakin luas, pesantren di
berbagai daerah dapat lebih mudah untuk mengintegrasikan teknologi dalam
dakwah mereka. Dengan demikian teori adopsi teknologi, khususnya TAM
dan UTAUT, memberikan pemahaman yang mendalam mengenai faktor-

faktor yang mempengaruhi penerimaan teknologi di pesantren dalam konteks

26



dakwah digital (Venkatesh et al. 2008). Dengan mempertimbangkan faktor-
faktor seperti kemudahan penggunaan, manfaat yang dirasakan, dan pengaruh
sosial, pesantren dapat lebih mudah mengadopsi teknologi dalam kegiatan
dakwah mereka, sehingga pesan dakwah dapat sampai kepada audiens yang

lebih luas dan lebih beragam.

B. Teori Media Baru (New Media Theory)

Teori Media Baru atau New Media Theory berfokus pada pengaruh
revolusi digital dalam komunikasi massa dan bagaimana media baru, seperti
internet dan platform digital, memengaruhi cara manusia berinteraksi, berbagi
informasi, serta bagaimana budaya dan masyarakat berkembang (Hrynyshyn
2017). Dalam konteks dakwah di pesantren, teori ini sangat relevan karena
media baru telah mengubah cara dakwah tradisional dilakukan, memberikan
peluang besar bagi pesantren untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman,
serta memperluas jangkauan audiens mereka. Teori ini mengkaji bagaimana
teknologi baru seperti media sosial, website, aplikasi digital, dan platform
komunikasi lainnya telah merubah lanskap dakwah, terutama dalam hal

efisiensi dan efektivitas penyebaran pesan (Sterin and Winston 2017).

Sejak diperkenalkannya internet, dunia komunikasi telah mengalami
perubahan radikal. Media baru ini tidak hanya memperkenalkan cara baru
dalam berkomunikasi, tetapi juga memengaruhi banyak sektor, termasuk
sektor pendidikan dan dakwah (Gane and Beer 2008). Dalam konteks dakwabh,
teori media baru membantu menjelaskan bagaimana teknologi ini
memungkinkan pesantren untuk menjangkau lebih banyak orang tanpa
batasan geografis, serta bagaimana mereka mengubah cara mereka
berinteraksi dengan audiens, terutama generasi muda yang lebih cenderung
menggunakan teknologi (Finnemann 2011). Platform digital seperti YouTube,

Instagram, WhatsApp, dan Facebook telah menjadi bagian penting dalam

27



kehidupan sehari-hari banyak orang, termasuk dalam beragama dan

mendalami ajaran agama.

Sejalan dengan perkembangan teori ini, para ahli media seperti
Marshall McLuhan mengemukakan pentingnya memahami peran media
dalam membentuk pola pikir dan cara berinteraksi masyarakat. McLuhan,
dalam karyanya Understanding Media: The Extensions of Man, terkenal
dengan konsep media adalah pesan (the medium is the message) (Wesselmann,
Zompetti, and George 2021). McLuhan berpendapat bahwa medium atau
saluran komunikasi tidak hanya membawa pesan, tetapi juga membentuk cara
orang berpikir dan berinteraksi dengan dunia sekitar. Dalam hal ini,
penggunaan media baru seperti internet dan media sosial mengubah cara pesan
dakwah disampaikan dan diterima (McLuhan and Zingrone 1997).
Penggunaan teknologi digital dalam dakwah tidak hanya menyampaikan
pesan agama, tetapi juga mempengaruhi cara umat Islam berinteraksi dengan
ajaran agama mereka. Melalui media sosial, pesantren dapat lebih mudah
berinteraksi dengan jamaah mereka, memberikan pengajaran agama, dan

merespons perkembangan sosial yang terjadi (Saleh et al. 2022).

Manuel Castells, seorang ahli komunikasi dan sosiologi yang berfokus
pada masyarakat informasi, juga berkontribusi pada teori ini dengan
penjelasannya tentang jaringan komunikasi dalam masyarakat digital. Dalam
bukunya The Rise of the Network Society (2011), Castells mengemukakan
bahwa dunia telah berubah menjadi sebuah jaringan komunikasi global yang
saling terhubung, dan ini telah mengubah cara orang berkomunikasi dan
bekerja (Castells 2011). Castells menekankan bahwa media baru
memungkinkan bentuk komunikasi yang lebih efisien dan lebih fleksibel,
termasuk dalam bidang dakwah. Di dunia pesantren, penerapan media baru

memberikan kemampuan untuk menyebarkan dakwah lebih cepat dan lebih

28



luas, tanpa terbatas oleh ruang dan waktu. Dengan demikian, teori Castells
relevan dalam menggambarkan bagaimana pesantren memanfaatkan media
baru untuk memperluas pengaruh dakwah mereka dan beradaptasi dengan

kebutuhan zaman yang serba digital (Castells 2011).

Dalam konteks dakwah pesantren, media sosial memainkan peran yang
sangat penting. Banyak pesantren yang kini memanfaatkan platform- platform
seperti Instagram, Facebook, YouTube, dan WhatsApp untuk berinteraksi
dengan audiens mereka. Platform ini memungkinkan pesantren untuk
menyampaikan ceramah, kajian agama, dan informasi terkait ajaran Islam
secara langsung kepada audiens yang lebih luas. Viralitas yang dapat terjadi
di media sosial memberi peluang bagi pesantren untuk lebih dikenal di
kalangan audiens muda yang lebih cenderung mengakses informasi melalui
platform digital ini (Hag and Syauqi 2021). Selain itu, pesantren juga dapat
menggunakan media sosial untuk memperkenalkan kegiatan-kegiatan mereka,
seperti pengajian, diskusi agama, serta program sosial dan pemberdayaan yang

mereka jalankan.

Sebagai contoh, beberapa pesantren besar di Indonesia mulai membuat
konten video kajian yang dapat diakses melalui YouTube, dan mengupload
materi-materi dakwah mereka di platform seperti Instagram dan TikTok, yang
memiliki audiens muda yang sangat besar. Konten ini tidak hanya berupa
ceramah agama yang mengedukasi, tetapi juga bisa berbentuk diskusi ringan
yang menghubungkan antara pesantren dan masyarakat sekitar dalam konteks
sosial yang lebih relevan. Proses ini mencerminkan bagaimana teori media
baru diterapkan dalam kegiatan dakwah, di mana pesan yang sebelumnya
disampaikan secara tradisional sekarang bisa diterima secara lebih luas dan

lebih cepat melalui berbagai saluran digital (Subchi et al. 2022).

29



Namun, meskipun media baru menawarkan banyak potensi,
penggunaan teknologi dalam dakwah juga datang dengan tantangan tersendiri.
Salah satunya adalah pengelolaan konten yang harus dilakukan dengan hati-
hati agar pesan yang disampaikan tetap sesuai dengan ajaran agama yang sahih
dan tidak terdistorsi oleh kesalahpahaman atau hoaks yang sering beredar di
dunia maya (Sukayat 2023). Sebagai contoh, banyak dakwah yang dilakukan
di media sosial kadang terpengaruh oleh pembentukan opini publik yang salah
atau ekstrim, yang bisa merusak citra dakwah Islam secara umum (Ullah
2018). Oleh karena itu, teori media baru juga mengingatkan pentingnya etika
dalam berkomunikasi melalui media digital, serta perlunya pengawasan dan

pengelolaan yang hati-hati terhadap informasi yang disebarkan.

Penting untuk dipahami bahwa meskipun teknologi membawa
keuntungan besar bagi penyebaran dakwah, itu juga menciptakan tantangan
baru terkait interaksi sosial. Dalam dunia yang semakin digital, pengaruh
media sosial terhadap cara orang berinteraksi dengan ajaran agama menjadi
semakin besar (Ehlebracht 2022). Penggunaan media sosial, terutama platform
seperti Instagram dan Twitter, dapat menciptakan pengaruh yang besar
terhadap audiens muda, yang kadang-kadang terpengaruh oleh tren dan
informasi yang belum tentu akurat (Helland 2016). Dalam konteks ini, teori
media baru membantu menjelaskan bagaimana media digital tidak hanya
memengaruhi cara pesan dakwah disampaikan, tetapi juga memengaruhi cara

audiens menginterpretasikan pesan tersebut.

Lebih jauh lagi, teori ini juga menghubungkan perkembangan media
baru dengan fenomena globalisasi budaya. Dalam konteks dakwah, globalisasi
ini berfungsi untuk memperkenalkan Islam ke berbagai belahan dunia dengan
cara yang lebih terbuka dan inklusif (Sultana and Bukhari 2021). Seiring
dengan semakin mudahnya akses ke informasi melalui media digital,

30



masyarakat Muslim di seluruh dunia kini lebih mudah terhubung satu sama
lain dan berbagi pengalaman serta pemahaman agama (Multazam 2022). Hal
ini menciptakan fenomena global ummah, di mana umat Islam dapat saling
bertukar informasi dan belajar dari satu sama lain tanpa batasan waktu dan

ruang.

Dalam skala lokal, seperti di pesantren, teori media baru juga
memperlihatkan bagaimana pesantren mulai mengadaptasi teknologi untuk
mendekatkan diri dengan masyarakat sekitar. Pesantren digital mulai
bermunculan, di mana mereka tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk
belajar agama tetapi juga sebagai pusat informasi dan komunikasi digital
(Fealy and White 2008). Melalui aplikasi dan website yang mereka kelola,
pesantren ini tidak hanya memberikan layanan pendidikan agama tetapi juga
menyediakan berbagai layanan sosial, seperti konsultasi agama, diskusi
tentang masalah sosial, dan program-program sosial berbasis agama yang

lebih terintegrasi dengan teknologi.

Media baru juga memungkinkan pesantren untuk lebih mudah
berkolaborasi dengan lembaga lain yang memiliki tujuan yang sama (Hefner
2022). Misalnya, pesantren dapat bekerja sama dengan organisasi-organisasi
sosial, lembaga pendidikan, dan bahkan dengan tokoh-tokoh agama terkenal
untuk menyebarkan pesan-pesan keagamaan yang dapat diterima oleh
masyarakat yang lebih luas. Kerjasama ini menjadi lebih mudah dilakukan
dengan adanya media sosial yang memungkinkan komunikasi antar pihak

yang terlibat dalam dakwah lebih cepat dan lebih efisien.

Seiring berjalannya waktu, media baru tidak hanya menjadi sarana
untuk menyebarkan pesan agama, tetapi juga menjadi alat untuk
memberdayakan komunitas (Howard 2010). Banyak pesantren yang mulai

melihat media sosial sebagai alat untuk memberdayakan generasi muda dalam

31



konteks dakwah sosial, di mana mereka dapat belajar dan berdiskusi tentang
isu-isu agama, sosial, dan politik yang relevan dengan kehidupan sehari-hari
mereka. Pesantren yang mengadaptasi teknologi dengan baik dapat
membentuk komunitas yang lebih kuat, lebih terhubung, dan lebih informatif
(Nikmatullah, Wahyudin, and Fauzi 2023). Dengan memanfaatkan media
sosial dan platform digital lainnya, pesantren kini memiliki kesempatan untuk
menjangkau audiens yang lebih luas, terutama generasi muda, dengan cara

yang lebih interaktif, efisien, dan relevan dengan perkembangan zaman.

C. Teori Sosialisasi Digital

Teori Sosialisasi Digital merupakan pendekatan yang digunakan untuk
memahami bagaimana individu, terutama generasi muda, berinteraksi dengan
teknologi digital dan bagaimana interaksi tersebut membentuk perilaku, nilai,
dan identitas mereka dalam masyarakat (James 2009). Dalam era globalisasi
yang didorong oleh kemajuan teknologi, proses sosialisasi yang sebelumnya
hanya dilakukan melalui interaksi langsung antar individu kini dapat
dilakukan melalui berbagai platform digital, seperti media sosial, aplikasi
pesan instan, dan video streaming (Smith, Hewitt, and Skrbis 2015). Teori ini
menjelaskan bagaimana teknologi digital bukan hanya sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai agen sosial yang memainkan peran besar
dalam membentuk cara pandang, sikap, dan norma sosial di kalangan

penggunanya.

Secara umum, sosialisasi merujuk pada proses di mana individu belajar
dan menginternalisasi norma serta nilai-nilai sosial yang ada dalam kelompok
atau masyarakat mereka (Darmon 2023). Dalam konteks digital, proses ini
berlangsung dalam dua arah: individu tidak hanya menerima nilai dan
informasi yang disampaikan melalui media digital, tetapi juga ikut berperan

aktif dalam menghasilkan dan menyebarkan informasi tersebut (Baym 2015).

32



Teknologi digital memungkinkan individu untuk tidak hanya menjadi
konsumen informasi, tetapi juga menjadi produsen informasi yang dapat
mempengaruhi orang lain, bahkan dengan audiens yang lebih luas dari

sebelumnya.

Dalam konteks pesantren, teori sosialisasi digital menjadi sangat
relevan, mengingat banyak pesantren yang kini menghadapi tantangan untuk
beradaptasi dengan pesatnya perkembangan teknologi. Generasi muda yang
berada di bawah pengaruh pesantren, meskipun terbiasa dengan ajaran agama
yang diajarkan melalui metode konvensional seperti pengajian atau halagah,
kini juga terpapar dengan teknologi digital yang mempengaruhi pandangan
dan sikap mereka terhadap kehidupan sosial dan agama (Saat 2018). Oleh
karena itu, penting bagi pesantren untuk memahami bagaimana teknologi
digital berperan dalam proses sosialisasi santri agar mereka dapat
mengimbangi perkembangan zaman sambil tetap mempertahankan nilai-nilai

agama yang terkandung dalam ajaran Islam.

Sosialisasi digital terjadi melalui berbagai platform dan media yang
melibatkan interaksi antara individu dengan konten-konten digital (Barnes
2012). Media sosial seperti Instagram, Twitter, dan Facebook memungkinkan
individu untuk membagikan pemikiran, pengalaman, dan pandangan mereka
dengan audiens yang lebih luas. Platform video seperti YouTube juga
memberikan ruang bagi individu untuk berbagi konten video yang tidak hanya
bersifat hiburan tetapi juga edukatif, termasuk konten dakwah dan agama
(Jarboe 2009). Dengan adanya berbagai platform ini, generasi muda yang
berada di lingkungan pesantren dapat dengan mudah mengakses informasi
terkait agama, sosial, maupun budaya yang dapat mempengaruhi cara mereka
memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan

sehari-hari.

33



Salah satu aspek penting dalam teori sosialisasi digital adalah
bagaimana teknologi digital membentuk identitas individu. Identitas ini tidak
hanya terbentuk melalui interaksi langsung dalam dunia nyata, tetapi juga
melalui peran aktif individu di dunia digital (Gardner and Davis 2013). Bagi
santri pesantren, identitas digital mereka dapat terbentuk melalui konten yang
mereka konsumsi dan bagikan di platform digital, baik itu berkaitan dengan
agama, budaya, atau bahkan politik. Dalam banyak kasus, generasi muda
cenderung lebih terbuka terhadap informasi yang datang dari dunia digital, dan
ini bisa menciptakan kesenjangan antara nilai-nilai yang diajarkan di pesantren

dan nilai-nilai yang mereka terima dari dunia luar (Palfrey and Gasser 2011).

Lebih lanjut, teori sosialisasi digital juga membahas dampak dari
interaksi ini terhadap hubungan sosial antar individu. Di dunia nyata,
hubungan sosial terbentuk melalui interaksi tatap muka, sedangkan di dunia
digital, hubungan ini bisa sangat terdistorsi oleh jarak, waktu, dan perbedaan
budaya (Baym 2015). Pesantren, yang pada dasarnya merupakan lembaga
pendidikan berbasis agama yang lebih mengedepankan pembelajaran
langsung, kini harus menemukan cara untuk memfasilitasi proses sosialisasi
yang lebih baik melalui media digital (Anggadwita et al. 2021). Hal ini bisa
dilakukan dengan menyediakan konten-konten dakwah atau pembelajaran
agama yang relevan dengan perkembangan zaman, tetapi tetap

mempertahankan esensi ajaran agama itu sendiri.

Dalam perspektif pesantren, pendidikan agama melalui platform
digital tidak hanya tentang penyampaian materi ajar, tetapi juga tentang
pembentukan karakter dan akhlak yang baik bagi santri (Margawati and
Nurcahyo 2024). Teknologi digital yang semakin canggih memberikan

peluang besar bagi pesantren untuk memperluas jangkauan dakwah mereka

34



(Efendy, Rahman, and Karim 2023). Dengan menggunakan media sosial dan
platform digital, pesantren dapat lebih mudah menyebarkan pesan-pesan
agama yang bersifat positif dan moderat, sehingga santri dan masyarakat
umum dapat belajar lebih banyak tentang ajaran Islam yang damai dan

mengedepankan toleransi.

Namun, di sisi lain, pesantren juga dihadapkan pada tantangan besar
terkait dengan kontrol kualitas informasi yang tersebar di dunia digital.
Banyak informasi yang tidak terverifikasi dan bahkan bisa menyesatkan,
sehingga dapat mempengaruhi cara pandang generasi muda terhadap agama.
Oleh karena itu, teori sosialisasi digital juga menekankan pentingnya
pembekalan literasi digital bagi generasi muda, termasuk di pesantren
(Insyirah et al. 2023). Literasi digital yang baik akan membantu santri untuk
lebih bijak dalam menyaring informasi, sehingga mereka tidak terpengaruh
oleh konten-konten yang tidak sesuai dengan nilai-nilai agama yang diajarkan
di pesantren (Nafisah, Rohaya, and Effendy 2024).

Pendidikan agama melalui media digital di pesantren juga harus
melibatkan interaksi yang lebih aktif antara guru atau ustadz dengan santri.
Hal ini berbeda dengan pendidikan konvensional yang lebih bersifat satu arah,
di mana guru memberikan materi ajar dan santri mendengarkan. Dengan
memanfaatkan teknologi digital, pesantren dapat membuat pembelajaran
agama menjadi lebih interaktif, dengan memberikan kesempatan bagi santri
untuk bertanya, berdiskusi, dan bahkan berdebat mengenai ajaran-ajaran
agama yang mereka terima. Ini dapat meningkatkan pemahaman mereka
terhadap ajaran Islam, sekaligus memberikan mereka kesempatan untuk

mengembangkan kemampuan berpikir kritis (Nafisah et al. 2024).

Lebih jauh lagi, teori sosialisasi digital juga menjelaskan tentang

bagaimana perilaku sosial individu dipengaruhi oleh media yang mereka

35



konsumsi. Misalnya, jika seorang santri sering terpapar oleh konten dakwah
yang mengajarkan toleransi, kerukunan, dan kedamaian, maka perilaku sosial
mereka di dunia nyata akan cenderung mencerminkan nilai-nilai tersebut.
Sebaliknya, jika mereka terpapar oleh konten yang bersifat provokatif atau
bahkan ekstrem, hal ini dapat mempengaruhi cara mereka berinteraksi dengan
orang lain dan dengan masyarakat di sekitar mereka (Palfrey and Gasser
2011).

Teori ini juga menyarankan pentingnya adanya sinergi antara
pendidikan agama yang dilakukan di pesantren dan pendidikan yang diperoleh
santri melalui dunia digital. Pesantren harus dapat menjembatani kedua dunia
ini dengan cara yang konstruktif, misalnya dengan mengintegrasikan materi
pembelajaran agama yang diajarkan secara konvensional dengan materi yang
disampaikan melalui platform digital. Pendekatan ini akan membantu santri
untuk memperoleh pendidikan agama yang lebih holistik dan sesuai dengan
tantangan zaman, di mana dunia digital semakin menjadi bagian dari

kehidupan sehari-hari mereka (Saat 2018).

Beberapa penelitian terbaru menunjukkan bahwa penggunaan
teknologi digital di pesantren dapat meningkatkan motivasi belajar santri.
Misalnya, sebuah penelitian oleh Nurazizah (2023) mengungkapkan bahwa
pesantren yang memanfaatkan teknologi digital dalam proses pembelajaran
agama, seperti melalui aplikasi pembelajaran agama atau platform video
online, mampu menarik minat santri yang lebih besar dalam mengikuti
pelajaran. Hal ini menunjukkan bahwa integrasi teknologi dalam pendidikan
agama tidak hanya relevan tetapi juga efektif dalam meningkatkan kualitas

pembelajaran agama (Nurazizah 2023).

Namun, tantangan utama dalam mengimplementasikan sosialisasi

digital di pesantren adalah keterbatasan infrastruktur dan kemampuan sumber

36



daya manusia (Qizam, Berakon, and Ali 2024). Tidak semua pesantren
memiliki akses yang memadai terhadap teknologi, dan tidak semua ustadz atau
guru pesantren memiliki keterampilan untuk mengelola atau mengajarkan
dengan menggunakan teknologi. Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk
melakukan pelatihan bagi para pendidik mereka agar dapat mengadaptasi dan
memanfaatkan teknologi dengan optimal.

Dengan demikian teori sosialisasi digital dalam konteks pesantren
tidak hanya berbicara tentang adaptasi terhadap teknologi, tetapi juga tentang
bagaimana pesantren dapat menjaga identitas dan nilai-nilai agama yang
diajarkan di dalamnya (Jacobsen 2010). Teknologi harus digunakan sebagai
alat untuk memperkaya pendidikan agama, bukan untuk menggantikannya.
Melalui pendekatan yang bijaksana dan terarah, pesantren dapat
memanfaatkan teknologi untuk mempersiapkan santri menghadapi tantangan

globalisasi tanpa kehilangan esensi ajaran agama Islam yang mereka terima.

D. Teori Masyarakat Informasi

Teori Masyarakat Informasi (Information Society Theory) adalah salah
satu teori penting dalam sosiologi yang memfokuskan pada peran teknologi
informasi dalam membentuk struktur sosial dan budaya masyarakat (Ramey
2016). Seiring dengan kemajuan teknologi digital, teori ini semakin relevan
untuk menggambarkan bagaimana informasi mengalir dan mempengaruhi
berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam konteks pendidikan dan dakwah.
Salah satu fenomena yang paling signifikan dalam perkembangan masyarakat
informasi adalah kemajuan pesat dalam komunikasi digital yang memudahkan
akses informasi secara cepat, global, dan tidak terbatas oleh waktu dan ruang
(Tabb 2004). Dalam konteks pesantren, teori ini dapat menggali bagaimana
proses dakwah yang dilakukan oleh pesantren beradaptasi dengan tuntutan

zaman yang semakin bergantung pada platform digital.

37



Masyarakat informasi merujuk pada masyarakat yang sangat
bergantung pada informasi dan komunikasi yang didukung oleh teknologi
digital. Dalam masyarakat seperti ini, distribusi dan akses informasi menjadi
pusat kehidupan sosial dan ekonomi (Gauthier, Martikainen, and Woodhead
2016). Menurut Manuel Castells, seorang tokoh utama dalam teori masyarakat
informasi, kita memasuki era di mana jaringan komunikasi dan informasi
global mempengaruhi hampir semua aspek kehidupan, termasuk cara orang
bekerja, belajar, berkomunikasi, bahkan beragama (Castells 2000). Castells
menggambarkan bagaimana masyarakat informasi terstruktur oleh
konektivitas global yang memungkinkan informasi dapat diperoleh dengan
mudah dan cepat, sehingga membentuk pola pikir dan opini masyarakat secara
luas (Castells and Cardoso 2006). Dalam konteks dakwah pesantren, teori ini
sangat relevan untuk menggambarkan bagaimana dakwah, yang sebelumnya
lebih terfokus pada metode konvensional seperti ceramah dan pengajian, Kini
mulai beradaptasi dengan penggunaan media digital.

Dalam teori masyarakat informasi, Pierre Lévy, seorang filsuf dan
sosiolog, juga banyak menyoroti bagaimana informasi dan pengetahuan
menjadi kekuatan dominan dalam masyarakat modern. Lévy berpendapat
bahwa dalam masyarakat informasi, pengetahuan bukan lagi milik segelintir
orang atau kelompok, melainkan milik kolektif yang terhubung melalui
jaringan digital. Informasi, dalam bentuk data dan pengetahuan, menjadi daya
pendorong utama dalam membentuk pola pikir dan perilaku sosial (Lévy
2013). Dalam konteks dakwah pesantren, teori ini mengisyaratkan bahwa
pesantren harus mampu mengelola dan menyebarkan informasi keagamaan
melalui teknologi untuk menjangkau audiens yang lebih luas dan lebih
beragam, termasuk generasi muda yang semakin terpapar oleh arus informasi
global (Lévy 2011).

38



Seiring dengan perkembangan teknologi, media sosial menjadi salah
satu platform utama untuk menyebarkan informasi. Manual Castells dalam
bukunya The Rise of the Network Society menjelaskan bahwa di era digital,
media sosial telah menjadi salah satu ruang penting untuk pertukaran
informasi, termasuk dalam hal keagamaan dan dakwah (Castells 2011). Dalam
konteks pesantren, penggunaan platform seperti Instagram, YouTube, dan
Facebook untuk menyampaikan materi dakwah bukanlah hal yang baru.
Banyak pesantren di Indonesia mulai memanfaatkan media sosial untuk
menghubungkan diri dengan masyarakat luas dan memperkenalkan kegiatan
dakwah mereka. Hal ini menunjukkan bagaimana teknologi informasi
mengubah cara pesantren berkomunikasi dengan masyarakat, bahkan

membuka peluang dakwah yang lebih inklusif dan global (Castells 2011).

Teori masyarakat informasi juga menggambarkan bagaimana akses
terhadap informasi mempengaruhi struktur sosial masyarakat. Dalam teori ini,
Alvin Toffler, seorang futuris terkenal, memperkenalkan konsep information
overload atau kelebihan informasi, yang menunjukkan dampak negatif dari
maraknya informasi yang tersedia di dunia maya (Hoq 2014). Ketika informasi
yang datang begitu melimpah, individu bisa merasa kewalahan dan kesulitan
untuk memilah mana yang benar dan mana yang tidak (Howcroft 1998).
Dalam konteks dakwah pesantren, hal ini menjadi tantangan besar. Pasalnya,
banyak informasi keagamaan yang beredar di media sosial yang tidak selalu
mencerminkan nilai-nilai agama yang benar. Oleh karena itu, pesantren harus
bijak dalam memilih dan menyebarkan informasi dakwah yang sesuai dengan
ajaran Islam yang sahih agar tidak terjadi penyesatan informasi yang dapat

merugikan umat.

Selain itu, Teori Masyarakat Informasi juga memberikan perhatian
pada fenomena digitalisasi dalam dunia pendidikan (Shah, Rajadhyaskha, and

39



Hasan 2022). Pesantren sebagai lembaga pendidikan berbasis agama Kkini
mulai mengintegrasikan teknologi dalam proses pembelajaran mereka.
Pemanfaatan e-learning, video konferensi, dan platform pembelajaran online
adalah contoh bagaimana pesantren beradaptasi dengan perkembangan zaman.
Dengan memanfaatkan teknologi digital, pesantren dapat memberikan akses
lebih luas kepada santri untuk belajar, tidak hanya tentang ilmu agama, tetapi
juga ilmu pengetahuan umum yang semakin relevan dengan kebutuhan
masyarakat modern. Lebih jauh lagi, dakwah pesantren yang dilakukan secara
online melalui media sosial tidak hanya mengubah cara pesantren
menyampaikan materi, tetapi juga memperkenalkan cara baru dalam
berinteraksi dengan audiens. Dakwah melalui platform digital memungkinkan
pesantren menjangkau audiens yang lebih luas, tidak hanya di tingkat lokal,

tetapi juga global (Islas, Arribas, and Gutiérrez 2018).

Teori Masyarakat Informasi juga mengungkapkan bagaimana
masyarakat, yang lebih bergantung pada teknologi digital, semakin terbentuk
oleh berbagai sistem jaringan informasi. Sistem ini memungkinkan adanya
pertukaran informasi yang cepat dan mudah, serta mengubah cara pandang
masyarakat terhadap berbagai isu. Dalam hal ini, dakwah pesantren yang
berbasis teknologi digital dapat mengubah cara pandang masyarakat terhadap
agama. Dengan memanfaatkan media sosial, pesantren dapat lebih mudah
mendekatkan pesan-pesan agama kepada audiens yang lebih luas dan lebih
mudah diakses. Namun, hal ini juga membawa tantangan dalam hal kualitas
informasi yang disampaikan. Informasi yang tidak tervalidasi dengan baik
dapat memperkenalkan kesalahpahaman tentang agama dan menyebarkan
ajaran yang tidak sesuai dengan prinsip-prinsip Islam yang moderat dan damai
(Dreher 2020).

40



Salah satu kontribusi besar dari teori masyarakat informasi adalah
konsep network society, yang dikembangkan olen Manuel Castells. Dalam
konsep ini, Castells berpendapat bahwa masyarakat yang lebih terhubung
melalui jaringan digital menciptakan perubahan besar dalam interaksi sosial
dan budaya (Castells 2011). Melalui jaringan ini, informasi dapat tersebar
dengan cepat dan menjadi alat untuk mengubah pola pikir masyarakat. Dalam
konteks pesantren, hal ini menunjukkan bagaimana teknologi informasi dapat
menjadi alat dakwah yang sangat efektif, dengan memanfaatkan jaringan
sosial yang sudah ada untuk menyebarkan pesan agama yang benar dan
moderat. Namun, seperti yang dikatakan Castells, perubahan ini juga
membawa tantangan, yaitu bagaimana menjaga kontrol terhadap informasi
yang tersebar di dunia maya agar tetap sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam
yang autentik (Castells 2007).

Dalam perspektif ini, Teori Masyarakat Informasi juga menyoroti
pentingnya pendidikan digital. Dunia yang semakin bergantung pada
informasi digital ini menuntut adanya pemahaman yang baik dalam mengelola
informasi (Reader 2017). Oleh karena itu, pesantren tidak hanya dituntut untuk
mengembangkan dakwah digital, tetapi juga untuk mendidik santri mengenai
etika digital, cara memilah informasi yang benar, dan menghindari hoaks atau
informasi yang menyesatkan. Pendidikan tentang literasi digital menjadi
sangat penting, agar pesantren dapat menghasilkan generasi yang tidak hanya
cerdas dalam ilmu agama, tetapi juga cerdas dalam mengelola informasi yang
beredar di dunia maya (Goldstein 2017).

Teori Masyarakat Informasi juga mengajarkan kita untuk berpikir
kritis terhadap penggunaan teknologi dalam dakwah. Seiring dengan pesatnya
perkembangan teknologi digital, kita perlu menyadari adanya potensi
penyalahgunaan teknologi dalam menyebarkan informasi yang merugikan

41



(Scherer 2014). Dalam konteks dakwah pesantren, penyalahgunaan teknologi
dapat terjadi jika pesan yang disampaikan tidak memperhatikan keberagaman
pandangan agama, atau bahkan menyebarkan ajaran yang tidak sesuai dengan
ajaran Islam yang moderat dan toleran. Oleh karena itu, pesantren sebagai
lembaga pendidikan agama perlu memegang teguh prinsip-prinsip keagamaan
yang sahih dan menghindari penyebaran informasi yang tidak berdasar
(Martikainen 2017).

Teori Masyarakat Informasi juga menggambarkan bagaimana
transformasi informasi berperan penting dalam membentuk opini publik
(Peters 2018). Dalam konteks dakwah pesantren, penyebaran informasi
melalui media sosial dapat membentuk opini masyarakat tentang agama
(Mavelli 2020). Oleh karena itu, pesantren harus mampu memanfaatkan media
sosial untuk menyebarkan pesan yang benar dan moderat, serta menjaga
interaksi dengan audiens secara positif. Dengan cara ini, pesantren tidak hanya
berperan dalam mendidik santri, tetapi juga dalam membentuk opini publik

yang mendukung keharmonisan sosial dan kerukunan antar umat beragama.

Maka dapat dipahami teori Masyarakat Informasi memberikan
gambaran yang jelas tentang bagaimana teknologi digital mengubah cara kita
mengakses, menyebarkan, dan memanfaatkan informasi (Dreher 2020).
Dalam konteks pesantren, teori ini menggambarkan bagaimana dakwah digital
bisa menjadi salah satu cara untuk memperluas jangkauan pesan agama,
namun juga menyadarkan kita akan tantangan yang terkait dengan kualitas
informasi yang tersebar di dunia maya. Oleh karena itu, penting bagi pesantren
untuk tidak hanya mengikuti perkembangan teknologi, tetapi juga untuk
menyaring dan mengelola informasi dengan bijaksana, demi menjaga kualitas

dakwah yang mereka sampaikan (Reader 2017).

42



Dalam landasan teori ini, berbagai teori tersebut saling melengkapi
untuk memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai bagaimana
pesantren bertransformasi di era digital, baik dalam aspek teknologi,
komunikasi, sosial, maupun pendidikan agama. Dengan menggunakan teori-
teori ini, penelitian ini diharapkan dapat menggali lebih dalam tentang
bagaimana pesantren dapat tetap relevan dalam memberikan dakwah yang
efektif di tengah perubahan zaman yang cepat (Dreher and Smith 2016).

43



44



BAGIAN IV
DAKWAH DI TENGAH GLOBALISASI
DAN TRANSFORMASI SOSIAL

A. Teori Keseimbangan Tradisi dan Modernitas

Teori keseimbangan tradisi dan modernitas dalam konteks dakwah
pesantren di era digital menggambarkan upaya pesantren untuk menjaga
stabilitas antara dua hal yang sering dipandang bertentangan: pelestarian
tradisi agama yang sudah ada sejak lama dan kebutuhan untuk beradaptasi
dengan perubahan zaman yang didorong oleh teknologi (Amzat 2022).
Dakwah pesantren, yang umumnya dilakukan dengan pendekatan tradisional
seperti pengajian langsung, pembacaan kitab kuning, dan interaksi tatap muka,
kini menghadapi tekanan untuk mengikuti perkembangan zaman, terutama
dengan kemajuan teknologi informasi dan komunikasi yang pesat. Dalam hal
ini, teori keseimbangan tradisi dan modernitas dapat memberikan pemahaman
lebih dalam mengenai bagaimana pesantren menavigasi antara
mempertahankan nilai-nilai tradisional yang ada dan berusaha untuk tidak
tertinggal dalam hal inovasi dan pemanfaatan media digital (voor het
Regeringsbeleid and Zayd 2006).

Pada dasarnya, modernitas sering diidentikkan dengan perubahan yang
cepat, teknologi, rasionalitas, dan individualisme (Feenberg 2010). Sementara
itu, tradisi berkaitan erat dengan praktik dan ajaran yang diwariskan turun-
temurun, yang sering kali lebih mengedepankan kolektivitas, nilai-nilai
religius, serta pengajaran yang bersifat lisan dan berbasis pada teks klasik

45



(Gyekye 1997). Dalam konteks dakwah pesantren, dua aspek ini—tradisi dan
modernitas—dapat saling bertentangan, namun tidak jarang juga bisa berjalan
bersamaan jika dilakukan dengan bijaksana. Oleh karena itu, teori
keseimbangan tradisi dan modernitas menekankan pentingnya menemukan
titik temu antara keduanya, dengan mempertimbangkan relevansi dan
kemanfaatan keduanya dalam kehidupan masyarakat masa kini (voor het
Regeringsbeleid and Zayd 2006).

Dalam penerapannya, pesantren sebagai lembaga pendidikan yang
berbasis agama cenderung memiliki daya tahan yang kuat terhadap tekanan
perubahan zaman, karena mereka sudah terbiasa dengan tradisi yang sangat
mengakar. Pesantren-pesantren ini tidak hanya bertugas untuk mengajarkan
ilmu agama, tetapi juga menjadi pusat penguatan budaya dan identitas
masyarakat (Pohl 2006). Namun, pada saat yang sama, pesantren harus
mampu mengenali kebutuhan zaman yang terus berkembang, terutama dengan
kemajuan teknologi yang mempengaruhi cara orang mengakses informasi.
Dalam hal ini, teori keseimbangan tradisi dan modernitas memberikan
landasan yang kuat bagi pesantren untuk mempertahankan otoritas dakwah
mereka, sambil tetap membuka diri terhadap perkembangan teknologi dan
informasi (Machendrawaty, Shodiqin, and Effendi 2022).

Bergantung pada pendekatan yang digunakan, pesantren bisa
menghadapi tantangan besar dalam menghadapi perbedaan antara prinsip
tradisional dan teknologi modern (Rahman 2017). Beberapa pesantren
mungkin merasa lebih nyaman dengan tetap mengandalkan metode dakwah
yang sudah ada, seperti ceramah langsung, pembacaan kitab kuning, dan
pengajaran tatap muka yang telah lama dikenal. Meskipun demikian,
pesantren harus tetap membuka ruang untuk mengenalkan pengajaran agama

melalui media digital agar tetap relevan bagi generasi muda yang sangat akrab

46



dengan dunia digital. Dalam hal ini, teori keseimbangan memberikan panduan
bagi pesantren untuk tidak hanya berfokus pada tradisi saja, tetapi juga
menjembatani  kesenjangan antara dunia digital dan dunia nyata
(Machendrawaty et al. 2022).

Pesantren dapat memanfaatkan teknologi untuk memperluas
jangkauan dakwah mereka, seperti melalui platform media sosial, situs web,
atau aplikasi mobile. Namun, pesantren harus berhati-hati dalam memilih
konten yang akan disebarluaskan, agar tetap sesuai dengan prinsip ajaran
Islam yang diajarkan dalam tradisi pesantren. Penggunaan media digital dalam
dakwah ini tidak hanya memperluas audiens, tetapi juga meningkatkan
efektivitas pesan yang ingin disampaikan (Robinson 2014). Hal ini sejalan
dengan pemikiran Anthony Giddens, seorang sosiolog terkenal yang
menekankan bahwa modernitas membawa perubahan dalam berbagai aspek
kehidupan, tetapi juga dapat dimanfaatkan untuk memperkuat tradisi jika

dilakukan dengan cara yang tepat (Giddens and Pierson 1998).

Di sisi lain, tantangan besar yang dihadapi pesantren adalah bagaimana
menjaga otoritas dakwah mereka di tengah arus informasi digital yang datang
dari berbagai sumber. Saat ini, hampir semua orang dapat mengakses
informasi melalui internet, dan banyak informasi tersebut tidak selalu sesuai
dengan nilai-nilai yang diajarkan di pesantren. Oleh karena itu, pesantren
harus memastikan bahwa dakwah mereka tetap autentik dan tidak
terkontaminasi oleh pandangan-pandangan yang tidak sesuai dengan prinsip
ajaran agama yang mereka anut. Dalam hal ini, teori keseimbangan tradisi dan
modernitas berfungsi sebagai pedoman untuk tetap memegang teguh otoritas
agama dalam lingkungan digital yang lebih terbuka dan terfragmentasi (Tibi
2009).

47



Tokoh yang berpengaruh dalam pengembangan teori ini adalah Max
Weber, seorang sosiolog Jerman yang mengkaji hubungan antara agama dan
perubahan sosial. Weber berpendapat bahwa agama memiliki peran yang
sangat penting dalam membentuk struktur sosial, tetapi pada saat yang sama,
agama harus dapat beradaptasi dengan kondisi sosial dan teknologi yang terus
berkembang (Weber 1968). Dalam konteks dakwah pesantren, teori Weber
dapat menjelaskan bagaimana pesantren harus menjaga esensi ajaran agama
mereka sambil tetap merespon perkembangan zaman, terutama dalam
menghadapi pengaruh budaya digital yang semakin kuat. Pesantren harus bisa
menyeimbangkan antara mempertahankan nilai-nilai agama yang mendalam
dan menggunakan teknologi untuk mendekatkan ajaran agama kepada audiens
yang lebih luas (Sadri 1992).

Sementara itu, dalam Kkonteks modernitas, pesantren harus
memperhatikan pentingnya pendidikan yang relevan dengan kebutuhan
zaman, terutama dalam hal keterampilan digital dan pengetahuan tentang
teknologi. Beberapa pesantren telah mulai mengintegrasikan pelajaran
teknologi informasi dalam kurikulum mereka, dengan tujuan agar santri dapat
memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dan dakwah (Sadri 1992).
Pendidikan berbasis teknologi ini sejalan dengan pandangan Jirgen
Habermas, seorang filsuf dan sosiolog Jerman, yang menekankan pentingnya
rasionalitas dan komunikasi dalam masyarakat modern (Habermas 2014).
Menurut Habermas, untuk memastikan keberhasilan adaptasi dalam
masyarakat modern, institusi-institusi seperti pesantren harus mampu
mengembangkan keterampilan komunikasi yang relevan dengan kondisi
zaman, termasuk kemampuan menggunakan teknologi digital untuk

mendukung dakwah (Habermas 1990).

48



Namun, keseimbangan antara tradisi dan modernitas bukan hanya
tentang pemanfaatan teknologi, tetapi juga tentang menjaga hubungan yang
harmonis antara masyarakat pesantren dan masyarakat luar (Purwadi and
Siregar 2010). Sebagian besar pesantren memiliki masyarakat yang lebih
konservatif dan berpegang pada tradisi, sementara di sisi lain, generasi muda
yang lebih terpapar dunia digital membutuhkan pendekatan yang lebih terbuka
dan modern. Oleh karena itu, pesantren harus dapat menjadi jembatan antara
dua dunia ini, dengan tetap menghargai tradisi tetapi juga membuka diri

terhadap pembaharuan yang bermanfaat (Pohl 2006).

Dalam praktiknya, pesantren yang berhasil menjaga keseimbangan
antara tradisi dan modernitas adalah pesantren yang mampu mengintegrasikan
teknologi dengan pendekatan pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai agama
(Rahman 2017). Ini bukanlah hal yang mudah, karena dibutuhkan perubahan
dalam paradigma pendidikan di pesantren itu sendiri. Sebagai contoh,
pesantren yang mulai mengajarkan keterampilan digital atau menggunakan
media sosial sebagai alat dakwah dapat membantu para santri untuk
memahami pentingnya teknologi dalam konteks dakwah, tanpa mengorbankan

nilai-nilai tradisional yang ada.

Sebagai tambahan, Emile Durkheim, seorang sosiolog Prancis,
berpendapat bahwa tradisi dan modernitas sebenarnya dapat saling
melengkapi jika dijalankan dengan cara yang benar. Durkheim melihat bahwa
masyarakat yang modern pun memerlukan nilai-nilai dasar yang mendalam,
yang dalam konteks pesantren adalah ajaran agama Islam (Cohen 2008).
Dengan kata lain, meskipun teknologi dan globalisasi membawa perubahan
besar, pesantren tetap memiliki peran yang sangat penting dalam menjaga
nilai-nilai agama dan moral, yang merupakan landasan utama bagi kehidupan
masyarakat.

49



Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, teori keseimbangan ini
dapat diterapkan untuk menjaga agar pesantren tidak kehilangan relevansinya
dalam dunia yang semakin terhubung secara digital (Hasan 2009). Namun,
untuk mencapainya, pesantren perlu mempersiapkan diri dengan pengetahuan
dan keterampilan yang tepat, agar tetap dapat memainkan peran penting dalam
membentuk karakter dan memberikan pendidikan agama yang berkualitas di
tengah derasnya arus informasi digital yang ada. Maka dapat dipahami bahwa,
teori keseimbangan tradisi dan modernitas menjelaskan pentingnya integrasi
antara dua dunia yang tampaknya bertentangan namun saling melengkapi.
Bagi pesantren, tantangannya adalah menemukan cara untuk memanfaatkan
teknologi tanpa kehilangan esensi ajaran agama yang sudah ada. Teori ini
memberikan panduan bagi pesantren untuk tetap relevan dan efektif dalam
dakwah mereka, sambil mempertahankan otoritas agama yang sudah terbentuk

sejak lama.

B. Teori Globalisasi dan Dakwah

Teori globalisasi adalah suatu pendekatan yang digunakan untuk
memahami proses perubahan besar dalam masyarakat dunia yang disebabkan
oleh interaksi sosial, budaya, ekonomi, dan politik yang melibatkan hampir
seluruh penjuru dunia (Eriksen 2020). Dalam konteks dakwah, teori ini
memberikan perspektif penting untuk menganalisis bagaimana pesantren,
sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, berinteraksi dengan fenomena
global yang semakin mendalam, terutama yang dipengaruhi oleh kemajuan
teknologi dan media digital. Globalisasi tidak hanya membawa peluang baru
dalam hal penyebaran pesan dakwah, tetapi juga memunculkan tantangan
yang signifikan, terutama dalam menjaga kesesuaian ajaran agama yang
disampaikan oleh pesantren dengan nilai-nilai yang berkembang pesat di
tingkat global (Held and McGrew 2003).

50



Salah satu aspek penting dari teori globalisasi adalah bagaimana proses
ini mempengaruhi dinamika komunikasi. Media digital, seperti internet,
televisi, dan media sosial, telah mempersingkat jarak dan waktu dalam proses
penyebaran informasi (White 2011). Hal ini mempercepat arus ide dan
gagasan yang datang dari berbagai belahan dunia, memungkinkan pertukaran
budaya yang sangat cepat dan intens. Dalam konteks dakwah, ini berarti
bahwa pesan-pesan Islam yang disampaikan melalui pesantren kini bisa
diakses oleh audiens yang lebih luas, bahkan melampaui batas geografis dan
budaya (Cunningham and Training 1998). Namun, di sisi lain, globalisasi ini
juga membawa tantangan bagi pesantren untuk tetap mempertahankan tradisi
dan ajaran Islam yang sudah ada, yang mungkin bertentangan dengan gagasan

atau praktik global yang lebih liberal atau sekuler.

Dalam memahami dampak globalisasi terhadap dakwah pesantren,
perlu dipahami bahwa teknologi informasi dan komunikasi (TIK) memainkan
peran penting. Dengan adanya internet dan media sosial, dakwah tidak lagi
terbatas pada ceramah langsung di masjid atau mushola, tetapi dapat dilakukan
melalui platform-platform digital yang dapat menjangkau audiens yang lebih
luas dan beragam. Fenomena ini memaksa pesantren untuk mengembangkan
strategi dakwah yang lebih inovatif agar tetap relevan dengan perkembangan
zaman (Medoff and Kaye 2016). Pesantren yang dulunya lebih berfokus pada
pembelajaran agama secara konvensional kini mulai mengadopsi penggunaan
teknologi untuk menyebarkan ajaran Islam, baik melalui website, aplikasi,
hingga media sosial seperti YouTube, Instagram, dan Twitter (Held and
McGrew 2003). Namun, tantangan yang dihadapi adalah bagaimana pesantren
bisa tetap menjaga kualitas dan substansi dakwah mereka di tengah gempuran
informasi dari berbagai sumber yang tidak selalu sesuai dengan ajaran agama.

51



Teori globalisasi juga menggarisbawahi pentingnya identitas budaya
dan agama dalam menghadapi homogenisasi budaya yang sering terjadi akibat
penyebaran informasi global. Dalam konteks dakwah, pesantren harus mampu
menjaga dan memperkuat identitas Islam yang moderat dan sesuai dengan
ajaran Al-Qur’an serta hadis, meskipun berada dalam arus globalisasi yang
menawarkan beragam pilihan ideologi dan pandangan hidup (Wahab and
Umar 2024). Oleh karena itu, strategi dakwah pesantren harus mencerminkan
pemahaman yang mendalam terhadap kebutuhan masyarakat lokal, sambil
tetap terbuka terhadap perkembangan global yang terjadi (Dumiyati et al.
2023). Dalam hal ini, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
pendidikan agama, tetapi juga sebagai agen pembentuk karakter dan identitas

sosial yang mampu mengimbangi pengaruh globalisasi.

Globalisasi juga memperkenalkan pluralisme dalam masyarakat, yang
dapat mempengaruhi cara pesantren menyampaikan dakwah mereka. Dengan
keberagaman budaya, agama, dan nilai-nilai yang semakin berkembang di
dunia modern, dakwah yang dilakukan oleh pesantren harus lebih inklusif dan
terbuka terhadap perbedaan (Nasir and Rijal 2021). Di sisi lain, hal ini juga
dapat memunculkan ketegangan antara nilai-nilai tradisional Islam dan
ideologi global yang lebih liberal. Sebagai contoh, nilai-nilai kesetaraan
gender dan hak asasi manusia yang semakin digalakkan di tingkat global
mungkin bertentangan dengan pandangan konservatif yang dianut oleh
beberapa pesantren (Asy’arie, Muttagin, and Mustofa 2024). Oleh karena itu,
pesantren perlu merumuskan pendekatan dakwah yang bisa menjaga
keseimbangan antara tetap memelihara ajaran agama yang autentik dan

responsif terhadap perubahan sosial yang terjadi di tingkat global.

Teori globalisasi menekankan bahwa dalam menghadapi tantangan ini,
pesantren harus mampu mengembangkan pendekatan dakwah yang lebih

52



kreatif dan berbasis pada pemanfaatan teknologi (Masturin 2022). Dengan
kemampuan untuk mengakses informasi dengan cepat, pesantren dapat
memperkenalkan program-program dakwah yang lebih menarik dan sesuai
dengan kebutuhan generasi muda, yang sangat terhubung dengan dunia digital
(Idris et al. 2021). Misalnya, dengan memanfaatkan platform media sosial,
pesantren dapat menyebarkan pesan-pesan Islam melalui konten yang lebih
menarik, seperti video ceramah, infografis, dan artikel, yang lebih mudah
diterima oleh audiens digital. Penggunaan media sosial juga memungkinkan
pesantren untuk lebih mudah berinteraksi dengan audiens global, serta

membangun jaringan dakwah yang lebih luas.

Namun, penggunaan teknologi dalam dakwah juga menuntut pesantren
untuk lebih berhati-hati dalam memilih dan menyaring informasi yang
disebarkan. Tidak semua informasi yang beredar di dunia maya sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam yang moderat dan progresif (Sah and Fuad 2024). Oleh
karena itu, pesantren harus memiliki kemampuan untuk mengidentifikasi
konten yang berkualitas dan dapat dipercaya, serta menghindari informasi
yang bisa menyesatkan atau mengandung ajaran yang tidak sesuai dengan
ajaran Islam yang sahih. Hal ini menuntut pesantren untuk tidak hanya
mengembangkan keterampilan dalam bidang agama, tetapi juga keterampilan
dalam dunia digital agar dapat mengelola dan memfilter informasi dengan
lebih efektif (Mujahid 2021).

Selain itu, teori globalisasi juga menyoroti pentingnya mobilitas
manusia dalam konteks dakwah. Globalisasi telah mempermudah pergerakan
manusia dari satu negara ke negara lain, serta mempertemukan individu dari
berbagai latar belakang budaya dan agama (Chuanchen and Zaini 2023).
Fenomena ini membuka peluang bagi pesantren untuk menyebarkan ajaran

Islam lebih luas lagi, tidak hanya di Indonesia, tetapi juga ke negara-negara

53



lain, terutama yang memiliki populasi Muslim yang besar. Melalui pertukaran
budaya ini, dakwah pesantren dapat lebih terbuka dan beragam, serta mampu

menjangkau audiens internasional yang lebih luas (Mujahid 2021).

Seiring dengan berkembangnya fenomena globalisasi, ada kebutuhan
untuk merumuskan strategi dakwah yang tidak hanya berbasis pada aspek
agama, tetapi juga menyentuh aspek sosial, ekonomi, dan politik (Learman
2004). Dalam banyak hal, globalisasi mempengaruhi ketimpangan sosial dan
ekonomi, yang dapat berpengaruh pada pola pikir dan perilaku masyarakat.
Oleh karena itu, pesantren perlu mengembangkan dakwah yang tidak hanya
berbicara tentang ibadah dan akhlak, tetapi juga mengatasi isu-isu sosial dan
ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat (Ott and Netland 2006). Dakwah
yang holistik ini akan membantu pesantren untuk lebih relevan dalam konteks

global yang semakin kompleks dan dinamis.

Dalam kajian globalisasi, penting untuk mempertimbangkan
bagaimana dakwah pesantren dapat beradaptasi dengan fenomena perubahan
yang sangat cepat ini, tanpa kehilangan esensi ajaran Islam. Oleh karena itu,
pesantren harus mampu mengelola transformasi sosial dan budaya yang terjadi
di sekitar mereka, dan merumuskan strategi dakwah yang inovatif dan adaptif
terhadap perkembangan zaman (Reader 2017). Pesantren yang mampu
melakukannya akan lebih berhasil dalam menghadapi tantangan globalisasi,
serta mampu mempertahankan peran penting mereka dalam membimbing
umat Islam di tengah perubahan dunia yang semakin cepat (Lechner and Boli
2020).

Selain itu, teori globalisasi menunjukkan bahwa pendidikan Islam
yang diberikan oleh pesantren harus terus berkembang untuk memenuhi
kebutuhan zaman. Pesantren tidak bisa lagi hanya mengandalkan metode

konvensional dalam menyampaikan dakwah, tetapi juga harus

54



mengembangkan kurikulum yang relevan dengan perubahan sosial, ekonomi,
dan politik (Gauthier 2016). Oleh karena itu, pesantren perlu membuka ruang
untuk pendidikan berbasis teknologi yang dapat meningkatkan pemahaman
agama, serta memberikan keterampilan kepada santri untuk bisa bersaing di

era globalisasi (Ott, Strauss, and Tennent 2010).

Dalam konteks ini, teori globalisasi memberikan gambaran yang jelas
mengenai peran pesantren dalam menjaga kelestarian ajaran Islam di tengah
perkembangan dunia yang terus berubah. Dengan mengadopsi teknologi dan
media sosial sebagai alat dakwah, pesantren tidak hanya memperluas
jangkauan audiens mereka, tetapi juga meningkatkan efektivitas penyampaian
pesan dakwah yang relevan dengan kebutuhan sosial saat ini (Keane 2007).
Namun, hal ini juga menuntut pesantren untuk berhati-hati dalam memilih dan
menyaring informasi, serta memastikan bahwa dakwah yang disampaikan
tetap sesuai dengan nilai-nilai Islam yang moderat dan progresif. Dengan
demikian, teori globalisasi memberikan perspektif yang sangat penting dalam
memahami bagaimana dakwah pesantren berinteraksi dengan perubahan
global. Pesantren harus beradaptasi dengan cepat, mengembangkan metode
dakwah yang inovatif, dan menjaga esensi ajaran Islam agar tetap relevan di

tengah dinamika global yang terus berkembang (Reader 2017).

55



BAGIAN YV
POTRET TIGAPESANTREN DI JAWA
BARAT

A. Profil Pesantren Al-Furgon Garut

Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Cibiuk Garut merupakan
lembaga pendidikan Islam yang menekankan integrasi antara keilmuan agama
klasik dengan pendekatan modern yang relevan. Sejak didirikan oleh
Persyarikatan Muhammadiyah, Al-Furgon menerapkan kurikulum agama dan
pendidikan umum secara seimbang, termasuk pengembangan kemampuan
bahasa, tahfidz Al-Qur’an, jurnalistik, multimedia, dan public speaking untuk
santri (Saad M 2022). Fasilitas seperti laboratorium, perpustakaan, studio
multimedia memastikan pesantren ini mendukung produksi konten yang

kreatif oleh santri.

Dalam konteks dakwah digital, ilustrasi terbaik terlihat pada studi
kasus Pondok Pesantren Darul Argam Muhammadiyah di Garut yang telah
mengelola situs web dakwah dengan konten terjadwal, video ceramah, kajian,
serta evaluasi audiens yang terstruktur dan berbasis kalender editorial digital
(Fauzi 2024). Model pengelolaan media digital ini juga mencerminkan strategi
yang kemungkinan besar diadopsi oleh Al-Furgon mengembangkan kanal
dakwah online yang profesional sambil melibatkan santri dan tim humas

secara kolaboratif.

56



Figure 1 Al-Furgon Garut

zl R

|

(Sumber: Al-Furgon MBS Cibiuk, 2025)

Tradisi keilmuan dan kedisiplinan pesantren juga tercermin dalam
praktik membaca Surah Al-Kahfi setiap Jumat untuk membangun disiplin
spiritual santri (Saad M 2022). Tradisi tersebut menunjukkan bagaimana
Al-Furgon memadukan spiritualitas dengan kebiasaan kolektif yang
memperkuat budaya pesantren. Di era digital, nilai kebiasaan ini bisa
tersublimasi dalam produksi konten dakwah berbasis ritual keagamaan yang

otentik.

Secara kelembagaan, Al-Furgon menunjukkan fokus Muhammadiyah
pada literasi, rasionalitas, dan pendekatan ilmiah. Di dalamnya, santri tidak
hanya belajar figih dan nahwu-sharof, tetapi juga praktik komunikasi visual
dan digital. Hal ini memungkinkan pesantren memanfaatkan media sosial,
situs web, serta multimedia untuk menyebarkan pesan keagamaan dengan
daya jangkau lebih luas. Santri dilatih untuk menciptakan artikel keislaman,
video kajian, dan konten kreatif lain yang sesuai kaidah dakwah modern (Saad
M 2022).

Dengan antisipasi terhadap tantangan seperti kurangnya sumber daya
manusia teknis atau keterbatasan perencanaan konten, strategi digital di Al-
Furgon lebih mengarah ke pendidikan literasi media yang sistematis.

57


https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Falfurqonmbs.com%2F%3Fpage_id%3D42&psig=AOvVaw22QBxwYOw2M9nd28WaHkyX&ust=1753241926655000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CAMQjB1qFwoTCKjngqjFz44DFQAAAAAdAAAAABAE

Pendekatan ini menjadikan pesantren tidak hanya lembaga tradisi, tetapi juga
ruang kreatif yang adaptif terhadap zaman. Oleh karena itu, Al-Furgon
menjadi representasi Muhammadiyah dalam rekonstruksi pesantren berbasis

digital yang ilmu-sentris dan adaptif.

B. Profil Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya

Pesantren Persis 67 Benda di Tasikmalaya didirikan pada tanggal 4
Mei 1970 sebagai respon terhadap praktek sinkretis masyarakat lokal yang
dianggap menyimpang dari Qur’an dan Sunnah. Pesantren ini menerapkan
sistem pendidikan Full Day Boarding School sejak 2003—2004 dengan jenjang
madrasah diniyyah, tsanawiyah, aliyah terakreditasi A, serta penekanan pada
penguatan karakter santri melalui kedisiplinan, tanggung jawab, dan literasi
(Admin 2016).

Dalam transformasi digital, Persis 67 Benda telah mengembangkan
konsep “pesantren digital” melalui sosialisasi penggunaan aplikasi digitalisasi
muroja’ah dan raport digital bagi asatidz dan santri (Hilmiati 2019). Program
ini mencerminkan orientasi pesantren terhadap integrasi teknologi dalam
administrasi dan dakwabh, serta upaya meningkatkan kompetensi literasi digital

komunitas pesantren.

Selain itu, kegiatan pelatihan dakwah bil-kitabah (berbasis tulisan)
menunjukkan bahwa Persis mengedepankan kemampuan santri untuk
berdakwah lewat tulisan ilmiah. Pelatihan hybrid (tatap muka dan daring),
kolaborasi dengan universitas, serta publikasi artikel santri di jurnal SINTA
adalah bukti nyata komitmen pesantren terhadap literasi dakwah berbasis ilmu.
Pesantren ini menjadikan keterampilan menulis sebagai strategi dakwah yang

dianggap lebih tahan masa dan efektif menjangkau audiens luas (Ismail 2025).

58



Figure 2 Persis 67 Benda

(Sumber: persis?benda.com, 2025)

Penguatan karakter santri di Persis juga relevan dalam konteks media
digital. (Risdiana 2016) mencatat bahwa nilai-nilai organisasi Persis seperti
disiplin, komitmen organisasi, anti-bid’ah terinternalisasi dalam struktur
pesantren dan mempengaruhi cara dakwah mereka diprogram dan diproduksi.
Ini menjadi basis kuat ketika pesantren mengarahkan literasi digital santri ke
arah dakwah visual maupun tulisan yang tegas, rasional, dan konsisten dengan

prinsip Islam Persis.

Secara kelembagaan, Persis 67 Benda menempatkan teknologi sebagai
alat utama pendidikan dan dakwah. Santri bukan sekadar konsumen informasi,
tetapi juga produsen konten dakwah yang berbentuk artikel, postingan media
sosial, materi video, dan konten multimedia lainnya. Dengan dukungan
aplikasi wali santri, studio komputer, laboratorium TI, pesantren ini
memungkinkan interaksi digital antara warga, orang tua, dan pengelola,
meningkatkan transparansi dan keterlibatan langsung dalam proses dakwah
dan pendidikan (Risdiana 2016).

59



C. Profil Pesantren Yaspida Sukabumi

Pesantren Darussyifa Al-Fitroh Sukabumi, yang dikelola oleh Yayasan
Sosial dan Pendidikan Islam Darussyifa Al-Fitrat (YASPIDA), merupakan
salah satu lembaga pendidikan Islam yang berkembang pesat di wilayah
Kadudampit, Kabupaten Sukabumi, Jawa Barat. Lahir dari tradisi keilmuan
Islam Klasik, pesantren ini memadukan pendidikan salafiyah dengan sistem
pendidikan formal modern yang mencakup jenjang sekolah dasar hingga
perguruan tinggi. Pesantren ini dikenal sebagai institusi yang terbuka terhadap
inovasi pendidikan, namun tetap berpegang pada prinsip dasar keilmuan Islam
yang menekankan pembinaan akhlak, kedalaman ilmu, dan spiritualitas
(Oktarian 2022).

Sebagai pesantren terpadu, Yaspida menampung lebih dari dua ribu
santri dari berbagai daerah. Kurikulum yang dijalankan tidak hanya mencakup
kajian kitab kuning, tahfidz Al-Qur’an, dan penguatan bahasa Arab, tetapi juga
mata pelajaran umum yang mengikuti standar nasional. Di sisi lain, kegiatan
ekstra seperti pelatihan jurnalistik, digital broadcasting, dan kelas desain
konten menjadi bagian dari program pemberdayaan santri untuk menghadapi
tantangan zaman, termasuk era digital (Melani, Hafidhuddin, and Syafri
2017). Dengan perpaduan ini, Yaspida menempatkan dirinya sebagai

pesantren modern yang tetap berakar kuat pada nilai-nilai tradisional.

Dalam konteks dakwah digital, Yaspida mulai mengembangkan
pendekatan yang berbasis pada kreativitas dan partisipasi santri. Meskipun
belum memiliki sistem media dakwah daring yang terstruktur seperti beberapa
pesantren besar lainnya, pesantren ini secara bertahap membangun kapasitas
digital melalui pelatihan dasar media sosial, konten dakwah visual, serta
penguatan literasi digital di kalangan santri dan ustadz. Pendekatan ini selaras

dengan semangat pembaruan pendidikan Islam yang tidak memutus hubungan

60



dengan akar tradisi, tetapi justru memperluas peran dakwah melalui medium

yang lebih akrab dengan generasi muda saat ini (Negara 2023).

Perlu dicatat bahwa Yaspida bukanlah pesantren yang berafiliasi
formal dengan organisasi keagamaan tertentu, namun secara historis dan
kultural lahir dari lingkungan masyarakat pesantren yang dekat dengan tradisi
keagamaan khas Islam Nusantara. Karena itu, dalam banyak kegiatan dakwah
dan pendidikan, pesantren ini menampilkan nilai-nilai yang mengedepankan
toleransi, moderasi, dan kearifan lokal. Hal ini tampak dari gaya dakwah yang
tidak frontal, lebih persuasif, serta melibatkan elemen seni, budaya lokal, dan

dialog sosial sebagai medium penyampaian nilai-nilai Islam.

Figure 3 Yaspida Sukabumi

(Sumber: Verval Yayasan, 2025)

Dalam menghadapi era digital, tantangan utama yang dihadapi Yaspida
adalah peningkatan kapasitas sumber daya manusia di bidang teknologi dan
penguatan infrastruktur digital. Meski begitu, pesantren ini mulai
menunjukkan kesadaran strategis terhadap pentingnya peran media digital
dalam menyampaikan nilai keislaman secara lebih luas. Beberapa inisiatif
awal seperti dokumentasi kajian, video pengajian internal, dan partisipasi
dalam kegiatan virtual tingkat regional menjadi langkah awal menuju

transformasi dakwah digital yang lebih sistematis.

61


https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Fvervalyayasan.data.kemdikbud.go.id%2Findex.php%2Fchome%2Fprofil%3Fyayasan_id%3DF00B6EBD-E316-4610-B984-91766BD965D5&psig=AOvVaw30fOmoVwVDZZWoGXWN_WpM&ust=1753244323375000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CAMQjB1qFwoTCJC1kpzOz44DFQAAAAAdAAAAABAE

Dengan kekhasan yang dimilikinya, Yaspida memposisikan diri
sebagai pesantren yang tumbuh dari akar tradisi keilmuan Islam, namun secara
sadar mengadopsi pendekatan baru dalam dakwah. Upaya ini merupakan
bentuk respon terhadap realitas sosial keagamaan kontemporer yang semakin
didominasi oleh ruang-ruang digital. Meskipun belum seintensif pesantren
besar yang telah mapan dalam penggunaan media, keberanian untuk memulai
dan berinovasi menunjukkan bahwa Yaspida sedang menapaki proses penting
dalam penguatan strategi dakwah digital berbasis nilai, pengalaman lokal, dan

aspirasi santri.

62



BAGIAN VI
ADAPTASI DAN TRANSFORMASI
STRATEGI DAKWAH DI ERADIGITAL

A. Perubahan Paradigma Dakwah di Lingkungan Pesantren

Selama puluhan tahun, dakwah pesantren dikenal sebagai kegiatan
yang berakar kuat pada tradisi lisan dan tatap muka. Kyai berbicara dari
mimbar, para santri duduk bersila mendengarkan, dan masyarakat berkumpul
dalam pengajian rutin. Pola komunikasi keagamaan ini telah menjadi ciri khas
pesantren dalam menjaga kesinambungan ilmu, adab, dan tradisi keislaman
(Azra 2020). Namun, dalam dua dekade terakhir, terutama setelah masuknya
era digital, terjadi perubahan besar dalam cara pesantren berinteraksi dengan
jamaah dan masyarakat luas. Arus teknologi informasi menggeser orientasi
dakwah dari ruang fisik menuju ruang virtual yang terbuka, cepat, dan
interaktif. Perubahan ini tidak hanya menyentuh aspek teknis, tetapi juga
mempengaruhi paradigma dakwah, pola relasi antara kyai dan santri, serta

makna keberagamaan di era baru (Saputra and Sirozi 2025).

Di Jawa Barat, tiga pesantren besar yang menjadi lokasi penelitian—
Al-Furgon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida
Sukabumi—menggambarkan dinamika perubahan tersebut dengan sangat
jelas. Ketiganya menghadapi situasi yang serupa: audiens dakwah mulai
beralih dari majelis taklim ke layar ponsel. KH. YS dari Pesantren Al-Furgon
menjelaskan, “Sekarang santri dan jamaah banyak belajar lewat YouTube.
Kalau pesantren tidak hadir di sana, kita kehilangan kesempatan berdakwah
di ruang baru itu.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini

memperlihatkan kesadaran baru bahwa dakwah tidak bisa lagi dipahami

63



sebagai aktivitas satu arah, melainkan proses dialogis yang melibatkan publik
digital.

Figure 4 kanal YouTube pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut

/

!

(Sumber: Dokumentasi Tim Peneliti, 2025)

Momentum percepatan perubahan ini terjadi terutama setelah pandemi
COVID-19. Saat pembatasan sosial diberlakukan, hampir seluruh kegiatan
dakwah pesantren beralih ke format daring. Dari situ, banyak pesantren
menyadari potensi besar media digital sebagai sarana penyebaran nilai-nilai
keislaman (Fatmawati 2025). Di Al-Furgon, misalnya, kegiatan pengajian
kitab mingguan mulai disiarkan secara langsung melalui kanal YouTube
pesantren. DS, pengelola IT di pesantren tersebut, mengenang masa itu,
“Awalnya kami hanya coba-coba siaran lewat ponsel. Tapi setelah kami lihat,
banyak alumni yang menonton dari luar Garut. Akhirnya kami jadikan
kegiatan rutin setiap Jumat malam.” (Wawancara, September 2025). Dakwah
digital kemudian tidak lagi dipandang sebagai bentuk darurat, melainkan

sebagali strategi permanen yang relevan dengan kebutuhan zaman.

Fenomena ini menunjukkan bahwa dakwah pesantren telah memasuki
ruang baru yang bersifat lintas batas dan tanpa sekat geografis. Media digital

memungkinkan pesantren untuk menyapa jamaah di luar lingkup lokal,

64



bahkan lintas negara. Seperti dijelaskan oleh Castells (2009), media digital
bukan hanya sarana komunikasi, tetapi juga struktur sosial baru yang
memungkinkan interaksi horizontal antara produsen dan konsumen pesan
(Castells 2009b). Dalam konteks pesantren, hal ini berarti perubahan besar
terhadap pola relasi antara kyai, santri, dan jamaah. Jika sebelumnya otoritas
dakwah bersifat hierarkis—Kkyai sebagai sumber tunggal pengetahuan—maka
kini audiens dapat berpartisipasi aktif melalui komentar, diskusi, bahkan

produksi konten dakwah sendiri.

Figure 5 Persis Benda

E N ) |

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 205)
Namun, pergeseran ini juga melahirkan kegelisahan di kalangan
pesantren tradisional. Beberapa kyai khawatir bahwa digitalisasi dakwah akan
mengikis kedalaman ilmu dan adab yang selama ini dijaga dalam tradisi
pesantren. KH. HR dari Persis Benda mengakui, “Kita tidak bisa menolak
perubahan, tapi dakwah digital harus tetap punya ruh. Kalau hanya mengejar
viewer, nanti dakwah jadi hiburan, bukan pembinaan.”” (Wawancara, Agustus
2025). Kekhawatiran ini menunjukkan ketegangan antara nilai spiritual
pesantren dan logika algoritma media sosial yang menuntut kecepatan serta
popularitas. Dakwah digital berisiko kehilangan esensi jika tidak disertai

prinsip etik dan keilmuan yang kuat (Al ihsan Huda and Obianto 2025).

65



Bagi pesantren yang berafiliasi dengan Muhammadiyah, perubahan ini
dipahami sebagai bagian dari tanggung jawab intelektual dan sosial. Dakwah
digital dianggap sebagai bentuk tajdid atau pembaruan dakwah agar selaras
dengan konteks masyarakat modern (Faridah 2025). Sebaliknya, pesantren
Persis melihatnya sebagai tantangan untuk menjaga kemurnian dakwah
berbasis ilmu di tengah derasnya konten agama yang tidak terverifikasi.
Sementara itu, pesantren Yaspida Sukabumi—yang berafiliasi dengan tradisi
Nahdlatul Ulama—melihat media digital sebagai ruang baru untuk
memperluas dakwah kultural berbasis lokal. Pendekatan mereka lebih
partisipatif, mengajak masyarakat sekitar untuk terlibat dalam pembuatan

konten dakwah yang ringan, kontekstual, dan membumi.

Figure 6 pesantren Yaspida Sukabumi

g !
-

=¥

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Pergeseran dakwah ini juga berdampak langsung pada peran santri.
Jika dulu santri hanya menjadi pendengar pasif, kini mereka didorong menjadi
pelaku aktif dalam penyebaran dakwah digital. Santri mulai belajar membuat
video, menulis artikel, dan mengelola akun media sosial pesantren. MY,
seorang santri Al-Furgon, mengatakan, “Dulu dakwah itu milik kyai saja.
Sekarang kami ikut terlibat. Saya membuat video pendek tafsir ayat dan

ternyata banyak yang nonton. Rasanya seperti ikut menyampaikan kebaikan

66



’

meski lewat layar.” (Wawancara, September 2025). Testimoni ini
memperlihatkan bagaimana transformasi digital melahirkan semangat baru di
kalangan santri untuk berperan sebagai digital preachers yang menyebarkan

nilai-nilai pesantren dengan gaya kekinian (Wardani et al. 2022).

Melihat dinamika ini, jelas bahwa pesantren saat ini sedang berada
pada tahap awal transformasi digital yang signifikan. Berdasarkan kerangka
teori Diffusion of Innovation, proses perubahan ini menggambarkan fase
“knowledge” dan “persuasion,” di mana pesantren mulai memahami manfaat
media digital dan membentuk sikap positif terhadapnya (Rogers 2003).
Namun, kecepatan adaptasi ini berbeda-beda. Pesantren yang memiliki
struktur organisasi terbuka dan dukungan sumber daya manusia cenderung
lebih cepat melakukan inovasi dibanding pesantren tradisional yang masih
berhati-hati dalam menafsirkan teknologi sebagai alat dakwah (Saputra and
Sirozi 2025).

Pergeseran dakwah dari tradisional ke digital menandai perubahan
paradigma besar dalam sejarah pesantren di Jawa Barat. Dakwah kini tidak
lagi semata-mata tentang penyampaian pesan keagamaan, tetapi juga tentang
bagaimana pesan itu dikemas, didistribusikan, dan dipahami oleh publik
digital. Perubahan ini menuntut pesantren untuk mengembangkan kompetensi
baru tanpa meninggalkan akar tradisinya. Seperti yang diungkapkan KH. YS,
“Kita bukan sedang meninggalkan tradisi, tapi sedang menulis bab baru
tradisi itu dengan bahasa digital.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan
ini menjadi refleksi penting bahwa transformasi dakwah digital bukan bentuk
pemutusan dari masa lalu, melainkan kesinambungan antara nilai klasik dan

teknologi modern yang disatukan dalam semangat dakwah yang kontekstual.

Transformasi digital di lingkungan pesantren tidak hanya mengubah

media dakwah, tetapi juga memengaruhi orientasi dan nilai yang terkandung

67



di dalamnya. Dakwah yang sebelumnya dipahami sebagai proses
penyampaian pesan keagamaan secara satu arah, kini berkembang menjadi
ruang dialog yang interaktif dan partisipatif. Di era digital, dakwah bukan lagi
semata-mata kegiatan ceramah, melainkan proses komunikasi sosial yang
melibatkan nilai, estetika, dan strategi komunikasi publik (A. ihsan H. Huda
and Obianto 2025). Pergeseran orientasi ini membuat pesantren perlu
menyesuaikan nilai-nilai dakwahnya agar tetap otentik di tengah logika media

yang cepat dan kompetitif.

Pesantren sebagai institusi pendidikan keagamaan selama ini
menempatkan dakwah sebagai sarana tabligh dan pembinaan moral. Namun,
di tengah arus media digital, makna tabligh itu sendiri mengalami perluasan.
KH. HR dari Persis 67 Benda menegaskan, “Dulu tabligh berarti
menyampaikan secara langsung. Sekarang tabligh juga bisa berarti
menyampaikan dengan cara kreatif, tapi harus tetap berpijak pada kebenaran
ilmu.” (Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan ini menunjukkan upaya
reinterpretasi nilai dakwah di tengah perubahan zaman. Dakwah digital bukan
sekadar medium baru, melainkan perluasan makna dari ajaran dakwah yang
menuntut pemahaman ulang tentang cara menyampaikan kebenaran dengan

relevansi sosial dan budaya kontemporer (Faridah 2025).

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, transformasi nilai ini
terlihat jelas pada pendekatan mereka yang lebih rasional dan berbasis literasi.
Kyai YS menegaskan bahwa dakwah digital harus menjadi wadah untuk
pencerahan akal dan pembersihan jiwa, bukan sekadar hiburan. “Kami
menekankan isi dakwah berbasis ilmu dan data. Santri tidak boleh asal bicara
di media, karena setiap kata yang diunggah bisa menjadi sumber pahala atau
fitnah,” ujarnya (Wawancara, September 2025). Pandangan ini menunjukkan

bahwa nilai dasar dakwah pesantren tetap berakar pada prinsip keilmuan dan

68



tanggung jawab moral, meskipun medium penyampaiannya telah berubah
(Saputra and Sirozi 2025).

Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi yang berafiliasi dengan
Nahdlatul Ulama menunjukkan pola yang lebih kultural dan sosial. Dakwah
digital mereka banyak berisi konten ringan seperti doa harian, kisah hikmabh,
dan video kegiatan sosial pesantren. Tujuannya bukan hanya menyampaikan
ilmu, tetapi juga membangun kedekatan emosional dengan masyarakat.
Menurut KH. MA, “Bagi kami, dakwah digital bukan sekadar menyampaikan
ilmu agama, tapi juga menebar kehangatan dan kasih sayang Islam yang
rahmatan lil ‘alamin.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini
menegaskan bahwa orientasi dakwah digital pesantren NU lebih menekankan
aspek irsyad—bimbingan dan pembentukan karakter—daripada sekadar
penyebaran pengetahuan (Wardani et al. 2022).

Di sisi lain, Pesantren Persis Benda Tasikmalaya menempuh
pendekatan yang lebih akademik dan sistematis. Para santrinya aktif menulis
artikel dakwah di blog dan buletin digital pesantren. Mereka mengembangkan
gaya dakwah yang argumentatif dengan mengutip dalil dan data ilmiah untuk
memperkuat pesan. Seorang santri, FS, menuturkan, “Kami tidak ingin
dakwah hanya viral, tapi juga valid. Karena kalau tidak berdasar ilmu, itu
bukan dakwah tapi opini.” (Wawancara, September 2025). Sikap ini
menggambarkan internalisasi nilai burhani (rasional-ilmiah) yang menjadi ciri
khas dakwah Persis, bahkan ketika dibawa ke ruang digital (A. ihsan H. Huda
and Obianto 2025).

Perubahan orientasi dakwah ini sejalan dengan teori New Media
Theology (Campbell 2012b), yang menjelaskan bahwa media baru bukan
hanya alat penyampai pesan, melainkan juga ruang negosiasi makna religius.

Melalui media digital, pesantren tidak hanya mentransfer ajaran Islam, tetapi

69



juga menegosiasikan nilai-nilai etika, kebenaran, dan identitas keagamaan di
ruang publik yang plural. Di sinilah dakwah digital menjadi bentuk baru dari
praksis religius, di mana nilai spiritual disampaikan dalam format yang sesuai

dengan logika komunikasi masa kini.

Selain itu, transformasi nilai dakwah juga terlihat dalam cara pesantren
memaknai niat dan adab berdakwah di ruang digital. Kyai YS menekankan
pentingnya niat lillah dalam setiap aktivitas digital. “Kalau dakwah sudah
mengejar popularitas, berarti ada yang bergeser dari niat awal. Kita ingin
santri sadar bahwa media hanyalah alat, bukan tujuan, ” ujarnya (Wawancara,
September 2025). Peringatan ini menjadi bentuk refleksi kritis terhadap
fenomena banalitas dakwah digital, di mana pesan keagamaan sering kali
dikomodifikasi demi jumlah penonton. Karena itu, pesantren berupaya
menanamkan nilai etika komunikasi digital berbasis akhlak dan tanggung
jawab sosial agar dakwah tetap menjadi jalan pembinaan, bukan sekadar
tontonan (A. ihsan H. Huda and Obianto 2025).

Dengan demikian, transformasi nilai dan orientasi dakwah di era
digital tidak menghapus esensi tradisional pesantren, melainkan
menyesuaikannya dengan konteks baru. Dakwah Kkini tidak lagi hanya
berbicara tentang penyampaian kebenaran, tetapi juga tentang cara menjaga
kemurnian niat dan kedalaman makna di tengah banjir informasi. Nilai-nilai
seperti keilmuan, keikhlasan, adab, dan tanggung jawab menjadi fondasi
utama yang membedakan dakwah digital pesantren dari bentuk dakwah
populer lainnya. Dalam konteks ini, pesantren tidak sedang kehilangan
tradisinya, tetapi sedang memperluashya—membawa semangat tabligh,
irsyad, dan tanwir ke dalam ekosistem digital yang menuntut inovasi sekaligus

ketulusan.

70



Transformasi dakwah pesantren ke ruang digital membawa dampak
sosial dan kultural yang cukup besar, tidak hanya bagi santri dan kyai, tetapi
juga bagi masyarakat sekitar pesantren. Pada awalnya, tidak semua pihak
menyambut perubahan ini dengan antusias. Sebagian masyarakat, terutama
kalangan orang tua dan tokoh tradisional, merasa canggung dengan perubahan
bentuk dakwah yang tidak lagi sepenuhnya dilakukan secara langsung.
Mereka menganggap dakwah daring berpotensi mengurangi nilai
kebersamaan dan spiritualitas yang selama ini melekat pada majelis taklim
tradisional (Azra 2020). Namun, seiring berjalannya waktu, sikap ini mulai
berubah. Masyarakat mulai menyadari bahwa media digital bukan pengganti
interaksi sosial, tetapi perluasan ruang dakwah yang bisa menjangkau lebih

banyak orang.

Hal ini terlihat jelas di Pesantren Yaspida Sukabumi, di mana
perubahan sikap masyarakat berlangsung cukup dinamis. Menurut KH. MA,
“Awalnya banyak warga yang ragu. Mereka bilang dakwah kok lewat HP, apa
bisa sampai ke hati? Tapi setelah melihat konten santri yang sederhana tapi
menyentuh, mereka justru ikut menyebarkan videonya.” (Wawancara, Agustus
2025). Kalimat ini mencerminkan proses adaptasi sosial yang alami, di mana
penerimaan terhadap dakwah digital berawal dari keakraban dan relevansi
pesan. Yaspida berhasil menunjukkan bahwa teknologi bisa menjadi alat

penguat solidaritas sosial, bukan ancaman terhadap nilai-nilai tradisional.

Respon masyarakat terhadap dakwah digital di Al-Furgon
Muhammadiyah Garut juga menunjukkan hal serupa. Sebagian jamaah merasa
dakwah digital membantu mereka tetap terhubung dengan pesantren meskipun
tinggal jauh dari lokasi. Salah satu wali santri, NY, mengungkapkan, “Saya
kerja di Jakarta, tapi tetap bisa ikut kajian Jumat malam lewat YouTube

pesantren. Rasanya dekat, padahal jauh.” (Wawancara, September 2025).

71



Pengalaman semacam ini menegaskan bahwa dakwah digital bukan sekadar
media penyiaran, melainkan juga ruang emosional yang menjaga hubungan
spiritual antara pesantren dan jamaah. Dalam perspektif komunikasi
keagamaan, ini menunjukkan terbentuknya bentuk baru dari religious
intimacy, yaitu kedekatan religius yang dimediasi oleh teknologi (Wardani et
al. 2022).

Meski begitu, sebagian masyarakat tradisional masih menunjukkan
resistensi terhadap media digital. Di lingkungan Pesantren Persis Benda
Tasikmalaya, beberapa tokoh sepuh menganggap media sosial dapat
mengaburkan batas antara ilmu dan hiburan. KH. HR mengakui, “Ada
kekhawatiran kalau dakwah di media sosial itu jadi pamer atau malah
kehilangan adab. Tapi kita terus mengingatkan santri agar tetap menjaga niat
dan sopan santun dalam menyampaikan dakwah.” (Wawancara, Agustus
2025). Kekhawatiran semacam ini mencerminkan benturan nilai antara tradisi
pesantren yang menjunjung adab dan logika media digital yang sering kali

menuntut kecepatan, ekspresi, dan sensasi.

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui teori Diffusion of Innovation
(Rogers 2003), khususnya pada tahap “persuasion” di mana masyarakat mulai
menimbang manfaat dan risiko suatu inovasi sebelum menerimanya. Di tahap
ini, proses adopsi dakwah digital di pesantren sangat dipengaruhi oleh
kepercayaan terhadap otoritas kyai. Ketika kyai dan pengelola pesantren
menunjukkan sikap positif terhadap digitalisasi, maka masyarakat pun
mengikuti. Namun jika kyai bersikap hati-hati atau skeptis, proses penerimaan
berlangsung lebih lambat. Dengan demikian, posisi kyai tidak hanya sebagai
komunikator agama, tetapi juga sebagai opinion leader dalam adopsi inovasi

sosial-keagamaan (Saputra and Sirozi 2025).

72



Selain itu, perubahan kultural yang muncul dari dakwah digital juga
tampak pada cara masyarakat mengonsumsi dan menyebarkan pesan
keagamaan. Jika dulu mereka hanya menjadi pendengar pasif di pengajian,
kini banyak yang ikut aktif membagikan video, kutipan ayat, atau potongan
ceramah melalui grup WhatsApp dan media sosial lainnya. Fenomena ini
memperlihatkan terbentuknya budaya partisipatif (participatory culture)
dalam dakwah (Jenkins 2006), di mana masyarakat tidak lagi hanya menerima
pesan, tetapi ikut berperan sebagai penyebar dan penafsir makna. Seorang
santri Yaspida mengatakan, “Kadang yang share video dakwah kami bukan
santri, tapi ibu-ibu pengajian yang merasa isinya cocok dengan
kehidupannya.” (Wawancara, September 2025).

Namun, perlu dicatat bahwa partisipasi masyarakat dalam dakwah
digital juga membawa tantangan baru. Banyaknya konten agama yang beredar
tanpa pengawasan kadang menimbulkan kebingungan antara mana yang
ilmiah dan mana yang sekadar opini. Di sinilah pesantren memiliki peran
penting untuk menjaga kualitas dan kredibilitas dakwah di dunia maya (A.
ihsan H. Huda and Obianto 2025). Pesantren harus menjadi penyeimbang
antara tradisi keilmuan dan dinamika teknologi, sehingga masyarakat tidak

terseret dalam arus informasi yang dangkal.

Respon sosial dan kultural masyarakat terhadap dakwah digital di Jawa
Barat menunjukkan proses adaptasi yang kompleks namun konstruktif.
Awalnya ditandai oleh keraguan dan resistensi, namun perlahan bergeser
menjadi penerimaan dan partisipasi aktif. Perubahan ini terjadi karena adanya
peran kuat dari kyai dan pesantren dalam menafsirkan ulang fungsi teknologi
sebagai sarana pengabdian dan penyebaran nilai keislaman. Dakwah digital
akhirnya menjadi medium baru bagi masyarakat pesantren untuk memperluas

makna kehadiran spiritual di tengah dunia yang semakin terhubung.

73



B. Adaptasi Kelembagaan dan Kurikulum Digital

Transformasi dakwah digital di pesantren tidak mungkin berjalan
tanpa dukungan kelembagaan yang solid. Perubahan paradigma dakwah
memerlukan sistem manajemen baru yang mampu mengintegrasikan fungsi
keagamaan, pendidikan, dan teknologi. Karena itu, banyak pesantren di Jawa
Barat mulai melakukan restrukturisasi organisasi untuk menyesuaikan diri
dengan kebutuhan era digital. Langkah ini menjadi bagian dari adaptasi
kelembagaan yang tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga ideologis—
yakni perubahan cara pandang terhadap teknologi sebagai alat dakwah dan
pendidikan (Saputra and Sirozi 2025).

Di Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut, restrukturisasi ini
dilakukan dengan membentuk Divisi Dakwah Digital di bawah Bidang Humas
dan Pengembangan Media. Divisi ini beranggotakan santri senior dan
beberapa guru muda yang memiliki kemampuan dalam desain grafis, editing
video, dan penulisan konten. Menurut DS, salah satu pengelola bidang IT,
“Kami dulu cuma punya satu orang yang bisa ngedit video, sekarang sudah
ada tim kecil berisi delapan santri yang rutin mengelola konten YouTube dan
Instagram.” (Wawancara, Agustus 2025). Pembentukan tim ini menandai
perubahan signifikan dalam pola manajemen pesantren: dari sistem yang
sentralistik di bawah kendali kyai, menjadi lebih kolaboratif dan berbasis

kompetensi.

74



Figure 7 mengelola konten YouTube dan Instagram di Pesantren Al-Furgon
Muhammadiyah Garut

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Kyai YS sebagai pimpinan pesantren menyebut bahwa perubahan
struktur ini bukan sekadar penyesuaian teknis, melainkan bagian dari visi
dakwah yang berkelanjutan. “Kalau pesantren ingin tetap hidup di tengah
zaman digital, harus punya organisasi yang siap melayani jamaah lintas
ruang. Media sekarang itu bagian dari ladang dakwah, ” ujarnya (Wawancara,
September 2025). Pernyataan ini mencerminkan pemahaman strategis bahwa
keberlangsungan dakwah tidak cukup hanya dengan kekuatan spiritual dan
intelektual, tetapi juga dengan pengelolaan informasi yang profesional.
Dakwah digital, dalam konteks ini, menjadi instrumen penting bagi pesantren

untuk memperluas jangkauan nilai-nilai keislaman.

Fenomena restrukturisasi ini juga ditemukan di Pesantren Persis 67
Benda Tasikmalaya. Pesantren ini membentuk Tim Literasi Digital Persis
Benda yang berfungsi untuk mendokumentasikan dan mempublikasikan
kegiatan dakwah, pengajian, serta diskusi ilmiah pesantren. Tim tersebut
terdiri dari santri tingkat akhir dan alumni muda yang memiliki pengalaman

jurnalistik. KH. HR menjelaskan, “Kami sadar bahwa dakwah lewat tulisan

75



harus dikelola secara sistematis. Santri kami yang aktif di media harus punya
tanggung jawab moral dan kemampuan literasi tinggi. ” (Wawancara, Agustus
2025). Di bawah kepemimpinan kyai, tim ini bekerja layaknya redaksi mini
dengan pembagian tugas yang jelas: penulis, editor, fotografer, dan admin

media sosial.

Berbeda dengan dua pesantren sebelumnya, Yaspida Sukabumi
mengambil pendekatan yang lebih sederhana namun partisipatif. Mereka tidak
membentuk unit formal seperti divisi media, tetapi mengintegrasikan kegiatan
dokumentasi dan dakwah digital ke dalam aktivitas keseharian santri. Setiap
acara pesantren, mulai dari pengajian, kegiatan sosial, hingga pentas seni,
direkam dan dibagikan melalui akun media sosial pesantren. Menurut KH.
MA, “Kami tidak ingin terlalu birokratis. Yang penting semangat dakwahnya
jalan. Santri yang punya minat di media, kami beri ruang untuk berkreasi.”
(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa adaptasi
kelembagaan di Yaspida lebih bersifat kultural dan berbasis kepercayaan,

bukan struktural formal seperti di Al-Furgon atau Persis.

Restrukturisasi organisasi di ketiga pesantren ini menunjukkan pola
yang berbeda sesuai dengan karakter dan orientasi ideologis masing-masing
lembaga. Pesantren Muhammadiyah lebih cepat melakukan modernisasi
struktur dengan menekankan profesionalitas kerja dan manajemen media
(Faridah 2025). Pesantren Persis cenderung menekankan sistem kerja berbasis
literasi dan validitas keilmuan, sedangkan pesantren NU seperti Yaspida lebih
mengutamakan fleksibilitas dan budaya partisipatif. Ketiga model ini
memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah di pesantren tidak bersifat
seragam, melainkan kontekstual—dipengaruhi oleh sejarah, nilai, dan budaya

organisasi yang melatarbelakanginya.

76



Dari perspektif teori organizational change (Kotter 1996), proses
restrukturisasi pesantren ini dapat dipahami sebagai bentuk adaptive
leadership yang dilakukan oleh kyai dan pimpinan lembaga. Tahapannya
meliputi kesadaran akan perubahan lingkungan, pembentukan tim
transformasi, dan penguatan visi bersama di antara santri dan guru. Pada tahap
ini, kyai berperan ganda sebagai pemimpin spiritual dan manajer perubahan.
KH. YS misalnya, sering terlibat langsung dalam rapat redaksi media dakwah
pesantren. “Saya ikut rapat supaya arah dakwahnya tetap lurus, bukan

sekadar viral,” ujarnya (Wawancara, Agustus 2025).

Adaptasi kelembagaan seperti ini juga memperkuat legitimasi
pesantren di mata masyarakat. Dengan memiliki sistem media yang rapi,
pesantren dapat mengelola citra publik secara lebih positif dan transparan.
Publik kini tidak hanya melihat pesantren sebagai tempat pendidikan agama,
tetapi juga sebagai pusat produksi pengetahuan dan informasi keislaman.
Dalam konteks inilah, restrukturisasi organisasi pesantren bukan sekadar
pembentukan unit media, tetapi simbol dari perubahan paradigma
kepemimpinan dakwah: dari yang tertutup dan lokal menjadi terbuka, kreatif,
dan komunikatif (Castells 2009a).

Perubahan struktur kelembagaan pesantren di era digital membawa
konsekuensi pada sistem pembelajaran dan kurikulum. Adaptasi tidak bisa
berhenti pada level organisasi, tetapi harus menyentuh inti fungsi pesantren
sebagai lembaga pendidikan. Oleh karena itu, banyak pesantren mulai
mengintegrasikan literasi digital ke dalam kurikulum dan kegiatan
pembelajaran santri. Literasi digital di sini tidak sekadar kemampuan teknis
mengoperasikan perangkat, tetapi kemampuan memahami, memproduksi, dan
menyebarkan pesan keagamaan dengan etika dan tanggung jawab sosial
(Livingstone 2008b).

77



Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, integrasi literasi
digital dilakukan secara bertahap sejak 2023. Kegiatan pelatihan media
diperkenalkan sebagai bagian dari program ekstrakurikuler “Santri Kreatif
Digital.” DS, pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami adakan pelatihan
membuat video dakwah, desain grafis, dan menulis artikel singkat untuk
santri. Setiap minggu ada kelas praktik, lalu hasilnya diunggah ke media
sosial pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025). Pelatihan ini kemudian
menjadi kegiatan wajib bagi santri tingkat akhir. Mereka tidak hanya diajarkan
ilmu agama, tetapi juga bagaimana menyampaikan pesan keagamaan dalam

bahasa yang sesuai dengan dunia digital.

Kyai YS menegaskan bahwa penguasaan literasi digital merupakan
bentuk amal jariyah intelektual yang sangat penting di era ini. “Dakwah di
zaman ini tidak cukup dengan lisan. Santri harus bisa berdakwah lewat
tulisan, gambar, dan video. Itu bagian dari jihad i/mu, ” ujarnya (Wawancara,
September 2025). Pendekatan ini sejalan dengan semangat Muhammadiyah
yang menekankan rasionalitas, pembaruan, dan pemanfaatan teknologi untuk
kemaslahatan publik (Faridah 2025). Dengan cara ini, Al-Furgon menjadikan
literasi digital bukan sekadar keterampilan tambahan, tetapi bagian dari misi

ideologis dakwah modern.

Sementara itu, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menerapkan
pendekatan yang lebih akademik dalam mengintegrasikan literasi digital.
Mereka memasukkan materi Jurnalistik Dakwah dan Teknologi Komunikasi
Islam ke dalam kurikulum kelas akhir. Materi ini diajarkan oleh dosen tamu
dari perguruan tinggi Islam dan jurnalis muda alumni pesantren. Santri belajar
menulis artikel keislaman, mengelola blog, dan melakukan riset sederhana

sebelum memproduksi konten dakwah. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin

78



santri punya dasar literasi yang kuat. Dakwah di media itu bukan hanya soal
gaya, tapi soal substansi dan kredibilitas.” (Wawancara, Agustus 2025).

FS, salah satu santri tingkat akhir di Persis Benda, mengatakan bahwa
pelatihan tersebut membuka pandangannya terhadap dunia dakwah yang lebih
luas. “Sekarang saya paham bagaimana menulis dakwah yang argumentatif,
bukan hanya mengutip ayat tanpa konteks. Kami juga belajar cara
menghindari plagiarisme dan menyebut sumber.” (Wawancara, September
2025). Pengalaman ini menunjukkan bahwa literasi digital di pesantren Persis
tidak berhenti pada keterampilan teknis, tetapi juga mencakup etika dan
metodologi ilmiah. Hal ini sejalan dengan nilai burhani—pendekatan rasional
dan ilmiah dalam memahami agama—yang menjadi ciri khas dakwah Persis
(A. ihsan H. Huda and Obianto 2025).

Figure 8 literasi digital di pesantren Persis

Ll MR

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Berbeda dari dua pesantren tersebut, Yaspida Sukabumi
mengembangkan pendekatan literasi digital yang berbasis pengalaman sosial
santri. Mereka tidak mengajarkan teori secara formal, tetapi memberikan

ruang bagi santri untuk belajar langsung melalui praktik dakwah digital di

79



lapangan. Setiap kegiatan pesantren, seperti bakti sosial, pengajian akbar, atau
kegiatan seni, dijadikan bahan untuk membuat konten video dan dokumentasi.
KH. MA menjelaskan, “Kami ajarkan santri untuk bercerita, bukan hanya
menyampaikan ayat. Dakwah itu harus bisa menyentuh perasaan masyarakat,
dan media adalah jembatan yang efektif.” (Wawancara, September 2025).
Dengan pendekatan ini, santri belajar menghubungkan nilai keagamaan

dengan konteks sosial secara alami.

Integrasi literasi digital di tiga pesantren ini menggambarkan variasi
yang menarik. Al-Furgon menekankan profesionalitas dan inovasi, Persis
fokus pada rasionalitas dan keilmuan, sedangkan Yaspida menonjolkan
pendekatan humanis dan kultural. Ketiganya memperlihatkan bahwa literasi
digital tidak dapat dipisahkan dari ideologi dan kultur masing-masing
lembaga. Dalam konteks teori organizational learning (Senge 1990), hal ini
menunjukkan bahwa setiap pesantren sedang berada pada tahap
“pembelajaran adaptif’—yakni proses menyesuaikan nilai lama dengan

pengetahuan baru tanpa kehilangan identitas dasarnya.

Namun, integrasi literasi digital juga menghadapi beberapa kendala.
Di banyak pesantren, masih terdapat kesenjangan kemampuan antara santri
dan ustadz senior. Beberapa guru mengaku kesulitan menyesuaikan diri
dengan teknologi, baik karena faktor usia maupun keterbatasan waktu.
Seorang guru di Al-Furgon, berinisial HR, mengatakan, “Kami sering minta
bantuan santri untuk hal-hal teknis. Tapi kami tetap mengawasi isi dakwahnya
agar tidak keluar dari nilai pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025). Situasi
ini memperlihatkan adanya generational gap dalam adopsi digital, tetapi juga
menunjukkan sinergi antara pengalaman dan energi muda yang menjadi

kekuatan khas pesantren.

80



Integrasi literasi digital ke dalam kurikulum pesantren menandai
perubahan orientasi pendidikan dari sekadar transfer ilmu menjadi
transformasi kompetensi. Santri tidak hanya dibekali pemahaman agama,
tetapi juga kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan komunikatif di dunia
digital. Dakwah bukan lagi aktivitas sepihak, melainkan bentuk kolaborasi
antara ilmu, teknologi, dan kesadaran moral. Dengan begitu, pesantren mampu
memainkan peran ganda: menjaga tradisi keilmuan Islam sekaligus menjadi

pelopor inovasi dakwah di era digital yang serba cepat dan terbuka.

Adaptasi kelembagaan di era digital menuntut pesantren untuk tidak
hanya berinovasi pada struktur dan kurikulum, tetapi juga pada sistem
manajemen pendidikan dan dakwah secara keseluruhan. Perubahan teknologi
membawa konsekuensi terhadap cara pengelolaan, penilaian, dan penyebaran
aktivitas keagamaan. Jika sebelumnya dakwah berjalan secara spontan dan
terpusat pada figur kyali, kini pesantren mulai menerapkan sistem yang lebih
terencana, terukur, dan berorientasi hasil (Saputra and Sirozi 2025).
Pergeseran ini mencerminkan upaya pesantren untuk menjadikan dakwah
digital bukan sekadar inisiatif individu, melainkan bagian dari sistem

pendidikan terpadu yang melibatkan seluruh komponen pesantren.

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, sistem dakwah kini
diatur dengan mekanisme yang menyerupai manajemen redaksi. Setiap pekan,
tim dakwah digital mengadakan rapat untuk menentukan tema, jadwal
produksi, dan format konten. Hasil kegiatan kemudian dievaluasi berdasarkan
jumlah penonton, komentar positif, dan tingkat partisipasi audiens. DS,
pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami buat kalender editorial dakwah.
Setiap minggu ada tema, misalnya akhlak, sosial, atau kajian tafsir. Santri
bergiliran jadi pembicara, lalu video disunting sebelum diunggah.”
(Wawancara, Agustus 2025). Pola ini mencerminkan profesionalisme baru

81



dalam pengelolaan dakwah yang tidak hanya berorientasi pada isi, tetapi juga

strategi komunikasi dan efektivitas penyampaian pesan.

Kyai YS sebagai pimpinan pesantren menilai pendekatan sistematis ini
tidak mengurangi ruh spiritual dakwah, justru memperkuatnya. “Kalau
dakwah diatur dengan baik, maka setiap konten bisa lebih bermanfaat dan
terarah. Yang penting tetap niatnya lillah,” ujarnya (Wawancara, September
2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa efisiensi manajerial dalam konteks
pesantren tidak bertentangan dengan nilai-nilai keagamaan, selama prinsip
keikhlasan dan tanggung jawab sosial tetap dijaga (A. ihsan H. Huda and
Obianto 2025).

Sementara itu, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menerapkan
sistem evaluasi dakwah digital berbasis rubrik keilmuan. Setiap konten
dakwah yang akan dipublikasikan harus melalui tahap verifikasi substansi oleh
dewan ustadz. Mereka menilai keaslian sumber, validitas dalil, dan kesesuaian
dengan nilai ajaran Persis. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin memastikan
bahwa apa pun yang diunggah oleh santri mencerminkan prinsip dakwah bil-
‘ilm, bukan sekadar semangat.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini
sejalan dengan karakter Persis yang menekankan integrasi antara rasionalitas

dan ketaatan tekstual.

Selain evaluasi internal, pesantren ini juga menggunakan forum
diskusi daring sebagai sarana pembinaan. Para santri diminta untuk menulis
refleksi pribadi setelah mempublikasikan konten dakwah di blog atau media
sosial pesantren. “Kami belajar dari audiens. Kalau ada kritik, kami bahas
dalam forum. Dari situ, santri memahami pentingnya mendengar umpan balik
publik,” tutur FS, santri tingkat akhir (Wawancara, September 2025). Praktik

ini memperlihatkan proses pembelajaran berbasis refleksi, di mana santri tidak

82



hanya menjadi penyampai pesan tetapi juga pembelajar aktif dalam dunia

komunikasi digital.

Sementara itu, Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen
dakwah berbasis komunitas. Mereka tidak menggunakan struktur formal
seperti redaksi atau kurikulum tetap, melainkan membangun jaringan
kolaboratif antara santri, guru, dan masyarakat. KH. MA menjelaskan, “Kami
ingin dakwah digital tumbuh alami. Santri bisa berkolaborasi dengan warga
sekitar, bikin konten sederhana tapi relevan. ” (Wawancara, September 2025).
Dengan sistem ini, dakwah digital menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari
di pesantren. Santri belajar berkomunikasi langsung dengan masyarakat dan

memahami konteks sosial tempat dakwah dijalankan.

Perbedaan sistem manajemen dakwah di tiga pesantren tersebut
mencerminkan variasi pendekatan terhadap inovasi pendidikan. Al-Furgon
mengadopsi model profesional berbasis target dan efisiensi; Persis
mengedepankan ketepatan substansi dan verifikasi ilmiah; sedangkan Yaspida
menekankan spontanitas sosial dan nilai kebersamaan. Jika dilihat melalui
perspektif Diffusion of Innovation (Rogers 2003), ketiga pesantren ini berada
pada tahap “decision—implementation,” di mana inovasi digital telah diterima

dan mulai diterapkan dengan pola khas masing-masing.

83



Figure 9 Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen dakwah
berbasis komunitas

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Adaptasi sistem pendidikan ini juga membawa implikasi pada
hubungan antara kyai, santri, dan masyarakat. Peran kyai tidak lagi semata
sebagai pemberi ilmu, tetapi juga sebagai fasilitator yang mengarahkan
potensi santri untuk berinovasi. Santri menjadi aktor kreatif yang mampu
menggabungkan nilai-nilai  keislaman dengan teknologi. Sedangkan
masyarakat berperan sebagai audiens sekaligus pengawas moral terhadap isi
dakwah pesantren. Dalam konteks ini, sistem manajemen dakwah digital tidak
hanya berfungsi sebagai alat koordinasi, tetapi juga sebagai mekanisme

pembentukan karakter dan tanggung jawab kolektif (Castells 2009b).

Kendati demikian, perubahan sistem ini tidak selalu berjalan mulus. Di
beberapa pesantren, muncul kekhawatiran bahwa penerapan sistem
manajemen yang terlalu teknis dapat menggeser nilai keikhlasan dakwah.
Seorang ustadz di Persis Benda menyampaikan, “Kalau semua diukur dari
like dan view, takutnya dakwah jadi kompetisi, bukan ibadah.” (Wawancara,
Agustus 2025). Kekhawatiran ini menunjukkan pentingnya keseimbangan

antara profesionalitas dan spiritualitas dalam manajemen dakwah digital.

84



Adaptasi sistem pendidikan dan manajemen dakwah di pesantren Jawa
Barat memperlihatkan proses transformasi yang matang. Pesantren tidak
hanya berupaya mengikuti arus digital, tetapi juga membangun mekanisme
internal untuk menjaga substansi dakwah. Melalui kombinasi antara
manajemen modern, etika keilmuan, dan nilai spiritual, pesantren berhasil
menunjukkan bahwa dakwah digital bukan ancaman bagi tradisi, melainkan
evolusi alami dari sistem pendidikan Islam yang terus hidup dan berkembang

seiring zaman.

C. Transformasi Budaya Santri

Transformasi digital di pesantren bukan hanya tentang teknologi dan
kelembagaan, tetapi juga tentang perubahan pola pikir santri. Selama berabad-
abad, posisi santri dalam sistem pesantren lebih banyak dipahami sebagai
penerima ilmu. Mereka duduk, mendengarkan, mencatat, dan menaati arahan
kyai. Struktur hubungan ini bersifat hierarkis dan menekankan adab serta
kepatuhan. Namun, di era digital, peran santri mengalami pergeseran
mendasar. Santri tidak lagi sekadar penerima ajaran, tetapi juga menjadi
produsen pengetahuan dan pelaku aktif dalam penyebaran nilai keagamaan.
Pergeseran ini menandai lahirnya budaya kreatif santri yang menggabungkan
nilai tradisi dengan kemampuan inovatif di dunia digital (Wardani et al. 2022).

Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, misalnya, banyak
santri yang kini terlibat dalam produksi konten dakwah. Mereka membuat
video kajian singkat, menulis artikel reflektif, dan mendesain poster digital
bertema moralitas Islam. DS, pengelola media pesantren, mengatakan, “Dulu
kami hanya mengandalkan ustadz untuk ceramah. Sekarang santri ikut
berkontribusi. Mereka belajar editing, voice-over, bahkan bikin narasi

dakwah sendiri.” (Wawancara, Agustus 2025). Perubahan ini bukan semata

85



akibat kemajuan teknologi, melainkan hasil dari proses pembinaan yang

menanamkan kesadaran bahwa dakwah adalah tanggung jawab bersama.

Peran aktif santri ini menunjukkan munculnya paradigma baru dalam
pendidikan pesantren. Santri tidak hanya dianggap sebagai subjek
pembelajaran, tetapi juga mitra dalam pengembangan dakwah. Kyai YS
menegaskan, “Kami ingin santri menjadi agen dakwah yang kreatif. Mereka
boleh berinovasi, asal tidak keluar dari nilai-nilai akhlak dan kebenaran
ilmu.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan tersebut mencerminkan
pergeseran otoritas yang lebih partisipatif. Dakwah digital memberi ruang bagi
santri untuk mengekspresikan gagasan religius tanpa harus menunggu

instruksi dari atas.

Salah satu contoh nyata transformasi ini terlihat dalam proyek Santri
Bicara Digital di Al-Furgon. Program ini melatih santri untuk membuat video
pendek berdurasi satu hingga dua menit berisi pesan moral dan ajaran Islam
kontekstual. Konten yang dihasilkan kemudian dipublikasikan melalui media
sosial pesantren dan ditinjau oleh tim pengajar. MY, santri yang aktif dalam
program tersebut, menjelaskan, “Awalnya kami gugup tampil di depan
kamera, tapi lama-lama terbiasa. Sekarang saya merasa dakwah itu bukan
hanya kewajiban ustadz, tapi juga kesempatan bagi kami untuk belajar

menyampaikan kebaikan.” (Wawancara, Agustus 2025).

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, semangat kreatif santri
diarahkan melalui kegiatan literasi digital. Santri menulis artikel ilmiah dan
opini keislaman di buletin pesantren. Mereka belajar menulis secara
argumentatif dan faktual dengan tetap mengedepankan etika dakwah. KH. HR
menuturkan, “Kami tidak ingin santri hanya pandai bicara, tapi juga mampu
menulis. Dakwabh tulisan bisa lebih tahan lama daripada ceramah yang hilang

begitu saja. ” (Wawancara, September 2025). Dengan pendekatan ini, dakwah

86



tidak hanya berkembang di ruang visual, tetapi juga dalam bentuk wacana

intelektual yang bisa dikaji ulang.

Sementara itu, di Pesantren Yaspida Sukabumi, budaya kreatif santri
tumbuh dari interaksi sosial yang akrab. Santri dilatih untuk membuat konten
sederhana dari kegiatan sehari-hari—seperti gotong royong, belajar mengaji,
atau membantu masyarakat sekitar. KH. MA mengatakan, “Kami tidak
menuntut hasil yang mewah. Yang penting, dakwah mereka tulus dan relevan.
Kalau santri bisa membuat video tentang kepedulian sosial, itu juga bagian
dari  dakwah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa kreativitas santri tidak selalu bergantung pada fasilitas
modern, tetapi pada kemampuan untuk mengolah realitas sosial menjadi pesan

moral yang menyentuh.

Fenomena “santri kreatif” ini memperlihatkan adanya cultural shift
dalam ekosistem pesantren. Menurut teori digital habitus (Couldry 2012),
keterlibatan individu dalam dunia digital membentuk pola baru dalam cara
berpikir, berinteraksi, dan berekspresi. Santri yang terbiasa menggunakan
teknologi kini mengembangkan gaya komunikasi religius yang lebih personal,
visual, dan adaptif terhadap audiens muda. Mereka tidak lagi berbicara dengan
bahasa dakwah klasik, melainkan dengan gaya yang dekat dengan keseharian
masyarakat. Hal ini menandai pergeseran dari dakwah instruktif menjadi
dakwah komunikatif—sebuah bentuk dakwah yang tumbuh dari partisipasi,
bukan hierarki (Rogers 2003).

Namun, perubahan ini tidak bebas dari tantangan. Sebagian ustadz
senior masih khawatir bahwa kebebasan berkreasi bisa membuat santri keluar
dari disiplin keilmuan pesantren. Seorang guru Persis Benda mengaku, “Kami
tetap mengawasi isi konten santri, supaya jangan sampai salah tafsir atau

menimbulkan kesalahpahaman.” (Wawancara, Agustus 2025). Kekhawatiran

87



ini wajar, mengingat pesantren selalu menjunjung ketelitian dalam memahami
teks agama. Oleh karena itu, kreativitas santri diarahkan agar tetap selaras

dengan adab keilmuan dan pengawasan kyai.

Transformasi dari santri pasif menjadi santri kreatif pada akhirnya
memperlihatkan keseimbangan antara tradisi dan inovasi. Pesantren tidak
kehilangan karakternya sebagai lembaga pengawal ilmu dan akhlak, tetapi
juga membuka ruang bagi lahirnya generasi muda yang berani berinovasi dan
beradaptasi dengan zaman. Dakwah digital memberi mereka ruang ekspresi
yang luas sekaligus tanggung jawab moral yang besar. Di tangan para santri
kreatif ini, nilai-nilai klasik pesantren tidak pudar, tetapi hidup kembali

dengan wajah baru yang segar dan relevan bagi masyarakat digital.

Perubahan peran santri menjadi kreator dakwah digital membawa
dampak besar terhadap cara mereka memahami etika dan spiritualitas. Dunia
digital memberi ruang kebebasan berekspresi yang luas, namun juga
menghadirkan tantangan moral yang tidak kecil. Santri dihadapkan pada
situasi baru di mana setiap kata, gambar, dan video yang mereka unggah
berpotensi menjadi dakwah—atau sebaliknya, justru menimbulkan fitnah.
Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya menekankan keterampilan teknis,
tetapi jJuga membangun kesadaran etis agar santri mampu berdakwah dengan

tanggung jawab spiritual (M. Huda and Obianto 2025).

Kyai YS dari Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut
menegaskan, “Kita boleh pakai teknologi apa pun untuk dakwah, tapi niatnya
jangan berubah. Dakwah itu bukan untuk populer, tapi untuk menebar
manfaat.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini memperlihatkan bahwa
spiritualitas dakwah digital harus berakar pada nilai ikhlas lillah—niat murni
karena Allah semata. Dalam sistem pendidikan pesantren, niat menjadi dasar

setiap amal, dan nilai itu kini diterjemahkan dalam konteks digital:

88



menggunakan media bukan untuk mengejar jumlah penonton, tetapi untuk

menyebarkan kebenaran dengan adab.

Kesadaran ini ditanamkan melalui pembinaan rutin di pesantren. Di
Al-Furqon, setiap kali santri akan mempublikasikan konten, mereka diminta
untuk membaca doa dan muhasabah singkat. DS, pengelola IT pesantren,
menjelaskan, “Kami biasakan santri berdoa sebelum upload, supaya mereka
ingat bahwa apa yang diunggah akan dipertanggungjawabkan.”
(Wawancara, September 2025). Pembiasaan sederhana ini menjadi bentuk
kontrol moral yang efektif. la mengingatkan santri bahwa aktivitas digital pun

merupakan bagian dari amal yang dinilai secara spiritual.

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, etika
dakwah digital dirumuskan dalam pedoman tertulis. Tim literasi pesantren
membuat kode etik santri digital yang berisi prinsip kejujuran, kehati-hatian
dalam menulis dalil, dan larangan menyebarkan informasi yang belum
diverifikasi. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin santri sadar bahwa setiap
unggahan adalah tanggung jawab ilmiah. Kalau salah menafsirkan ayat, bisa
menyesatkan orang.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini
mencerminkan warisan intelektual Persis yang menekankan dakwah berbasis
ilmu dan akurasi. Dalam konteks dunia digital yang penuh disinformasi, kode
etik semacam ini menjadi bentuk spiritual discipline yang melatih santri untuk

berhati-hati dalam berdakwah.

Berbeda dengan dua pesantren di atas, Yaspida Sukabumi
mengembangkan pembinaan etika dan spiritualitas digital melalui pendekatan
kultural. KH. MA menjelaskan, “Kami ajarkan santri untuk menanamkan
rasa malu dan tanggung jawab. Dunia maya itu seperti pasar besar—kalau
tidak jaga adab, bisa tersesat. ” (Wawancara, September 2025). Setiap pekan,

para santri mengikuti forum halagah adab digital, di mana mereka berdiskusi

89



tentang kasus nyata, seperti ujaran kebencian, hoaks, atau perdebatan agama
di media sosial. Dalam forum ini, santri diajak memahami bahwa menjaga
adab di dunia maya sama pentingnya dengan menjaga adab di dunia nyata
(Azra 2020).

Pembentukan etika digital juga menciptakan refleksi spiritual baru di
kalangan santri. MY, santri Al-Furgon, menceritakan pengalamannya, “Saya
pernah bikin video yang niatnya lucu tapi malah disalahpahami. Sejak itu
saya lebih hati-hati dan selalu niatkan setiap postingan untuk dakwah, bukan
untuk Aiburan.” (Wawancara, Agustus 2025). Pengalaman seperti ini menjadi
bagian dari proses pembelajaran spiritual yang otentik. Santri belajar bahwa
kesalahan dalam ruang digital bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga ujian

moral yang mengajarkan kedewasaan.

Dalam kerangka teori media ethics in religious communication (Ess
2013), etika dakwah digital tidak hanya berkaitan dengan aturan moral
eksternal, tetapi juga kesadaran batin untuk bertanggung jawab terhadap
dampak pesan. Santri yang berperan sebagai komunikator agama perlu
memahami bahwa setiap tindakan digitalnya memiliki dimensi etis dan
teologis. Di sinilah letak pentingnya spiritualitas digital: kemampuan untuk
menghadirkan kesadaran ketuhanan di ruang virtual. Dakwah digital yang
beradab dan bermakna lahir dari keseimbangan antara niat ikhlas, ilmu yang

benar, dan cara penyampaian yang santun.

Di sisi lain, proses pembentukan spiritualitas digital juga memperluas
makna ibadah bagi santri. Kegiatan seperti membuat konten, mengedit video,
atau menulis artikel tidak lagi dianggap sekadar keterampilan duniawi, tetapi
juga bagian dari amal shaleh. FS, santri Persis Benda, menyebut, “Kalau
niatnya benar, edit video pun bisa jadi ibadah. Kami belajar bahwa dakwah

tidak harus di mimbar, bisa juga lewat laptop.” (Wawancara, September

90



2025). Kesadaran semacam ini menunjukkan integrasi antara nilai spiritual
dan aktivitas teknologi, di mana ruang digital menjadi ladang amal baru bagi

generasi santri (Rogers 2003).

Pembentukan etika dan spiritualitas digital di pesantren pada akhirnya
memperlihatkan bahwa dakwah bukan sekadar soal pesan yang disampaikan,
tetapi juga soal karakter penyampainya. Santri yang kreatif tidak cukup hanya
terampil, tetapi juga harus memiliki kesadaran moral yang matang. Pesantren
menjadi ruang penting untuk menanamkan nilai-nilai ini agar santri dapat
berperan sebagai duta dakwah yang cerdas, beradab, dan berjiwa spiritual di
tengah derasnya arus digitalisasi. Dengan demikian, dakwah pesantren tidak
kehilangan ruhnya, melainkan justru menemukan bentuk spiritualitas baru

yang tumbuh dari refleksi, tanggung jawab, dan niat yang tulus di ruang maya.

D. Dinamika Adaptasi di Tiga Pesantren

Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjadi contoh menarik
dari bagaimana lembaga pendidikan Islam modern merespons tantangan
digital dengan cara yang progresif namun tetap berakar pada nilai-nilai
ideologis Muhammadiyah. Sejak 2020, pesantren ini menegaskan
komitmennya untuk mengembangkan model dakwah berbasis teknologi
informasi. Mereka tidak hanya memanfaatkan media sosial untuk publikasi
kegiatan, tetapi juga menjadikannya sebagai bagian integral dari sistem
pendidikan dan dakwah santri (Pratama et al. 2024).

Kyai YS, pimpinan pesantren, menjelaskan bahwa transformasi digital
Al-Furgon berangkat dari kesadaran teologis dan pragmatis. “Kami melihat
dunia digital bukan ancaman, tapi sarana baru untuk berdakwah.
Tantangannya hanya bagaimana menjaga substansi dakwah agar tetap sesuai
dengan nilai Islam.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini

menunjukkan keseimbangan antara ijtihad dakwah dan sikap adaptif terhadap

91



perubahan zaman. Bagi YS, teknologi hanyalah alat; esensinya tetap pada niat

dan pesan dakwah itu sendiri.

Langkah awal adaptasi Al-Furgon dimulai dengan pendirian Pusat
Dakwah Digital Muhammadiyah Garut pada awal 2022. Unit ini berfungsi
sebagai laboratorium media dakwah bagi santri. Mereka diajarkan cara
membuat konten video, mengelola podcast, dan menulis naskah kajian
singkat. DS, pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami melatih santri untuk
berdakwah lewat berbagai media. Ada yang jadi editor video, ada yang bikin
desain, dan ada juga yang jadi narator. Semua berkontribusi sesuai

bakatnya.” (Wawancara, September 2025).

Model ini mencerminkan gagasan distributed learning system, di mana
pembelajaran dan dakwah tidak lagi terpusat pada figur kyai, tetapi tersebar
ke seluruh elemen pesantren (Siagian and Nasution 2023). Santri menjadi
subjek aktif dalam produksi dan distribusi pengetahuan agama. Kegiatan
dakwah yang dulunya hanya berlangsung di majelis taklim kini diperluas ke
kanal YouTube, Instagram, dan TikTok pesantren. Menariknya, beberapa
video pendek santri bahkan berhasil menarik perhatian masyarakat luas
dengan pesan moral yang sederhana namun reflektif, seperti kampanye

“Dakwah Satu Menit” dan “Ngaji dari Pesantren.”

Kegiatan digitalisasi ini juga menimbulkan perubahan kultural di
lingkungan pesantren. Aktivitas santri tidak lagi terbatas pada belajar kitab,
tetapi juga mengelola media dan merancang narasi dakwah yang relevan. MY,
salah satu santri aktif, menuturkan, “Kalau dulu kami hanya mendengarkan
pengajian, sekarang kami juga bikin konten yang mengajak teman-teman
untuk hijrah. Jadi dakwabh itu bukan cuma didengar, tapi dikerjakan bareng.”

(Wawancara, Agustus 2025). Pengalaman ini menumbuhkan rasa kepemilikan

92



terhadap dakwah—sesuatu yang sebelumnya dianggap domain eksklusif

ustadz atau kyai.

Meski begitu, Al-Furqon tetap berhati-hati dalam menjaga kemurnian
pesan dakwah. Setiap konten yang dipublikasikan harus melewati proses
penyuntingan dan verifikasi oleh tim pengajar. KH. YS menegaskan, “Santri
boleh kreatif, tapi tidak boleh sembarangan. Dakwah tetap harus berdasar
ilmu dan adab. ” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini menunjukkan
keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab keilmuan—

dua nilai yang menjadi ciri khas pendidikan Muhammadiyah.

Secara struktural, sistem adaptasi Al-Furgon dibangun melalui tiga
pilar utama: (1) edukasi digital berbasis dakwabh, (2) literasi media santri, dan
(3) penguatan nilai akhlak digital. Pilar pertama berfokus pada pelatihan
teknis dan teologis; santri belajar memahami cara kerja algoritma media sosial,
strategi publikasi, hingga etika berdakwah di ruang digital. Pilar kedua
menekankan pentingnya literasi kritis agar santri tidak mudah terjebak dalam
konten hoaks atau ujaran kebencian. Sementara pilar ketiga memperkuat
dimensi moral, di mana setiap kegiatan digital diawali dengan niat ibadah dan
diakhiri dengan refleksi spiritual (Faridah 2025).

Dari sisi kelembagaan, Al-Furgon juga melakukan reposisi peran guru
dan pengasuh. Para ustadz senior yang sebelumnya kurang akrab dengan
teknologi diberi pendampingan oleh santri muda yang lebih digital-savvy.
Kolaborasi lintas generasi ini menciptakan suasana saling belajar. “Saya
sering dibantu santri kalau mau kirim materi dakwah lewat media. Tapi saya
juga mengingatkan mereka tentang batas-batas etika,” kata HR, salah satu
ustadz senior (Wawancara, Agustus 2025). Interaksi ini mencerminkan bentuk
reciprocal learning antara pengalaman spiritual dan kemampuan teknis yang

menjadi kekuatan khas pesantren.

93



Dalam konteks teori organizational change (Senge 1990), pola
adaptasi Al-Furgon bisa disebut sebagai transformasi sinergis, di mana inovasi
digital tidak menggantikan sistem lama, tetapi memperkaya tradisi dakwah
dengan cara baru. Pesantren ini tidak kehilangan karakter keilmuannya,
melainkan memperluas maknanya ke ruang digital. Dakwah yang dulunya
terbatas pada lingkup lokal kini meluas ke audiens nasional, bahkan global.
Beberapa konten dakwah Al-Furgon yang diunggah ke YouTube mendapatkan
komentar dari diaspora Indonesia di luar negeri—menandakan bahwa

pesantren Kkini telah menjadi bagian dari jaringan global Islam digital.

Namun, keberhasilan ini juga menghadirkan tantangan baru.
Peningkatan eksposur publik membuat pesantren harus lebih cermat dalam
menjaga reputasi. DS mengakui, “Kalau ada satu saja konten yang
menyinggung, efeknya bisa besar. Jadi kami selalu hati-hati dan diskusi dulu
sebelum upload.” (Wawancara, September 2025). Tantangan semacam ini
memperlihatkan bahwa adaptasi digital tidak hanya soal kemampuan teknis,

tetapi juga manajemen risiko dan komunikasi publik.

Pola adaptasi Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut
menunjukkan model dakwah digital yang berimbang antara inovasi dan
otentisitas. Teknologi dimanfaatkan untuk memperluas jangkauan dakwah
tanpa mengorbankan nilai keikhlasan dan disiplin ilmu. Dengan strategi ini,
Al-Furgon berhasil menempatkan diri sebagai representasi pesantren modern
yang cerdas, religius, dan relevan di tengah perubahan sosial yang cepat.
Dakwah mereka tidak lagi terikat ruang dan waktu, tetapi bertransformasi

menjadi gerakan spiritual yang hidup di dunia digital.

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya merupakan salah satu lembaga
pendidikan Islam yang memadukan tradisi intelektual tajdid (pembaharuan)

dengan sistem dakwah berbasis rasionalitas dan disiplin ilmu. Sebagai bagian

94



dari jaringan Persatuan Islam, pesantren ini dikenal memiliki karakter
keilmuan yang kuat, berpijak pada pemurnian akidah dan semangat bil- i/m
wa al-hujjah—berdakwah dengan ilmu dan argumentasi. Ketika memasuki era
digital, karakter epistemologis ini menjadi fondasi utama dalam membangun
strategi dakwah yang adaptif dan terarah. KH. HR, pimpinan pesantren,
menegaskan, “Kami tidak menolak digitalisasi, tapi kami menolak
kesembronoan. Dakwah di media harus tetap berbasis ilmu.” (Wawancara,
Agustus 2025).

Transformasi digital di Pesantren Persis 67 dimulai sekitar tahun 2021,
ketika pandemi COVID-19 mempercepat kebutuhan akan pembelajaran
daring. Dari sinilah muncul kesadaran bahwa media digital bukan sekadar alat
komunikasi sementara, tetapi ruang baru bagi dakwah intelektual. Sejak itu,
pesantren mulai mengembangkan berbagai platform dakwah digital seperti
kanal YouTube “Persis Talks”, podcast “Ngaji Rasional”, serta blog santri
yang berisi tulisan reflektif dan argumentatif tentang keislaman kontemporer.
FS, santri tingkat akhir, menjelaskan, “Kami diajarkan menulis dan berbicara
di depan kamera, tapi yang paling penting adalah berpikir sebelum

berbicara.” (Wawancara, September 2025).

Pendekatan ini berbeda dari pesantren lain yang menekankan aspek
kreativitas visual. Di Persis 67, substansi menjadi prioritas utama. Setiap
konten dakwah harus melalui proses verifikasi akademik sebelum
disebarluaskan. DS, anggota tim redaksi pesantren, mengatakan, “Ada tiga
tahap sebelum upload: review isi, koreksi bahasa, dan validasi sumber dalil.
Ini seperti jurnal ilmiah kecil.” (Wawancara, Agustus 2025). Prosedur ini
mencerminkan semangat ijtihad kolektif, di mana dakwah digital tidak
dijalankan secara impulsif, melainkan melalui proses intelektual yang terukur

dan dapat dipertanggungjawabkan.

95



Dalam konteks kurikulum, pesantren ini mengintegrasikan mata
pelajaran Jurnalistik Dakwah, Logika Islam, dan Etika Media ke dalam
program pembelajaran sejak 2022. Langkah ini merupakan bagian dari strategi
internalisasi nilai tafagquh fi al-din (pendalaman ilmu agama) yang
disesuaikan dengan kebutuhan zaman. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin
santri tidak hanya paham dalil, tapi juga paham konteks dan cara
menyampaikannya di dunia digital.” (Wawancara, September 2025). Dengan
demikian, pendidikan dakwah di Persis 67 tidak hanya fokus pada isi, tetapi

juga pada strategi komunikasi berbasis akal sehat dan kearifan moral.

Kegiatan dakwah digital di pesantren ini tidak terlepas dari pendekatan
learning by doing. Santri diminta untuk membuat proyek dakwah tematik,
seperti “Sains dan Tauhid”, “Islam dan Literasi”, atau “Etika Sosial dalam Era
Media.” Setiap proyek dikaji bersama guru pembimbing dan dipublikasikan di
laman pesantren. FS menuturkan, “Kami belajar dari umpan balik audiens.
Kalau ada komentar kritis, kami jadikan bahan evaluasi.” (Wawancara,
September 2025). Proses ini membentuk budaya diskusi yang sehat dan Kritis
di kalangan santri, sesuatu yang menjadi ciri khas gerakan Persis sejak awal
abad ke-20 (Azra 2020).

Selain pembelajaran, adaptasi digital juga terlihat dalam pengelolaan
kelembagaan. Pesantren Persis 67 membentuk Majelis Dakwah dan Informasi
Digital yang terdiri dari santri senior dan alumni muda. Majelis ini bertugas
merancang tema dakwah mingguan, mengelola konten media sosial, serta
melakukan riset kecil tentang tren keagamaan di kalangan remaja. Menurut
HR, “Kami tidak mau dakwah kami terputus dari realitas. Karena itu, kami
riset dulu: isu apa yang sedang ramai, dan bagaimana cara Islam

menjawabnya.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan berbasis riset ini

96



membuat dakwah Persis lebih responsif terhadap isu kontemporer, seperti

toleransi, lingkungan, dan etika media sosial.

Dalam perspektif digital religion (H Campbell 2013), apa yang
dilakukan Persis 67 Benda merupakan bentuk religious rationalization—
proses ketika nilai-nilai agama diterjemahkan ke dalam logika sistem digital
tanpa kehilangan substansi spiritualnya. Pesantren ini tidak sekadar mengikuti
arus teknologi, tetapi melakukan reinterpretasi terhadap prinsip dakwah agar
tetap kompatibel dengan media baru. Dengan cara ini, digitalisasi menjadi

sarana pemurnian, bukan sekularisasi dakwah.

Namun, sistem adaptasi rasional ini tidak berarti tanpa hambatan.
Tantangan utama datang dari kesenjangan kemampuan digital di kalangan
ustadz senior. Beberapa guru masih memandang teknologi dengan curiga
karena khawatir mengaburkan keaslian tradisi dakwah. Salah seorang
pengajar, berinisial AN, mengakui, “Kami harus menyesuaikan diri. Tapi
kalau dakwahnya viral tanpa kedalaman, itu juga bahaya.” (Wawancara,
September 2025). Oleh karena itu, pesantren mengadakan pelatihan khusus
untuk guru agar mampu memahami fungsi dan etika teknologi, bukan hanya
aspek teknisnya.

Keunikan lain dari Pesantren Persis 67 adalah penerapan peer review
dakwah. Setiap santri yang membuat konten harus menyerahkan draft-nya
untuk dikritisi oleh teman sejawat. Tujuannya bukan untuk mencari kesalahan,
melainkan menumbuhkan budaya ilmiah dan sikap terbuka terhadap Kritik.
“Kalau kita salah tafsir, teman yang lain bisa bantu koreksi. Jadi dakwahnya
tidak jadi milik pribadi, tapi milik jamaah, ” ujar FS (Wawancara, September
2025). Mekanisme ini memperkuat semangat kolektif dan menghindarkan

dakwah dari ego personal.

97



Secara konseptual, pola adaptasi Persis 67 dapat dipahami melalui
kerangka epistemic governance (Pihlstrom 2023), di mana otoritas keilmuan
menjadi dasar dalam mengatur narasi publik agama. Pesantren ini berhasil
menjaga keseimbangan antara otoritas tradisional dan inovasi digital dengan
menjadikan ilmu sebagai penentu utama. Dakwah digital di tangan mereka
menjadi ruang dialog yang rasional dan beradab, bukan arena provokasi atau

sensasionalisme.

Pada akhirnya, adaptasi digital di Pesantren Persis 67 Benda
Tasikmalaya mencerminkan model intellectual digital pesantren—yakni
dakwah berbasis ilmu, disiplin, dan akhlak. Mereka menunjukkan bahwa
modernitas tidak harus berarti kehilangan spiritualitas, dan teknologi tidak
harus berlawanan dengan agama. Dengan komitmen pada rasionalitas Islam
dan pembaruan yang berakar pada tradisi, Persis 67 berhasil menjadi contoh
pesantren yang mampu menjembatani antara teks dan konteks, antara nilai

klasik dan tuntutan era digital.

Pesantren Yaspida Sukabumi memiliki karakter yang berbeda
dibandingkan dua pesantren sebelumnya. Sebagai pesantren yang tumbuh dari
tradisi Nahdlatul Ulama (NU), Yaspida menampilkan corak dakwah yang
lebih kultural, partisipatif, dan berbasis pengalaman sosial. Jika Pesantren Al-
Furgon menonjolkan modernitas dan Persis 67 menekankan rasionalitas, maka
Yaspida membangun kekuatan adaptasinya pada nilai kebersamaan dan
kebermaknaan sosial. Bagi mereka, dakwah bukan sekadar penyebaran pesan
agama, tetapi juga proses membangun kesadaran sosial dan spiritual

masyarakat melalui pendekatan yang humanis (Azra 2020).

KH. MA, pimpinan Yaspida, menegaskan bahwa pesantren ini tidak
terburu-buru dalam mengadopsi digitalisasi. “Kami tidak mau latah ikut tren.

Teknologi itu penting, tapi yang lebih penting adalah hati dan niatnya. Kalau

98



dakwah digital membuat kita lupa pada akhlak, berarti ada yang salah,”
ujarnya (Wawancara, Agustus 2025). Prinsip ini menunjukkan bahwa Yaspida
menempatkan digitalisasi sebagai sarana pendukung, bukan tujuan utama.
Dakwah tetap berpijak pada nilai tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), dan
ta’adul (berimbang)—tiga prinsip besar dalam tradisi keagamaan NU (A.
ihsan H. Huda and Obianto 2025).

Adaptasi digital Yaspida dimulai secara organik sejak 2022. Bukan
dengan mendirikan unit media formal, tetapi dengan mendorong santri dan
alumni muda untuk aktif di media sosial. Mereka membuat konten sederhana
seperti dokumentasi kegiatan, video refleksi, dan testimoni masyarakat
tentang manfaat program pesantren. MA menjelaskan, “Kami biarkan santri
belajar dari pengalaman. Mereka pegang HP, bikin video, lalu kita diskusikan
bareng. Dari situ muncul kesadaran bahwa dakwah digital juga butuh adab.”
(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini mencerminkan pola
pembelajaran experiential learning, di mana pengalaman langsung menjadi

sarana utama pembentukan sikap dan nilai.

Berbeda dari Al-Furqon dan Persis yang menekankan sistem dan
struktur, Yaspida justru mengandalkan relasi sosial dan kedekatan emosional.
Dakwah digital mereka sering kali lahir dari kegiatan nyata di lapangan—
seperti bakti sosial, pengajian kampung, atau pelatihan kewirausahaan. Santri
diajak merekam kegiatan tersebut dan menarasikannya dengan gaya
sederhana, menggunakan bahasa Sunda atau Indonesia sehari-hari. HR, salah
satu santri Yaspida, mengatakan, “Kami nggak bikin dakwah yang berat-
berat. Yang penting masyarakat ngerti dan merasa dekat. Dakwah itu soal
rasa.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini berhasil menjaga
hubungan pesantren dengan masyarakat sekitar, sambil memperkenalkan
nilai-nilai keislaman secara halus dan kontekstual.

99



Dari sisi kelembagaan, Yaspida tidak memiliki struktur formal seperti
“divisi media”, tetapi membentuk komunitas Santri Nyunda Digital—sebuah
gerakan sosial yang menekankan pelestarian budaya lokal sebagai bagian dari
dakwah. Mereka memproduksi konten-konten berbahasa Sunda yang berisi
pesan moral, doa harian, dan petuah kyai lokal. MA menjelaskan, “Bahasa
daerah itu jembatan spiritual. Kalau masyarakat mendengar bahasa sendiri,
pesan dakwah lebih cepat masuk ke hati.” (Wawancara, September 2025).
Pendekatan ini memperlihatkan sinergi antara kearifan lokal dan teknologi

modern dalam membangun model dakwah digital berbasis identitas budaya.

Menariknya, proses adaptasi Yaspida juga melibatkan komunitas
masyarakat. Alumni pesantren, tokoh desa, dan bahkan pelaku seni lokal ikut
berpartisipasi dalam kegiatan dakwah digital. Mereka membuat program Ngaji
di Kampung yang disiarkan secara langsung melalui platform Facebook dan
YouTube. Kegiatan ini disambut positif oleh masyarakat karena
menggabungkan unsur hiburan dan edukasi. Salah seorang warga, DS,
mengaku, “Dulu saya jarang ikut pengajian, tapi kalau nonton ‘Ngaji di
Kampung’ di HP, saya bisa sambil kerja di sawah.” (Wawancara, September
2025). Hal ini menunjukkan bahwa Yaspida memahami konteks sosial

masyarakatnya dan menyesuaikan strategi dakwah agar tetap membumi.

Dalam konteks teori glocalization (Featherstone, Robertson, and Lash
1995), pola adaptasi Yaspida dapat dipahami sebagai upaya menggabungkan
nilai global dan lokal secara harmonis. Pesantren ini tidak menolak kemajuan
digital, tetapi menyesuaikannya dengan kebutuhan dan karakter masyarakat
Sukabumi yang religius dan komunal. Dakwah digital di Yaspida bukan
proyek modernisasi yang memutus akar tradisi, melainkan proses
retradisionalisasi digital—yakni menghidupkan kembali nilai-nilai lokal

melalui sarana modern.

100



Namun, pendekatan kultural ini juga memiliki tantangan. Salah
satunya adalah keterbatasan fasilitas dan sumber daya manusia. Tidak semua
santri memiliki perangkat yang memadai, dan sebagian ustadz belum
sepenuhnya memahami teknologi digital. HR, salah satu pengasuh muda,
mengakui, “Kita masih terbatas alat, tapi semangatnya besar. Kadang santri
pakai HP bergantian, yang penting konten dakwah tetap jalan. ” (Wawancara,
Agustus 2025). Situasi ini menunjukkan bahwa digitalisasi dakwah di Yaspida
lebih bersifat bottom-up—berangkat dari inisiatif individu dan komunitas,

bukan kebijakan struktural.

Kendati demikian, justru di sinilah letak kekuatan Yaspida. Adaptasi
yang lahir dari akar sosial menghasilkan dakwah yang autentik dan relevan
dengan kehidupan masyarakat. Setiap konten yang dibuat tidak hanya memuat
pesan agama, tetapi juga pengalaman hidup, kerja keras, dan nilai solidaritas
warga. Ini membuat dakwah digital Yaspida memiliki kedekatan emosional
yang tinggi dengan audiensnya. Seperti diungkapkan MA, “Kalau dakwah
terasa dari hati, meski gambarnya sederhana, tetap sampai ke hati orang
lain.” (Wawancara, September 2025).

Pola adaptasi Pesantren Yaspida Sukabumi menggambarkan model
cultural-based digital dakwah—sebuah strategi yang memadukan teknologi
dengan nilai tradisi dan kebersamaan sosial. Yaspida menunjukkan bahwa
keberhasilan dakwah digital tidak hanya ditentukan oleh kecanggihan media,
tetapi juga oleh kedalaman makna dan kehangatan hubungan manusia. Dalam
konteks ini, pesantren menjadi ruang pertemuan antara spiritualitas, budaya,
dan teknologi—tempat di mana nilai-nilai lama tidak digantikan, tetapi justru

diperkuat untuk menjawab tantangan zaman.

Transformasi dakwah di Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut,

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Pesantren Yaspida Sukabumi

101



memperlihatkan tiga pola adaptasi yang berbeda namun saling melengkapi.
Ketiganya merepresentasikan corak keberagamaan di Jawa Barat yang
dinamis—menggabungkan modernitas, rasionalitas, dan kulturalitas dalam
satu lanskap dakwah digital. Dengan memeriksa kesamaan dan perbedaan pola
tersebut, dapat dipahami bahwa dakwah digital pesantren bukan sekadar
fenomena teknologis, tetapi juga ekspresi dari cara setiap lembaga

menafsirkan nilai keislaman dan menjawab tantangan zaman (Azra 2020).

Secara konseptual, ketiga pesantren berangkat dari motivasi yang
sama: memperluas jangkauan dakwah dan memperkuat relevansi pesan Islam
di tengah masyarakat digital. Namun, perbedaan muncul dalam cara mereka
mengartikulasikan misi tersebut. Al-Furgon menonjol dengan model
teknologis-progresif, Persis 67 mengembangkan pendekatan rasional-ilmiah,
sementara Yaspida memilih jalur kultural-partisipatif. Ketiganya
menunjukkan bahwa adaptasi digital bukan proses seragam, melainkan hasil
dari dialektika antara nilai ideologis, struktur kelembagaan, dan konteks sosial

masing-masing pesantren (Pratama et al. 2024).

Pada tingkat kelembagaan, Al-Furqon bergerak cepat dengan
membentuk unit media dan pusat dakwah digital. Struktur ini membuat proses
adaptasi berlangsung secara sistematis, dengan pembagian peran yang jelas
antara santri, guru, dan tim redaksi. Pendekatan ini menghasilkan model
dakwah yang terencana, berorientasi hasil, dan profesional. Sementara itu,
Persis 67 menekankan pentingnya integrasi keilmuan dan validitas epistemik.
Mereka membangun mekanisme verifikasi dan peer review untuk memastikan
setiap konten memiliki landasan ilmiah yang kuat. Berbeda dari keduanya,
Yaspida lebih mengandalkan spontanitas sosial. Dakwah digitalnya tumbuh
dari kegiatan sehari-hari, bukan kebijakan institusional, dan menyatu dengan
praktik kebudayaan masyarakat Sukabumi.

102



Kyai YS dari Al-Furqon menyebut pendekatan ini sebagai “ijtihad
modern pesantren”—Yyakni upaya menjawab perubahan dengan kreativitas
tanpa meninggalkan nilai dasar. “Kami tidak ingin pesantren tertinggal. Tapi
teknologi itu alat, bukan tujuan. Tujuan kami tetap dakwah yang
menyejukkan.” (Wawancara, September 2025). Sebaliknya, KH. HR dari
Persis 67 melihat digitalisasi sebagai ruang baru untuk memperkuat
argumentasi keislaman. “Media itu medan baru. Tapi kalau tanpa ilmu, kita
bisa tersesat di dalamnya.” (Wawancara, Agustus 2025). Sedangkan KH. MA
dari Yaspida menekankan sisi sosial dari dakwah digital: “Kami ingin
masyarakat merasa dekat dengan pesantren, bukan merasa diadili oleh pesan
dakwah.” (Wawancara, September 2025).

Jika dibandingkan berdasarkan dimensi epistemologis, ketiga
pesantren ini memperlihatkan tiga corak pengetahuan dalam dakwah digital.
Al-Furgon menampilkan pola teknokratik, di mana efisiensi, manajemen, dan
inovasi teknologi menjadi bagian dari struktur pengetahuan dakwah. Persis 67
mewakili pola epistemik-argumentatif, dengan penekanan pada logika,
disiplin ilmu, dan otoritas keilmuan. Sedangkan Yaspida menonjolkan pola
empatik-sosiokultural, dengan fokus pada relasi emosional dan kedekatan
sosial sebagai sarana penyampaian pesan agama (H Campbell 2013).
Perbedaan ini sekaligus menggambarkan keragaman wajah Islam di Jawa
Barat: rasional di utara, modern di tengah, dan kultural di selatan.

Dalam konteks pembelajaran santri, perbedaan tersebut menghasilkan
orientasi yang unik. Santri Al-Furgon lebih terbiasa berpikir kreatif dan
produktif melalui proyek-proyek media. Mereka memiliki mentalitas
“pembuat” (creator) yang selaras dengan etos dakwah modern
Muhammadiyah. Santri Persis 67 tumbuh sebagai pemikir dakwah, dengan

kecakapan analitis dan kemampuan berpolemik yang kuat. Sementara santri

103



Yaspida lebih  menonjol dalam empati sosial—mereka belajar
menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam hubungan kemanusiaan sehari-hari.
MY, santri Al-Furgon, menggambarkannya dengan lugas: “Kalau di sini,
dakwabh itu bukan hanya bicara benar atau salah, tapi juga soal bagaimana

kita hadir di tengah masyarakat.” (Wawancara, September 2025).

Dari sisi relasi kyai-santri, pergeseran pola kepemimpinan juga tampak
jelas. Di Al-Furqgon, kyai berperan sebagai mentor yang memberi ruang
inovasi. Di Persis 67, kyai tetap menjadi penjaga otoritas ilmu, memastikan
dakwah digital tidak kehilangan kedalaman. Sementara di Yaspida, peran kyai
lebih sebagai figur moral yang menjaga harmoni sosial dan spiritual.
Perbedaan gaya kepemimpinan ini menegaskan bahwa adaptasi digital bukan
hanya soal teknologi, tetapi juga soal bagaimana otoritas religius
diterjemahkan dalam konteks baru (Castells 2009b).

Secara umum, komparasi ketiga pesantren menunjukkan tiga strategi

besar dakwah digital pesantren di Jawa Barat:

a. Transformasi Struktural (Al-Furgon)—menata sistem, membangun

infrastruktur, dan menciptakan model dakwah profesional.

b. Transformasi Epistemik (Persis 67)-menguatkan basis ilmu,

verifikasi, dan rasionalitas dalam setiap konten dakwah.

c. Transformasi Sosial-Kultural (Yaspida)-memperluas dakwah ke

ruang sosial, memadukan budaya lokal dengan pesan keagamaan.

Ketiganya memiliki kesamaan visi, yaitu menjadikan dakwah lebih
terbuka, kontekstual, dan relevan di era digital. Namun, cara mereka
mencapainya ditentukan oleh tradisi, ideologi, dan habitus pesantrennya
masing-masing. Dalam teori religious adaptation (Campbell and Evolvi

2020), fenomena ini disebut sebagai “diversifikasi spiritual,” di mana

104



lembaga-lembaga keagamaan mengembangkan strategi berbeda untuk

mempertahankan relevansi tanpa kehilangan otentisitas.

Dengan demikian, perbandingan antara Al-Furgon, Persis 67, dan
Yaspida memperlihatkan bahwa dakwah digital di pesantren Jawa Barat bukan
sekadar respons pragmatis terhadap modernitas, tetapi juga bentuk ijtihad
sosial. Pesantren membuktikan bahwa mereka mampu bertransformasi tanpa
tercerabut dari akar nilai-nilai keislaman. Teknologi dijadikan media
penguatan dakwah, bukan pengganti spiritualitas. Dari titik ini, terlihat jelas
bahwa wajah Islam pesantren Jawa Barat di era digital bukan monolitik, tetapi
plural, reflektif, dan dialogis—mewakili perpaduan unik antara tradisi, ilmu,

dan kebudayaan.

Perubahan paradigma dakwah di pesantren-pesantren Jawa Barat
menunjukkan dinamika yang jauh lebih kompleks daripada sekadar
digitalisasi teknis. Ketika Al-Furgon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda
Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi beradaptasi dengan era digital, yang
sebenarnya terjadi adalah transformasi epistemologis dan kultural: pesantren
menafsirkan ulang makna dakwah dalam konteks masyarakat jaringan
(network society) yang digambarkan oleh Castells (2009). Dengan kata lain,
digitalisasi bukan hanya membawa alat baru, tetapi membentuk ulang cara
berpikir, berkomunikasi, dan beragama di kalangan santri dan kyai (Castells
2009b).

Model dakwah pesantren yang terbentuk di era ini bisa dipahami
sebagai hasil dari tiga proses utama: reformulasi nilai, reorganisasi
kelembagaan, dan rekonstruksi interaksi sosial. Ketiga proses ini tidak
berjalan linear, tetapi saling berkelindan membentuk ekosistem dakwah digital
yang khas. Reformulasi nilai terlihat dari upaya pesantren untuk

mengontekstualisasikan ajaran Islam dengan tantangan zaman. Reorganisasi

105



kelembagaan tampak dari perubahan struktur dan sistem manajemen dakwah.
Sementara rekonstruksi interaksi sosial tercermin dari hubungan baru antara

kyai, santri, dan masyarakat yang kini diperantarai oleh media digital.

Dalam dimensi reformulasi nilai, pesantren tidak meninggalkan
prinsip-prinsip tradisional, melainkan menafsirkannya kembali dalam konteks
digital. Misalnya, konsep ikhlas kini diterjemahkan sebagai komitmen etis
dalam bermedia; tabligh dipahami bukan sekadar menyampaikan, tetapi juga
mendialogkan pesan agama secara interaktif; dan akhlaq al-karimah menjadi
pedoman etika digital bagi santri. KH. YS dari Al-Furgon menegaskan, “Kami
ingin santri paham bahwa dakwah bukan untuk mencari viralitas, tapi untuk
menjaga martabat Islam.” (Wawancara, Agustus 2025). Reformulasi ini
memungkinkan pesantren mempertahankan spiritualitasnya sembari
membuka diri terhadap kemajuan teknologi (A. ihsan H. Huda and Obianto
2025).

Pada level reorganisasi kelembagaan, digitalisasi memaksa pesantren
untuk menata ulang tata kelola dakwahnya. Al-Furqon membentuk pusat
media dan sistem evaluasi konten, Persis 67 menerapkan mekanisme peer
review dan kajian ilmiah, sedangkan Yaspida mengembangkan komunitas
dakwah berbasis masyarakat. Tiga model ini, meski berbeda, menunjukkan
pola adaptasi struktural yang berorientasi pada kolaborasi dan desentralisasi.
Santri tidak lagi sekadar pelaksana, tetapi juga perancang dan penggerak
dakwah. KH. HR dari Persis menilai, “Dakwah di era digital harus berbasis
sistem. Kalau tidak diatur, bisa kehilangan arah.” (Wawancara, September
2025). Pandangan ini sejalan dengan teori learning organization Senge
(1990), yang menekankan pentingnya sistem pembelajaran kolektif dalam

menghadapi perubahan cepat (Senge 1990).

106



Sementara itu, dalam ranah rekonstruksi interaksi sosial, pesantren
mengalami pergeseran dari hubungan hierarkis menuju hubungan partisipatif.
Kyai masih menjadi pusat otoritas moral, tetapi santri kini memiliki peran aktif
sebagai mediator dakwah. Relasi ini melahirkan model komunikasi dua arah
di mana pesan agama tidak hanya disampaikan, tetapi juga didialogkan dengan
audiens digital. Di Yaspida, misalnya, santri kerap berdiskusi dengan
masyarakat melalui kolom komentar atau siaran langsung. MA menyebut
fenomena ini sebagai “ngaji virtual’—bentuk baru pengajian yang
memadukan kehadiran spiritual dengan teknologi digital (Wawancara,
September 2025).

Ketiga proses tersebut kemudian membentuk apa yang bisa disebut
sebagai Model Transformasi Dakwah Pesantren Digital (MTDPD) —
kerangka sintesis yang menggambarkan dinamika baru dakwah berbasis

pesantren di era digital. Model ini terdiri dari empat komponen utama:

a. Spiritual Foundation (Landasan Spiritualitas): Dakwah digital
tetap berakar pada nilai keikhlasan, adab, dan tanggung jawab
moral. Teknologi digunakan sebagai sarana, bukan tujuan. Contoh:
pembiasaan doa sebelum unggah konten di Al-Furgon dan
pedoman etika digital di Persis 67 (Wawancara, Agustus 2025).

b. Intellectual Framework (Kerangka Intelektual): Penguatan
kapasitas berpikir kritis dan analitis dalam memproduksi konten
dakwah. Santri didorong untuk memahami konteks sosial dan
epistemik sebelum menyampaikan pesan agama (Wardani et al.
2022).

c. Socio-Cultural Integration (Integrasi Sosial-Kultural): Dakwah

dihubungkan dengan kehidupan sehari-hari masyarakat. Tradisi

107



lokal, bahasa daerah, dan pengalaman sosial dijadikan medium

dakwah yang relevan dan menyentuh (Featherstone et al. 1995).

d. Collaborative Management (Manajemen Kolaboratif): Pesantren
membangun sistem dakwah yang melibatkan banyak pihak: kyai,
santri, alumni, dan masyarakat. Pendekatan ini melahirkan
ekosistem dakwah yang partisipatif dan adaptif terhadap
perubahan teknologi (Senge 1990).

Model MTDPD ini menegaskan bahwa pesantren tidak hanya menjadi
“objek digitalisasi,” tetapi aktor aktif dalam membentuk peradaban digital
Islam. Mereka tidak sekadar beradaptasi, tetapi juga berkontribusi dalam
menciptakan narasi religius yang damai, rasional, dan inklusif di dunia maya.
Dakwah pesantren Kkini berfungsi ganda: melestarikan warisan keilmuan Islam

dan menghidupkannya kembali dalam ruang publik digital.

Secara teoritis, model ini menunjukkan bahwa transformasi dakwah
digital di pesantren merupakan bentuk hybridization antara tradisi dan
modernitas. Pesantren tidak menolak globalisasi, tetapi menafsirkan ulangnya
dalam bingkai nilai lokal dan spiritualitas Islam. Proses ini sejalan dengan
konsep glocal Islam (Eickelman and Anderson 2003), di mana praktik
keagamaan beradaptasi dengan teknologi global tanpa kehilangan identitas

lokal.

Dengan demikian, sintesis teoritis ini menggambarkan bahwa
keberhasilan transformasi dakwah di pesantren Jawa Barat bergantung pada
tiga kekuatan utama: kemampuan spiritual untuk menjaga nilai, kemampuan
intelektual untuk memahami perubahan, dan kemampuan sosial untuk
membangun kolaborasi. Ketiganya membentuk fondasi bagi pesantren masa
depan—pesantren yang bukan hanya pusat ilmu, tetapi juga pusat inovasi dan
spiritualitas digital.

108



BAGIAN VII
PEMANFAATAN TEKNOLOGI DIGITAL
DALAM DAKWAH PESANTREN

A. Platform Digital yang Digunakan

Perkembangan teknologi digital dalam dua dekade terakhir membawa
dampak besar bagi dunia pendidikan Islam, termasuk pesantren di Jawa Barat.
Transformasi ini tidak hanya mengubah cara pesantren berkomunikasi, tetapi
juga menggeser paradigma dakwah dari ruang konvensional ke ruang virtual.
Jika sebelumnya dakwah pesantren identik dengan mimbar, majelis taklim,
dan forum pengajian langsung, kini dakwah juga hidup di platform YouTube,
Instagram, blog, dan bahkan podcast. Dalam konteks ini, pesantren bukan
sekadar penonton, tetapi pelaku aktif dalam lanskap digital yang terus
berkembang (H Campbell 2013).

Di Jawa Barat, pesantren-pesantren besar mulai mengadopsi media
digital sejak 2018-2019, terutama setelah pandemi COVID-19 mempercepat
proses digitalisasi pendidikan dan dakwah. KH. YS dari Pesantren Al-Furqon
Muhammadiyah Garut menuturkan, “Awalnya kami buat akun YouTube hanya
untuk dokumentasi pengajian. Tapi lama-lama, ternyata banyak masyarakat
luar yang menonton dan merasa terbantu. Dari situ kami sadar, dakwah
digital punya potensi besar.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini
menggambarkan pergeseran pemahaman di kalangan kyai dan pengelola
pesantren terhadap fungsi media: dari sekadar alat dokumentasi menjadi

sarana dakwah strategis.

109



Figure 10 Kanal Youtube Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut

lj" “

AL-FURQON MBS CIBIUK- GARUT ‘

%9

Al-Furgon MBS Clbluk

A 1 °Y @aHurqonmbscbiukgantédng - 191 b sub

NoFlig
» D
A\@" A

i Tentany el Inl . selengkapaya
veFuroon_mbs?igsn=\.zvzkweXASbXpEMg== dan 4 link lainnya

Beranda Video Shorts  Live  Playlist

Sumber: (Admin 2025)

Fenomena ini juga terjadi di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya.
KH. HR menjelaskan bahwa media digital membantu memperluas akses santri
terhadap literatur keislaman modern dan sekaligus menjadi ruang latihan
intelektual. “Kami gunakan blog dan kanal YouTube untuk mengasah
kemampuan santri menulis dan berdiskusi. Dulu dakwah hanya di masjid,
sekarang bisa lintas dunia.” (Wawancara, September 2025). Dengan
pendekatan berbasis literasi, pesantren Persis menjadikan media digital bukan

hanya tempat menyebarkan pesan, tapi juga laboratorium berpikir.

Berbeda dengan dua pesantren tersebut, Pesantren Yaspida Sukabumi
menunjukkan pola yang lebih organik. Digitalisasi di sana tidak muncul dari
kebijakan institusional, melainkan dari inisiatif santri dan alumni muda.
Mereka menggunakan Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal untuk
membagikan kegiatan sosial dan pengajian kampung. KH. MA menuturkan,
“Kami tidak punya tim khusus media, tapi semangat santri besar. Mereka
bikin konten sederhana, tapi pesannya sampai ke masyarakat.” (Wawancara,
Agustus 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa teknologi digital bisa

menjadi alat pemberdayaan kultural yang lahir dari akar komunitas.

110



Secara umum, pola pemanfaatan media digital di pesantren Jawa Barat

dapat dikategorikan ke dalam tiga model utama:

a. Model Struktural-Profesional-diterapkan oleh pesantren seperti
Al-Furgon Muhammadiyah yang memiliki tim khusus dan sistem

Kerja terorganisir.

b. Model Akademik-Rasional-dikembangkan oleh Persis 67, yang

menekankan integrasi antara ilmu dan media.

c. Model Kultural-Komunitatif-diwakili oleh Yaspida, yang

mengedepankan spontanitas sosial dan partisipasi masyarakat.

Ketiga model ini merefleksikan karakter ideologis pesantren masing-
masing. Muhammadiyah dengan semangat modernisasi dan efisiensi, Persis
dengan rasionalitas dan disiplin ilmu, serta NU dengan pendekatan kultural
dan sosialnya. Dalam konteks teori media ecology (McLuhan 1964), setiap
pesantren berinteraksi dengan media digital sesuai dengan nilai, tradisi, dan
habitus komunikasinya. Media bukan sekadar sarana teknis, melainkan

lingkungan yang membentuk cara pesantren berpikir dan berinteraksi.

Santri kini menjadi aktor utama dalam perubahan ini. Mereka tidak lagi
hanya penerima ajaran, tetapi juga kreator konten dakwah. DS, santri Al-
Furqon, mengatakan, “Dulu dakwah itu hanya untuk ustadz. Sekarang kami
juga bisa berdakwah lewat video pendek, tulisan, atau desain poster. Rasanya
dakwah jadi lebih dekat dan menyenangkan.” (Wawancara, September 2025).
Ungkapan ini menunjukkan lahirnya generasi baru santri yang memahami

bahasa digital sebagai bahasa dakwah modern.

Namun, transformasi ini tidak lepas dari tantangan. Banyak pesantren
yang masih menghadapi keterbatasan infrastruktur dan SDM. Beberapa kyai

senior masih merasa asing dengan teknologi dan lebih nyaman dengan metode

111



dakwah tradisional. Seorang pengajar di Yaspida, HR, menyebut,
“Masalahnya bukan niat, tapi kemampuan. Banyak guru belum terbiasa pakai
laptop, apalagi edit video.” (Wawancara, Agustus 2025). Kondisi ini
menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah digital sangat bergantung pada

kesiapan manusia, bukan sekadar perangkat teknologi.

Pemetaan awal ini menegaskan bahwa pemanfaatan media digital di
pesantren Jawa Barat telah memasuki tahap institusionalisasi. Dakwah digital
bukan lagi fenomena eksperimental, melainkan bagian dari strategi jangka
panjang pesantren dalam menjaga relevansi dakwah Islam di era global.
Dengan basis nilai-nilai keislaman yang kuat dan semangat inovasi santri,
pesantren berhasil menjadikan ruang digital bukan sekadar arena informasi,
tetapi juga ruang spiritual baru—tempat dakwah bertemu dengan kreativitas

dan kemanusiaan.

Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh
pesantren yang paling cepat beradaptasi dengan ekosistem dakwah digital di
Jawa Barat. Pemilihan platform digital di pesantren ini tidak dilakukan secara
serampangan, melainkan hasil pertimbangan strategis yang melibatkan
pimpinan pesantren, tim media, dan beberapa guru muda yang paham
teknologi. Berdasarkan hasil wawancara, keputusan untuk memanfaatkan
website, kanal YouTube, dan artikel digital dilandaskan pada tiga aspek utama:
jangkauan dakwah, kualitas penyampaian pesan, dan kesinambungan literasi
keagamaan.

KH. YS, pimpinan Pesantren Al-Furgon, menjelaskan bahwa website
menjadi fondasi utama dalam strategi digital pesantren karena fungsinya
sebagai “rumah data dakwah.” Menurutnya, “Website kami bukan cuma
tempat pengumuman kegiatan, tapi juga pusat pengetahuan Islam. Kami ingin

masyarakat bisa mengakses khutbah, artikel, dan hasil kajian santri dari

112



mana saja.” (Wawancara, Agustus 2025). Website ini dikelola secara
profesional oleh tim media pesantren dan berfungsi sebagai arsip digital yang
menampung ratusan tulisan keagamaan, naskah khutbah, hingga karya ilmiah

santri.

Pemilihan YouTube sebagai platform kedua tidak lepas dari dorongan
generasi muda pesantren yang menyadari bahwa mayoritas masyarakat Kini
lebih menyukai konten visual. Salah satu pengurus tim media, HS,
mengatakan, “Kyai sering menyampaikan tausiyah pendek di aula, dan kami
rekam. Dari situ muncul ide untuk membuat kanal YouTube agar masyarakat
luar bisa ikut ngaji.” (Wawancara, September 2025). Kanal YouTube “Al-
Furqon TV” kini menayangkan berbagai jenis konten, mulai dari ceramah
berdurasi pendek (short lectures), pengajian kitab, hingga video dokumenter

kegiatan sosial pesantren.

Secara teoretis, pilihan ini sejalan dengan prinsip media ecology
McLuhan (1964), yang menyatakan bahwa setiap medium bukan hanya alat
komunikasi, tetapi juga lingkungan kultural yang mempengaruhi cara manusia
berpikir dan berinteraksi (McLuhan 1964). YouTube di tangan pesantren
berfungsi bukan sekadar sebagai wadah hiburan, melainkan medium
pendidikan moral. Konten video memungkinkan dakwah tampil dalam bentuk
yang lebih komunikatif, ekspresif, dan personal. Dengan begitu, pesan
spiritual Islam yang biasanya bersifat verbal dapat diterjemahkan ke dalam
bahasa visual yang mudah dicerna olenh masyarakat muda (Livingstone
2008b).

Selain YouTube, Al-Furgon juga memanfaatkan artikel digital yang
ditulis langsung oleh para santri dan ustadz muda. Artikel-artikel tersebut
membahas isu-isu keislaman kontemporer seperti etika bermedia, ekologi

Islam, dan figih sosial. Setiap tulisan melalui proses peer review internal agar

113



menjaga akurasi dan kedalaman ilmiah. “Kami ingin santri tidak hanya bisa
bicara, tapi juga menulis. Dakwah lewat tulisan itu lebih bertahan lama, ” ujar
Ustadz FR, pengampu mata pelajaran jurnalistik dakwah (Wawancara,
September 2025). Artikel digital ini kemudian dipublikasikan di laman
alfurgonmuhgarut.sch.id, yang kini dikunjungi oleh ribuan pembaca tiap

bulan.

Dari segi strategi audiens, Al-Furqon memetakan tiga lapisan target
dakwah digital:

a. Kalangan internal pesantren, yakni santri dan guru yang

memanfaatkan platform sebagai sarana belajar.

b. Masyarakat umum, terutama kalangan mahasiswa dan pekerja

muda yang mencari konten dakwah singkat di YouTube.

c. Jaringan alumni, yang menjadi penyebar utama konten pesantren

melalui media sosial pribadi mereka.

Model distribusi ini memperlihatkan pendekatan dakwah yang bersifat
jaringan (networked dakwah), di mana penyebaran pesan tidak lagi terpusat
pada satu otoritas, tetapi tersebar melalui komunitas digital. Fenomena ini
selaras dengan teori network society Castells (2009), bahwa otoritas di era
digital tidak lagi bersifat hierarkis, melainkan partisipatif dan terbentuk

melalui hubungan horizontal (Castells 2009b).

Dalam konteks teknis, tim media Al-Furgon memiliki jadwal publikasi
mingguan yang disebut “Kalender Dakwah Digital.” Setiap minggu
ditetapkan tema tertentu, misalnya “Adab Digital,” “Islam dan Ekologi,”
atau “Etika Bermedia.” HS menjelaskan, “Kami biasa rapat tiap Senin sore,

menentukan konten yang mau naik minggu ini. Setelah itu, tim video dan

114



penulis jalan bareng.” (Wawancara, Agustus 2025). Sistem ini membuat

dakwah digital Al-Furgon tetap konsisten dan terarah.

Menariknya, digitalisasi ini juga memunculkan transformasi peran
santri. Jika sebelumnya mereka hanya mendengarkan ceramah, kini mereka
aktif terlibat dalam produksi konten. DS, salah satu santri yang bertugas di
bagian editing, mengaku, “Awalnya cuma disuruh ngedit video, tapi lama-
lama saya belajar tentang isi ceramah juga. Ternyata, editing itu juga bagian
dari dakwah.” (Wawancara, September 2025). Pandangan ini menunjukkan
bahwa teknologi tidak menghapus spiritualitas, melainkan memperluas ruang

partisipasi dakwah.

Namun, Al-Furqon tetap menjaga  prinsip-prinsip  nilai
Muhammadiyah, seperti rasionalitas, profesionalisme, dan etika dakwah. KH.
YS menegaskan, “Kami tidak ingin dakwah digital berubah jadi ajang
mencari popularitas. Konten kami harus tetap ilmiah dan menjaga adab.”
(Wawancara, Agustus 2025). Dengan panduan ini, pesantren berusaha
menghindari jebakan banalitas dan menjaga kualitas pesan agar tetap sesuai

dengan ruh Islam berkemajuan.

Secara konseptual, strategi Al-Furqon memperlihatkan bahwa
keberhasilan dakwah digital tidak hanya bergantung pada teknologi, tetapi
juga pada kesadaran epistemologis dalam menggunakan media. Media digital
bukan pengganti dakwah klasik, melainkan pelengkap yang membuka ruang
baru bagi penyebaran nilai-nilai Islam. Pesantren Al-Furgon menjadi contoh
bagaimana lembaga tradisional bisa memanfaatkan teknologi tanpa
kehilangan karakter moral dan intelektualnya.

Kalau Al-Furgon Muhammadiyah Garut membangun strategi dakwah
digital berbasis kelembagaan dan profesionalisme media, dua pesantren

lainnya—Persis 67 Benda Tasikmalaya dan Yaspida Sukabumi—

115



menunjukkan arah yang berbeda. Keduanya menggunakan media digital
bukan sekadar untuk menyampaikan pesan, tetapi juga untuk memperkuat
identitas dan karakter sosial-keagamaan masing-masing pesantren. Pemilihan
platform di kedua lembaga ini memperlihatkan bagaimana nilai ideologis dan

kondisi kultural lokal memengaruhi arah digitalisasi dakwah.

Pesantren Persis 67 Benda dikenal dengan tradisi intelektualnya yang
kuat. Maka tidak mengherankan jika platform digital yang mereka pilih adalah
blog ilmiah, jurnal online, dan YouTube edukatif. KH. HR, pimpinan
pesantren, menjelaskan, “Kami ingin dakwah digital tidak hanya populer, tapi
juga mendidik. Karena itu, kami dorong santri menulis, meneliti, dan

berdiskusi lewat media digital.” (Wawancara, Agustus 2025).

Blog dan jurnal online di pesantren ini dikelola oleh tim santri senior
dan alumni yang sudah terbiasa menulis karya ilmiah. Artikel-artikel yang
dimuat membahas topik-topik seperti tafsir tematik, fikih kontemporer, hingga
ulasan buku keislaman. Santri menulis bukan sekadar untuk menyebarkan
opini, tapi untuk melatih kedalaman berpikir. Salah satu guru pembimbing,
Ustadz NR, mengatakan, “Blog bagi kami seperti mimbar digital. Bedanya,
di sini santri belajar bertanggung jawab atas tulisannya.” (Wawancara,
September 2025).

Selain blog, YouTube edukatif menjadi media visual utama Persis 67.
Kanal mereka menayangkan diskusi ilmiah, bedah buku, serta kajian tematik
tentang tafsir dan hadis. Gaya penyajian cenderung serius, tapi terstruktur,
sesuai dengan karakter pesantren Persis yang menekankan rasionalitas dan
sistematika berpikir. “Kami ingin konten dakwah tetap ilmiah, tapi mudah
dipahami masyarakat. Tantangannya adalah menjaga keseimbangan antara

logika dan bahasa populer,” ujar KH. HR (Wawancara, Agustus 2025).

116



Pemilihan platform ini sejalan dengan prinsip new media literacy
(Livingstone 2008b), yang menekankan pentingnya kemampuan kritis dalam
memahami, memproduksi, dan menilai informasi di ruang digital. Santri
Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media, tetapi juga mengembangkan
kepekaan epistemologis terhadap kebenaran pesan dakwah. Dalam hal ini,
pesantren berperan sebagai pusat literasi keagamaan yang membangun

kesadaran intelektual sekaligus moral.

Kelebihan pendekatan Persis 67 adalah kedalaman konten dan
kredibilitas ilmiah, namun tantangannya terletak pada jangkauan audiens yang
lebih terbatas. KH. HR mengakui, “Kalau bicara jumlah penonton, kami tidak
sebanyak pesantren lain. Tapi bagi kami, yang penting kualitas
pembelajarannya.” (Wawancara, September 2025). Hal ini menunjukkan
bahwa digitalisasi dakwah tidak selalu identik dengan popularitas, tetapi juga

dengan keutuhan nilai ilmiah dan moral pesan yang disampaikan.

Figure 11 Santri Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi mengambil jalur berbeda
yang lebih kultural dan sosial. Alih-alih fokus pada bentuk akademik atau
formal, Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah diakses
seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal. Langkah ini lahir dari

117



kesadaran bahwa masyarakat di sekitar pesantren sebagian besar berasal dari
pedesaan dan memiliki kedekatan emosional dengan bahasa Sunda serta

tradisi lokal.

KH. MA, pimpinan Yaspida, menjelaskan, “Kami dakwahnya santai
saja. Yang penting pesannya nyampe. Santri kami lebih suka bikin konten di
Instagram atau kirim kajian lewat grup WhatsApp keluarga.” (Wawancara,
Agustus 2025). Dengan gaya yang sederhana, Yaspida berhasil mengubah
media sosial menjadi ruang silaturanmi dakwah. Konten-kontennya tidak
selalu berisi ceramah, tetapi juga kutipan hikmah, video pendek kegiatan
sosial, dan podcast yang menampilkan obrolan ringan tentang nilai-nilai
keislaman dan budaya Sunda.

Figure 12 Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah
diakses seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal

LT

|
]
s

~ - < g

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025)

Podcast “Ngaji Nyunda” menjadi salah satu produk unggulan Yaspida.
Podcast ini menampilkan diskusi antara santri dan ustadz tentang tema sehari-
hari, seperti ngaji sabar, silaturahmi digital, atau ngajaga lemah cai (menjaga
alam). Santri RF yang menjadi salah satu host mengatakan, “Kami sengaja

pakai bahasa Sunda supaya lebih akrab. Kadang ada candaannya juga, biar
dakwah nggak kaku.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini

118



memperlihatkan pemahaman mendalam tentang konteks kultural audiens
lokal, sesuai dengan pandangan Robertson tentang glocalization—yakni
adaptasi nilai global ke dalam konteks lokal tanpa kehilangan identitas
(Featherstone et al. 1995).

Pemanfaatan WhatsApp group di Yaspida juga menarik. Grup-grup ini
berfungsi sebagai kanal dakwah komunitas, tempat santri dan masyarakat
saling berbagi video pengajian dan informasi kegiatan sosial. Kadang, grup
tersebut juga menjadi wadah diskusi ringan seputar agama. Menurut salah satu
guru, Ustadz 1A, “Di sini masyarakat nggak takut bertanya. Kalau di majelis
kadang malu, tapi di WhatsApp mereka bebas curhat soal masalah hidup dan
agama.” (Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa
teknologi digital membuka ruang komunikasi egaliter antara santri, kyai, dan

masyarakat.

Dari perspektif teori Uses and Gratifications (Blumler and Katz 1974),
pilihan media di Yaspida menjawab kebutuhan audiens terhadap dakwah yang
bersifat personal, sederhana, dan relevan dengan kehidupan sehari-hari.
Audiens tidak hanya mencari informasi agama, tapi juga keakraban sosial dan

kenyamanan emosional.

Jika dibandingkan, ketiga pesantren menunjukkan tiga arah strategi

digitalisasi dakwah:

a. Al-Furgon Muhammadiyah Garut menonjol dengan pendekatan

struktural-profesional melalui website dan YouTube.

b. Persis 67 Benda Tasikmalaya menampilkan model akademik-

rasional dengan blog dan YouTube edukatif.

c. Yaspida Sukabumi mengusung pendekatan kultural-komunitatif

lewat Instagram, WhatsApp, dan podcast.

119



Ketiganya menunjukkan bahwa pemanfaatan media digital di
pesantren tidak bisa diseragamkan. Pilihan platform selalu terkait dengan
habitus sosial, visi dakwah, dan basis jamaah yang dilayani. Dalam konteks
media ecology (McLuhan 2019), setiap pesantren membangun “lingkungan
digitalnya” sendiri, yang merefleksikan sistem nilai dan pola komunikasi

khasnya.

Pemetaan ini menegaskan bahwa digitalisasi dakwah di Jawa Barat
bukan sekadar proses teknologis, tetapi transformasi epistemologis dan
kultural. Pesantren bukan hanya mengadopsi media baru, tetapi juga
menafsirkan ulang makna dakwah dan hubungan sosial di dunia digital.
Dengan cara ini, dakwah pesantren tidak kehilangan jati diri tradisionalnya,
melainkan memperluas maknanya agar lebih kontekstual dan berdaya jangkau
global.

B. Strategi Produksi dan Distribusi Konten Dakwah

Di tengah derasnya arus informasi dan banjir konten keagamaan di
dunia maya, pesantren-pesantren di Jawa Barat belajar bahwa dakwah digital
tidak bisa dilakukan secara spontan. Dibutuhkan perencanaan matang agar
pesan yang disampaikan tidak sekadar menarik perhatian, tetapi juga
menanamkan nilai dan makna. Di sinilah muncul kesadaran baru di kalangan
pesantren bahwa dakwah di era digital bukan sekadar aktivitas dakwah,
melainkan praktik komunikasi strategis.

Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh paling
menonjol dalam hal ini. Mereka mengembangkan sistem yang disebut
“Kalender Dakwah Digital”—semacam peta mingguan yang mengatur tema,
waktu tayang, dan jenis konten yang akan dipublikasikan. Setiap Senin sore,
tim media pesantren berkumpul di ruang pertemuan kecil di belakang masjid

utama. Di sana, santri, guru muda, dan pengelola media duduk melingkar

120



sambil membuka laptop dan catatan ide. “Kami tidak mau konten keluar tanpa
perencanaan,” kata HS, ketua tim media pesantren. “Setiap konten harus

punya tujuan dan nilai dakwah yang jelas.” (Wawancara, Agustus 2025).

Proses perencanaan itu dimulai dari tahap ideation, di mana setiap
anggota tim bebas mengusulkan tema dakwah sesuai isu aktual. Kadang ide
muncul dari hasil pengajian kitab, kadang dari tren sosial yang ramai
dibicarakan di media. Misalnya, ketika muncul perbincangan tentang gaya
hidup digital dan etika media, tim Al-Furgon memutuskan untuk mengangkat
tema “Adab di Dunia Maya.” Dalam rapat ideasi itu, santri DS berkata, “Kita
nggak bisa cuma bilang ‘jangan gibah online’. Orang perlu tahu alasannya,
perlu contoh.” (Wawancara, Agustus 2025). Komentar sederhana ini menjadi
titik awal lahirnya satu seri video dakwah pendek yang membahas etika

komunikasi digital dalam Islam.

Tahap berikutnya adalah produksi. Di sinilah nilai kerja sama dan
kedisiplinan pesantren diuji. Setiap konten dirancang dengan pembagian peran
yang jelas: siapa yang menulis naskah, siapa yang merekam, siapa yang
menyunting. KH. YS sebagai pimpinan pesantren tidak turun langsung ke
dapur produksi, tetapi memberikan pengarahan spiritual dan etis di awal.
“Niatkan semua karena dakwah, bukan karena viewers, ” katanya dalam satu
sesi pengarahan (Wawancara, September 2025). Arahan ini menjadi semacam

etika produksi di Al-Furgon: kualitas dan keikhlasan harus berjalan beriringan.

Sementara di Persis 67 Benda Tasikmalaya, tahap produksi
berlangsung dengan pendekatan yang lebih akademik. Setiap konten, baik
artikel maupun video, harus melewati proses review dua lapis — dari sisi
teologis dan dari sisi ilmiah. Ustadz NR menjelaskan, “Kami ingin konten
dakwah tetap punya dasar ilmiah. Kalau santri menulis, harus ada

referensinya. Kalau membuat video, harus ada naskahnya.” (Wawancara,

121



September 2025). Hal ini menunjukkan bahwa di pesantren ini, dakwah digital
bukan sekadar ekspresi spontan, melainkan proses ilmiah yang penuh

pertanggungjawaban.

Setelah konten selesai diproduksi, masuklah ke tahap distribusi, yang
menjadi tantangan tersendiri. Di Al-Furqon, setiap konten diunggah ke kanal
YouTube resmi dan dibagikan lewat situs pesantren serta jaringan alumni.
Mereka juga memanfaatkan Instagram dan grup WhatsApp untuk memperluas
jangkauan. HS menjelaskan, “Kami percaya kekuatan distribusi itu ada pada
jaringan sosial. Alumni jadi perpanjangan tangan dakwah kami.”
(Wawancara, Agustus 2025). Strategi ini membuat konten dakwah Al-Furgon
tidak hanya dikonsumsi oleh warga Garut, tapi juga oleh masyarakat Indonesia

dan diaspora alumni di luar negeri.

Berbeda dengan Al-Furqon, Persis 67 lebih menekankan kontrol
kualitas ketimbang jangkauan. Mereka merilis konten lebih jarang, tetapi
setiap unggahan selalu disertai ringkasan ilmiah atau kutipan sumber kitab.
Sementara Yaspida Sukabumi mengambil jalur yang lebih organik dan cepat.
Konten yang dibuat oleh santri disebar melalui WhatsApp atau Instagram
tanpa jadwal kaku. “Kami biarkan santri kreatif. Kalau mereka merasa ada
pesan baik, langsung kirim,” ujar KH. MA (Wawancara, Agustus 2025).
Pendekatan ini memperlihatkan fleksibilitas dan spontanitas dakwah berbasis

komunitas yang khas pesantren tradisional.

Tahap terakhir adalah evaluasi. Di sinilah peran refleksi spiritual
menonjol. Evaluasi tidak hanya soal jumlah penonton, komentar, atau likes,
tapi juga tentang apakah pesan yang disampaikan benar-benar membawa
manfaat. Di Al-Furgon, tim media biasa mengadakan sesi muhasabah setiap
akhir bulan. Mereka menonton kembali video-video yang sudah diunggah

sambil berdiskusi. “Kalau ada komentar negatif, kami anggap itu kritik. Tapi

122



kalau ada yang bilang ‘saya jadi ingat shalat karena video ini’, itu sudah
cukup jadi motivasi,” Kata DS, santri yang mengurus bagian feedback

(Wawancara, September 2025).

Dalam konteks teori new media literacy (Livingstone 2008b), keempat
tahapan ini—ideation, produksi, distribusi, dan evaluasi—menunjukkan
bagaimana pesantren mulai menginternalisasi logika media tanpa kehilangan
prinsip dakwahnya. Mereka belajar memahami media tidak hanya sebagai alat
teknis, tetapi juga sebagai ruang etis. Proses kreatif di pesantren kini menjadi

ajang pembelajaran multidimensi: intelektual, spiritual, dan teknologis.

Menariknya, tahapan-tahapan itu juga merefleksikan karakter setiap
pesantren. Al-Furgon yang modern bergerak sistematis, Persis 67 menekankan
validitas ilmiah, dan Yaspida mengandalkan spontanitas kultural. Namun di
balik perbedaan itu, ada benang merah yang sama: bahwa dakwah digital
bukan sekadar proyek teknologi, melainkan ibadah yang membutuhkan

perencanaan, kesabaran, dan kejujuran.

Dalam ruang yang hening setelah rapat mingguan di Al-Furgon, KH.
YS pernah berkata, “Zaman boleh berubah, tapi adab dakwah tidak. Kalau
niatnya benar, media apa pun bisa jadi jalan kebaikan.” (Wawancara, Agustus
2025). Kalimat itu menggambarkan esensi dari seluruh proses perencanaan
dakwah digital pesantren: bahwa teknologi hanyalah kendaraan, sedangkan

tujuan sejatinya tetap sama—mengantar manusia mendekat kepada Tuhan.

Dalam setiap proses digitalisasi dakwah pesantren, selalu ada titik
pertemuan antara tradisi dan inovasi. Di titik itu, lahirlah konten-konten
unggulan yang bukan hanya menarik secara visual, tapi juga memancarkan
nilai spiritual yang mendalam. Ketiga pesantren — Al-Furgon
Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi

— menghadirkan bentuk dakwah digital yang berbeda satu sama lain, namun

123



semuanya berangkat dari niat yang sama: menghidupkan dakwah Islam di

tengah masyarakat yang makin digital dan dinamis.

Konten digital di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut
menunjukkan kombinasi yang kuat antara disiplin manajemen dan kreativitas
santri. Salah satu produk andalan mereka adalah video pendek bertajuk “Ngaji
Satu Menit.” Setiap video menampilkan potongan ceramah KH. YS yang
disunting ringkas dengan latar musik lembut dan teks kutipan Qur’an di bagian
bawah layar. lde sederhananya berasal dari perbincangan santai di ruang
redaksi pesantren. “Sekarang orang sibuk, kalau nonton dakwah panjang-
panjang suka bosan, ” kata HS, ketua tim media (Wawancara, Agustus 2025).
“Tapi kalau satu menit, pesannya cepat sampai, dan mereka bisa bagikan

ulang dengan mudah.”

Kekuatan video ini justru terletak pada kesederhanaannya. Santri DS
yang menjadi editor mengatakan bahwa setiap detik harus bermakna. “Kyai
pesan supaya jangan terlalu banyak efek, jangan lucu-lucuan. Cukup suara,
ayat, dan pesan,” ujarnya (Wawancara, September 2025). Pendekatan
minimalis ini menunjukkan bagaimana pesantren memaknai estetika dalam
konteks spiritual. Dalam teori komunikasi digital, hal ini disebut sebagai
meaningful brevity—kemampuan menyampaikan pesan mendalam dalam

durasi singkat (Livingstone 2008b).

Selain video pendek, Al-Furgon juga memproduksi konten infografis
bertema Etika Bermedia dalam Islam. Setiap minggu, santri membuat desain
grafis sederhana berisi potongan hadis atau pandangan ulama klasik tentang
tanggung jawab sosial di ruang publik. Infografis ini diunggah di laman resmi
dan akun media sosial pesantren. “Kami ingin mengajarkan adab digital, tapi
dengan gaya visual yang ringan, ” ujar Ustadz FR, pengampu pelatihan konten

(Wawancara, September 2025). Hasilnya, konten mereka kerap dibagikan

124



ulang oleh sekolah-sekolah Muhammadiyah dan komunitas mahasiswa Islam
di berbagai kota.

Di sisi lain, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya mengembangkan
konten dengan karakter akademik yang kuat. Mereka memiliki program
unggulan “Dialog Kitab Digital” — sebuah seri video diskusi tematik antara
guru dan santri senior yang membahas teks klasik dari perspektif modern.
Setiap episode diawali dengan pembacaan potongan kitab, lalu dilanjutkan
dengan dialog reflektif tentang relevansinya dengan kehidupan masa kini. KH.
HR menuturkan, “Kami ingin masyarakat tahu bahwa kitab kuning tidak
usang. Di dalamnya ada kebijaksanaan yang selalu bisa dibaca ulang sesuai

zaman.” (Wawancara, Agustus 2025).

Konten Dialog Kitab Digital tidak hanya menjadi tontonan, tapi juga
sarana belajar. Banyak mahasiswa dan santri luar yang menggunakannya
sebagai bahan kuliah daring. Dengan struktur sistematis dan bahasa yang
terukur, video ini mencerminkan gaya dakwah Persis 67 yang intelektual
namun tetap mengakar pada kesederhanaan pesantren. Dalam perspektif new
media literacy (Livingstone 2008a), format semacam ini memperluas literasi
keagamaan masyarakat—bukan hanya tentang “apa yang dikatakan,” tapi juga

“bagaimana cara berpikir” tentang agama.

Selain video, Persis 67 juga meluncurkan jurnal online At-Tafkir
Digital, yang berisi tulisan-tulisan santri muda tentang tafsir sosial, ekonomi
Islam, dan persoalan moral modern. Ustadz NR menjelaskan, “Menulis bagi
kami adalah dakwah juga, tapi bentuknya sunyi. Tidak semua orang harus
bicara, sebagian cukup berpikir dan menulis.” (Wawancara, September
2025). Tulisan-tulisan itu kemudian dibagikan melalui blog pesantren dan

sering diunggah ulang oleh komunitas intelektual muda Islam di Jawa Barat.

125



Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi menonjol dengan
pendekatan yang sangat sosial dan kultural. Salah satu konten andalan mereka
adalah podcast “Ngaji Nyunda,” sebuah ruang digital yang memadukan
humor, kearifan lokal, dan nilai spiritual. Di sebuah kamar asrama yang
disulap jadi studio sederhana, dua santri berbincang santai dalam bahasa
Sunda tentang tema-tema keseharian seperti “Sabar Teu Aya Batasna” dan
“Ngajaga Diri di Sosmed.” Di sela tawa dan cerita ringan, terselip pesan
mendalam tentang kesederhanaan, kesabaran, dan kejujuran. RF, salah satu
host podcast, mengatakan, “Kami ingin dakwah terasa seperti ngobrol sama

teman, bukan ceramah dari atas.” (Wawancara, September 2025).

Pendekatan Yaspida membuktikan bahwa dakwah digital bisa tetap
bersifat lokal dan manusiawi tanpa kehilangan substansinya. Podcast “Ngaji
Nyunda” memiliki pendengar setia bukan hanya di Sukabumi, tapi juga di
Cianjur dan Bandung. Banyak alumni yang merantau di luar kota mengaku
menjadikan podcast itu sebagai pengingat rumah. Dalam salah satu komentar
pendengar di akun Spotify mereka tertulis, “Ngadenge ieu podcast teh siga
balik deui ka lembur jeung diajar deui kumaha jadi jalma sabar.”
(Mendengarkan podcast ini seperti pulang kampung dan belajar kembali
menjadi manusia yang sabar). Pesantren Yaspida berhasil memanfaatkan
ruang digital untuk membangun nostalgia spiritual—hal yang jarang disentuh

oleh konten dakwah modern.

Selain podcast, Yaspida juga aktif di Instagram dengan unggahan-
unggahan sederhana namun menyentuh. Foto kegiatan sosial, aksi bersih
masjid, atau doa singkat disertai caption dalam bahasa Sunda menjadi cara
mereka menyebarkan pesan keislaman yang lembut. Dalam teori uses and

gratifications (Blumler and Katz 1974), konten semacam ini memenuhi

126



kebutuhan emosional audiens akan kedekatan dan kehangatan spiritual, bukan

sekadar informasi agama.

Dari ketiga studi kasus ini tampak bahwa konten unggulan pesantren
di era digital tidak hanya mencerminkan kreativitas teknis, tetapi juga orientasi
nilai dan cara berpikir lembaga tersebut. Al-Furgon menonjol dalam
profesionalitas dan manajemen dakwah visual, Persis 67 dalam rasionalitas
ilmiah dan kedalaman intelektual, sementara Yaspida menghadirkan
keintiman kultural yang penuh rasa. Ketiganya, meskipun berbeda jalan,
memiliki benang merah yang sama: kejujuran dalam berdakwah dan

kesungguhan dalam menjaga nilai Islam di tengah arus perubahan media.

Maka yang disebut konten unggulan di lingkungan pesantren bukanlah
yang paling banyak ditonton, melainkan yang paling banyak menanamkan
nilai. Dalam setiap video, infografis, artikel, atau podcast, tersimpan kerja
keras santri yang menulis, merekam, dan mengedit bukan demi tepuk tangan,
melainkan demi keberlanjutan makna. Di balik setiap klik dan share, ada niat
ibadah yang pelan tapi pasti, mengubah ruang digital menjadi ladang pahala

yang baru.

Dakwah pesantren di era digital bukan lagi sekadar soal kemampuan
berbicara atau menulis, tapi tentang bagaimana memahami, memproduksi, dan
mengelola pesan dalam sistem komunikasi yang semakin kompleks. Di titik
inilah teori New Media Literacy menjadi penting—teori yang menekankan
bahwa melek media bukan hanya bisa menggunakan alat, tapi juga memahami
makna sosial, etika, dan ideologinya. Dalam konteks pesantren, literasi media
baru ini bukan hal yang datang dari luar, melainkan berkelindan dengan tradisi
tafaqquh fiddin—proses memahami agama secara mendalam dan bertanggung

jawab (Livingstone 2008a).

127



Para santri di Al-Furgon Muhammadiyah Garut, misalnya, telah
membangun kesadaran baru bahwa setiap proses kreatif adalah bagian dari
dakwah yang harus diemban dengan niat dan pengetahuan. Dalam sesi diskusi
mingguan, KH. YS sering menegaskan bahwa mengedit video pun bisa
bernilai ibadah jika dilakukan dengan niat menyebarkan kebaikan.
(Wawancara, Agustus 2025). Kalimat ini sederhana, tapi mencerminkan
perubahan besar dalam pola pikir dakwah di lingkungan pesantren. Di masa
lalu, dakwah dianggap tugas eksklusif para ustadz dan kyai; kini, setiap santri
dengan kamera di tangan bisa menjadi penyampai pesan Islam, asalkan

memahami etika dan substansi yang ia bawa.

Dalam proses pembuatan konten digital, prinsip-prinsip literasi media
tampak diterapkan secara natural. Santri diajak berpikir tentang siapa audiens
mereka, apa pesan yang ingin disampaikan, dan bagaimana cara mengemasnya
tanpa kehilangan nilai keikhlasan. HS, ketua tim media Al- Furqon,
menjelaskan, “Kami selalu diskusikan dulu pesan utama. Jangan sampai
videonya bagus tapi maknanya kosong.” (Wawancara, September 2025).
Sikap ini sejalan dengan dimensi critical understanding dalam New Media
Literacy, yang menuntut kesadaran terhadap konteks sosial dan nilai moral di

balik setiap konten (Livingstone 2008Db).

Pendekatan serupa terlihat di Persis 67 Benda Tasikmalaya, meskipun
dengan gaya yang lebih akademik. Di pesantren ini, new media literacy
diterjemahkan sebagai kemampuan untuk menjaga integritas ilmu di tengah
banjir informasi. Para santri tidak hanya belajar membuat konten, tapi juga
meneliti keabsahan sumber dan memastikan kejelasan argumentasi. Ustadz
NR menegaskan, “Kalau santri menulis di blog, kami minta mereka
menyertakan referensi kitab atau jurnal. Jangan cuma pendapat pribadi.”

(Wawancara, Agustus 2025). Dengan demikian, dakwah digital di Persis 67

128



tidak hanya menyampaikan pesan agama, tetapi juga mendidik masyarakat

untuk berpikir kritis dan tidak mudah termakan hoaks keagamaan.

Di sisi lain, Yaspida Sukabumi menawarkan bentuk literasi media yang
lebih kultural dan intuitif. Bagi para santrinya, melek media berarti mampu
mengaitkan pesan agama dengan pengalaman hidup sehari-hari. RF, santri
Yaspida yang aktif membuat podcast “Ngaji Nyunda”, berkata, “Kalau orang
kampung dengar ceramah berat-berat, mereka cepat bosan. Tapi kalau
diselipin humor dan bahasa Sunda, mereka dengerin sampai habis.”
(Wawancara, September 2025). Dalam pandangan RF, literasi media bukan
soal teknis, tapi soal empati—kemampuan memahami psikologi audiens dan
menemukan bahasa yang membuat pesan terasa dekat. Pendekatan ini
memperlihatkan dimensi social literacy dari teori Livingstone, yakni
kemampuan menavigasi hubungan sosial dalam konteks komunikasi digital

(Livingstone and Stoilova 2021).

Ketiga pesantren tersebut menunjukkan bahwa literasi media di dunia
pesantren bukanlah proses imitasi dari Barat, melainkan bentuk adaptasi yang
sangat khas. Mereka tidak sekadar belajar bagaimana membuat video yang
bagus atau menulis artikel yang menarik, tetapi juga bagaimana menjaga ruh
dakwah dalam setiap aktivitas digital. Di Al-Furgon, santri diajarkan untuk
memahami algoritma media sosial sebagai tantangan spiritual: bagaimana
tetap ikhlas di tengah logika likes dan views. Di Persis 67, mereka belajar
bahwa menulis dengan data dan referensi adalah bagian dari jihad ilmiah.
Sedangkan di Yaspida, mereka belajar bahwa senyum, tawa, dan bahasa lokal

juga bisa menjadi ibadah jika digunakan untuk menyebarkan nilai kebaikan.

Fenomena ini menunjukkan bahwa literasi media dalam pesantren
bergerak di dua arah sekaligus: ke dalam dan ke luar. Ke dalam, karena

prosesnya memperkaya tradisi berpikir dan belajar santri; ke luar, karena

129



hasilnya memperluas jangkauan dakwah hingga ke ruang publik digital.
Dalam istilah Castells (2009), mereka tengah membangun networked piety —
bentuk kesalehan yang terhubung melalui jaringan komunikasi (Castells
2009b).

Namun, penerapan new media literacy di pesantren juga menghadapi
paradoks. Di satu sisi, media digital memberikan ruang luas bagi santri untuk
berekspresi. Di sisi lain, ruang yang sama bisa menjerumuskan jika tidak
dibarengi dengan bimbingan moral. KH. MA dari Yaspida pernah
mengingatkan, “Sekarang dakwah bisa jadi dosa kalau niatnya salah. Kadang
orang posting ayat tapi niatnya pamer.” (Wawancara, Agustus 2025).
Peringatan ini menjadi refleksi penting bahwa literasi media di pesantren tidak
berhenti pada kemampuan teknis, tapi juga mencakup kesadaran spiritual yang

mendalam.

Dari hasil observasi di lapangan, tampak bahwa pesantren telah
membangun sistem pendidikan dakwah digital yang holistik. Mereka tidak
hanya mengajarkan santri untuk memahami media, tetapi juga mengasah tiga
bentuk kecerdasan utama: kecerdasan moral (niat dan etika dalam bermedia),
kecerdasan intelektual (pemahaman kritis terhadap informasi), dan kecerdasan
sosial (kemampuan membangun hubungan dan dialog dengan masyarakat
digital). Ketiganya berpadu menjadi semacam etika digital pesantren, yang
menempatkan teknologi bukan sebagai lawan tradisi, melainkan perpanjangan
nilai-nilai tauhid dan adab.

Dengan demikian, penerapan new media literacy di pesantren Jawa
Barat tidak hanya mengubah cara mereka berdakwah, tetapi juga cara mereka
memahami dakwabh itu sendiri. Teknologi bukan lagi sekadar alat penyebaran,
melainkan bagian dari spiritualitas modern. Dakwah di ruang digital menjadi

bentuk baru dari mujahadah—perjuangan untuk menjaga keikhlasan dan

130



kebijaksanaan di tengah arus informasi yang deras. Dalam satu kesempatan,
KH. YS menyimpulkan dengan kalimat yang tenang tapi penuh makna,
“Kalau dulu kita berjuang lewat mimbar, sekarang lewat layar. Tapi yang kita

perjuangkan tetap sama: hati manusia.” (Wawancara, September 2025).

C. Kreativitas Santri dalam Media Dakwah

Di tengah perubahan zaman yang cepat, santri kini bukan hanya
penerima ilmu, tapi juga pencipta makna. Dunia digital memberi mereka ruang
baru untuk menyalurkan gagasan, perasaan, dan keyakinan keagamaan dengan
cara yang kreatif dan relevan. Namun, kreativitas santri dalam dakwah digital
tidak lahir begitu saja. la tumbuh dari perpaduan antara bimbingan kyali,
pengalaman spiritual, dan dorongan untuk menyesuaikan diri dengan dunia

komunikasi baru yang serba visual, cepat, dan interaktif.

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut memulai perubahan ini
dengan langkah kecil tapi signifikan. Setiap bulan, mereka mengadakan
pelatihan jurnalistik dan editing video untuk santri. Dalam pelatihan itu, para
ustadz muda yang paham teknologi mengajarkan cara menulis naskah dakwabh,
membuat video dengan narasi singkat, dan mengelola akun media sosial
dengan tanggung jawab. Di sela sesi pelatihan, KH. YS sering mengingatkan,
“Kreativitas itu anugerah, tapi kalau tidak disertai niat yang lurus, bisa
menyesatkan. ” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu menjadi pegangan
para santri bahwa dalam dunia digital yang sibuk dengan algoritma, niat tetap

menjadi kompas utama.

Suasana ruang pelatihan Al-Furgon sering kali sederhana. Beberapa
santri duduk bersila di lantai dengan laptop dan ponsel di tangan,
mendengarkan instruktur yang menjelaskan cara menulis narasi video atau
menyesuaikan pencahayaan kamera. Namun di balik kesederhanaan itu, ada
semangat yang besar. Santri DS, yang kini dipercaya mengelola kanal

131



YouTube pesantren, berkata dengan mata berbinar, “Dulu saya malu bicara di
depan kamera. Tapi setelah belajar, saya tahu, kalau pesannya baik, malu itu

bagian dari perjuangan.” (Wawancara, September 2025).

Pelatihan semacam ini tidak hanya mengasah keterampilan teknis, tapi
juga menumbuhkan kesadaran estetis bahwa dakwah yang baik harus
disampaikan dengan keindahan dan kejujuran. Dalam teori semiotik Barthes
(1977), setiap elemen visual — dari ekspresi wajah, pakaian, hingga
pencahayaan—mengandung tanda dan makna. Santri belajar bahwa pesan
agama tidak hanya diucapkan lewat kata, tetapi juga dipantulkan lewat sikap
tubuh dan cara berbicara (Barthes 1977). Ketika kamera menyala, mereka
tidak sedang memainkan peran, tapi sedang memantulkan karakter keislaman

yang sesungguhnya.

Sementara itu, di Persis 67 Benda Tasikmalaya, pelatihan media
berjalan dengan nuansa yang lebih intelektual. Para santri senior dilatih
menulis naskah dakwah yang berbasis data dan argumentasi ilmiah. “Kami
ingin santri paham bahwa setiap kalimat di media punya konsekuensi,” ujar
Ustadz NR, dosen pembimbing literasi media (Wawancara, Agustus 2025).
“Kalau salah tafsir, bisa menyesatkan. Jadi menulis itu bukan hanya soal
gaya, tapi juga tanggung jawab.” Kalimat itu menjadi refleksi bahwa
kreativitas santri di Persis tidak hanya diukur dari kemampuan teknis, tapi dari

kedalaman analisis dan kesetiaan terhadap prinsip ilmiah.

Persis 67 bahkan memiliki laboratorium kecil di mana santri berlatih
menulis script video dakwah, menyusun infografis data keagamaan, dan
berdiskusi tentang konten yang tengah viral. KH. HR sering hadir di akhir sesi,
bukan untuk menilai hasil kerja, tapi untuk mengarahkan substansi pesan.
Dalam satu pertemuan, beliau menegaskan, “Kalau kita mau berdakwah di

dunia maya, jangan ikut gaya orang lain. Tunjukkan Islam yang berpikir,

132



Islam yang menenangkan.” (Wawancara, September 2025). Dari sinilah

muncul gaya khas Persis 67: konten yang tenang, logis, tapi tajam secara nilai.

Berbeda dengan dua pesantren itu, Yaspida Sukabumi menumbuhkan
kreativitas santri dengan cara yang lebih organik dan sosial. Tidak ada ruang
pelatihan formal, tapi ada budaya saling berbagi pengetahuan. Santri yang bisa
membuat video akan mengajarkan yang lain. Yang paham desain membantu
teman-temannya menata tampilan konten. Mereka belajar dari praktik dan
kebersamaan, bukan dari modul atau kurikulum. “Kami belajar dari
pengalaman. Kadang salah edit, tapi nanti diperbaiki bareng-bareng,” kata
RF, santri Yaspida yang menjadi pengelola podcast ‘“Ngaji Nyunda.”
(Wawancara, September 2025).

Peran kyai di Yaspida sangat penting dalam menjaga arah kreativitas
itu. KH. MA tidak banyak ikut campur dalam teknis, tapi selalu hadir dalam
setiap tahap refleksi. la lebih sering memberi petuah spiritual ketimbang
instruksi teknis. “Saya bilang ke santri, kalau kamu mau bikin video,
bayangkan kamu sedang bicara dengan Allah, bukan dengan kamera,”
tuturnya (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu menancap kuat di benak
para santri. Mereka belajar bahwa teknologi hanyalah sarana; yang utama

adalah bagaimana pesan dakwah tetap menjadi cermin dari hati yang ikhlas.

Dalam konteks ini, kreativitas santri di tiga pesantren itu menunjukkan
spektrum yang luas: dari yang sistematis dan terencana hingga yang spontan
dan berbasis komunitas. Tetapi di balik semua itu, ada satu pola yang sama—
bahwa kyai tidak lagi sekadar pengajar teks, melainkan mentor spiritual yang
menuntun proses kreatif. Mereka bukan sutradara yang mengatur semuanya,
melainkan cahaya yang menjaga agar arah dakwah tidak melenceng dari

tujuan.

133



Kreativitas dakwah di tangan para santri membawa warna baru bagi
pesantren. Konten-konten yang mereka hasilkan mungkin sederhana, tetapi
lahir dari keseimbangan antara logika, rasa, dan iman. Mereka menciptakan
ruang digital yang tidak sekadar menghibur, tetapi menenangkan. Di tengah
dunia yang semakin gaduh, suara santri muncul pelan namun pasti — suara
yang membawa kembali makna ketulusan, kerja kolektif, dan cinta terhadap

ilmu.

Fenomena ini sekaligus membantah anggapan bahwa pesantren hanya
melahirkan penghafal teks. Justru, dari balik dinding-dinding pesantren yang
sederhana, lahir generasi kreator dakwah yang berpikir kritis, bekerja
kolaboratif, dan menyampaikan pesan dengan cara yang paling manusiawi.
Dalam istilah McLuhan (1964), mereka telah menjadi “pembentuk lingkungan
baru,” menciptakan ruang digital yang bernapas dengan nilai-nilai Islam

(McLuhan 2019).

Seperti dikatakan KH. YS dalam satu sesi pembinaan media di Al-
Furqgon, “Kalau santri bisa mengubah satu hati lewat video yang jujur, itu
lebih berharga daripada seribu penonton yang hanya lewat.” (Wawancara,
September 2025). Kalimat itu menutup refleksi panjang tentang makna
kreativitas dalam dakwah digital pesantren: bahwa di tengah gemerlap dunia
maya, pesan yang lahir dari hati akan selalu menemukan jalannya menuju hati

yang lain.

Dalam era visual seperti sekarang, pesan dakwah tidak lagi hanya
disampaikan lewat kata-kata, tapi juga melalui gambar, ekspresi, warna, dan
simbol. Dakwah digital pesantren dengan cepat beradaptasi dengan realitas ini.
Mereka menyadari bahwa di balik setiap video, foto, atau infografis, tersimpan
tanda-tanda yang dapat membentuk makna baru dalam benak audiens. Di

sinilah teori semiotik Roland Barthes (1977) menemukan

134



relevansinya. Menurut Barthes, setiap teks visual memuat dua lapisan makna:
denotasi (apa yang tampak) dan konotasi (makna kultural yang tersembunyi)
(Barthes 1977). Dalam konteks pesantren, lapisan konotatif itu sering kali

menjadi ruang bagi nilai-nilai spiritual untuk hidup dan berkomunikasi.

Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, konten dakwah visual
mereka tampak sederhana, tapi sarat simbolisme. Dalam video “Ngaji Satu
Menit,” misalnya, santri yang berbicara selalu mengenakan baju koko putih
polos dan duduk bersila di lantai tanpa latar dekoratif. Bagi sebagian orang,
itu mungkin hanya tampilan biasa. Namun, dalam kacamata semiotik,
kesederhanaan itu adalah tanda (signifier) dari nilai ketulusan dan kesahajaan
pesantren. KH. YS menjelaskan, “Kami sengaja tidak pakai latar yang ramai.
Supaya orang fokus ke pesan, bukan ke tampilan.” (Wawancara, Agustus
2025).

Visual yang minim ornamen ini menciptakan efek spiritual yang kuat.
Ia menandakan kehadiran “kesunyian yang berbicara”—kesan damai dan
jernih yang justru lahir dari keterbatasan. Dalam istilah Barthes, pesan
semacam itu membangun myth atau mitos kultural tentang pesantren: tempat
yang tenang, suci, dan penuh makna batin. Santri DS yang menjadi editor
menuturkan, “Kita pengen orang nonton itu kayak ngerasa lagi di serambi

pesantren. Sederhana tapi adem.” (Wawancara, September 2025).

Pendekatan visual yang sama juga terlihat dalam konten infografis
bertema Etika Bermedia dalam Islam. Warna hijau muda mendominasi setiap
desain—bukan kebetulan, karena hijau dalam tradisi Islam melambangkan
kehidupan, kedamaian, dan keberkahan. Tulisan arab kecil di pojok bawah
bukan sekadar hiasan, tapi penanda identitas keilmuan pesantren. Secara
semiotik, setiap elemen itu bekerja sebagai kode visual yang menyatukan

tradisi dan modernitas. Pesan yang ingin disampaikan tidak hanya ada pada

135



teks hadis atau ayat, tetapi juga pada rasa yang dihadirkan oleh visualnya:

damai, bersih, dan penuh adab.

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, kekuatan
pesan visual terletak pada struktur dan ketenangan komposisi. Dalam seri
video “Dialog Kitab Digital,” dua tokoh selalu duduk sejajar di depan rak
kitab yang rapi, dengan pencahayaan hangat yang stabil. Di permukaan, itu
mungkin hanya setting biasa, tetapi secara semiotik, formasi sejajar
menunjukkan kesetaraan dan dialog—ypesan bahwa ilmu adalah ruang terbuka
bagi siapa pun yang mau berpikir. KH. HR menegaskan, “Kita ingin
menunjukkan bahwa belajar kitab bukan monolog. Santri juga boleh bertanya,

berdialog, dan menafsir.” (Wawancara, Agustus 2025).

Selain itu, kamera dalam video Persis 67 selalu bergerak lambat dan
jarang melakukan potongan cepat. Ini bukan tanpa alasan. Gerak lambat
menciptakan kesan reflektif dan mendalam, mengundang audiens untuk
merenung, bukan sekadar menonton. Dalam analisis Barthesian, gaya ini
menandakan tempo spiritual—ritme yang mengembalikan pengalaman
religius ke suasana khusyuk. Seorang santri senior, NR, menjelaskan, “Kami
ingin orang nonton dan merasa tenang, bukan tergesa-gesa seperti nonton

vliog.” (Wawancara, September 2025).

Berbeda dari dua pesantren tersebut, Pesantren Yaspida Sukabumi
memanfaatkan simbolisme budaya lokal untuk memperkuat daya tarik dakwah
visualnya. Dalam podcast “Ngaji Nyunda,” simbol-simbol Sunda seperti kain
sarung, hiasan bambu, dan tawa ringan menjadi elemen penting dari identitas
visual mereka. RF, host podcast itu, mengatakan, “Kami sengaja tetap pakai
logat Sunda dan suasana kampung biar orang merasa dekat. Dakwah itu

harus akrab, bukan menggurui.” (Wawancara, September 2025).

136



Dalam setiap tayangan “Ngaji Nyunda,” ekspresi wajah, intonasi, dan
tawa menjadi bagian dari pesan dakwah itu sendiri. Menurut teori Barthes, hal-
hal seperti ini membentuk anchorage—cara visual dan bahasa saling
menopang untuk menciptakan makna yang stabil. Ketika RF tertawa sambil
berkata “Ulah jadi jalma sombong di media sosial, atuh” (jangan jadi orang
sombong di media sosial), audiens tidak hanya menerima pesan moral, tapi
juga merasakan kehangatan budaya yang menyertainya. Pesan itu terasa akrab
karena disampaikan dengan bahasa dan simbol yang berasal dari kehidupan

mereka sendiri.

Kreativitas visual para santri ini juga melahirkan kisah sukses baru.
Salah satunya datang dari DS, santri Al-Furgon yang kanal YouTube-nya
“Satu Menit Berfaedah ” Kini diikuti lebih dari dua puluh ribu orang. DS tidak
pernah menyangka videonya yang sederhana bisa viral. “Awalnya saya cuma
pengin latihan bicara. Tapi pas video ‘Adab di Dunia Maya’ ditonton banyak
orang, saya sadar ternyata banyak yang haus akan nasihat sederhana,”
ujarnya (Wawancara, September 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa
kejujuran dan kesederhanaan tetap menjadi nilai yang kuat di dunia digital

yang serba cepat dan kompetitif.

Kisah lain datang dari RF di Yaspida, yang bersama timnya berhasil
membawa podcast “Ngaji Nyunda” masuk daftar “Top 10 Podcast Religius
Lokal” versi platform Spotify Indonesia. Namun RF tidak menganggap hal itu
sebagali prestasi pribadi. “Kami senang, tapi ini bukan soal popularitas. Kami
pengin orang-orang sadar bahwa dakwah bisa lewat tawa, bukan marah-
marah.” (Wawancara, Agustus 2025). Dalam pernyataan itu, RF
mengartikulasikan semangat humanisasi dakwah digital—bahwa humor,
bahasa lokal, dan kehangatan bisa menjadi strategi spiritual yang efektif di
tengah masyarakat modern.

137



Dari ketiga pesantren itu, dapat dilihat bahwa visual dalam dakwah
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap pesan verbal, tetapi
sebagai sarana komunikasi yang sarat nilai. Elemen warna, suara, ekspresi,
bahkan kesunyian, semuanya bekerja bersama membentuk pengalaman
spiritual yang baru. Pesantren berhasil mengubah media digital menjadi ruang

estetika religius—ruang di mana keindahan, nilai, dan keimanan berpadu.

Dalam pandangan Barthes, makna tidak pernah final; ia selalu
bergerak di antara penanda dan yang ditandai. Begitu pula dengan dakwah
digital pesantren: ia tidak berhenti pada teks atau citra, tapi terus hidup dalam
interpretasi masyarakat yang menontonnya. Maka, setiap video atau podcast
bukan hanya media komunikasi, tetapi juga mediasi makna—tempat di mana

agama, budaya, dan kreativitas bertemu.

Seperti diucapkan KH. MA dari Yaspida dengan nada lembut saat sesi
muhasabah santri, “Kalau kalian bikin video dakwah, pastikan yang menonton
bukan cuma matanya yang terbuka, tapi juga hatinya.” (Wawancara,
September 2025). Kalimat itu menutup refleksi ini dengan sempurna: dakwah

visual bukan tentang siapa yang paling canggih, tetapi siapa yang paling tulus.

D. Efektivitas Komunikasi Dakwah Digital

Transformasi dakwah ke ranah digital bukan hanya persoalan teknis
atau adaptasi terhadap zaman, tetapi juga ujian efektivitas komunikasi.
Pertanyaannya sederhana namun fundamental: apakah dakwah digital benar-
benar mampu menyentuh hati masyarakat seperti halnya dakwah tradisional
di masjid dan pesantren? Dari hasil observasi dan wawancara di tiga
pesantren—AIl-Furgon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya,
dan Yaspida Sukabumi—terlihat bahwa efektivitas dakwah digital sangat
ditentukan oleh kemampuan pesantren menggabungkan kekuatan tradisi
dengan fleksibilitas media baru.

138



Di Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut, pengaruh dakwah
digital terasa paling nyata dari meningkatnya interaksi audiens di kanal
YouTube dan laman media sosial pesantren. Kanal “Ngaji Satu Menit” yang
dikelola santri DS rata-rata ditonton lebih dari 5.000 kali setiap unggahan.
Namun, bagi tim media pesantren, angka penonton bukanlah ukuran utama.
HS, koordinator media, menegaskan, “Kami lebih perhatikan komentar. Dari
situ kami tahu apakah orang hanya menonton, atau benar-benar memahami.”
(Wawancara, Agustus 2025).

Komentar-komentar di  video mereka menunjukkan bentuk
keterlibatan emosional yang cukup tinggi. Seorang penonton menulis,
“Terima kasih, Ustadz. Video ini saya tonton setiap pagi sebelum kerja, bikin
hati tenang.” Ada juga yang menulis, “Ngaji satu menit tapi bisa buat saya
introspeksi seharian.” Dari sudut pandang teori Uses and Gratifications
(Blumler and Katz 1974), fenomena ini menggambarkan bahwa audiens tidak
sekadar pasif, melainkan aktif memilih dan memaknai konten dakwah sesuai
kebutuhan spiritualnya. Dakwah digital memberi ruang bagi khalayak untuk
menjadi subjek yang mengatur ritme spiritualitasnya sendiri—mereka bisa

menonton kapan pun, di mana pun, tanpa terikat ruang dan waktu.

Bagi KH. YS, perubahan ini adalah bentuk keberkahan zaman. “Kalau
dulu dakwah terbatas di mimbar, sekarang setiap ponsel bisa jadi masjid
kecil,”” ujarnya sambil tersenyum (Wawancara, September 2025). Pernyataan
itu menggambarkan kesadaran baru di kalangan ulama pesantren: media
digital bukan pengganti, melainkan perpanjangan tangan dari dakwah
konvensional. Dalam konteks ini, efektivitas dakwah digital tidak diukur dari
jumlah penonton semata, tetapi dari sejauh mana pesan dakwah mampu

membangun kebiasaan baru dalam kehidupan beragama.

139



Berbeda dengan Al-Furgon, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya
memaknai efektivitas dakwah digital dari sisi kualitas interaksi ilmiah. Video
“Dialog Kitab Digital” mereka memang tidak viral secara angka, tapi punya
basis penonton yang loyal dan aktif berdiskusi. Dalam setiap unggahan, kolom
komentar diisi dengan pertanyaan dan sanggahan bernuansa akademik. Ustadz
NR menuturkan, “Kami senang lihat penonton nanya balik, bukan cuma

bilang ‘Aamiin’. Itu tandanya mereka berpikir.” (Wawancara, Agustus 2025).

Di sini, dakwah digital berfungsi sebagai public sphere—ruang publik
virtual tempat umat berdialog dan mengembangkan pemahaman agama secara
rasional (Habermas 1989). Para penonton tidak sekadar menerima kebenaran
secara pasif, tetapi ikut serta dalam proses pencarian makna. Menurut KH. HR,
“Itu justru mirip suasana halagah zaman dulu, tapi lewat layar.”
(Wawancara, September 2025). Artinya, dakwah digital mampu
menghadirkan kembali tradisi keilmuan Islam klasik dalam format modern,

menjembatani antara teks kitab dan konteks kekinian.

Sementara itu, di Pesantren Yaspida Sukabumi, efektivitas dakwah
digital lebih terasa dalam dimensi emosional dan sosial. Podcast “Ngaji
Nyunda” yang mereka kelola berhasil menjangkau segmen masyarakat yang
selama ini sulit tersentuh oleh dakwah formal — buruh pabrik, pedagang
pasar, hingga perantau di luar Jawa Barat. RF, salah satu host podcast,
bercerita, “Sering ada yang kirim pesan, katanya mereka dengar podcast kami
pas di bus atau waktu lembur malam. Katanya, rasanya kayak ngobrol sama

teman.” (Wawancara, Agustus 2025).

Bagi Yaspida, kedekatan semacam itu lebih penting daripada
popularitas. KH. MA menjelaskan, “Kalau orang merasa didengar dan
disapa lewat dakwah, berarti komunikasi itu berhasil.” (Wawancara,

September 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa efektivitas dakwah

140



tidak selalu harus diukur dengan angka atau engagement, tapi bisa juga
melalui kualitas hubungan yang terbangun antara penyampai pesan dan
penerimanya. Dalam perspektif Uses and Gratifications, ini disebut affective
involvement—Keterlibatan emosional audiens dalam pengalaman media yang

membentuk koneksi spiritual personal (Katz, Gurevitch, and Haas 1974).

Perbandingan antara dakwah daring (online) dan luring (tatap muka)
juga menjadi tema reflektif di ketiga pesantren. Di Al-Furgon, KH. YS
mengakui bahwa dakwah daring efektif menjangkau audiens luas, tetapi
“tidak bisa menggantikan kehangatan tatap muka.” (Wawancara, September
2025). Santri DS menambahkan, “Kalau ngaji di pesantren, ada aura yang
beda. Tapi lewat video, kami bisa tetap nyambungin semangatnya ke orang
yang jauh.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa
bagi para pelaku dakwah pesantren, efektivitas digital bersifat komplementer,

bukan substitusional.

Di Persis 67, perbandingan ini ditarik ke ranah epistemologis. Dakwah
luring dianggap sebagai ruang pembentukan adab dan sanad keilmuan,
sedangkan dakwah daring lebih sebagai ruang penyebaran ide dan refleksi
publik. “Kalau di dunia nyata, kita belajar adab. Kalau di dunia maya, kita
belajar berdialog, ” ujar Ustadz NR (Wawancara, Agustus 2025). Keduanya,
kata beliau, harus berjalan berdampingan agar pesan Islam tetap utuh—

berakar dan berjejak.

Sedangkan di Yaspida, dakwah daring justru memperkuat dakwah
luring. Santri menggunakan podcast dan Instagram bukan untuk
menggantikan pengajian rutin, tapi untuk memperpanjang resonansi pesan
setelah pengajian selesai. RF menjelaskan, “Biasanya habis kajian Jumat
malam, kami langsung rekam podcast tentang tema yang sama. Jadi yang

nggak hadir tetap bisa ikut.” (Wawancara, September 2025). Strategi ini

141



menunjukkan integrasi dua dunia: pesantren offline yang berakar dalam

komunitas, dan pesantren online yang hidup di ruang digital.

Dari berbagai data lapangan ini, dapat disimpulkan bahwa efektivitas
dakwah digital di pesantren tidak bisa diukur secara tunggal. la bekerja dalam
berbagai dimensi—kogpnitif, emosional, sosial, dan spiritual. Bagi sebagian
audiens, efektivitas berarti menemukan pengetahuan baru; bagi yang lain,
berarti merasa ditemani dalam kesepian modern. Media digital membuka jalan
bagi dakwah yang lebih personal, interaktif, dan adaptif terhadap kebutuhan

spiritual masyarakat yang beragam.

Namun, efektivitas dakwah digital juga mengandung tantangan.
Dalam satu sesi refleksi tim media Al-Furgon, HS mengungkapkan
kegelisahan mereka: “Kadang algoritma bikin pesan kita tenggelam. Yang
lucu dan kontroversial malah cepat naik.” (Wawancara, Agustus 2025).
Pernyataan ini menyingkap paradoks era digital: dakwah bisa menjangkau
banyak orang, tapi juga bisa terjebak dalam logika popularitas. Oleh karena
itu, pesantren perlu terus mengembangkan ethical literacy—kesadaran moral
dalam menggunakan teknologi agar dakwah tetap terarah pada nilai, bukan

sekadar jumlah penonton.

Di penghujung wawancara di Yaspida, KH. MA berkata dengan nada
lirih, “Kalau satu video bisa bikin orang ingat Allah, meski cuma satu orang,
itu sudah dakwah yang berhasil.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu
merangkum esensi efektivitas dakwah pesantren di era digital: bukan tentang
seberapa banyak yang melihat, tetapi seberapa dalam pesan itu tinggal di hati

mereka.

Setiap dakwah memiliki audiensnya sendiri, dan setiap audiens punya
alasan berbeda untuk mendengarkan. Prinsip ini menjadi dasar dari teori Uses

and Gratifications (Blumler and Katz 1974), yang menegaskan bahwa

142



khalayak tidak pasif terhadap media, tetapi aktif mencari kepuasan tertentu
dari pesan yang mereka konsumsi. Dalam konteks dakwah digital pesantren di
Jawa Barat, teori ini menemukan bentuk yang sangat khas: santri, alumni,
masyarakat sekitar, hingga perantau di luar negeri mengonsumsi konten
dakwah bukan hanya untuk informasi, tetapi juga untuk rasa keterhubungan

spiritual dan sosial.

Berdasarkan hasil wawancara di lapangan, ditemukan bahwa
mayoritas audiens konten dakwah pesantren menggunakan media digital
dengan motif spiritual sekaligus emosional. Di Pesantren Al-Furgon
Muhammadiyah Garut, misalnya, sebagian besar penonton “Ngaji Satu
Menit” adalah kalangan pekerja muda dan ibu rumah tangga. Mereka
menonton bukan karena ingin belajar agama secara mendalam, tetapi karena
mencari ketenangan di sela aktivitas harian. Seorang penonton, AN (32 tahun),
menulis di kolom komentar, “Saya sering buka video ini pas macet di jalan.
Rasanya kayak diingatkan pelan-pelan tanpa dihakimi.” (Wawancara daring,
September 2025).

Temuan ini memperlihatkan bahwa kebutuhan audiens tidak selalu
bersifat kognitif, tetapi juga afektif. Mereka mencari pengalaman religius yang
ringan namun bermakna. KH. YS menegaskan, “Zaman sekarang, orang tidak
kekurangan ceramah, tapi kekurangan ketenangan. Jadi tugas kami bukan
hanya menjelaskan, tapi menenangkan.” (Wawancara, Agustus 2025).
Pernyataan ini sejalan dengan dimensi emotional gratification dalam teori
Uses and Gratifications, yaitu bahwa media dipilih karena mampu
memberikan rasa nyaman, penghiburan, dan kelegaan psikologis (Katz et al.
1974).

Berbeda dengan Al-Furgon, audiens di Pesantren Persis 67 Benda

Tasikmalaya menunjukkan pola penggunaan media yang lebih reflektif dan

143



intelektual. Berdasarkan observasi komentar dan wawancara daring dengan
penonton, sebagian besar dari mereka adalah mahasiswa, guru madrasah, dan
santri alumni. Mereka menggunakan video “Dialog Kitab Digital” sebagai
sumber belajar tambahan. Salah satu responden, FM (27 tahun), mengaku,

“Saya suka formatnya karena tidak menggurui. Saya bisa ikut berpikir.’

(Wawancara, September 2025).

Dalam hal ini, motivasi utama audiens adalah cognitive gratification—
kebutuhan akan pengetahuan dan pemahaman rasional. Media dakwah digital
menjadi perpanjangan ruang belajar yang menghubungkan ilmu klasik dengan
konteks modern. KH. HR menjelaskan, “Kalau dulu kita baca kitab di surau,
sekarang kitabnya hadir di layar. Tapi semangatnya sama. tafakkur.”
(Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa pesantren
berhasil memanfaatkan media digital bukan sekadar untuk penyebaran
dakwah, tapi juga untuk mempertahankan tradisi intelektual Islam dalam

format baru.

Sementara itu, audiens Pesantren Yaspida Sukabumi menampilkan
karakter yang unik: mereka menggunakan konten dakwah sebagai sarana
menjaga identitas kultural dan spiritual. Podcast “Ngaji Nyunda” bukan hanya
tempat mendengarkan nasihat agama, tetapi juga ruang nostalgia budaya
Sunda. Dalam wawancara dengan salah satu pendengar, NN (45 tahun),
seorang perantau asal Sukabumi yang kini tinggal di Bekasi, ia berkata,
“Setiap denger podcast itu rasanya kayak pulang. Logatnya, humornya,

semuanya bikin rindu kampung. ” (Wawancara daring, September 2025).

Respons ini memperlihatkan bahwa fungsi media dalam dakwah tidak
selalu religius secara formal. la juga bisa menjadi sarana pemeliharaan
identitas budaya dan kedekatan emosional. Dalam terminologi Uses and

Gratifications, ini termasuk dalam kategori social integrative gratification—

144



kebutuhan untuk merasa menjadi bagian dari kelompok sosial tertentu (Katz
et al., 1974). KH. MA menegaskan hal ini dalam wawancara, “Kami tidak
ingin dakwah terasa jauh. Kalau bahasa dan budayanya dekat, hatinya ikut

terbuka.” (Wawancara, Agustus 2025).

Jika dibandingkan antara ketiga pesantren tersebut, dapat dilihat bahwa
pola respons audiens dakwah digital sangat bergantung pada karakter lembaga
dan gaya komunikasinya. Pesantren Al-Furgon memunculkan audiens yang
mencari kedamaian personal (personal emotional needs), Persis 67 menarik
audiens dengan orientasi ilmiah (cognitive needs), sementara Yaspida
membangun keterikatan sosial dan budaya (social integrative needs).
Ketiganya secara bersamaan menggambarkan keberhasilan pesantren Jawa
Barat dalam mengelola dakwah digital yang multi-dimensi—tidak hanya

mendidik, tetapi juga menenangkan dan mengikat.

Namun, teori Uses and Gratifications juga membantu menjelaskan
keterbatasan dakwah digital pesantren. Karena audiens bersifat aktif, mereka
memilih dan menafsirkan pesan sesuai kebutuhan pribadi. Artinya, kontrol
pesan tidak sepenuhnya di tangan da’i. KH. YS mengakui hal ini, “Kadang
orang ambil potongan video lalu diunggah ulang tanpa konteks. Itu bisa
bahaya.” (Wawancara, September 2025). Fenomena out-of-context sharing
ini menunjukkan risiko fragmentasi makna dalam ruang digital—Kketika pesan
dakwah kehilangan konteks spiritual dan berubah menjadi sekadar potongan

viral.

Untuk mengatasi hal itu, pesantren mengembangkan sistem moderasi
internal. Di Al-Furgon, setiap video. Perbandingan antara dakwah luring (tatap
muka) dan daring (digital) di pesantren-pesantren Jawa Barat memperlihatkan
pergeseran mendasar dalam cara manusia berinteraksi dengan nilai spiritual.

Kedua bentuk dakwah ini tidak saling meniadakan, melainkan saling

145



melengkapi—yang satu mengakar di ruang sosial nyata, yang lain menjangkau
ruang batin digital. Dari hasil observasi di tiga pesantren—Al-Furgon
Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida
Sukabumi—muncul gambaran menarik tentang bagaimana dua model dakwah
ini memengaruhi dimensi spiritualitas, relasi sosial, dan keseimbangan

psikologis jamaah.

Dalam dimensi spiritualitas, dakwah luring tetap memiliki daya
transformatif yang sulit digantikan oleh media digital. Di pesantren, interaksi
langsung antara kyai dan santri menciptakan pengalaman yang tidak hanya
kognitif, tetapi juga afektif. KH. YS dari Al-Furgon menjelaskan, “Kalau
ngaji tatap muka, bukan hanya ilmu yang berpindah, tapi juga getaran hati.”
(Wawancara, Agustus 2025). Saat santri duduk melingkar, mendengarkan
suara lembut guru yang membaca ayat, suasana hening itu menjadi bagian dari
ibadah itu sendiri. Keheningan, tatapan mata, bahkan aroma ruang ngaji—
semua membangun embodied spirituality, sebuah pengalaman keagamaan

yang melibatkan seluruh indra.

Namun, dakwah daring membawa bentuk spiritualitas baru yang lebih
reflektif dan personal. Audiens yang menonton ceramah digital sering
melakukannya dalam kesendirian: di kamar, di bus, atau di sela jam kerja.
Situasi itu menciptakan ruang introspeksi yang lebih privat. DS, santri Al-
Furgon yang mengelola kanal YouTube pesantren, mengatakan, “Banyak yang
bilang ke saya, mereka nonton video kami pas malam sebelum tidur. Katanya,
itu jadi waktu mereka ngobrol sama diri sendiri.” (Wawancara, September
2025). Fenomena ini menunjukkan munculnya bentuk silent spirituality—
pengalaman religius yang tidak terikat pada ruang publik, melainkan terjadi

dalam keheningan digital.

146



Dari sisi dimensi sosial, dakwah luring lebih unggul dalam
membangun solidaritas komunitas. Di Persis 67, misalnya, setiap pengajian
rutin Jumat malam menjadi ajang pertemuan sosial yang mempererat
hubungan antarwarga pesantren. “Kadang setelah kajian, jamaah ngobrol
sampai larut. Dari situ muncul ide kegiatan sosial,” ujar Ustadz NR
(Wawancara, Agustus 2025). Dakwah luring berfungsi sebagai ritual kolektif,

tempat masyarakat merasakan kebersamaan yang hangat.

Sebaliknya, dakwah daring membuka bentuk baru solidaritas virtual.
Komunitas audiens yang terbentuk di kolom komentar atau grup WhatsApp
pesantren menjadi ruang diskusi yang dinamis. Di Yaspida Sukabumi, para
pendengar podcast “Ngaji Nyunda’ sering berdiskusi dan saling menyapa
setelah tayangan dirilis. RF, host podcast, menceritakan, “Kadang ada yang
saling bantu di kolom komentar. Ada yang curhat, ada yang mendoakan.”
(Wawancara, September 2025). Meskipun tidak saling mengenal secara fisik,
mereka merasakan kebersamaan spiritual yang nyata. Ini menggambarkan
bentuk networked religiosity (Campbell 2010)—praktik keagamaan yang
berakar dalam interaksi sosial berbasis jaringan digital.

Namun, bentuk solidaritas digital juga punya sisi rapuh. Hubungan
yang dibangun lewat layar mudah hilang ketika algoritma berubah atau ketika
perhatian publik bergeser. KH. MA dari Yaspida menegaskan, “Di dunia
maya, orang bisa cepat dekat tapi juga cepat lupa.” (Wawancara, Agustus
2025). Pernyataan itu mengingatkan bahwa dakwah daring membutuhkan
upaya berkelanjutan untuk menjaga kehangatan spiritual agar tidak tereduksi

menjadi sekadar konsumsi konten.

Dari perspektif psikologis, dakwah luring memberi rasa keteraturan
dan kestabilan emosional. Kehadiran fisik guru menciptakan rasa aman bagi

santri dan jamaah. Di Al-Furgon, misalnya, banyak santri yang merasa tenang

147



hanya dengan duduk di majelis tanpa harus berbicara. “Kalau lihat wajah
Kyai, hati jadi adem,” kata salah satu santri, MN (Wawancara, September
2025). Efek psikologis semacam ini menjelaskan mengapa pesantren masih

menjadi pusat penguatan mental-spiritual di tengah tekanan hidup modern.

Namun, dakwah daring juga memberi ruang bagi penyembuhan
psikologis yang berbeda. Banyak audiens yang mengaku merasa “ditemani”
oleh video atau podcast dakwah saat mereka mengalami kesepian. Seorang
pendengar Ngaji Nyunda menulis di pesan langsung kepada tim Yaspida,
“Saya sering kerja malam sendirian di pabrik. Kalau dengar podcast ini,
rasanya kayak lagi diajak ngobrol.” (Wawancara daring, September 2025). Di
sini, dakwah digital berperan sebagai mediated companionship—hubungan
emosional yang terbentuk antara individu dan figur religius di media. la bukan
pengganti hubungan nyata, tapi jembatan yang mengurangi jarak dan kesepian

spiritual.

Perbandingan antara luring dan daring ini menunjukkan bahwa
keduanya memiliki efektivitas berbeda namun saling menopang. Dakwah
luring unggul dalam membangun kedekatan sosial dan otoritas moral,
sementara dakwah daring kuat dalam menjangkau ruang personal dan
memberi pengalaman spiritual yang fleksibel. KH. HR menyimpulkan dengan
jernih, “Kalau luring itu jamaah datang ke pesantren, kalau daring pesantren
vang datang ke jamaah.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan ini
merangkum arah transformasi dakwah modern: dari dakwah yang

mengundang, menuju dakwah yang menghampiri.

Namun, keseimbangan antara keduanya masih menjadi tantangan.
Beberapa santri Al-Furgon mengaku bahwa aktivitas media kadang membuat
mereka kehilangan waktu untuk belajar kitab secara mendalam. “Kalau lagi

sibuk edit video, kadang lupa baca afsir,” kata DS (Wawancara, September

148



2025). Ini menunjukkan potensi distraction effect dalam dakwah digital—
ketika aktivitas media justru menyerap energi spiritual jika tidak dikelola
dengan niat yang tepat. Oleh karena itu, kyai berperan penting sebagai penjaga

keseimbangan antara semangat inovasi dan kedalaman spiritual.

Dalam perspektif teori komunikasi agama, kedua bentuk dakwah ini
sebetulnya mewakili dua model komunikasi: dakwah luring sebagai ritual
communication (Carey 1989)—yang menekankan kebersamaan dan
pembentukan makna bersama; dan dakwah daring sebagai transmission
communication — yang fokus pada penyebaran pesan. Pesantren di Jawa
Barat kini tengah berusaha menggabungkan keduanya menjadi bentuk ketiga:
spiritual network communication, yaitu dakwah yang mengalir melalui

jaringan teknologi tanpa kehilangan sentuhan ruhaniyahnya.

Pada akhirnya, baik luring maupun daring memiliki kesamaan misi:
menyentuh hati manusia. KH. MA menutup sesi wawancara dengan kalimat
yang sederhana tapi penuh makna, “Yang penting bukan di mana dakwah
disampaikan, tapi apakah orang yang mendengarnya makin dekat sama
Allah.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu menjadi penanda bahwa
efektivitas dakwah sejati bukan diukur dari jumlah audiens, tetapi dari

kedalaman dampak spiritual yang ditinggalkannya.

149



BAGIAN VIII
TANTANGAN DAN PELUANG
DAKWAH DIGITAL PESANTREN

A. Tantangan Internal

Salah satu tantangan paling nyata dalam transformasi dakwah digital
di pesantren Jawa Barat adalah keterbatasan sumber daya manusia (SDM) dan
infrastruktur media. Banyak pesantren menyadari pentingnya dakwah digital,
namun belum sepenuhnya memiliki kemampuan teknis dan peralatan
memadai untuk mendukungnya. Di lapangan, kesenjangan ini terlihat jelas
antara pesantren yang sudah memiliki struktur media profesional, seperti Al-
Furqon Muhammadiyah Garut, dengan pesantren berbasis komunitas seperti
Yaspida Sukabumi yang masih mengandalkan peralatan sederhana dan tenaga
sukarela.

Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, tim media pesantren
sudah terbentuk secara formal sejak 2021. Mereka memiliki beberapa kamera
DSLR, komputer editing, dan jaringan internet yang relatif stabil. Namun,
meskipun sistem mereka terlihat mapan, tantangan tetap ada pada aspek
keberlanjutan SDM. HS, ketua tim media, menjelaskan, “Santri di sini cepat
belajar, tapi begitu mereka lulus, kami kehilangan orang yang bisa ngedit.
Jadi harus mulai dari nol lagi tiap angkatan baru.” (Wawancara, Agustus
2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa regenerasi SDM teknis menjadi
masalah klasik di pesantren. Keahlian digital belum menjadi bagian dari
sistem pembelajaran berkelanjutan, sehingga kemampuan teknis sering kali

hilang bersama kepergian santri yang lulus.

150



Keterbatasan SDM ini juga mencerminkan tantangan struktural:
pesantren pada dasarnya bukan lembaga yang didirikan untuk memproduksi
konten media, melainkan lembaga pendidikan spiritual. Oleh karena itu,
adaptasi ke dunia digital menuntut pergeseran paradigma yang tidak mudah.
KH. YS, pimpinan Al-Furqon, mengakui, “Kami ini ahli dalam mengajar
kitab, bukan mengatur kamera. Tapi kalau dakwah harus lewat layar, maka
kami belajar.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan itu mencerminkan
semangat adaptif pesantren, namun sekaligus memperlihatkan jarak antara

misi keagamaan dan realitas teknologis yang kini dihadapi.

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, kemampuan
teknis lebih baik karena sebagian santri merupakan mahasiswa kampus
teknologi dan komunikasi. Namun, keterbatasan muncul dari minimnya alat
produksi yang memadai. Ustadz NR menjelaskan, “Kami punya banyak ide,
tapi alatnya terbatas. Kadang satu kamera dipakai bergantian sampai
malam.” (Wawancara, Agustus 2025). Kekurangan alat ini memperlambat
proses produksi dan membuat tim media sering kali menunda proyek dakwabh.
Hal ini mengindikasikan adanya infrastructure gap — kesenjangan fasilitas

yang secara langsung memengaruhi konsistensi produksi dakwah digital.

Di Pesantren Yaspida Sukabumi, tantangan lebih berat. Mereka hanya
memiliki satu komputer yang digunakan bergantian untuk administrasi dan
editing. Internet sering lambat, bahkan sinyal tidak stabil saat hujan. RF, salah
satu santri pengelola podcast Ngaji Nyunda, bercerita dengan nada santai tapi
getir, “Kadang kalau mau upload podcast, saya jalan ke warung kopi dekat
jalan raya biar sinyalnya kuat. Di sana sekalian ngopi, nungguin file-nya
selesai diunggah.” (Wawancara, September 2025). Kisah ini menggambarkan

kenyataan lapangan yang kerap diabaikan dalam diskursus tentang digitalisasi

151



dakwah: bahwa di balik setiap konten inspiratif, ada perjuangan teknis yang

panjang dan melelahkan.

Keterbatasan infrastruktur tidak hanya memengaruhi kualitas
produksi, tapi juga berdampak pada psikologi para santri kreatif. Mereka harus
berhadapan dengan rasa frustrasi ketika ide-ide bagus tidak bisa diwujudkan
karena keterbatasan alat. Menurut DS, santri Al-Furgon yang aktif dalam
editing, “Pernah kami rencanain bikin video dokumenter, tapi gagal karena
laptopnya gak kuat render. Rasanya sedih, padahal idenya bagus banget.”
(Wawancara, September 2025). Di sini, tantangan teknis berubah menjadi
tantangan emosional: bagaimana menjaga semangat dakwah di tengah

keterbatasan material.

Fenomena ini memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah di pesantren
bukan sekadar urusan kemampuan individu, melainkan persoalan ekosistem.
Dalam teori digital divide (Van Dijk 2006), kesenjangan digital bukan hanya
perbedaan dalam akses teknologi, tetapi juga dalam kemampuan
menggunakannya untuk tujuan produktif. Pesantren yang memiliki sumber
daya dan jaringan eksternal mampu lebih cepat beradaptasi, sementara
pesantren yang minim dukungan harus mengandalkan kreativitas internal

untuk bertahan.

Beberapa pesantren mencoba mengatasi hambatan ini dengan
pendekatan kolaboratif. Di Al-Furgon, misalnya, mereka menjalin kerja sama
dengan alumni yang memiliki usaha media dan teknologi. HS menjelaskan,
“Kalau ada proyek besar, kami biasanya pinjam alat ke alumni. Mereka juga
bantu ngajarin editing.” (Wawancara, September 2025). Pola kolaborasi ini
menjadi salah satu solusi realistis untuk mengatasi keterbatasan fasilitas.
Sementara Yaspida mengandalkan solidaritas sosial—santri yang punya

ponsel bagus akan meminjamkannya untuk merekam video dakwah.

152



Namun, di balik semua keterbatasan ini, ada kekuatan tersembunyi:
keikhlasan dan kreativitas. Banyak santri justru melihat tantangan teknis
sebagai ruang latihan kesabaran dan kerja sama. KH. MA dari Yaspida pernah
berujar, “Kalau semua serba mudah, mungkin dakwabh kita tidak seikhlas ini. ”
(Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu mengandung makna mendalam:

teknologi boleh terbatas, tapi semangat dakwah tetap tak terbendung.

Keterbatasan SDM dan infrastruktur akhirnya tidak hanya menjadi
hambatan, tetapi juga cermin dari karakter pesantren yang selalu berjuang dari
bawah. Dalam konteks dakwah digital, kesulitan teknis menjadi bagian dari
proses spiritual: ujian kesabaran, ketekunan, dan kolaborasi. Seperti yang
dikatakan DS dengan senyum Kecil, “Laptop boleh lemot, tapi niat dakwah
jangan.” (Wawancara, September 2025).

Dengan begitu, tantangan SDM dan infrastruktur tidak sekadar
persoalan teknis, tetapi juga medan latihan moral dan spiritual. Pesantren Jawa
Barat, meski masih menghadapi kekurangan peralatan dan tenaga profesional,
terus melangkah dengan prinsip sederhana tapi kuat: dakwah harus terus

berjalan, seberat apa pun jalannya.

Salah satu tantangan signifikan dalam transformasi dakwah digital
pesantren adalah rendahnya literasi digital di kalangan ustadz senior. Di
banyak pesantren Jawa Barat, para kyai dan ustadz sepuh memegang otoritas
keagamaan dan moral yang tinggi, namun sebagian dari mereka belum terbiasa
berinteraksi dengan teknologi informasi modern. Kesenjangan generasi antara
ustadz dan santri muda menciptakan friksi kecil dalam proses adaptasi digital,
baik dalam hal pemahaman, cara berpikir, maupun pola dakwah yang

digunakan.

Dalam wawancara dengan KH. AN dari Pesantren Persis 67 Benda

Tasikmalaya,  beliau  mengungkapkan  keprihatinannya  terhadap

153



perkembangan media sosial dalam konteks dakwah. “Teknologi itu ibarat
pisau bermata dua,” ujarnya pelan. “Kalau salah niat, bisa melukai. Saya lebih
tenang ceramah di masjid daripada bicara di depan kamera.” (Wawancara,
Agustus 2025). Ucapan ini menggambarkan dilema moral dan spiritual yang
dihadapi oleh banyak ustadz senior: mereka memahami pentingnya dakwah
digital, tetapi khawatir terhadap potensi penyalahgunaan niat, riya, dan

kehilangan nilai keikhlasan.

Sebagian ustadz lainnya bahkan masih memandang media sosial
dengan kecurigaan. Di Yaspida Sukabumi, Ustadz SY menuturkan, “Saya
pernah lihat santri bikin konten ceramah di TikTok. Niatnya bagus, tapi kok
kayaknya malah jadi hiburan, bukan nasihat.” (Wawancara, September
2025). Pandangan ini memperlihatkan adanya jarak persepsi terhadap bentuk
dakwah baru yang tidak selalu sesuai dengan format tradisional. Dalam
konteks ini, rendahnya literasi digital bukan hanya soal kemampuan teknis,
melainkan juga soal kesadaran kultural dan teologis dalam menghadapi ruang
publik baru yang terbuka dan tak terkontrol.

Secara psikologis, kondisi ini dapat dijelaskan melalui teori resistance
to change yang dikemukakan oleh Kurt Lewin (1951). Dalam teorinya,
perubahan sosial sering kali menimbulkan “kekuatan penghambat” (resisting
forces) yang muncul dari kebiasaan lama, ketakutan akan ketidakpastian, dan
ancaman terhadap nilai-nilai yang sudah mapan (Lewin 1951). Dalam konteks
pesantren, perubahan menuju dakwah digital dianggap sebagai potensi
ancaman terhadap otoritas tradisional ustadz senior, yang selama ini terbentuk
dalam sistem komunikasi tatap muka dan sanad keilmuan yang ketat. Ketika
dakwah berpindah ke ruang digital yang terbuka untuk siapa pun, sebagian

kyai merasa nilai otoritas itu mulai kabur.

154



Fenomena ini juga tampak dalam pola komunikasi internal pesantren.
Di Al-Furgon Muhammadiyah Garut, misalnya, para ustadz muda sering kali
harus menjelaskan ulang kepada senior mereka tentang manfaat penggunaan
YouTube atau Instagram. Salah satu santri yang juga mengajar di bidang
media, DS, menuturkan, “Awalnya banyak ustadz yang kurang percaya kalau
dakwah lewat YouTube bisa membawa manfaat. Tapi setelah lihat banyak
Jjamaah dari luar kota ikut kajian online, baru mulai paham.” (Wawancara,
Agustus 2025). Proses ini menggambarkan perubahan bertahap, di mana
literasi digital berkembang bukan lewat pelatihan formal, melainkan melalui

pengalaman konkret dan hasil nyata yang bisa dirasakan.

Namun, resistensi ustadz senior tidak selalu negatif. Dalam banyak
kasus, sikap kehati-hatian mereka justru menjadi pengingat moral agar
dakwah digital tidak terjebak pada orientasi popularitas. KH. YS dari Al-
Furqon menegaskan, “Santri boleh kreatif, tapi jangan menjual agama untuk
like dan subscribe.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan ini
mengandung pesan penting: bahwa literasi digital di pesantren tidak cukup
hanya menguasai alat, tetapi juga harus diimbangi dengan literasi etika. Dalam
pandangan beliau, teknologi hanyalah sarana, bukan inti dari dakwah itu

sendiri.

Sementara itu, upaya peningkatan literasi digital di kalangan ustadz
senior mulai dilakukan secara perlahan. Di beberapa pesantren, santri muda
berinisiatif mengadakan pelatihan sederhana seperti penggunaan kamera,
pengelolaan akun media sosial, dan dasar-dasar editing video. Menurut HS,
ketua tim media Al-Furgon, “Kami ajarin para ustadz cara pakai Zoom waktu
pandemi, terus berlanjut sampai sekarang buat kajian online. Awalnya kaku,

sekarang malah jadi semangat karena bisa dakwah ke luar negeri.’

(Wawancara, Agustus 2025). Transformasi kecil ini memperlihatkan bahwa

155



resistensi bisa berubah menjadi penerimaan ketika manfaatnya dirasakan

langsung.

Masalah literasi digital juga berkaitan erat dengan habitus pesantren
yang terbentuk dari tradisi lisan dan kehadiran fisik. Dalam budaya pesantren,
keilmuan dan keberkahan sering kali dipahami melalui tatap muka dan adab
berguru. Ketika dakwah berpindah ke ruang digital, bentuk kehadiran spiritual
itu menjadi pertanyaan baru: apakah berkah masih mengalir lewat layar?
Sebagian ustadz senior merasa kehilangan makna keintiman murid-guru
dalam ruang virtual. Dalam pandangan Habermas (1989), perubahan seperti
ini menunjukkan pergeseran “ruang publik religius” yang semula bersifat

komunal menjadi mediatif dan individualistic (Habermas 1989).

Rendahnya literasi digital di kalangan ustadz senior tidak berarti
penolakan total terhadap kemajuan, melainkan bentuk kehati-hatian terhadap
dampak sosial dan spiritual dari media. Justru dalam kehati-hatian ini
tersimpan nilai penting: kontrol moral atas arus digital yang terlalu cepat.
Tantangan bagi santri dan pengelola media pesantren adalah bagaimana
menjembatani dua generasi—yang satu berakar pada tradisi kitab dan

ketenangan, dan yang lain tumbuh di era kecepatan dan visualitas.

Dengan demikian, literasi digital di pesantren tidak bisa hanya diukur
dari kemampuan teknis, tetapi harus dipahami sebagai bagian dari
transformasi nilai. Dakwah digital bukan sekadar soal siapa yang lebih
canggih menggunakan teknologi, tetapi siapa yang mampu menjaga makna,
niat, dan adab di tengah derasnya arus informasi. Perubahan di pesantren,
seperti kata Lewin (1951), membutuhkan unfreezing nilai lama tanpa
memutuskan akar moralnya. Di titik inilah, dakwah digital pesantren
menemukan bentuk khasnya—modern, tapi tetap berjiwa tradisi (Lewin
1951).

156



Transformasi dakwah digital di pesantren Jawa Barat bukan hanya
persoalan teknologi, tetapi juga pergulatan nilai di antara para pelakunya. Di
balik semangat modernisasi, muncul pula resistensi yang lahir dari
kekhawatiran moral dan spiritual. Sebagian kyai dan ustadz memandang
bahwa kemajuan digital memang tak terhindarkan, namun tetap harus
dikendalikan agar tidak menggeser niat suci dakwah. Pandangan ini
menegaskan bahwa perubahan dalam dunia pesantren tidak selalu berlangsung
linear, melainkan seringkali diiringi oleh tarik-menarik antara idealisme

keagamaan dan tuntutan zaman.

KH. AN dari Pesantren Persis Benda mengungkapkan sikap hati-hati
yang mencerminkan pandangan tradisional namun bijak. “Teknologi itu perlu
dikendalikan agar tidak mendominasi niat dakwah,” ujarnya ketika ditemui di
kediamannya (Wawancara, Agustus 2025). Baginya, penggunaan media
digital bukan sekadar alat bantu, tetapi medan ujian bagi keikhlasan. Ketika
dakwah dilakukan di ruang publik yang terbuka dan diukur dengan angka—
seperti jumlah penonton, komentar, dan like—maka risiko tergesernya niat
ibadah menjadi nyata. Pandangan ini menunjukkan dimensi etis dari resistensi,

bukan semata penolakan terhadap perubahan.

Sikap serupa juga muncul di kalangan ustadz Yaspida Sukabumi.
Menurut KH. MA, dakwah digital memang memudahkan akses ilmu, tetapi
juga membuka peluang riya yang lebih besar. “Kalau dulu, dakwah itu antara
guru dan jamaah. Sekarang, semua orang bisa bicara soal agama tanpa guru.
Ini harus hati-hati,” ujarnya sambil tersenyum (Wawancara, September
2025). Kekhawatiran itu bukan tanpa dasar. Di media sosial, banyak konten
dakwah viral yang justru kehilangan kedalaman spiritual karena lebih

menonjolkan gaya daripada substansi. Fenomena ini memperlihatkan

157



bagaimana digitalisasi bisa mengubah bentuk komunikasi agama menjadi

tontonan yang rentan terhadap komodifikasi nilai.

Dalam perspektif teori resistance to change yang dikemukakan Kurt
Lewin (1951), resistensi bukan sekadar bentuk perlawanan terhadap inovasi,
melainkan reaksi alami dari sistem sosial yang sedang mencari keseimbangan
baru. Lewin menjelaskan bahwa setiap perubahan sosial melibatkan dua
kekuatan: driving forces (pendorong perubahan) dan restraining forces
(penahan perubahan). Dalam konteks pesantren, santri muda dan tim media
merupakan kekuatan pendorong, sementara kyai dan ustadz senior berperan
sebagai kekuatan penahan yang menjaga nilai dan norma (Lewin 1951).
Ketegangan di antara keduanya menciptakan dinamika yang justru menjadi

energi bagi proses transformasi itu sendiri.

Konteks spiritual pesantren membuat resistensi ini memiliki makna
yang lebih dalam. Bagi banyak kyai, dakwah bukan hanya tentang
menyampaikan pesan, tetapi juga menjaga niat. Ketika dakwah dipindahkan
ke ruang digital yang penuh interaksi dan apresiasi publik, maka ujian niat
menjadi semakin berat. HS, ketua tim media Al-Furgon, mengaku, “Awalnya
saya bangga kalau video dakwahnya banyak yang nonton, tapi lama-lama
takut juga. Takut niatnya berubah, takut dakwah jadi ajang cari pujian.”
(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menunjukkan refleksi spiritual
yang jarang muncul dalam wacana modernisasi media, bahwa keberhasilan

dalam angka belum tentu sejalan dengan keberhasilan moral.

Namun resistensi tidak selalu berarti stagnasi. Dalam praktiknya,
banyak kyai yang akhirnya menemukan jalan tengah antara menjaga nilai dan
mengikuti zaman. KH. YS dari Al-Furqon menyebutnya sebagai “dakwah
digital beradab.” la menjelaskan, “Kami tidak menolak media sosial, tapi kami

pakai dengan adab. Video ceramah kami mulai dengan basmalah, tutup

158



dengan doa, tidak pakai gaya heboh.” (Wawancara, Agustus 2025). Konsep
ini memperlihatkan proses adaptasi yang khas pesantren: perubahan diterima,
tetapi harus melalui filter nilai. Dakwah digital tidak boleh kehilangan ruhnya

sebagai amal ibadah.

Di sisi lain, resistensi terhadap perubahan juga muncul karena adanya
ketimpangan pemahaman antara santri dan ustadz. Santri muda yang terbiasa
dengan logika algoritma seringkali mengukur keberhasilan dakwah melalui
metrik popularitas, sementara ustadz senior masih berpikir dalam kerangka
keberkahan dan keilmuan. Perbedaan paradigma ini menciptakan ketegangan
epistemologis di dalam lembaga pesantren. Seorang santri Yaspida, RF,
menjelaskan dengan jujur, “Kalau videonya gak banyak yang nonton, kadang
kami merasa gagal. Tapi ustadz bilang, yang penting isi pesannya sampai,
bukan jumlah view-nya.” (Wawancara, September 2025). Dialog seperti ini
menjadi ruang belajar bersama bagi dua generasi yang sedang mencari cara

baru berdakwah tanpa kehilangan makna.

Fenomena resistensi juga memperlihatkan bagaimana pesantren
berusaha mempertahankan identitasnya di tengah arus komersialisasi dakwah.
Banyak pesantren menolak tawaran monetisasi kanal YouTube mereka dengan
alasan menjaga keikhlasan. Menurut DS, pengelola kanal Al-Furgon Official,
“Kami belum aktifkan iklan, karena takut niatnya berubah. Kyai pesan,
dakwah jangan dikomersilkan.” (Wawancara, Agustus 2025). Keputusan ini
mungkin tampak sederhana, tapi memiliki implikasi besar terhadap ekonomi
digital pesantren. Di satu sisi, menolak monetisasi berarti menjaga kemurnian
niat; di sisi lain, itu juga berarti kehilangan potensi sumber daya untuk
memperkuat dakwah. Di sinilah muncul dilema moral yang khas dunia

pesantren modern.

159



Dalam konteks ini, resistensi justru bisa dibaca sebagai bentuk
spiritual resilience — keteguhan menjaga prinsip di tengah perubahan cepat.
Pesantren tidak menolak teknologi, tetapi menundukkannya di bawah kendali
nilai-nilai religius. KH. MA menegaskan, “Teknologi boleh canggih, tapi
jangan sampai hati kita jadi dingin. ” (Wawancara, September 2025). Ucapan
itu sederhana, tapi menyiratkan filosofi dakwah pesantren di era digital:

modernisasi tidak boleh menghilangkan rasa khusyuk.

Dengan demikian, resistensi terhadap perubahan bukan hambatan
mutlak, melainkan proses reflektif yang membantu pesantren menemukan
keseimbangan baru. Teori Lewin (1951) menjelaskan bahwa perubahan sejati
terjadi ketika kekuatan pendorong dan penahan mencapai titik harmoni, bukan
ketika salah satunya kalah (Lewin 1951). Dalam dakwah digital pesantren,
harmoni itu tampak dalam sikap hati-hati para kyai, ketaatan santri terhadap
nilai, dan usaha bersama untuk tetap berdakwah dengan adab. Perubahan tidak
lagi dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai ladang ujian bagi keikhlasan

dan kebijaksanaan.

B. Tantangan Eksternal

Arus informasi di era digital bergerak lebih cepat daripada kemampuan
lembaga keagamaan tradisional untuk menyesuaikan diri. Dalam konteks
pesantren di Jawa Barat, percepatan ini melahirkan medan baru: dakwah tidak
lagi hanya berlangsung di masjid dan majelis ilmu, tetapi di platform digital
yang dipenuhi konten instan. Akibatnya, pesantren harus berhadapan dengan
aktor-aktor baru—para influencer keagamaan non-pesantren—yang mampu
menarik jutaan pengikut melalui gaya dakwah yang ringan, visual, dan mudah
dibagikan.

KH. YS dari Al-Furgon Muhammadiyah Garut menggambarkan

fenomena ini dengan nada reflektif. “Sekarang orang belajar agama dari

160



)

reels tiga puluh detik. Kadang isinya bagus, tapi sering juga menyesatkan,’
ujarnya sambil menatap layar ponselnya (Wawancara, Agustus 2025). la
menambahkan bahwa perubahan cara konsumsi dakwah ini membuat
masyarakat lebih menyukai kecepatan dibanding kedalaman. Pandangan
tersebut menggambarkan ketegangan mendasar antara tradisi keilmuan
pesantren—yang berbasis sanad dan dialog—dengan budaya digital yang

menuntut konten singkat dan menghibur.

Persaingan ini tampak jelas ketika membandingkan kanal-kanal
pesantren dengan para influencer agama yang populer di YouTube atau
TikTok. Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, santri-santri pengelola
media sering mengamati bagaimana gaya para penceramah muda di luar
pesantren menarik audiens. Menurut NR, salah satu pengelola kanal Persis
Media Islam, “Kami lihat influencer itu bisa ratusan ribu penonton karena
tampilannya keren, musiknya enak, dan bahasanya ringan. Sementara video
kami, walau isinya dalil kuat, view-nya cuma ratusan.” (Wawancara,
September 2025). Ungkapan ini menunjukkan bagaimana dakwah digital kini
beroperasi di bawah logika algoritma—di mana estetika, tempo, dan
keterlibatan visual sering kali lebih menentukan jangkauan daripada substansi

pesan.

Fenomena tersebut dapat dijelaskan melalui teori symbolic power yang
dikemukakan oleh Pierre Bourdieu (1991). Dalam konteks ini, influencer
keagamaan memiliki modal simbolik berupa popularitas, gaya komunikasi,
dan citra modern yang memberi legitimasi sosial baru di ruang publik digital.
Sementara pesantren, meskipun memiliki modal kultural berupa otoritas
keilmuan dan kredibilitas moral, sering kali kalah bersaing dalam sistem yang
menilai nilai dakwah berdasarkan interaksi, views, dan likes. Akibatnya,

otoritas keagamaan tradisional yang dulu berpusat di pesantren Kini

161



menghadapi desentralisasi—otoritas berpindah dari lembaga ke figur
individual yang mampu menyesuaikan diri dengan logika media (Bourdieu
1991).

Di Yaspida Sukabumi, RF, salah satu santri kreatif, mengakui bahwa
mereka harus menyesuaikan gaya komunikasi agar tidak kalah relevan. “Kami
tetap pakai bahasa Sunda, tapi dibikin ringan dan lucu. Kalau terlalu serius,
orang langsung skip, ” katanya (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini
menunjukkan upaya pesantren untuk merespons tantangan dengan adaptasi
kultural. Namun, dilema muncul ketika keseriusan ilmu harus dikompromikan
demi keterjangkauan pesan. KH. MA menegaskan, “Boleh ringan, tapi jangan
dangkal. Dakwah itu bukan hiburan.” (Wawancara, September 2025). Di
sinilah pesantren berusaha menyeimbangkan antara gaya dan isi, antara

kecepatan dan kedalaman.

Percepatan informasi juga berdampak pada cara masyarakat
membentuk persepsi tentang kebenaran agama. Di era media sosial,
kredibilitas tidak lagi hanya diukur dari sanad keilmuan, tetapi juga dari
kemampuan tampil meyakinkan di layar. Menurut teori mediatization of
religion (Hjarvard 2011), media bukan hanya menjadi saluran, melainkan juga
lingkungan baru yang membentuk makna religius. Pesantren yang lambat
beradaptasi dengan logika visual dan ritme algoritma berisiko kehilangan

pengaruh di kalangan muda yang tumbuh dalam budaya digital.

Namun, beberapa pesantren mulai menemukan strategi baru untuk
menghadapi kompetisi ini. Al-Furgon membentuk tim khusus yang memantau
tren dakwah di media sosial setiap pekan. HS, ketua tim media, menuturkan,
“Kami belajar dari influencer juga. Gaya mereka kami ambil sedikit, tapi
tetap jaga isi. Misalnya, opening videonya cepat, tapi tetap ada ayat dan

hadis.” (Wawancara, Agustus 2025). Strategi ini mencerminkan pola adaptasi

162



selektif: memanfaatkan aspek positif dari dunia influencer tanpa kehilangan

identitas pesantren.

Persaingan dengan influencer non-pesantren akhirnya bukan hanya
soal siapa yang lebih populer, tetapi siapa yang lebih mampu menjaga makna
dakwah di tengah kebisingan digital. Dalam pandangan Carey (1989),
komunikasi yang bermakna bukan hanya tentang penyampaian pesan,
melainkan juga tentang pembentukan ritual dan makna bersama. Pesantren
berusaha mempertahankan dimensi ritual itu—melalui doa pembuka, adab
berbicara, dan penggunaan bahasa santun—meski kini dilakukan di depan
kamera (Carey 1989).

Dengan demikian, kompetisi antara pesantren dan influencer bukan
semata konflik otoritas, melainkan proses negosiasi makna. Pesantren belajar
untuk tampil di dunia digital tanpa kehilangan ruhnya, sementara publik
belajar kembali membedakan antara kepopuleran dan kedalaman. Seperti
diungkap KH. YS menjelang akhir wawancara, “Kami tidak harus lebih viral,
yang penting lebih bermakna.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu
merangkum inti perjuangan pesantren di era informasi cepat: menjadi relevan

tanpa kehilangan arah spiritual.

Perkembangan media sosial membuka ruang luas bagi dakwah, tetapi
juga menghadirkan ancaman serius berupa distorsi ajaran Islam dan
penyebaran hoaks keagamaan. Dalam konteks pesantren Jawa Barat,
tantangan ini dirasakan semakin berat karena arus informasi yang tidak
terkendali sering kali menimbulkan kebingungan di tengah masyarakat.
Dakwah yang dulunya disampaikan melalui jalur sanad dan otoritas keilmuan
kini harus bersaing dengan “dakwah instan” yang tidak jelas sumbernya.
Pesantren pun dihadapkan pada dilema: bagaimana menjaga kemurnian ajaran

di tengah derasnya informasi digital yang tidak semuanya dapat diverifikasi.

163



KH. YS dari Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut
menyampaikan keprihatinannya, “Sekarang banyak sekali video pendek yang
mengutip ayat tapi tidak utuh. Kadang potongan itu menyesatkan karena tidak
dijelaskan konteksnya.” (Wawancara, Agustus 2025). la menambahkan bahwa
masyarakat sering terjebak pada sensasi visual tanpa sempat memeriksa
kebenaran isi pesan. Fenomena ini menandakan pergeseran epistemologis
dalam cara umat memahami agama. Bila dulu keilmuan diukur dari kedalaman
sanad dan penguasaan kitab, Kini sering kali diukur dari daya tarik visual dan

kecepatan penyebaran pesan.

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, ustadz NR
mengungkapkan hal serupa. Menurutnya, hoaks keagamaan kini menjadi
tantangan baru bagi lembaga pendidikan Islam. “Ada yang bilang salat pakai
cara tertentu biar rezeki lancar, padahal tidak ada dasar hadisnya. Video
seperti itu viral, dan orang percaya begitu saja,” jelasnya (Wawancara,
September 2025). la menambahkan bahwa tugas pesantren kini bukan hanya
mengajar, tetapi juga meluruskan informasi yang salah. Para santri ditugaskan
untuk membuat Klarifikasi dan penjelasan di kanal resmi pesantren. Langkah
ini dilakukan bukan untuk menyerang pihak tertentu, tetapi untuk menjaga

integritas ajaran Islam agar tidak terdistorsi oleh logika sensasi.

Dalam pandangan teori mediatization of religion (Hjarvard 2011),
media bukan lagi sekadar alat penyebaran pesan agama, tetapi juga agen yang
mengubah cara agama dipersepsikan dan dipraktikkan. Ketika ajaran Islam
berinteraksi dengan algoritma media sosial, logika religiusitas pun
terpengaruh oleh logika komersial dan popularitas. Di titik inilah pesantren
berperan penting sebagai “penyeimbang epistemologis.” KH. AN dari Persis
menyebutnya sebagai jihad informasi. “Sekarang jihad bukan hanya di medan

perang, tapi di dunia maya. Kita harus lawan kebohongan dengan ilmu, ”

164



tegasnya (Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan itu menegaskan pergeseran
makna dakwah di era digital—dari sekadar menyampaikan ajaran menjadi

upaya aktif menjaga kebenaran.

Salah satu bentuk nyata perlawanan terhadap distorsi informasi adalah
program Santri Cek Fakta di Yaspida Sukabumi. Program ini melibatkan santri
dalam memverifikasi konten keagamaan yang beredar di media sosial. RF,
salah satu anggota tim, menjelaskan, “Kami cari sumber aslinya, lihat siapa
yang bicara, terus kami klarifikasi di akun pesantren. Kadang kami juga bikin
video balasan biar lebih cepat tersebar.” (Wawancara, September 2025).
Program seperti ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya menjadi
korban arus digital, tetapi juga mulai membangun mekanisme literasi kritis di
kalangan santri. Peran mereka tidak lagi sekadar penerima informasi, tetapi

juga penjaga otentisitas ajaran.

Namun, upaya melawan hoaks bukan tanpa hambatan. Santri yang
mencoba melakukan Klarifikasi sering mendapat cibiran atau serangan balik
dari pengguna internet yang fanatik terhadap figur tertentu. “Pernah kami
dikata-katain cuma karena bilang hadis yang dipakai salah zafsir, ” cerita DS
dari Al-Furgon (Wawancara, September 2025). Situasi ini memperlihatkan
betapa beratnya menjaga otoritas agama di ruang digital yang penuh opini dan
polarisasi. Menurut Habermas (1989), ruang publik digital telah kehilangan
rasionalitas komunikatifnya karena didominasi oleh suara-suara yang tidak
mengutamakan dialog, melainkan kemenangan simbolik (Habermas 1989).
Pesantren, dengan tradisi ilmiahnya yang berbasis adab dan argumentasi,
harus berhadapan dengan logika baru yang menilai kebenaran melalui jumlah

“share” dan “like.”

Fenomena distorsi ajaran juga terkait erat dengan meningkatnya

religious populism di dunia maya, di mana ajaran agama sering

165



disederhanakan untuk mendukung agenda identitas atau politik tertentu. KH.
MA dari Yaspida menegaskan, “Kalau agama dijadikan alat untuk emosi
massa, yang hilang itu bukan cuma adab, tapi juga kebijaksanaan.”
(Wawancara, September 2025). Dalam konteks ini, pesantren memiliki
tanggung jawab moral untuk mengembalikan fungsi dakwah sebagai ruang

pencerahan, bukan provokasi.

Sebagai respon, beberapa pesantren kini memperkuat kurikulum
literasi media untuk santri. Mereka diajarkan cara mengenali sumber valid,
memverifikasi hadis digital, hingga menggunakan platform fact-checking
keagamaan. HS dari Al-Furgon menyebut langkah ini sebagai bentuk tahsin
niat digital—memperbaiki niat dalam menggunakan teknologi untuk dakwah.
“Kita ajarkan santri, jangan asal share. Setiap klik itu tanggung jawab,”
katanya tegas (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini bukan hanya
bersifat teknis, tetapi juga spiritual, karena menghubungkan etika digital

dengan nilai keikhlasan dan kehati-hatian dalam menyebarkan ilmu.

Distorsi ajaran dan hoaks agama menuntut pesantren untuk tidak hanya
reaktif, tetapi juga proaktif dalam membangun sistem verifikasi internal.
Melalui pendekatan berbasis ilmu dan adab, pesantren mencoba memulihkan
kepercayaan publik terhadap dakwah yang kredibel. Mereka berupaya
membuktikan bahwa di tengah hiruk-pikuk dunia maya, kebenaran masih bisa

dijaga jika berpijak pada nilai, sanad, dan tanggung jawab moral.

Sebagaimana dikatakan KH. AN dengan tenang di akhir wawancara,
“Kita tidak bisa menghentikan internet, tapi kita bisa menuntunnya agar
tunduk pada adab. ” (Wawancara, September 2025). Kalimat ini menegaskan
bahwa perjuangan pesantren bukan untuk melawan teknologi, tetapi untuk
mengembalikan ruh spiritual ke dalam ruang digital yang mulai kehilangan

makna. Di situlah dakwah pesantren menemukan misinya yang baru—»bukan

166



sekadar berdakwah di dunia maya, tapi berdakwah tentang dunia maya itu

sendiri.

Di tengah euforia dakwah digital yang semakin meluas, pesantren di
Jawa Barat menghadapi dilema moral yang kian kompleks: bagaimana
menyeimbangkan antara keinginan untuk menjangkau audiens luas dan
komitmen untuk menjaga keikhlasan dakwah. Fenomena viral dakwah Kini
menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, viralitas dapat memperluas
jangkauan pesan keagamaan hingga lintas wilayah dan generasi. Namun di sisi
lain, keinginan untuk “viral” sering kali menggoda para dai dan santri untuk
menyesuaikan diri dengan selera algoritma, bukan dengan nilai-nilai dakwah

yang sejati.

KH. YS dari Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut
mengungkapkan refleksinya dengan nada hati-hati. “Kami ingin dakwah kami
sampai ke banyak orang, tapi jangan sampai niatnya berubah jadi ingin
terkenal,” ujarnya sambil tersenyum tipis (Wawancara, Agustus 2025). la
mengakui bahwa fenomena viral memang menggoda karena di dunia digital,
keberhasilan sering kali diukur dengan angka—jumlah penonton, pengikut,
dan komentar positif. Padahal dalam tradisi pesantren, keberhasilan dakwah
diukur dari ketulusan niat, keilmuan, dan keberkahan pesan. Perbedaan
standar ini menciptakan ketegangan nilai antara dakwah spiritual dan dakwah

algoritmik.

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, santri muda yang aktif
mengelola kanal dakwah digital sering kali mengalami tekanan yang sama.
NR, pengelola kanal YouTube pesantren, mengaku, “Kadang kami bikin video
serius tentang tafsir, tapi yang nonton sedikit. Begitu bikin konten ringan
dengan humor santri, langsung ribuan view. Itu bikin bingung, harus pilih

yang disukai orang atau yang bermanfaat?” (Wawancara, September 2025).

167



Pertanyaan itu menggambarkan realitas baru dakwah di era digital—di mana

makna dan manfaat tidak selalu sejalan dengan popularitas.

Fenomena ini dapat dipahami melalui teori etika komunikasi Islam
yang diajukan oleh Al-Ghazali dalam lhya Ulumuddin, bahwa amal yang baik
bukan diukur dari seberapa banyak diketahui orang, tetapi seberapa tulus
niatnya. Jalaluddin Rakhmat (2008) kemudian memperkuat konsep ini dalam
konteks komunikasi modern, bahwa komunikasi religius sejati harus
berorientasi pada tabsyir (memberi kabar gembira) dan tazkiyah (penyucian
jiwa), bukan sekadar persuasi populer. Dalam perspektif ini, keinginan
menjadi viral bisa menjadi bentuk halus dari riya digital—sebuah penyakit

hati yang muncul di era teknologi (Rakhmat 2008).

KH. MA dari Yaspida Sukabumi menegaskan hal itu dalam
wawancara, “Kalau dakwah hanya untuk viral, maka itu bukan lagi dakwah,
tapi hiburan. Dakwah itu harus menenangkan hati, bukan memancing emosi. ”
(Wawancara, September 2025). la mengingatkan bahwa pesantren memiliki
tanggung jawab untuk menjaga dakwah agar tetap dalam koridor ilmu dan
adab. Namun kenyataan di lapangan menunjukkan, banyak santri muda yang
mulai terjebak pada pola produksi konten demi algoritma. Video ceramah
dibuat lebih singkat, judul dibuat provokatif, dan gaya bicara dibuat atraktif
agar menarik perhatian. HS dari Al-Furgon mengaku, “Kami kadang terpaksa
bikin judul yang agak sensasional biar diklik. Tapi isi videonya tetap dakwah

’

yvang lurus.” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat “terpaksa” itu

mencerminkan konflik antara idealisme dan realitas digital.

Dilema ini bukan sekadar persoalan moral individu, tetapi juga
persoalan struktural. Algoritma media sosial bekerja dengan logika yang tidak
netral; ia mengutamakan konten yang memancing reaksi emosional dan

memperbanyak interaksi. Artinya, semakin provokatif sebuah konten,

168



semakin besar peluangnya untuk viral. Di sinilah dakwah pesantren diuji:
bagaimana mempertahankan kedalaman spiritual di tengah sistem yang
mendorong permukaan visual. Menurut teori mediatization (Hjarvard 2011),
ketika agama beradaptasi dengan media, maka agama juga berisiko
“termediasi” oleh nilai-nilai media itu sendiri—yakni kecepatan, sensasi, dan

konsumsi massa.

Namun, banyak santri dan ustadz mulai menyadari bahwa viralitas
bukan satu-satunya ukuran keberhasilan. RF, santri Yaspida yang aktif
membuat podcast Ngaji Nyunda, mengatakan dengan tegas, “Saya senang
kalau ada yang dengar podcast kami, tapi lebih senang kalau ada yang bilang
hatinya jadi tenang setelah dengar.” (Wawancara, September 2025). Ucapan
ini menegaskan bahwa makna dakwabh tidak ditentukan oleh jumlah klik, tetapi
oleh perubahan hati pendengarnya. Perspektif seperti ini menunjukkan bahwa
nilai spiritual masih menjadi fondasi utama, bahkan di tengah tekanan budaya

digital.

Beberapa pesantren mulai mengambil posisi moderat dengan
menekankan meaningful engagement daripada sekadar viral engagement. KH.
AN dari Persis menyebutnya sebagai dakwah bermakna. “Kalau dakwah viral
itu cepat naik, cepat juga hilang. Tapi kalau dakwah bermakna, ia akan
tumbuh di hati orang meski pelan,” jelasnya (Wawancara, Agustus 2025).
Pandangan ini memperlihatkan strategi moral dalam menghadapi dunia digital
yang menuntut kecepatan dan reaksi. Pesantren tidak menolak viralitas, tetapi

menempatkannya sebagai bonus, bukan tujuan.

Secara filosofis, dilema ini memperlihatkan pertemuan dua dunia:
dunia spiritual yang menilai dari niat dan keberkahan, dan dunia digital yang
menilai dari data dan jangkauan. Pesantren berusaha menjembatani keduanya

melalui pendekatan etika dakwah digital-—yakni penggunaan teknologi tanpa

169



kehilangan ruh. Sebagaimana dikatakan KH. YS di akhir wawancara, “Biar

kecil tapi istigamah, lebih baik daripada besar tapi kehilangan makna.’
(Wawancara, September 2025).

Dengan demikian, dilema moral antara dakwah viral dan dakwah
bermakna bukan sekadar soal strategi komunikasi, tetapi juga cermin
pergulatan spiritual di era baru. Pesantren Jawa Barat berusaha menjadi
penuntun arah di tengah hiruk-pikuk algoritma—mengajarkan bahwa niat suci
tetap bisa hidup di ruang digital, selama teknologi dikendalikan oleh nilai,

bukan sebaliknya.

C. Peluang Strategis

Transformasi digital telah membuka babak baru dalam sejarah dakwah
pesantren di Jawa Barat. Bila dulu ruang dakwah terbatas pada lingkungan
lokal dan jamaah sekitar, kini batas geografis mulai memudar. Dengan bantuan
teknologi digital, pesantren dapat menyapa umat di luar daerah, bahkan hingga
lintas negara. Fenomena ini menciptakan peluang besar bagi pesantren untuk
memperluas pengaruh spiritualnya dan memperkenalkan Islam Indonesia

yang moderat dan beradab ke panggung global.

KH. YS dari Pesantren Al-Furqgon Muhammadiyah Garut
menyampaikan hal itu dengan penuh rasa syukur. “Dulu kami dakwahnya
hanya di masjid kampung dan majelis ibu-ibu. Sekarang, jamaah dari
Malaysia, Brunei, bahkan Jepang ikut ngaji lewat YouTube. Ini hal yang tak
pernah kami bayangkan sebelumnya,” ujarnya sambil menunjukkan daftar
komentar di kanal Al-Furgon Official (Wawancara, Agustus 2025). Bagi KH.
YS, fenomena ini bukan hanya tentang ekspansi jangkauan, tetapi juga tentang
tanggung jawab baru—membawa wajah pesantren ke dunia internasional

tanpa kehilangan akar keilmuannya.

170



Dakwah lintas wilayah juga dirasakan oleh Pesantren Persis 67 Benda
Tasikmalaya. NR, pengelola kanal digitalnya, mengungkapkan, “Setiap kali
kami unggah ceramah bahasa Indonesia, selalu ada komentar dari santri atau
alumni di Timur Tengah. Kadang mereka minta topik khusus tentang
perbandingan mazhab atau isu moderasi Islam.” (Wawancara, September
2025). Interaksi ini menunjukkan bahwa dakwah pesantren kini berfungsi
sebagai hub intelektual yang menghubungkan diaspora Muslim Indonesia
dengan pusat-pusat pendidikan Islam global. Pesantren yang dulu dikenal
lokal kini memainkan peran sebagai duta dakwah yang memadukan keilmuan

klasik dengan keterbukaan modern.

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui konsep networked religion
yang dikemukakan oleh Heidi Campbell (2010). Menurut Campbell, agama di
era digital mengalami perubahan bentuk menjadi jaringan sosial yang
terhubung lintas ruang dan waktu. Otoritas keagamaan tidak lagi bersifat
hierarkis dan terikat lokasi, melainkan bersifat cair, kolaboratif, dan
partisipatif (Campbell 2010). Dalam konteks ini, pesantren di Jawa Barat
bertransformasi menjadi “node” dalam jaringan dakwah global—tetap
memegang prinsip sanad keilmuan, tetapi juga terbuka terhadap interaksi

lintas budaya.

Salah satu contoh menarik datang dari Pesantren Yaspida Sukabumi,
yang berhasil menarik perhatian komunitas Sunda diaspora di luar negeri.
Melalui program Podcast Ngaji Nyunda, mereka membahas tafsir dan akhlak
menggunakan bahasa Sunda halus. RF, pengelolanya, bercerita, “Banyak
pendengar kami dari Belanda dan Qatar, mereka rindu bahasa daerah tapi
juga ingin tetap ngaji. Kami jadi penghubung mereka dengan kampung
halaman.” (Wawancara, September 2025). Cerita ini memperlihatkan dimensi

171



emosional dari dakwah digital—bukan hanya menyampaikan ilmu agama, tapi

juga menjaga identitas kultural dan rasa keterikatan terhadap tanah asal.

Dakwah lintas wilayah juga mendorong munculnya solidaritas antar-
pesantren. Al-Furgon, Persis, dan Yaspida sering berkolaborasi dalam
membuat konten bersama, terutama pada momen-momen besar seperti
Ramadan dan Maulid Nabi. HS dari tim media Al-Furgon menuturkan, “Kami
pernah bikin kajian bareng Yaspida lewat Zoom. Ustadznya dari Sukabumi,
host-nya dari Garut, penontonnya dari berbagai kota bahkan luar negeri.
Rasanya seperti majelis ilmu besar tanpa batas.” (Wawancara, Agustus
2025). Kolaborasi semacam ini memperlihatkan bentuk baru dari ukhuwah

digital—ikatan keilmuan dan spiritual yang melampaui jarak geografis.

Selain memperluas jangkauan dakwah, globalisasi pesantren di ruang
digital juga memperkuat citra Islam Nusantara di mata dunia. Melalui konten
berbahasa Indonesia dan lokal, pesantren memperlihatkan wajah Islam yang
ramah, moderat, dan berakar pada budaya. KH. AN dari Persis menyebut hal
ini sebagai “dakwah berwajah Indonesia.” Menurutnya, “Kita harus
tunjukkan Islam yang lembut dan menghargai budaya. Dunia perlu tahu
bahwa pesantren Indonesia punya cara berdakwah yang damai dan beradab.”
(Wawancara, September 2025). Dalam konteks global yang sering
menampilkan Islam dengan citra keras, kontribusi pesantren seperti ini

menjadi strategi dakwah yang tidak hanya religius, tetapi juga diplomatis.

Namun, peluang globalisasi dakwah ini juga membawa tanggung
jawab besar terhadap kualitas dan akurasi ajaran. Beberapa pesantren mulai
membentuk tim penyunting konten yang memeriksa teks, rujukan hadis, dan
sumber tafsir sebelum diunggah. HS menegaskan, “Kalau sudah sampai luar
negeri, kesalahan kecil bisa jadi masalah besar. Jadi kami lebih hati-Aati.”

(Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa pesantren

172



tidak hanya mengejar ekspansi, tetapi juga menjaga kredibilitas di tengah
eksposur global yang tinggi.

Perkembangan ini sejalan dengan teori glocalization dalam studi
media (Featherstone et al. 1995), yang menjelaskan bagaimana komunitas
lokal mengadaptasi nilai global tanpa kehilangan identitas lokalnya. Pesantren
di Jawa Barat melakukan hal serupa: mereka memanfaatkan teknologi global
untuk memperkuat dakwah lokal yang berakar pada budaya Sunda dan tradisi
Islam moderat. Hal ini menjadikan pesantren bukan sekadar pengguna
teknologi, tetapi juga agen budaya yang mentransformasi globalisasi menjadi

peluang spiritual.

Sebagaimana diungkap KH. YS di akhir wawancara, “Kalau dulu
pesantren dikenal di kampung, sekarang bisa dikenal dunia. Tapi ingat, yang
kita sebar bukan popularitas, tapi keberkahan.” (Wawancara, September
2025). Kalimat itu menutup sesi ini dengan refleksi yang dalam: bahwa
globalisasi dakwah bukan tujuan, melainkan amanah. Pesantren Kkini berdiri di
simpang jalan antara dunia tradisi dan dunia digital, membawa nilai-nilai lokal

yang suci untuk menjadi penyejuk di ruang global yang gaduh.

Salah satu kekuatan tersembunyi dari pesantren di Jawa Barat dalam
menghadapi era digital adalah jaringan alumninya yang solid dan aktif. Dalam
banyak kasus, alumni bukan hanya menjadi pendukung moral atau finansial,
tetapi juga motor utama dalam mengembangkan konten dakwah kreatif.
Kolaborasi antara santri yang masih belajar dan alumni yang sudah terjun di
dunia profesional menciptakan simbiosis baru dalam dakwah digital: tradisi

bertemu inovasi, keikhlasan berpadu dengan profesionalisme.

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, kolaborasi semacam
ini sudah menjadi bagian dari strategi dakwah digital sejak 2022. HS, ketua

tim media, menceritakan, “Kami punya grup WhatsApp yang isinya alumni

173



yang kerja di media, agensi, bahkan dosen komunikasi. Mereka bantu kami
bikin konsep video, kadang bantu editing kalau ada proyek besar.”
(Wawancara, Agustus 2025). Hubungan ini bukan sekadar bantuan teknis, tapi
juga ruang belajar informal bagi santri untuk memahami dunia produksi
konten yang lebih profesional. Di sisi lain, bagi para alumni, kolaborasi ini
menjadi sarana untuk tetap terhubung dengan ruh pesantren yang membentuk

karakter mereka.

NR dari Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menggambarkan
kolaborasi itu sebagai bentuk ukhuwah digital. “Kalau dulu alumni bantu
bangun asrama, sekarang mereka bantu bangun channel YouTube,” ujarnya
sambil tertawa (Wawancara, September 2025). Kalimat ringan itu
menyiratkan perubahan bentuk solidaritas di era baru: dari gotong royong fisik
menjadi gotong royong digital. Banyak alumni yang kini menjadi desainer
grafis, editor, atau pengembang web turut menyumbangkan keahliannya
secara sukarela. Kolaborasi ini tidak hanya memperkuat kapasitas teknis
pesantren, tetapi juga memperluas jangkauan dakwah karena alumni

membawa jejaring audiens baru dari luar komunitas tradisional pesantren.

Fenomena ini dapat dipahami melalui konsep social capital yang
dikemukakan oleh James Coleman, di mana hubungan sosial yang kuat dalam
suatu komunitas dapat menghasilkan nilai kolektif yang bermanfaat untuk
tujuan bersama (Coleman 1990). Dalam konteks pesantren, modal sosial itu
terbangun dari ikatan emosional antara santri dan alumni yang dilandasi rasa
hormat kepada guru, loyalitas terhadap lembaga, dan semangat berdakwah.
Modal sosial inilah yang kemudian dimobilisasi menjadi kekuatan digital.
Dengan jaringan alumni yang tersebar di berbagai kota, pesantren tidak lagi
bekerja sendiri, melainkan menjadi bagian dari ekosistem dakwah yang

terdistribusi secara nasional.

174



Salah satu contoh menarik datang dari Yaspida Sukabumi. Pesantren
ini sempat viral setelah meluncurkan serial video pendek berjudul Santri di
Tengah Kota, yang menceritakan keseharian alumni yang bekerja di Jakarta
namun tetap menjaga tradisi pesantren. RF, kreator serial tersebut,
menjelaskan, “Alumni bantu dari semua sisi—ada yang jadi kameramen, ada
vang bantu caption, bahkan ada yang bantu promosi di Instagram mereka.”
(Wawancara, September 2025). Kolaborasi itu tidak hanya menghasilkan
konten menarik, tetapi juga memperlihatkan pesan sosial yang kuat: bahwa
menjadi santri tidak berarti ketinggalan zaman, dan bahwa nilai-nilai

pesantren bisa hidup di mana pun, termasuk di jantung modernitas.

Selain produksi konten, kolaborasi santri—alumni juga berkembang
dalam bentuk pelatihan dan mentoring. Di Pesantren Persis, misalnya, para
alumni rutin mengadakan workshop daring tentang storytelling dakwabh,
manajemen media sosial, dan desain grafis. NR menjelaskan, “Kami ingin
santri tidak hanya paham agama, tapi juga paham cara menyampaikan pesan
dengan menarik.” (Wawancara, September 2025). Program semacam ini
membantu memperluas wawasan santri dan menyiapkan mereka menjadi dai

digital yang kompeten dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Kerja sama ini juga memperkuat rasa keberlanjutan antara generasi.
Santri muda melihat alumni bukan hanya sebagai kakak kelas, tapi juga
sebagai mentor dan teladan profesional. Sebaliknya, alumni merasa tetap
menjadi bagian dari perjuangan dakwah pesantren, meskipun telah
meninggalkan temboknya. KH. YS dari Al-Furgon menyebut hubungan itu
sebagai “rantai berkah.” Menurutnya, “Kalau dulu sanad ilmu disambung
lewat kitab, sekarang sanad dakwah disambung lewat jaringan digital.”

(Wawancara, Agustus 2025). Ucapan itu menggambarkan makna baru dari

175



sanad di era modern: keterhubungan spiritual yang diperluas melalui

teknologi.

Namun, kolaborasi santri dan alumni tidak lepas dari tantangan.
Beberapa alumni yang sibuk di luar pesantren terkadang sulit menjaga
konsistensi waktu, sementara santri di dalam pesantren memiliki keterbatasan
teknis. HS mengakui, “Kadang alumni bisa bantu cuma sesekali, jadi kami
harus fleksibel. Tapi justru di situ seninya, bagaimana dakwah ini tetap
berjalan meski semua punya kesibukan masing-masing.” (Wawancara,
Agustus 2025). Tantangan ini menunjukkan bahwa dakwah digital berbasis
komunitas tidak bisa disamakan dengan industri media profesional, tetapi

justru bertumpu pada semangat pengabdian dan rasa kebersamaan.

Lebih jauh, kolaborasi ini juga menumbuhkan kesadaran baru di
kalangan santri bahwa dakwah bukan lagi tugas individu, melainkan kerja
kolektif. Dalam wawancara di Yaspida, RF menegaskan, “Kalau dulu ustadz
ceramah, santri dengar. Sekarang semua terlibat—ada yang nulis, rekam,
edit, upload. Dakwah jadi kerja bareng.” (Wawancara, September 2025).
Perubahan ini memperlihatkan pergeseran paradigma dari dakwah hierarkis
menjadi dakwah Kkolaboratif, di mana setiap individu berperan sesuai

keahliannya.

Dari sisi spiritual, kolaborasi santri dan alumni juga memperkuat nilai
ukhuwah fillah yang menjadi inti kehidupan pesantren. Semangat gotong
royong digital tidak hanya mempercepat produksi konten, tetapi juga
memperdalam makna kebersamaan dalam berjuang di jalan dakwah. KH. MA
dari Yaspida menutup wawancaranya dengan kalimat penuh makna, “Kalau
dulu santri kerja bakti bersihin masjid, sekarang kerja bakti bersihin

algoritma dari konten yang menyesatkan.” (Wawancara, September 2025).

176



Pernyataan itu menyimpulkan esensi kolaborasi ini: bahwa pesantren,
dengan segala keterbatasannya, berhasil membangun bentuk baru dari kerja
dakwah yang berbasis solidaritas, kreativitas, dan keikhlasan. Kolaborasi
antara santri dan alumni bukan sekadar strategi adaptif, melainkan manifestasi
nilai pesantren dalam format digital—sebuah gotong royong spiritual yang

kini hidup di dunia maya.

Perkembangan dakwah digital di Jawa Barat telah membawa pesantren
ke tahap baru dalam perjalanan panjangnya. Lembaga yang dulu dikenal
sebagai tempat pendidikan tradisional dengan kesederhanaan dan kesunyian
kini tampil lebih terbuka, profesional, dan komunikatif. Transformasi ini tidak
hanya soal adaptasi teknologi, tetapi juga tentang rebranding — bagaimana
pesantren menampilkan dirinya sebagai lembaga religius yang relevan di

tengah perubahan sosial dan kultural masyarakat modern.

KH. YS dari Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut mengakui
bahwa transformasi ini bukan sesuatu yang mudah. “Kami tidak ingin
pesantren kehilangan ruhnya, tapi kami juga tidak bisa menutup mata
terhadap zaman,” Katanya tegas (Wawancara, Agustus 2025). Menurutnya,
rebranding bukan berarti mengubah pesantren menjadi institusi modern secara
total, melainkan menampilkan nilai-nilai klasik pesantren dalam bentuk yang
bisa dipahami publik masa kini. la menambahkan, “Kalau dulu orang datang
ke pesantren untuk belajar agama, sekarang pesantren yang harus datang ke

’

masyarakat lewat media.’

Pendekatan baru ini terlihat jelas dalam cara pesantren mengelola
identitas visual dan narasi komunikasinya. Di Al-Furgon, setiap konten
dakwah digital disertai dengan logo pesantren, gaya visual yang konsisten,
serta narasi positif tentang Islam yang moderat dan berkemajuan. HS, ketua

tim medianya, menjelaskan, “Kami belajar dari lembaga lain. Sekarang

177



setiap postingan punya tone warna khas, tagline, dan pesan moral yang
singkat. Orang yang lihat langsung tahu itu dari Al-Furqon.” (Wawancara,
September 2025). Strategi ini menunjukkan kesadaran akan pentingnya citra

publik (public image) dalam dunia digital.

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya juga melakukan hal serupa,
tapi dengan pendekatan yang lebih akademik. Mereka menonjolkan citra
sebagai pusat dakwah intelektual yang berbasis ilmu dan riset keagamaan. NR,
pengelola kanal Persis Media Islam, menjelaskan, “Kami ingin dikenal bukan
hanya sebagai pesantren, tapi juga sebagai lembaga pemikiran Islam modern.
Konten kami banyak yang berupa diskusi ilmiah, bukan sekadar ceramah.”
(Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
rebranding dakwah tidak selalu harus visual dan populer, tapi juga bisa

berbasis kredibilitas ilmiah.

Sementara itu, Yaspida Sukabumi menonjolkan pendekatan yang lebih
kultural dan humanis. Melalui program Podcast Ngaji Nyunda dan konten
reflektif tentang kehidupan santri, Yaspida berhasil menampilkan wajah Islam
yang lembut dan membumi. RF, pengelola konten Yaspida, menuturkan,
“Kami ingin pesantren dilihat sebagai tempat yang hangat dan terbuka. Santri
bukan cuma hafal kitab, tapi juga paham teknologi dan peduli sosial.”
(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini berhasil menarik perhatian
masyarakat muda yang sebelumnya menganggap pesantren sebagai lembaga
tertutup.

Secara teoretis, strategi ini dapat dijelaskan melalui konsep religious
branding (Einstein 2008), di mana lembaga keagamaan membangun citra
melalui simbol, narasi, dan pengalaman publik yang konsisten. Dalam konteks
pesantren, branding tidak dimaksudkan untuk komersialisasi agama, tetapi

sebagai sarana memperkuat kepercayaan publik dan memperluas jangkauan

178



dakwah. Dengan menghadirkan citra positif, pesantren dapat memperbaiki
persepsi masyarakat urban yang sering melihat lembaga keagamaan

tradisional sebagai terbelakang atau kolot.

KH. AN dari Persis menegaskan pentingnya hal ini. “Kita harus
tunjukkan bahwa pesantren bisa modern tanpa kehilangan kesederhanaan.

2

Modern bukan berarti glamor, tapi tertib, bersih, dan terbuka,” ujarnya
(Wawancara, September 2025). Ungkapan ini menunjukkan arah baru dalam
strategi komunikasi pesantren: menampilkan nilai klasik dalam kemasan
kontemporer. Dalam hal ini, modernitas bukan lawan dari tradisi, melainkan

alat untuk memperkuatnya.

Pergeseran ini juga membawa dampak pada pola hubungan antara
pesantren dan masyarakat. Jika dulu komunikasi bersifat satu arah—ustadz
berbicara, masyarakat mendengar—Xini interaksi menjadi dua arah melalui
media sosial. Masyarakat dapat bertanya, berkomentar, bahkan berdiskusi
langsung dengan pengelola dakwah. HS menuturkan, “Kami sering dapat DM
dari orang luar daerah yang curhat soal masalah agama. Kadang kami
teruskan ke ustadz, lalu jawabnya kami buat video supaya manfaatnya lebih
luas.” (Wawancara, Agustus 2025). Interaktivitas ini menjadikan pesantren

hadir sebagai lembaga yang bukan hanya mengajar, tapi juga mendengar.

Dalam kerangka komunikasi modern, strategi rebranding ini dapat
dipahami sebagai bentuk adaptasi terhadap komunikasi publik berbasis nilai
(Heath 2010), di mana pesan keagamaan dikomunikasikan secara persuasif
dengan memperhatikan konteks sosial dan psikologis audiens. Pesantren
belajar mengemas nilai-nilai Islam dalam bahasa visual dan narasi yang ramah

publik tanpa kehilangan otoritas moralnya.

Meski demikian, proses rebranding tidak lepas dari tantangan.

Sebagian masyarakat masih menilai bahwa penggunaan media sosial oleh

179



pesantren berpotensi mengurangi wibawa keulamaan. KH. MA dari Yaspida
menanggapi hal ini dengan tenang. “Wibawa itu bukan dari pakaian atau
tempat duduk tinggi. Wibawa itu kalau pesan kita bisa menyejukkan banyak
hati, meski lewat layar.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu
menggambarkan bahwa pesantren kini sedang menafsir ulang makna otoritas
keagamaan dalam dunia digital—bahwa kredibilitas bukan lagi monopoli

mimbar, tapi juga bisa tumbuh dari kehangatan dan keaslian pesan.

Pada akhirnya, rebranding pesantren sebagai lembaga religius modern
bukanlah proyek pencitraan semata, melainkan ekspresi kesadaran baru bahwa
dakwah harus hadir di setiap ruang kehidupan manusia, termasuk di dunia
digital. Pesantren Jawa Barat, dengan segala keterbatasan dan kelebihannya,
sedang menunjukkan pada dunia bahwa tradisi dan modernitas tidak harus
saling meniadakan. Seperti disampaikan KH. YS di akhir wawancara,
“Pesantren itu ibarat pelita lama yang dinyalakan dengan minyak baru.
Cahayanya tetap sama, tapi sinarnya bisa menjangkau lebih jauh.”
(Wawancara, September 2025).

D. Studi Komparatif Peluang dan Tantangan

Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh
menarik dari pesantren yang berhasil beradaptasi dengan arus digital tanpa
meninggalkan akar tradisi keagamaannya. Terletak di jantung Garut, pesantren
ini dikenal memiliki visi dakwah yang progresif dan manajemen media yang
relatif profesional. Namun di balik keberhasilan tersebut, terdapat dinamika
internal yang memperlihatkan bagaimana perubahan digital tidak datang tanpa
tantangan. Melalui analisis SWOT (Strength, Weakness, Opportunity, Threat),
potret Al-Furgon memberikan gambaran konkret tentang transformasi dakwah

pesantren di era baru ini.

180



Kekuatan utama Al-Furgon terletak pada sistem manajemen dakwah
digital yang rapi dan berkelanjutan. Pesantren ini telah membentuk Tim Media
Dakwah sejak awal 2021, dengan struktur yang mencakup divisi produksi,
desain, editing, dan distribusi konten. HS, ketua tim tersebut, menjelaskan,
“Kami ingin dakwah ini dikelola seperti lembaga media profesional, tapi tetap
dengan ruh pesantren. Setiap konten harus melewati tahap kurasi, disetujui
ustadz, baru diunggah.” (Wawancara, Agustus 2025). Sistem ini menjamin

kualitas konten tetap terjaga, baik dari sisi isi maupun nilai moral.

Kedisiplinan dalam manajemen konten menjadi pembeda utama antara
Al-Furgon dan banyak pesantren lain. Mereka memiliki kalender editorial
bulanan, rapat evaluasi rutin, dan tim pengawas teologis yang memastikan
pesan dakwah selaras dengan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin. Bahkan,
menurut KH. YS, pimpinan pesantren, “Setiap video dakwah harus punya
nilai ilmu, adab, dan akhlak. Kalau hanya lucu tanpa makna, lebih baik tidak
diunggah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini memperlihatkan
keseriusan pesantren dalam menjaga integritas dakwah di ruang digital.

Meski manajemen dakwah Al-Furgon tampak solid, pesantren ini
masih menghadapi keterbatasan dari sisi sumber daya manusia. Mayoritas
anggota tim media adalah santri aktif yang juga harus menunaikan kewajiban
belajar dan ibadah. Akibatnya, muncul gejala digital burnout—Kkelelahan
mental akibat aktivitas daring yang berlebihan. HS mengakui, “Kadang anak-
anak kerja sampai malam buat editing, padahal besok subuh harus ngaji.
Kalau nggak diatur, semangat dakwah malah jadi beban.” (Wawancara,
Agustus 2025).

Selain itu, regenerasi tim menjadi tantangan tersendiri. Setiap kali
santri lulus, kemampuan teknis yang mereka miliki ikut hilang. Proses

pelatihan ulang bagi santri baru memakan waktu dan tenaga. Dalam konteks

181



ini, kelemahan Al-Furqon bukan pada semangatnya, tetapi pada sistem

kaderisasi digital yang belum mapan.

Keberhasilan Al-Furgon dalam memanfaatkan teknologi digital
membuka peluang besar dalam memperluas jangkauan dakwahnya. Kanal
YouTube mereka kini diikuti ribuan penonton dari berbagai daerah bahkan
luar negeri. HS menunjukkan, “Ada yang kirim pesan dari Hong Kong, Qatar,
dan Jepang. Mereka bilang dakwah kami jadi pengingat di tengah kesibukan
kerja.” (Wawancara, September 2025).

Peluang lain muncul dari kemampuan pesantren memanfaatkan
teknologi untuk memperkuat citra publiknya sebagai lembaga religius
modern. Melalui kombinasi antara tampilan visual profesional dan pesan
moral yang mendalam, Al-Furgon berhasil menampilkan Islam yang
menyejukkan. Hal ini memperluas jaringan kerja sama dengan lembaga
pendidikan lain dan meningkatkan kepercayaan publik terhadap pesantren

sebagai pusat pembelajaran agama yang adaptif terhadap zaman.

Dari perspektif teoretis, fenomena ini sejalan dengan konsep digital
religious authority (Heidi Campbell 2013), di mana otoritas keagamaan tidak
lagi eksklusif pada lembaga tertentu, melainkan terbentuk melalui kredibilitas
digital. Al-Furgon berhasil memanfaatkan ruang ini tanpa kehilangan kontrol
nilai.

Meski peluang terbuka luas, ancaman eksternal tetap mengintai. Salah
satu tantangan utama adalah ketergantungan pada platform digital seperti
YouTube dan Instagram. Perubahan algoritma dapat langsung memengaruhi
jangkauan dakwah. NR, pengelola konten, mengeluh, “Kadang view turun
drastis padahal kontennya sama bagusnya. Kami nggak tahu kenapa, mungkin

algoritma berubah.” (Wawancara, September 2025).

182



Selain itu, munculnya influencer agama non-pesantren dengan
pendekatan yang lebih populer juga menjadi ancaman tersendiri. KH. YS
mengakui, “Kami tidak bisa bersaing dengan gaya ceramah yang
sensasional. Tapi kami yakin, yang dari hati akan sampai ke hati.”
(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa pesantren
memilih jalan konsistensi dibanding mengejar sensasi, meski risikonya adalah

pertumbuhan audiens yang lebih lambat.

Ancaman lain datang dari kelelahan digital dan risiko penyalahgunaan
niat. Dalam beberapa kasus, sebagian santri mulai merasa dakwah digital
membuat mereka lebih sibuk dengan urusan teknis daripada spiritual. KH. YS
sering mengingatkan, “Teknologi itu alat, jangan sampai menggantikan zikir
di hati.” (Wawancara, September 2025). Kalimat ini menegaskan bahwa
keseimbangan antara kerja digital dan kesadaran spiritual harus terus dijaga

agar dakwah tidak kehilangan substansinya.

Melalui analisis SWOT, dapat disimpulkan bahwa Pesantren Al-
Furgon memiliki kekuatan pada aspek manajemen dan visi dakwahnya, namun
masih membutuhkan sistem kaderisasi digital yang lebih kuat untuk menjaga
keberlanjutan. Peluang global yang mereka miliki menunjukkan potensi besar,
sementara ancaman datang dari kelelahan tim dan dinamika algoritma yang

sulit dikendalikan.

Namun justru di tengah semua tantangan itu, Al-Furqon menunjukkan
karakter khas pesantren: istigamah dalam perubahan. Sebagaimana diungkap
KH. YS di akhir wawancara, “Kami mungkin tidak paling cepat, tapi kami
berusaha jadi yang paling konsisten. Karena dalam dakwah, yang penting

bukan viral, tapi bertahan.” (Wawancara, September 2025).

Pesantren Persatuan Islam (Persis) 67 Benda Tasikmalaya memiliki

tradisi dakwah yang kuat berbasis intelektualisme Islam dan ketertiban

183



berpikir. Ciri khas ini turut memengaruhi cara mereka beradaptasi dengan
dunia digital. Berbeda dengan pesantren lain yang menekankan sisi visual dan
popularitas, Persis Benda mengembangkan model dakwah digital yang
menonjolkan substansi ilmiah dan integritas keilmuan. Namun, karakter
akademik yang menjadi kekuatan utama ini juga membawa tantangan
tersendiri, terutama dalam konteks komunikasi digital yang menuntut

kecepatan, kesederhanaan, dan daya tarik visual.

Salah satu kekuatan utama Pesantren Persis Benda adalah kedalaman
keilmuan dan konsistensi mereka dalam menjaga otoritas ilmiah dakwah.
Dalam wawancara, KH. AN, salah satu pengajar senior, menegaskan, “Kami
tidak ingin dakwah hanya jadi tontonan. Dakwah harus jadi sarana
pencerahan intelektual.” (Wawancara, Agustus 2025). Prinsip ini tercermin
dalam cara mereka memproduksi konten. Setiap artikel atau video yang

diunggah melewati proses kajian teologis dan akademik yang ketat.

NR, pengelola kanal Persis Media Islam, menjelaskan bahwa
pesantren memiliki tim editorial kecil yang terdiri dari ustadz muda dan
mahasiswa alumni. “Kami biasa diskusi dulu sebelum posting. Kalau bahas
topik seperti pluralisme atau bid’ah, kami pastikan dalilnya lengkap dan
bahasanya tidak memecah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan
berbasis validasi ilmiah ini menjadikan dakwah Persis memiliki posisi unik di
tengah derasnya arus informasi agama yang sering kali dangkal dan penuh

sensasi.

Dalam kerangka teori religious authority in digital contexts (H
Campbell 2013), kekuatan Persis terletak pada kemampuan mempertahankan
kredibilitas dan otoritas keagamaannya di tengah disrupsi digital. Dengan
menempatkan otoritas ilmiah sebagai poros utama, Persis berhasil menjaga

identitasnya sebagai lembaga dakwah berbasis ilmu, bukan hiburan.

184



Namun, kekuatan intelektual yang menjadi ciri khas Persis juga
menghadirkan tantangan tersendiri. Di era di mana pesan visual dan gaya
komunikasi ringan lebih mudah diterima publik, pendekatan ilmiah terkadang
dianggap “terlalu berat” oleh audiens muda. NR mengakui hal ini dengan
jujur, “Kadang engagement kami rendah karena konten kami terlalu panjang
atau terlalu serius. Tapi kalau disederhanakan, kami takut maknanya hilang. ”
(Wawancara, Agustus 2025).

Kekakuan format ini menjadi hambatan utama dalam memperluas
jangkauan dakwah. Beberapa video kajian berdurasi 40—60 menit sering kali
tidak ditonton sampai selesai. Bahkan artikel panjang yang dimuat di laman
Persis Online Journal lebih banyak dibaca oleh kalangan akademisi daripada
masyarakat umum. Masalah ini menggambarkan dilema klasik antara menjaga

kedalaman dan menyesuaikan diri dengan budaya digital yang serba cepat.

Kelemahan lain adalah minimnya inovasi visual dan gaya penyajian
konten. HS, salah satu santri magang di divisi media, menyebut, “Kami belum
punya editor tetap. Kadang desain thumbnail aja dibuat seadanya. Padahal
itu penting buat menarik perhatian.” (Wawancara, September 2025).
Kurangnya sumber daya teknis membuat potensi dakwah ilmiah mereka tidak

sepenuhnya optimal di dunia digital yang sangat visual.

Meski menghadapi kendala teknis, Persis memiliki peluang besar
untuk mengintegrasikan tradisi keilmuan dengan dakwabh digital berbasis riset.
Dalam beberapa tahun terakhir, pesantren mulai membuka diri terhadap
kolaborasi akademik dengan universitas dan lembaga penelitian Islam. KH.
AN menjelaskan, “Kami sedang merancang jurnal online yang
menggabungkan hasil penelitian santri dengan refleksi dakwah digital.”
(Wawancara, September 2025).

185



Peluang ini sangat strategis karena membuka ruang baru bagi dakwah
ilmiah yang berbasis data dan riset. Dengan demikian, pesantren tidak hanya
menjadi lembaga penyebar pesan moral, tetapi juga penghasil pengetahuan
Islam yang kredibel. Hal ini sejalan dengan konsep knowledge-based da 'wah
(Abu Zahra 2015), yang menekankan pentingnya dakwah berbasis ilmu

sebagai pilar peradaban Islam modern.

Selain itu, Persis memiliki peluang besar untuk memperluas jangkauan
dakwah melalui platform yang lebih interaktif seperti podcast diskusi tematik
atau webinar kolaboratif. Dengan memanfaatkan kekuatan alumni yang
tersebar di berbagai kampus dan lembaga, pesantren dapat menciptakan

jaringan dakwah akademik lintas daerah dan negara.

Tantangan terbesar Persis datang dari luar, yakni kompetisi dengan
para influencer keagamaan yang menggunakan pendekatan populer dan
ringan. KH. AN mengakui, “Sekarang orang lebih suka dakwah yang singkat
dan lucu. Tapi kalau semua serba ringan, kapan umat berpikir dalam?”
(Wawancara, September 2025). Pernyataan itu menggambarkan keprihatinan
terhadap tren banalitas dakwah digital yang sering menekankan gaya daripada

substansi.

Selain itu, risiko polarisasi digital juga menjadi ancaman serius. Topik-
topik teologis yang dibahas secara akademik sering disalahpahami atau
dipelintir oleh pihak luar yang mencari sensasi. NR mengaku pernah
menghadapi serangan komentar negatif, “Pernah ada video kami soal
toleransi diserang karena dianggap liberal, padahal isinya sangat moderat.”
(Wawancara, Agustus 2025). Situasi ini menegaskan bahwa kredibilitas di
dunia digital tidak hanya ditentukan oleh kualitas isi, tetapi juga oleh

kemampuan mengelola persepsi publik.

186



Ancaman lain adalah perubahan algoritma media sosial yang tidak
berpihak pada konten edukatif panjang. Banyak konten dakwah Persis yang
tenggelam karena kalah oleh video hiburan. Dalam konteks teori attention
economy (Davenport and Beck 2001), pesantren seperti Persis menghadapi
tantangan besar untuk bertahan di tengah pasar atensi yang padat dan cepat
berubah.

Melalui analisis SWOT, terlihat bahwa Pesantren Persis 67 Benda
memiliki kekuatan utama pada aspek keilmuan dan kredibilitas moral, tetapi
harus berhadapan dengan tantangan adaptasi terhadap format digital yang
menuntut kelincahan visual dan gaya komunikasi yang ringan. Peluang
mereka terletak pada pengembangan knowledge-based da 'wah dan kolaborasi
akademik, sementara ancamannya datang dari persaingan konten populer dan

tekanan algoritma media sosial.

KH. AN menutup wawancara dengan refleksi mendalam, “Kami ini
tidak sedang mencari penonton, tapi sedang mencari pemahaman. Kalau
orang paham, meski sedikit, itu lebih berharga dari seribu like. ” (Wawancara,
September 2025). Kalimat ini mencerminkan semangat dakwah Persis yang
tidak tunduk pada logika viralitas, tetapi tetap berpegang pada misi intelektual

dan moral Islam yang mendalam.

Pesantren Yaspida Sukabumi menempati posisi unik dalam lanskap
dakwah digital di Jawa Barat. Berbeda dari pesantren besar yang
mengandalkan sistem manajemen formal dan perangkat digital modern,
Yaspida tumbuh dari kekuatan budaya lokal dan rasa kebersamaan
komunitasnya. Dakwah di Yaspida tidak hanya menonjolkan isi pesan
keagamaan, tetapi juga nilai-nilai kearifan lokal yang melekat dalam budaya
Sunda. Pendekatan ini menjadikan pesantren ini sebagai laboratorium sosial

bagi perpaduan antara tradisi, modernitas, dan teknologi.

187



Kekuatan utama Yaspida terletak pada modal kultural dan sosial yang
dimilikinya. Pesantren ini dikenal sebagai pusat dakwah berbasis budaya
Sunda, yang menggunakan bahasa dan simbol lokal dalam menyampaikan
pesan keislaman. KH. MA, pimpinan Yaspida, menuturkan, “Kami tidak mau
dakwah terasa jauh dari masyarakat. Kalau pakai basa Sunda, orang lebih

dekat hatinya.” (Wawancara, Agustus 2025).

Pendekatan ini terbukti efektif. Melalui program Podcast Ngaji
Nyunda, Yaspida berhasil menarik perhatian masyarakat muda di Sukabumi
dan sekitarnya. Podcast tersebut berisi diskusi ringan tentang akhlak, keluarga,
dan sosial keagamaan, disampaikan dengan gaya percakapan santai dan humor
khas Sunda. RF, pengelola podcast, menjelaskan, “Kami ingin ngaji itu terasa
akrab, bukan menegangkan. Orang yang dengar kayak ngobrol sama guru

sendiri.” (Wawancara, September 2025).

Selain itu, Yaspida memiliki jaringan komunitas alumni dan wali santri
yang aktif mendukung kegiatan digital pesantren. Mereka membantu dalam
promosi, penggalangan dana, dan penyebaran konten melalui media sosial
seperti WhatsApp dan Instagram. KH. MA menyebut jaringan ini sebagai
jamaah digital, yakni kelompok masyarakat yang tetap terhubung secara
spiritual meski berjauhan secara fisik. Modal sosial semacam ini menjadi

fondasi kuat bagi keberlanjutan dakwah digital berbasis komunitas.

Dalam kerangka teori cultural communication (Hall 1997), strategi
Yaspida dapat dilihat sebagai bentuk localization of religious message—
proses mengadaptasi pesan agama dengan konteks budaya lokal. Melalui
pendekatan ini, Yaspida tidak hanya mempertahankan identitasnya, tetapi juga

memperluas makna Islam yang ramah budaya.

Namun di balik kekuatan komunitasnya, Yaspida menghadapi

tantangan besar dari sisi infrastruktur digital. RF menjelaskan, “Kami masih

188



pakai kamera pinjaman, internet di sini kadang lemot. Kalau hujan, sinyal
bisa hilang.” (Wawancara, September 2025). Kondisi geografis Sukabumi
yang sebagian besar perbukitan membuat akses internet tidak stabil, sehingga

proses produksi dan distribusi konten sering kali tertunda.

Kelemahan lainnya terletak pada kemampuan teknis tim produksi.
Tidak semua santri memiliki keterampilan editing atau desain grafis yang
memadai. Sebagian konten dibuat sederhana dengan alat seadanya. KH. MA
menambahkan, “Yang penting pesan sampai, meskipun gambar goyang atau
suara kurang jelas.” (Wawancara, Agustus 2025). Sikap ini menunjukkan
semangat keikhlasan, tetapi di sisi lain menjadi hambatan untuk meningkatkan
kualitas visual dan daya saing konten di tengah ekosistem digital yang semakin
kompetitif.

Regenerasi tim media juga menjadi persoalan. Ketika santri yang aktif
lulus, tidak banyak penerus yang langsung siap menggantikan posisi mereka.
RF menyebut, “Kami sering mulai dari nol lagi. Santri baru harus belajar
semua, dari ngerekam sampai upload.” (Wawancara, September 2025).
Masalah ini menunjukkan bahwa pelatihan berkelanjutan menjadi kebutuhan

mendesak jika Yaspida ingin mempertahankan eksistensinya di dunia digital.

Di sisi lain, pendekatan kultural yang digunakan Yaspida justru
membuka peluang besar. Penggunaan bahasa Sunda dan gaya komunikasi
yang ringan menjadikan dakwah lebih mudah diterima oleh masyarakat akar
rumput yang mungkin merasa canggung dengan gaya ceramah formal. RF
menjelaskan, “Kalau ustadz ngomong pakai istilah Arab terus, orang
kampung suka mundur. Tapi kalau pakai bahasa mereka, malah banyak yang
cerita balik.” (Wawancara, September 2025).

Peluang lain muncul dari potensi ekspansi konten lokal ke audiens

nasional melalui media digital. Dengan konsep Ngaji Nyunda, Yaspida dapat

189



menampilkan kekayaan budaya Sunda sebagai bagian dari dakwah Islam
Nusantara. Hal ini sejalan dengan visi Islam Berkemajuan yang menempatkan

nilai lokal sebagai sarana memperkuat universalitas Islam.

Selain itu, peluang kolaborasi dengan komunitas kreatif lokal juga
mulai terbuka. Beberapa alumni Yaspida kini bekerja di bidang desain dan
media, dan mereka sering membantu pesantren dalam memproduksi konten
tematik seperti video Ramadan atau kegiatan sosial. KH. MA menyebut,
“Kami ingin pesantren jadi rumah bagi semua orang yang ingin berbuat baik

lewat media.” (Wawancara, Agustus 2025).

Meski peluang besar terbuka, ancaman tetap mengintai. Salah satu
ancaman utama adalah potensi komersialisasi budaya. Dengan semakin
populernya konten Ngaji Nyunda, beberapa pihak luar mulai menawarkan
kerja sama berbayar yang berpotensi menggeser orientasi dakwah menjadi
komersial. RF mengaku, “Ada tawaran sponsor, tapi kami hati-hati. Jangan

sampai dakwah kami jadi konten jualan.” (Wawancara, September 2025).

Ancaman lain adalah distorsi makna budaya. Dalam beberapa
kesempatan, penggunaan simbol budaya Sunda di media sosial menimbulkan
perdebatan antara kelompok konservatif dan progresif. Sebagian menilai
pendekatan tersebut terlalu ringan untuk dakwah, sementara lainnya
melihatnya sebagai bentuk inovasi kultural. KH. MA menegaskan, “Selama
tidak keluar dari akidah, budaya itu jembatan, bukan penghalang.”
(Wawancara, September 2025).

Selain itu, keterbatasan infrastruktur digital tetap menjadi risiko besar
terhadap keberlanjutan dakwah. Ketergantungan pada jaringan lokal dan
peralatan sederhana membuat Yaspida sulit mengikuti ritme distribusi konten

yang cepat seperti pesantren lain di perkotaan. Dalam konteks teori digital

190



divide (van Dijk 2020), Yaspida mencerminkan kesenjangan digital antara

pesantren rural dan urban yang memengaruhi kecepatan transformasi mereka.

Melalui analisis SWOT, terlihat bahwa Yaspida memiliki kekuatan
pada modal budaya dan solidaritas komunitas, namun kelemahannya terletak
pada aspek teknis dan infrastruktur. Peluang mereka besar dalam
pengembangan dakwah berbasis budaya lokal yang humanis, sementara
ancamannya datang dari risiko komersialisasi dan kesenjangan digital.

KH. MA menutup wawancara dengan refleksi sederhana namun dalam
makna, “Kami ini santri kampung, tapi semangat kami global. Kami pakai
teknologi bukan untuk pamer, tapi untuk nyebarin nilai-nilai Sunda yang
Islami.” (Wawancara, September 2025). Ucapan ini menegaskan bahwa bagi
Yaspida, dakwah digital bukan soal teknologi semata, tetapi tentang
bagaimana pesan keagamaan tetap berakar pada tanah budaya yang

menumbuhkannya.

191



BAGIAN IX
DAMPAK PENGGUNAAN TEKNOLOGI
DIGITAL TERHADAP
KEBERMAKNAAN DAKWAH

A. Dampak terhadap Santri

Transformasi digital yang terjadi di lingkungan pesantren di Jawa
Barat membawa dampak signifikan terhadap peningkatan literasi media para
santri. Jika dahulu santri dikenal sebagai penjaga tradisi keilmuan berbasis
teks dan hafalan, kini mereka juga menjadi produsen dan kurator pesan-pesan
keagamaan di dunia digital. Perubahan ini tidak hanya menambah
keterampilan teknis, tetapi juga memperluas cara berpikir dan berkomunikasi
santri dalam menyebarkan dakwah Islam yang adaptif terhadap perkembangan

Zaman.

Pesantren seperti Al-Furqon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda
Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi menjadi contoh nyata bagaimana literasi
media tumbuh di ruang religius yang awalnya tertutup dari teknologi. HS,
ketua tim media Al-Furgon, menjelaskan, “Dulu santri cuma tahu nulis
makalah dan naskah ceramah. Sekarang mereka bisa bikin video, edit, dan
atur caption dakwabh di Instagram. Semua dengan niat ibadah. ” (Wawancara,
Agustus 2025). Pernyataan ini memperlihatkan adanya proses digital
empowerment, yaitu kemampuan individu menguasai teknologi bukan hanya

untuk kepentingan duniawi, tetapi juga sebagai instrumen religius.

Peningkatan literasi media di kalangan santri juga membawa

perubahan paradigma dalam memahami makna dakwah. NR dari Pesantren

192



Persis 67 menuturkan bahwa santri kini lebih kritis dalam memfilter informasi
keagamaan. “Kalau dulu kita cuma dengar dari ustadz, sekarang kita bisa cek
sumbernya, baca tafsir digital, dan diskusi di grup. Jadi lebih selektif,”
ujarnya (Wawancara, September 2025). Literasi media mengajarkan santri
untuk tidak sekadar menjadi penerima pesan, tetapi juga pengelola makna.
Mereka belajar membedakan antara konten yang otentik dan yang bersifat
manipulatif, sekaligus menjaga integritas pesan dakwah di tengah derasnya

arus informasi yang kerap bercampur dengan hoaks keagamaan.

Dalam konteks teori Digital Religiosity yang dikemukakan oleh Heidi
Campbell (2012), fenomena ini menunjukkan bahwa keberagamaan di era
digital tidak hanya diukur dari tingkat konsumsi terhadap konten religius,
tetapi dari kemampuan individu menginterpretasikan, memproduksi, dan
mengomunikasikan nilai-nilai agama melalui media baru (Campbell 2012a).

2

Para santri tidak lagi hanya “mengkaji kitab,” tetapi juga “mengkaji
algoritma.” Mereka menyadari bahwa setiap media memiliki logika dan
dampak yang berbeda terhadap penyampaian pesan dakwah. HS menuturkan,
“Kalau bikin video YouTube, harus beda dengan ceramah di majelis. Kita

sesuaikan gaya bicara, durasi, dan gambar supaya penonton nggak bosan.”

(Wawancara, Agustus 2025).

Di Pesantren Yaspida, literasi media tidak hanya diajarkan secara
teknis, tetapi juga secara etis. KH. MA sering mengingatkan santrinya, “Santri
itu harus paham media, tapi jangan diperbudak media. Pakai teknologi untuk
berdakwah, bukan buat eksis.” (Wawancara, September 2025). Pesan itu
menjadi landasan etika digital bagi santri: mereka belajar bahwa kemampuan
teknologis tanpa orientasi moral bisa menimbulkan riya * digital, yaitu perilaku

pamer amal melalui media sosial. Dengan demikian, literasi media di

193



pesantren tidak hanya berfokus pada kemampuan kognitif dan teknis, tetapi

juga pada penguatan kesadaran spiritual.

Selain itu, perubahan budaya belajar juga tampak nyata. Santri Kini
menggunakan YouTube untuk memahami tajwid, Canva untuk membuat
infografis dakwah, dan WhatsApp untuk berdiskusi dengan ustadz di luar jam
pelajaran. Hal ini menunjukkan bahwa teknologi telah memperluas ruang
pembelajaran santri dari pesantren ke dunia maya tanpa menghilangkan nilai
adab dan disiplin. Dalam beberapa kasus, para ustadz mulai memanfaatkan
Google Classroom dan Zoom Meeting untuk kajian kitab. Menurut NR,
“Kalau dulu ngaji harus duduk di serambi, sekarang bisa sambil online. Tapi

tetap sopan, tetap hormat ke guru.” (Wawancara, Agustus 2025).

Fenomena ini memperlihatkan pergeseran fungsi pesantren sebagai
ruang produksi pengetahuan keagamaan yang tidak lagi terbatas secara fisik.
Pesantren menjadi bagian dari jaringan global pengetahuan Islam yang
tersebar secara digital. Dengan literasi media, santri dapat menjembatani teks
klasik dan konteks modern. Mereka mampu menafsirkan ulang makna
“tabligh” dalam konteks media baru: bukan hanya menyampaikan pesan lewat

lisan, tetapi juga melalui visual, audio, dan interaksi daring.

Namun, proses penguatan literasi ini tidak sepenuhnya berjalan mulus.
Sebagian santri masih mengalami kesulitan memahami etika bermedia,
terutama dalam menjaga keseimbangan antara konten dakwah dan ekspresi
diri. KH. AN dari Persis menilai, “Santri zaman sekarang cepat belajar
teknologi, tapi harus diingatkan supaya tidak kehilangan adabnya.”
(Wawancara, September 2025). Tantangan etis ini menunjukkan bahwa literasi
media bukan hanya soal keterampilan teknis, tetapi juga proses pembentukan

karakter digital yang berakar pada nilai-nilai spiritual.

194



Dalam kerangka ini, dakwah digital tidak hanya menghasilkan konten,
tetapi juga menciptakan manusia baru: santri yang literat, komunikatif, dan
reflektif. Mereka belajar bahwa teknologi bukan pengganti kitab, melainkan
jembatan untuk memperluas makna kitab di ruang digital. Proses ini
menunjukkan bahwa literasi media di pesantren bukan sekadar kemampuan
membaca dan menulis di dunia maya, tetapi bagian dari perjalanan spiritual
untuk memahami dan menyebarkan kebenaran dengan cara yang relevan di

era digital.

Salah satu dampak paling terasa dari transformasi digital di dunia
pesantren adalah perubahan cara santri mempelajari dan memahami ilmu
agama. Jika sebelumnya proses pembelajaran di pesantren didominasi oleh
metode tradisional seperti bandongan dan sorogan, kini muncul bentuk baru
pembelajaran berbasis media visual dan interaktif. Pergeseran ini tidak
sekadar menyentuh aspek teknis, tetapi juga epistemologis—mengubah cara

santri berinteraksi dengan teks suci, guru, dan pengetahuan itu sendiri.

Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, misalnya, pelajaran
tafsir kini tidak hanya dilakukan melalui kitab klasik, tetapi juga melalui
tayangan visual yang menampilkan tafsir kontekstual dengan ilustrasi grafis
dan video pendek. HS, salah satu santri pengelola media, menjelaskan, “Kami
buat video pendek tentang tafsir ayat, pakai gambar dan narasi supaya
gampang dipahami. Banyak teman bilang lebih cepat nyantol di pikiran.”
(Wawancara, Agustus 2025). Penggunaan visual ini memperlihatkan
bagaimana pesan agama kini dikomunikasikan dengan pendekatan
multimodal, menggabungkan teks, gambar, dan suara untuk memperkaya

pemahaman spiritual.

Perubahan metode ini juga membawa dampak psikologis terhadap

semangat belajar santri. Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, ustadz

195



muda mulai menggunakan PowerPoint, Infografis Quranic Studies, dan
podcast diskusi tafsir sebagai pelengkap kitab kuning. NR, salah satu pengajar,
menyebut, “Santri sekarang lebih fokus kalau materi divisualkan. Kalau cuma
baca kitab tebal, mereka cepat bosan. Tapi kalau kita tampilkan dengan

contoh video, langsung hidup suasananya.” (Wawancara, September 2025).

Dalam konteks ini, metode visual bukan sekadar alat bantu belajar,
tetapi juga sarana dakwah yang membangun koneksi emosional. Hal ini
sejalan dengan pandangan Campbell (2012) tentang Digital Religiosity, di
mana praktik keagamaan digital tidak hanya mereproduksi ajaran lama dalam
format baru, tetapi menciptakan pengalaman religius yang lebih partisipatif
dan personal (Campbell 2012a). Melalui video dan desain visual, pesan-pesan

agama menjadi lebih mudah diakses, diingat, dan direnungkan.

Namun, pergeseran dari teks ke visual juga mengubah cara santri
memahami makna kitab. Di Yaspida Sukabumi, KH. MA menuturkan bahwa
sebagian santri muda mulai “mengaji lewat layar.” la menjelaskan,
“Sekarang santri bisa belajar tafsir dari YouTube, tapi tetap harus diawasi.
Jangan sampai mereka ambil dari sumber yang tidak jelas sanadnya.”
(Wawancara, Agustus 2025). Kekhawatiran ini menunjukkan bahwa di balik
kemudahan akses, ada risiko dekonsekrasi ilmu agama—pengetahuan yang
dulu diperoleh melalui proses berguru langsung kini bisa diakses dengan satu

klik, tanpa filter otoritas keilmuan.

Fenomena ini menciptakan dialektika baru antara teks dan konteks.
Santri tetap menghormati guru dan kitab klasik, tetapi juga terbuka terhadap
media digital sebagai sarana eksplorasi makna. Di Pesantren Persis, misalnya,
santri sering menonton ulang rekaman kajian ustadz mereka untuk mengulang

pelajaran. NR mengatakan, “Kalau dulu lupa catatan, ya sudah. Sekarang

196



tinggal replay video. Jadi bisa belajar lebih dalam. ” (Wawancara, September
2025).

Kehadiran media visual juga memperluas cakrawala pengetahuan
santri. Mereka tidak hanya menghafal ayat dan hadis, tetapi juga belajar
membuat storyboard, mengedit suara, dan menyusun narasi dakwah. HS
menyebut, “Sekarang santri itu ustadz sekaligus editor. Mereka belajar
mengatur angle kamera supaya pesan dakwahnya kuat.” (Wawancara,
Agustus 2025). Kegiatan ini menunjukkan integrasi antara aspek intelektual

dan kreatif yang memperkaya makna pendidikan pesantren di era digital.

Namun, transformasi ini tidak lepas dari dilema. Beberapa ustadz
senior masih memandang media visual sebagai gangguan terhadap
kekhusyukan belajar. KH. AN dari Persis menilai, “//mu itu turun lewat adab,
bukan layar. Kalau terlalu visual, takutnya yang terserap bukan maknanya,
tapi  tampilannya.” (Wawancara, September 2025). Pendapat ini
mengingatkan bahwa pembelajaran agama berbasis media tetap harus dijaga

keseimbangannya agar tidak terjebak dalam estetika tanpa esensi.

Dalam perspektif pedagogi Islam modern, perubahan ini sebenarnya
membuka ruang baru bagi metode tarbiyah ma’lumatiyah—pendidikan
berbasis informasi yang menekankan pada integrasi ilmu, teknologi, dan
spiritualitas. Melalui media digital, pesantren dapat menghadirkan
pembelajaran yang lebih relevan dengan kebutuhan generasi Z tanpa

kehilangan kedalaman ilmiah dan spiritual.

Perubahan metode belajar ini juga memperlihatkan bagaimana santri
memaknai teknologi sebagai bagian dari ibadah. RF dari Yaspida mengatakan,
“Kalau kami bikin konten tafsir atau doa, niatnya bukan cari viewer, tapi
semoga ada yang dapat manfaat.” (Wawancara, September 2025). Dalam

pernyataan sederhana itu tersirat makna mendalam: bahwa penggunaan media

197



digital oleh santri bukan sekadar alat belajar, tetapi juga bentuk pengabdian

spiritual.

Dengan demikian, pergeseran dari teks ke visual bukanlah bentuk
degradasi pengetahuan, melainkan perluasan cara belajar dan berdakwah.
Pesantren kini menjadi ruang pertemuan antara kitab dan kamera, antara
galam dan klik. Transformasi ini menandai babak baru pendidikan Islam di
mana tradisi tidak hilang, tetapi justru menemukan bentuk baru untuk tetap
hidup dalam budaya digital.

Perubahan besar dalam dunia dakwah digital tidak hanya terjadi pada
aspek teknis dan metodologis, tetapi juga pada ranah spiritual. Di tengah
derasnya arus teknologi dan konten yang serba cepat, para santri di berbagai
pesantren di Jawa Barat berusaha mempertahankan satu hal yang menjadi inti
dari seluruh aktivitas mereka: niat ibadah. Integrasi antara keterampilan digital
dan kesadaran spiritual menjadi wujud nyata bagaimana pesantren beradaptasi

tanpa kehilangan jati diri.

HS, santri senior sekaligus pengelola media di Pesantren Al-Furgon
Muhammadiyah Garut, menuturkan, “Kami belajar ngedit, bikin konten, tapi
tetap niatnya ibadah. Setiap kali mau upload, kami baca bismillah dan niatkan
supaya ada orang yang dapat Aidayah.” (Wawancara, Agustus 2025). Ucapan
ini menggambarkan cara santri memahami teknologi bukan sekadar alat,
melainkan wadah untuk menyalurkan nilai-nilai ilahi. Dalam pandangan
mereka, kerja di depan komputer tidak kalah mulianya dengan mengajar atau

berdakwah di mimbar selama diniatkan untuk kebaikan.

Prinsip niat ini menjadi fondasi spiritual yang menjaga kemurnian
dakwah digital pesantren. NR dari Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya
menambahkan, “Kalau nggak dijaga niatnya, bisa bahaya. Dari dakwah bisa

berubah jadi cari pujian.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan

198



tersebut menyinggung fenomena yang disebut Campbell (2012) sebagai
performative religiosity, yaitu kondisi ketika praktik keagamaan di ruang
digital bergeser dari ekspresi iman menuju pencitraan publik (Campbell
2012a). Para santri sadar bahwa dunia digital mudah menggoda ego, karena
setiap unggahan disertai angka views, likes, dan followers yang bisa

memengaruhi keikhlasan hati.

Kesadaran ini membuat banyak pesantren menerapkan etika digital
berbasis spiritualitas. Di Al-Furgon, sebelum memulai proses produksi konten,
para santri biasa membaca doa bersama dan mendengarkan nasihat ustadz.
KH. YS menjelaskan, “Kami ingin santri tahu bahwa dakwah itu bukan lomba
popularitas. Kalau satu orang saja sadar karena kontenmu, itu sudah cukup. ”
(Wawancara, Agustus 2025). Ritual sederhana ini berfungsi sebagai pengingat
bahwa aktivitas digital mereka tetap berada dalam bingkai ibadah, bukan

sekadar proyek kreatif.

Fenomena ini juga menunjukkan adanya spiritualitas baru di kalangan
santri—spiritualitas yang tidak lagi terikat sepenuhnya pada ruang fisik, tetapi
bisa hadir dalam ruang digital. RF dari Pesantren Yaspida Sukabumi
menjelaskan, “Kadang saya bikin video tengah malam setelah ngaji. Rasanya
tenang, kayak berdzikir, cuma bedanya dzikirnya lewat visual. ” (Wawancara,
September 2025). Pengalaman ini memperlihatkan bentuk digital spirituality,
di mana proses pembuatan konten dakwah menjadi bagian dari praktik religius

yang memadukan zikir, kreativitas, dan teknologi.

Dalam konteks teori Digital Religiosity (Campbell 2012a),
pengalaman spiritual semacam ini merupakan bagian dari transisi identitas
religius di era digital. Keberagamaan tidak lagi semata-mata diwujudkan
dalam bentuk ritual formal, tetapi juga dalam proses produksi makna di dunia

maya. Santri tidak hanya menyebarkan pesan agama, tetapi juga

199



menegosiasikan identitasnya sebagai dai digital yang beroperasi di tengah

logika algoritma dan budaya populer.

Namun, tidak semua proses ini berjalan tanpa kendala. KH. AN dari
Persis menegaskan pentingnya membangun kesadaran moral agar dakwah
digital tidak kehilangan kedalaman. la mengatakan, “Teknologi itu seperti
pisau. Kalau niatnya benar, bisa jadi alat dakwah. Tapi kalau niatnya
melenceng, bisa jadi alat fitnah. ” (Wawancara, September 2025). Pernyataan
itu menegaskan pentingnya niat sebagai kompas moral dalam setiap aktivitas

digital.

Untuk menjaga keseimbangan antara semangat berkarya dan
keikhlasan, beberapa pesantren mengembangkan pembiasaan spiritual di
ruang media. Di Yaspida, misalnya, setiap santri diwajibkan menulis caption
dakwah disertai doa pendek atau refleksi diri. RF menjelaskan, “Kami
diajarkan bahwa kata-kata itu bisa jadi doa. Jadi kalau posting, harus dari
hati.” (Wawancara, September 2025). Praktik sederhana ini menjadi bentuk

digitalisasi nilai ikhlas dan tabligh yang diajarkan dalam tradisi pesantren.

Integrasi antara teknologi dan niat ibadah ini juga memperlihatkan
bahwa spiritualitas santri di era digital tidak melemah, melainkan menemukan
bentuk baru. Mereka belajar menyeimbangkan antara kompetensi digital dan
kesadaran transendental. Dalam perspektif dakwah, ini menjadi model
keberagamaan yang progresif—spiritualitas yang tidak eksklusif di masjid,

tetapi juga hidup di ruang digital.

Di sisi lain, pengalaman spiritual para santri dalam bekerja di media
digital memperkuat nilai kebersamaan (ukhuwah digital). HS menuturkan,
“Kalau kita kerja bareng bikin video dakwah, rasanya kayak gotong royong
ibadah. Ada yang shooting, ada yang edit, semua punya niat yang sama.”

(Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan ini memperlihatkan bagaimana proses

200



teknis produksi konten dapat menjadi pengalaman religius kolektif yang

memperkuat solidaritas antar santri.

Pada akhirnya, integrasi niat spiritual dalam aktivitas digital bukan
hanya menjaga kemurnian dakwah, tetapi juga menjadi bentuk resistance
spiritual terhadap budaya digital yang cenderung konsumtif dan narsistik.
Pesantren melalui para santrinya berhasil menghadirkan oase nilai di tengah
padang algoritma—mengubah layar menjadi ladang amal, dan klik menjadi
dzikir.

B. Dampak terhadap Pesantren

Era digital membawa pesantren pada titik penting dalam sejarahnya:
dari lembaga pendidikan tradisional yang berfokus pada transmisi ilmu
keagamaan, kini menjadi aktor publik yang aktif dalam ruang dakwah modern.
Transformasi ini tidak hanya bersifat teknologis, tetapi juga ideologis dan
kelembagaan. Pesantren tidak lagi sekadar tempat belajar, tetapi juga pusat
produksi pesan moral, ruang komunikasi sosial, dan lembaga keagamaan yang

tampil di ruang digital sebagai sumber otoritas baru.

Perubahan peran ini tampak jelas di Pesantren Al-Furqon
Muhammadiyah Garut. KH. YS menjelaskan, “Kalau dulu pesantren
menunggu jamaah datang, sekarang pesantren yang datang ke jamaah lewat
media.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini menggambarkan
pergeseran paradigma dari dakwah pasif ke dakwah proaktif. Pesantren kini
memanfaatkan teknologi sebagai sarana memperluas cakupan dakwah,
menjangkau masyarakat di luar tembok fisik, bahkan hingga lintas negara.

Reposisi ini juga diiringi restrukturisasi kelembagaan. Al-Furgon,
misalnya, membentuk Divisi Media Dakwah yang berfungsi layaknya biro

komunikasi publik. Divisi ini mengelola seluruh aktivitas digital pesantren,

201



mulai dari perencanaan konten, pengelolaan media sosial, hingga koordinasi
dengan ustadz dan santri. HS, ketua divisi, menjelaskan, “Setiap pesan yang
keluar dari pesantren harus punya nilai dan identitas. Kami tidak ingin
pesantren hanya aktif, tapi juga relevan dan dipercaya.” (Wawancara,
September 2025). Dengan demikian, pesantren tidak lagi hanya lembaga
pengajar, tetapi juga lembaga komunikator moral yang memiliki strategi

komunikasi tersendiri.

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, reposisi kelembagaan ini
bersifat lebih intelektual. KH. AN menuturkan, “Kami ingin dakwah
pesantren dikenal sebagai dakwah berbasis ilmu, bukan sekadar nasihat.”
(Wawancara, Agustus 2025). Untuk itu, mereka mengembangkan jurnal
digital keislaman dan program diskusi daring sebagai bagian dari strategi
dakwah ilmiah. Melalui pendekatan ini, pesantren tidak hanya beradaptasi
terhadap digitalisasi, tetapi juga memperkuat posisi akademiknya di ruang
publik. Reposisi semacam ini menandai pergeseran dari pesantren sebagai
lembaga tradisional ke pesantren yang berperan sebagai lembaga riset dan

penyebaran ilmu keagamaan modern.

Sementara itu, di Yaspida Sukabumi, proses reposisi berjalan dengan
cara yang lebih kultural. Pesantren ini memanfaatkan platform digital untuk
menampilkan wajah Islam yang ramah dan membumi melalui Podcast Ngaji
Nyunda dan konten budaya dakwah lokal. KH. MA menuturkan, “Pesantren
kami ingin dikenal bukan hanya karena ngajinya, tapi juga karena kehangatan
dan keterbukaannya terhadap masyarakat.” (Wawancara, September 2025).
Pendekatan ini memperlihatkan bahwa reposisi pesantren tidak harus
meninggalkan tradisi, tetapi justru memperluas tradisi itu dalam bahasa dan

bentuk yang bisa diterima generasi digital.

202



Dalam konteks teori kelembagaan, perubahan ini dapat dijelaskan
dengan konsep institutional transformation (Scott 2001), yang menyatakan
bahwa lembaga keagamaan yang mampu bertahan di tengah perubahan sosial
adalah yang mampu menyesuaikan struktur dan praktiknya tanpa kehilangan
legitimasi nilai. Pesantren yang mengintegrasikan teknologi dalam dakwahnya
sedang melakukan reframing terhadap identitasnya: dari lembaga pembentuk
individu saleh menjadi lembaga penggerak moral sosial di ruang publik

digital.

Reposisi ini juga berdampak pada cara pesantren berinteraksi dengan
masyarakat dan pemerintah. Di beberapa wilayah, pesantren kini menjadi
mitra strategis dalam program literasi digital dan moderasi beragama. HS
mengungkapkan, “Kami pernah diundang oleh Dinas Kominfo untuk ngisi
pelatihan dakwah digital bagi guru madrasah. Dulu nggak kebayang
pesantren bisa sejajar dengan lembaga publik seperti itu.” (Wawancara,
Agustus 2025). Fakta ini menunjukkan bahwa otoritas pesantren kini meluas
ke ranah sosial-budaya dan kebijakan publik, menjadikan mereka bagian dari

ekosistem digital nasional yang aktif.

Namun, proses reposisi ini juga tidak terlepas dari ketegangan internal.
Sebagian ustadz senior masih melihat digitalisasi sebagai ancaman terhadap
kesakralan ilmu agama. KH. AN mengingatkan, “Teknologi itu ibarat air. Bisa
jadi sumber kehidupan, tapi juga bisa menenggelamkan kalau tidak
dikendalikan.”  (Wawancara, September  2025). Ketegangan ini
memperlihatkan dinamika antara nilai tradisional dan kebutuhan modernisasi

yang harus terus dinegosiasikan di dalam tubuh pesantren.

Meski demikian, arah perubahan sudah jelas: pesantren kini menjadi
lembaga dakwah modern yang tidak lagi dibatasi oleh ruang fisik dan waktu.

Dakwah tidak lagi eksklusif dalam bentuk ceramah, tetapi hadir dalam format

203



digital yang mampu menjangkau berbagai lapisan masyarakat. Seperti
dikatakan KH. MA, “Kalau dulu pesantren itu menyalakan pelita di kampung,

sekarang pelitanya nyala di layar.” (Wawancara, September 2025).

Dengan reposisi ini, pesantren tidak kehilangan ruh spiritualnya, tetapi
justru menemukan relevansi baru di tengah masyarakat yang terus bergerak.
Modernisasi dakwah pesantren bukan sekadar perubahan bentuk, tetapi proses
memperluas makna kehadiran Islam di tengah era digital.

Kemunculan pesantren di ruang digital telah mengubah wajah lembaga
keagamaan ini di mata publik. Dulu, pesantren sering dipersepsikan sebagai
institusi yang tertutup, konservatif, dan hanya relevan bagi kalangan internal.
Kini, melalui media digital, citra itu perlahan bergeser menjadi lembaga yang
modern, komunikatif, dan terbuka terhadap masyarakat luas. Transformasi ini
bukan hasil dari kampanye pencitraan sesaat, tetapi bagian dari proses panjang
di mana pesantren menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman tanpa kehilangan

identitas spiritualnya.

Di Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut, perubahan citra ini
terasa sangat nyata. KH. YS menuturkan, “Dulu orang mengenal pesantren
hanya dari cerita atau kabar mulut ke mulut. Sekarang, masyarakat bisa
melihat langsung kegiatan kami lewat YouTube dan Instagram. Mereka jadi
tahu bahwa pesantren itu tidak ketinggalan zaman.” (Wawancara, Agustus
2025). Melalui konten visual seperti dokumentasi pengajian, kegiatan sosial,
hingga karya kreatif santri, pesantren berhasil membangun kehadiran publik

yang positif.

Proses ini menggambarkan bagaimana media digital berfungsi sebagai
jendela transparansi sosial bagi lembaga keagamaan. Publik kini dapat
mengakses aktivitas pesantren secara langsung, tanpa harus datang ke lokasi.

HS, ketua tim media, menjelaskan, “Banyak masyarakat yang tertarik

204



menyekolahkan anaknya setelah nonton konten dakwah kami. Mereka bilang,
ternyata pesantren sekarang bersih, rapi, dan modern.” (Wawancara,
September 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa digitalisasi tidak hanya
memperluas dakwah, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik terhadap

pesantren sebagai lembaga pendidikan dan moral yang kredibel.

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, peningkatan citra publik
diwujudkan melalui pendekatan akademik. Mereka mengelola website dan
kanal media ilmiah yang menampilkan kajian keislaman, penelitian santri, dan
diskusi teologis. NR, pengelola konten Persis, mengatakan, “Kami ingin
pesantren dikenal bukan hanya karena tradisi, tapi juga karena
intelektualitasnya.” (Wawancara, September 2025). Dengan strategi ini,
Persis berhasil membangun citra sebagai lembaga dakwah berbasis ilmu

pengetahuan yang profesional dan kredibel di ruang digital.

Sementara itu, Yaspida Sukabumi mengembangkan citra publiknya
melalui pendekatan kultural. Konten Ngaji Nyunda mereka yang memadukan
bahasa Sunda, musik lokal, dan nilai-nilai Islam moderat berhasil menarik
simpati masyarakat dari berbagai kalangan. KH. MA menjelaskan, “Kami
ingin pesantren hadir dengan wajah yang ramah dan membumi. Orang yang
melihat konten kami harus merasa dekat, bukan takut. ” (Wawancara, Agustus
2025). Strategi ini membuktikan bahwa pesantren mampu membangun

komunikasi lintas sosial-budaya tanpa kehilangan substansi keagamaannya.

Dalam konteks teori komunikasi publik, fenomena ini dapat dijelaskan
melalui konsep strategic religious communication (Heath 2010), di mana
lembaga keagamaan membangun hubungan dengan publik melalui pesan yang
autentik, konsisten, dan bernilai. Pesantren yang memanfaatkan media digital
dengan narasi positif tidak hanya memperkuat reputasinya, tetapi juga

berperan sebagai mediator nilai antara agama dan masyarakat modern.

205



Perubahan citra ini juga menandai terjadinya keterbukaan sosial di
lingkungan pesantren. Jika sebelumnya interaksi pesantren dengan masyarakat
terbatas pada kegiatan keagamaan seperti pengajian atau perayaan hari besar
Islam, kini hubungan itu diperluas melalui interaksi digital yang lebih inklusif.
RF dari Yaspida menyebut, “Sekarang kami sering dapat komentar dari non-
santri yang bilang suka dengar podcast kami karena bahasanya sederhana
dan nggak menghakimi.” (Wawancara, September 2025). Dakwah digital
membuka ruang dialog baru antara pesantren dan masyarakat luas yang

sebelumnya mungkin merasa jauh atau asing dengan kultur pesantren.

Selain memperluas relasi sosial, keterbukaan ini juga berimplikasi
pada meningkatnya partisipasi publik dalam kegiatan pesantren. HS menyebut
bahwa setelah pandemi, banyak masyarakat yang terlibat dalam program
donasi digital dan kelas ngaji daring. “Dulu yang nyumbang itu cuma alumni,
sekarang banyak orang yang bahkan belum pernah datang ke pesantren, tapi
ikut berdonasi karena mereka tahu kegiatan kami lewat media sosial.”
(Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa keterbukaan
digital tidak hanya menciptakan citra positif, tetapi juga memperluas

dukungan sosial dan ekonomi bagi pesantren.

Namun, proses membangun citra publik juga menghadirkan tantangan.
Sebagian pihak menilai bahwa keterbukaan digital berisiko mengikis
kesederhanaan pesantren. KH. AN dari Persis menanggapi hal ini dengan
bijak, “Citra itu penting, tapi jangan jadi topeng. Citra harus tumbuh dari
akhlak, bukan dari kamera.” (Wawancara, September 2025). Kritik ini
menjadi pengingat bahwa reputasi digital pesantren harus dijaga agar tetap

selaras dengan nilai keikhlasan dan kejujuran yang menjadi ruh dakwah Islam.

206



Dengan keterbukaan sosial dan citra publik yang semakin positif,
pesantren Kini tidak lagi berdiri di pinggir arus modernitas, melainkan menjadi
bagian aktif dari masyarakat digital. Perubahan ini membawa dampak jangka
panjang terhadap persepsi publik: pesantren bukan lagi sekadar lembaga
konservatif yang menjaga tradisi, tetapi juga pionir dakwah modern yang

mampu berbicara dengan bahasa zaman.

Sebagaimana disimpulkan KH. YS di akhir wawancaranya, “Kami
ingin pesantren dikenal bukan karena bangunannya, tapi karena pikirannya
yang terbuka.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan itu menegaskan
arah baru pesantren di era digital: terbuka terhadap perubahan, namun tetap

berpegang pada nilai-nilai yang menuntun perubahan itu sendiri.

Salah satu dampak paling menarik dari digitalisasi dakwah pesantren
adalah bagaimana nilai-nilai tradisional Islam seperti tabligh (penyampaian
pesan), irsyad (bimbingan moral), dan tanwir (pencerahan) diadaptasi dalam
bentuk-bentuk komunikasi digital yang baru. Ketiga nilai ini telah lama
menjadi pilar dakwah pesantren, tetapi kini menemukan ekspresi yang berbeda
melalui video, podcast, infografis, dan media sosial. Transformasi ini bukan
sekadar perubahan medium, tetapi juga refleksi tentang bagaimana pesantren
memaknai kembali misi dakwahnya di tengah ekosistem digital yang serba

cepat dan kompetitif.

KH. YS dari Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjelaskan,
“Dulu tabligh itu identik dengan ceramah di mimbar. Sekarang tabligh bisa
lewat YouTube atau Instagram. Yang penting pesannya sampai dan
menggerakkan  hati.” (Wawancara, Agustus 2025). Ucapan ini
menggambarkan pergeseran dari dakwah konvensional yang bersifat satu arah
menuju dakwah digital yang bersifat dialogis dan interaktif. Santri tidak lagi

sekadar menyampaikan, tetapi juga mendengarkan dan menanggapi komentar,

207



menjalin diskusi, serta membangun hubungan dengan audiens secara

berkelanjutan.

Dalam konteks tabligh, media digital memberi ruang bagi
penyampaian pesan agama yang lebih kreatif dan mudah diakses. HS, santri
sekaligus pengelola media Al-Furgon, menuturkan, “Kalau dulu dakwah
cuma lewat teks atau ceramah langsung, sekarang kami bikin video tiga menit
yang intinya sama: mengajak orang ke kebaikan, tapi dengan gaya yang
ringan dan dekat.” (Wawancara, September 2025). Video dakwah pendek,
kutipan ayat bergrafis, dan potongan tausiyah menjadi bentuk baru dari tabligh

visual, yang mampu menembus batas geografis dan sosial.

Sementara itu, irsyad sebagai bimbingan moral juga mengalami
perluasan makna di ruang digital. KH. AN dari Persis 67 Benda Tasikmalaya
menjelaskan, “Bimbingan itu sekarang tidak harus tatap muka. Ada santri
yang konsultasi lewat DM, minta doa atau nasihat soal hidupnya. Ini bentuk
irsyad yang baru.” (Wawancara, September 2025). Di sini, pesantren
menjalankan fungsi keagamaannya sebagai pembimbing spiritual yang hadir
kapan pun dibutuhkan, memanfaatkan ruang digital untuk menjangkau mereka

yang mungkin tak berani datang langsung ke kyai.

Peran irsyad digital ini juga memperlihatkan wajah baru hubungan
kyai-santri yang lebih horizontal. NR dari Persis menambahkan, “Kalau dulu
kita menunggu giliran untuk sowan ke kyai, sekarang bisa langsung kirim
pertanyaan lewat WhatsApp. Tapi adabnya tetap dijaga, karena yang penting
bukan medianya, tapi niat dan sopannya.” (Wawancara, Agustus 2025).
Dalam hal ini, media digital tidak menghapus nilai adab dan penghormatan,

melainkan menyalurkannya dalam bentuk komunikasi yang lebih fleksibel.

Adapun nilai tanwir, yakni pencerahan, menjadi semakin relevan di

tengah arus informasi yang sering kali memicu kebingungan dan polarisasi.

208



Pesantren memainkan peran penting sebagai sumber otoritas moral yang
menebarkan cahaya di ruang publik digital. KH. MA dari Yaspida Sukabumi
menuturkan, “Kita ingin dakwah di media jadi penerang, bukan pemecah.
Banyak orang tersesat bukan karena jahat, tapi karena bingung. Tugas
pesantren adalah menuntun, bukan menghakimi.” (Wawancara, September
2025). Nilai tanwir inilah yang menjadikan pesantren tetap relevan di tengah

derasnya narasi-narasi ekstrem dan dangkal yang beredar di media sosial.

Dalam praktiknya, tanwir digital diterjemahkan melalui konten yang
mengedepankan nilai edukatif dan dialogis. Yaspida, misalnya, mengemas
video dakwahnya dalam format percakapan ringan antara santri dan
masyarakat sekitar, membahas isu-isu aktual dengan pendekatan empatik. RF,
salah satu kreator konten Yaspida, menjelaskan, “Kami ingin dakwah terasa
manusiawi. Bukan cuma nyuruh, tapi ngajak mikir dan memahami.”
(Wawancara, Agustus 2025). Gaya komunikasi ini memperlihatkan bahwa
pesantren berhasil menempatkan dakwah digital bukan sebagai ruang ceramah

sepihak, tetapi sebagai arena refleksi sosial dan spiritual bersama.

Dari perspektif teori dakwah, proses ini menunjukkan bentuk renewal
of message — pembaruan pesan keagamaan agar tetap bermakna dalam
konteks zaman. Pesantren mampu menafsir ulang nilai-nilai klasik menjadi
bahasa baru yang relevan bagi generasi digital. Seperti dijelaskan Campbell
(2012) dalam konsep digital religiosity, adaptasi spiritual di ruang digital
terjadi ketika nilai-nilai lama diolah ulang tanpa kehilangan makna
transendentalnya (Campbell 2012a). Hal ini persis yang dilakukan pesantren:
menjaga substansi nilai dakwah sambil memperbarui kemasannya agar tetap

dapat diterima audiens modern.

Lebih jauh lagi, ketiga nilai tersebut—tabligh, irsyad, dan tanwir—

membentuk fondasi etik bagi seluruh aktivitas digital pesantren. Di tengah

209



dunia digital yang sering kali dangkal dan serba instan, pesantren menawarkan
narasi alternatif: dakwah yang sabar, mendidik, dan menenangkan. KH. YS
menegaskan, “Kami tidak mau ikut-ikutan tren viral. Kalau satu orang saja
tercerahkan, itu sudah tanwir yang sesungguhnya.” (Wawancara, September
2025).

Pernyataan ini menutup lingkaran reflektif tentang bagaimana
pesantren menavigasi dunia digital dengan kompas spiritualnya sendiri.
Dakwah digital bukan sekadar adaptasi teknologis, melainkan kelanjutan dari
misi moral yang telah dijalankan pesantren selama berabad-abad. Dalam
bahasa sederhana, pesantren kini tidak hanya menyalakan pelita di langgar,
tetapi juga menyalakan cahaya di layar—dan dalam setiap klik yang

membawa makna, nilai tabligh, irsyad, dan tanwir terus hidup.

C. Dampak terhadap Masyarakat

Transformasi digital dakwah pesantren telah membawa perubahan
mendasar dalam cara masyarakat berinteraksi dengan ajaran Islam dan
lembaga keagamaan. Jika dahulu masyarakat harus hadir langsung di majelis
pengajian untuk mendengarkan ceramah, kini mereka dapat mengakses pesan-
pesan keagamaan kapan pun dan di mana pun melalui media digital.
Perubahan ini tidak hanya berdampak pada pola konsumsi religius
masyarakat, tetapi juga pada persepsi mereka terhadap pesantren sebagai
sumber pengetahuan dan bimbingan spiritual yang terpercaya.

KH. YS dari Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjelaskan,
“Sekarang jamaah tidak hanya datang ke pesantren, tapi pesantren juga hadir
di rumah mereka lewat YouTube dan WhatsApp.” (Wawancara, Agustus
2025). Pernyataan ini menegaskan pergeseran bentuk dakwah dari sistem
push—di mana jamaah harus datang untuk menerima ilmu—ke sistem pull, di

mana masyarakat secara aktif mencari dan mengakses dakwah sesuai

210



kebutuhan spiritual mereka. Dalam konteks ini, pesantren tidak lagi sekadar
pengajar, tetapi menjadi mitra spiritual yang hadir dalam keseharian

masyarakat digital.

Perubahan pola interaksi ini tampak jelas pada masyarakat urban di
sekitar Garut dan Sukabumi, yang mulai menjadikan dakwah digital pesantren
sebagai sumber rujukan utama dalam memahami ajaran agama. RF, warga
Sukabumi yang rutin mengikuti Podcast Ngaji Nyunda dari Yaspida,
menuturkan, “Saya merasa lebih dekat dengan pesantren. Bahasanya santai,
tapi dalem. Kadang saya putar sambil kerja, dan tetap dapet nilai agamanya.”
(Wawancara, September 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa pesantren
telah berhasil menyesuaikan format dakwah dengan gaya hidup masyarakat

modern yang dinamis dan serba cepat, tanpa mengorbankan kedalaman pesan.

Selain memperluas akses terhadap ilmu agama, dakwah digital
pesantren juga berperan penting dalam memperkuat literasi keagamaan
masyarakat. Di tengah banjir informasi dan maraknya konten keagamaan yang
tidak terverifikasi, kehadiran pesantren di ruang digital memberikan alternatif
yang kredibel dan moderat. KH. AN dari Pesantren Persis 67 Benda
Tasikmalaya menegaskan, “Banyak orang yang sekarang bingung bedakan
mana ustadz beneran dan mana yang cuma influencer. Karena itu, kami hadir
supaya masyarakat dapat dakwah yang benar, bukan sensasi. ” (Wawancara,
Agustus 2025).

Dalam kerangka teori Uses and Gratifications (Blumler and Katz
1974), masyarakat kini menggunakan dakwah digital pesantren bukan hanya
untuk mendapatkan informasi, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan
spiritual, identitas sosial, dan rasa keterhubungan. Konten pesantren berfungsi
sebagai social glue—perekat sosial yang mempertemukan individu dari

berbagai latar belakang dalam ruang digital yang bernuansa religius.

211



Misalnya, tayangan live streaming pengajian dari Al-Furgon kerap diikuti oleh
ribuan penonton dari luar Jawa Barat, bahkan dari luar negeri. HS, pengelola
kanal tersebut, mengungkapkan, “Pernah ada penonton dari Malaysia yang
bilang kalau setiap malam Jumat ikut ngaji bareng kami lewat YouTube.”

(Wawancara, September 2025).

Dampak sosial lainnya adalah munculnya komunitas dakwah online
berbasis nilai-nilai pesantren. Di media sosial, masyarakat membentuk grup
WhatsApp atau Telegram yang berisi kajian, tanya-jawab, dan saling berbagi
refleksi keagamaan. NR dari Persis mengamati, “Sekarang banyak jamaah
bikin grup belajar mandiri. Mereka diskusi soal fikih, adab, bahkan politik
Islam, tapi rujukannya ke konten pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025).
Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pengajar, tetapi juga
penggerak komunitas keagamaan digital yang menumbuhkan partisipasi aktif

masyarakat.

Keterbukaan ini juga mengubah persepsi masyarakat terhadap
pesantren sebagai lembaga yang inklusif dan adaptif. Sebelumnya, sebagian
masyarakat menilai pesantren sebagai ruang yang eksklusif dan hanya terbuka
bagi kalangan tertentu. Namun kini, dengan adanya media digital, batas-batas
sosial dan kultural mulai mencair. KH. MA dari Yaspida menyebut, “Sekarang
ada anak-anak SMA negeri yang ikut kajian online kami. Dulu mungkin
mereka sungkan datang langsung ke pesantren, tapi lewat digital jadi lebih
mudah.” (Wawancara, September 2025). Ini menunjukkan bahwa dakwah
digital telah berperan sebagai jembatan sosial yang mempertemukan
masyarakat dengan pesantren melalui ruang yang aman, terbuka, dan

interaktif.

Dalam konteks yang lebih luas, dampak dakwah digital juga dirasakan

pada tataran moral masyarakat. Pesan-pesan yang disebarkan pesantren

212



tentang adab, keikhlasan, dan kesederhanaan menjadi inspirasi dalam
kehidupan sehari-hari. Salah satu warga Garut, ibu rumah tangga bernama DS,
mengatakan, “Saya sering lihat video santri yang ngaji sambil bersih-bersih
asrama. Dari situ saya belajar bahwa ibadah itu bisa dari hal kecil.”
(Wawancara, Agustus 2025). Dakwah semacam ini menghidupkan kembali
kesadaran spiritual yang praktis dan membumi, memperlihatkan bahwa agama
bukan hanya dogma, tapi juga etika kehidupan.

Namun, perubahan ini juga membawa dinamika baru dalam relasi
sosial-keagamaan masyarakat. Ada sebagian kalangan yang menganggap
bahwa dakwah digital membuat interaksi keagamaan menjadi lebih dangkal
dan instan. KH. AN menanggapi hal ini dengan reflektif, “Ya, itu tantangan
kita. Jangan sampai orang cukup nonton video satu menit lalu merasa alim.
Tapi kalau itu jadi pintu awal untuk belajar lebih dalam, itu sudah baik.”
(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa dakwah
digital bukan tujuan akhir, melainkan jembatan menuju kesadaran keagamaan

yang lebih substansial.

Dalam perspektif sosiologis, fenomena ini dapat dilihat sebagai bentuk
religious reconfiguration—restrukturisasi pengalaman keagamaan di tengah
era digital. Masyarakat tidak lagi menggantungkan makna religius pada
tempat atau figur tunggal, tetapi membangun pengalaman iman secara
terdistribusi melalui jaringan digital yang luas. Pesantren dalam hal ini
berperan sebagai penyeimbang moral, memastikan bahwa arus spiritualitas
digital tetap berpijak pada nilai-nilai otentik Islam.

Pada akhirnya, dampak dakwah digital terhadap masyarakat bukan
hanya memperluas akses terhadap pengetahuan agama, tetapi juga
memperdalam pengalaman spiritual dan memperkuat relasi sosial. Masyarakat

kini melihat pesantren bukan lagi sebagai lembaga kuno yang berdiri di

213



pinggir modernitas, melainkan sebagai mitra kultural yang relevan, adaptif,
dan inspiratif. Seperti disimpulkan oleh KH. YS, “Kalau dulu pesantren itu
datang ke masyarakat lewat jalan tanah, sekarang lewat jaringan internet.

Tapi tujuannya tetap sama—menerangi hati. ” (Wawancara, September 2025).

D. Dimensi Spiritual dan Sosial Dakwah Digital

Kehadiran teknologi digital tidak hanya mengubah cara dakwah
dilakukan, tetapi juga menggeser dimensi spiritualitas dan struktur sosial di
dalamnya. Dakwah yang sebelumnya berlangsung dalam ruang sakral—
seperti masjid, majelis taklim, dan pesantren—Xkini bergerak ke ruang publik
digital yang terbuka dan cair. Transformasi ini melahirkan dua sisi yang saling
berinteraksi: di satu sisi, spiritualitas baru yang lebih inklusif dan reflektif; di

sisi lain, risiko munculnya religiositas yang dangkal dan performatif.

KH. YS dari Pesantren Al-Furgon Muhammadiyah Garut menjelaskan,
“Sekarang zikir bisa lewat layar, pengajian bisa lewat YouTube, tapi yang
penting bukan medianya, melainkan hatinya tetap hadir.” (Wawancara,
Agustus 2025). Ucapan ini menggambarkan bentuk spiritualitas digital, di
mana makna kehadiran tidak lagi terikat pada ruang fisik, tetapi pada intensi
dan kesadaran batin seseorang dalam berinteraksi dengan pesan keagamaan.
Santri dan jamaah belajar menemukan Tuhan dalam ruang yang tak berbatas—

sebuah bentuk iman virtual yang hidup di dalam dunia digital.

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui teori Digital Religiosity
(Campbell 2012a), yang melihat praktik keagamaan online sebagai proses
pembentukan identitas spiritual baru. Dalam konteks pesantren, santri yang
berdakwah melalui media digital tidak hanya menyalurkan pesan agama,
tetapi juga mengalami bentuk baru dari keterhubungan transendental. RF dari
Yaspida Sukabumi menuturkan, “Kalau bikin konten dakwah, saya ngerasa
kayak lagi muhasabah juga. Kita belajar, nyari dalil, nulis naskah. Itu jadi

214



proses ibadah tersendiri.” (Wawancara, September 2025). Aktivitas kreatif
digital dengan demikian menjadi ruang kontemplasi, bukan sekadar ekspresi
publik.

Namun, spiritualitas digital ini juga menimbulkan tantangan. Di tengah
budaya media yang menekankan kecepatan dan visualisasi, ada
kecenderungan munculnya dakwah instan—pesan-pesan agama yang singkat,
viral, namun sering kali kehilangan kedalaman reflektif. KH. AN dari Persis
67 Benda Tasikmalaya mengingatkan, “Sekarang banyak orang merasa cukup
nonton satu menit video dakwah, padahal dakwah itu proses panjang, bukan
hiburan.” (Wawancara, Agustus 2025). Dakwah digital berpotensi tergelincir
menjadi konsumsi spiritual yang cepat, di mana keimanan diukur dari jumlah

tontonan, bukan dari penghayatan makna.

Dinamika ini memperlihatkan adanya dialektika spiritualitas antara
dua kutub: spiritualitas substansial dan spiritualitas performatif. Yang pertama
berakar pada refleksi, niat, dan kesadaran moral; sementara yang kedua
cenderung muncul dari dorongan popularitas, validasi sosial, dan estetika
digital. Santri dan kyai di berbagai pesantren menyadari dilema ini, dan
berupaya menjaga keseimbangan antara ekspresi modern dan substansi ajaran.
NR dari Persis menuturkan, “Kita boleh pakai efek video, musik latar, tapi

jangan sampai pesan agamanya tenggelam.” (Wawancara, September 2025).

Di sisi lain, dakwah digital juga membuka peluang bagi lahirnya
spiritualitas sosial baru. Jika dulu praktik keagamaan cenderung bersifat
individual atau komunitarian terbatas, kini muncul bentuk solidaritas religius
di ruang digital. Jamaah saling menyapa, berbagi pengalaman, bahkan saling
mendoakan di kolom komentar. HS, pengelola media Al-Furgon,
mengisahkan, “Waktu ada bencana di Garut, banyak pengikut channel kami

yang langsung bantu donasi setelah lihat konten dakwah kami. Itu bukti

215



bahwa dakwah digital bisa menggerakkan hati, bukan cuma klik.”
(Wawancara, Agustus 2025).

Spiritualitas sosial seperti ini memperluas makna dakwah sebagai
praktik transformasi sosial, bukan sekadar komunikasi pesan. Pesantren,
melalui kanal-kanal digitalnya, kini tidak hanya membimbing masyarakat
untuk beriman, tetapi juga mengajak mereka untuk berbuat. Ini sejalan dengan
nilai tanwir (pencerahan) dan irsyad (bimbingan moral) yang menjadi basis
dakwah pesantren. Melalui dunia digital, pesantren menanamkan nilai-nilai
solidaritas, empati, dan kepedulian dalam format yang bisa menjangkau jutaan

orang sekaligus.

Dalam dimensi sosial, dakwah digital juga mengubah struktur otoritas
keagamaan. KH. MA dari Yaspida mencatat, “Sekarang banyak jamaah
belajar dari santri muda. Dulu yang didengar cuma kyai, sekarang ustadz
muda juga dipercaya.” (Wawancara, September 2025). Pergeseran ini
memperlihatkan bahwa ruang digital memberi tempat bagi munculnya otoritas
baru berbasis kompetensi dan kredibilitas konten, bukan semata-mata posisi
hierarkis. Namun, di balik demokratisasi ini, ada tantangan menjaga akurasi
dan kedalaman ilmu agar otoritas keagamaan tetap berakar pada tradisi

keilmuan pesantren.

Fenomena tersebut sejalan dengan konsep Networked Religion (H
Campbell 2013), yang menjelaskan bahwa praktik keagamaan digital
menciptakan jejaring sosial baru di mana individu, lembaga, dan komunitas
berinteraksi secara horizontal. Dalam konteks pesantren, hal ini berarti kyai,
santri, dan jamaah membentuk ekosistem religius yang lebih cair, di mana
setiap individu dapat berkontribusi dalam penyebaran nilai Islam. Dakwah

menjadi kolaboratif, bukan lagi satu arah.

216



Meskipun begitu, munculnya spiritualitas sosial dan performatif di
ruang digital tetap menuntut refleksi kritis. KH. AN mengingatkan, “Kalau
niatnya dakwah, maka semua alat bisa jadi jalan pahala. Tapi kalau niatnya
hanya viral, itu yang bahaya.” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat ini
menegaskan pentingnya kesadaran moral sebagai fondasi dalam setiap bentuk
aktivitas digital keagamaan. Dakwah digital tanpa ruh spiritual akan

kehilangan substansi dan berubah menjadi sekadar hiburan berlabel agama.

Pada akhirnya, dimensi spiritual dan sosial dakwah digital
menunjukkan dua hal penting: pertama, bahwa ruang digital dapat menjadi
arena lahirnya spiritualitas yang reflektif dan empatik; kedua, bahwa ruang ini
juga rawan mengalami degradasi makna jika kehilangan bimbingan nilai-nilai
pesantren. Dalam keseimbangan inilah pesantren menemukan relevansinya:
bukan sekadar pengguna teknologi, tetapi penjaga makna di tengah derasnya

arus informasi.

Sebagaimana dikatakan KH. YS di akhir wawancara, “Zaman boleh
berubah, tapi dakwah tetap tentang hati. Kalau hatinya ikhlas, sinyal ke langit
tidak pernah putus.” (Wawancara, September 2025). Kalimat sederhana itu
menegaskan bahwa spiritualitas sejati tidak bergantung pada medium,

melainkan pada niat dan ketulusan dalam menyampaikan pesan Tuhan.

Transformasi digital dalam dakwah pesantren merupakan salah satu
fenomena paling signifikan dalam perkembangan keislaman Indonesia
kontemporer. la bukan sekadar adaptasi terhadap kemajuan teknologi, tetapi
juga bentuk redefinisi makna dakwah itu sendiri. Dakwah tidak lagi dipahami
semata sebagai aktivitas verbal yang dilakukan di mimbar, tetapi sebagai
praktik sosial dan kultural yang melibatkan media, jejaring, dan dinamika

spiritualitas baru.

217



Secara teoretis, perubahan ini mencerminkan pergeseran dari
paradigma komunikasi dakwah tradisional menuju komunikasi dakwah
digital, di mana pesan keagamaan beroperasi dalam ekosistem yang interaktif,
partisipatif, dan visual. Pesantren sebagai lembaga dakwah klasik berhasil
menavigasi transisi ini tanpa kehilangan orientasi nilai. KH. YS dari Al-
Furqon Muhammadiyah Garut menyatakan, “Kami tetap berpegang pada
prinsip tabligh, irsyad, dan tanwir. Bedanya sekarang alatnya saja yang
berubah.” (Wawancara, September 2025).

Analisis ini memperlihatkan bahwa keberhasilan pesantren dalam
memanfaatkan teknologi digital berakar pada kemampuannya menjaga
keseimbangan antara form dan substance. Bentuk dakwah mengalami
inovasi—melalui YouTube, podcast, infografis, atau media sosial—tetapi
substansi nilai spiritual, etika, dan moral tetap menjadi fondasi utama. Hal ini
sejalan dengan teori New Media Theology (Heidi Campbell 2013), yang
menegaskan bahwa media bukan sekadar sarana penyebaran pesan, melainkan
juga ruang produksi makna religius baru. Pesantren memanfaatkan ruang ini

untuk memperluas misi dakwahnya dari lokal ke global, dari fisik ke digital.

Dalam konteks sosial, dakwah digital pesantren telah menciptakan
bentuk baru dari komunitas iman yang bersifat terbuka dan lintas batas.
Masyarakat yang sebelumnya terpisah oleh jarak, latar sosial, atau budaya Kini
dapat berinteraksi dalam ruang yang sama, berbagi pengalaman spiritual, dan
membangun solidaritas moral. HS dari Al-Furqon menjelaskan, “Sekarang
jamaah dari Malaysia, Jepang, sampai Arab Saudi ikut ngaji bareng kami
lewat YouTube. Rasanya kayak pesantren tanpa pagar. ” (Wawancara, Agustus
2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah bukan hanya
memperluas jangkauan geografis, tetapi juga memperluas makna kebersamaan

dalam Islam.

218



Namun, di balik peluang tersebut, muncul pula tantangan yang
kompleks. Digitalisasi dakwah membawa risiko banalitas, di mana pesan-
pesan agama kehilangan kedalaman karena harus disesuaikan dengan logika
media: cepat, singkat, dan menarik secara visual. KH. AN dari Persis 67 Benda
Tasikmalaya mengingatkan, “Sekarang orang lebih cepat terpengaruh video
satu menit daripada ngaji satu jam. Ini yang harus kita waspadai.”
(Wawancara, September 2025). Dakwah digital berisiko menjadi performative
religiosity (Campbell 2012a), ketika tujuan dakwah bergeser dari pencarian

makna menuju pencarian popularitas.

Meski begitu, risiko ini tidak dapat dijadikan alasan untuk menolak
teknologi. Justru di sinilah pesantren memainkan peran penting sebagai
penjaga keseimbangan makna. Dalam tradisi pesantren, setiap bentuk dakwah
selalu dilandasi oleh niat (niyyah) dan etika (akhlaq). Ketika kedua nilai ini
dipertahankan dalam ruang digital, maka dakwah tidak kehilangan
kesakralannya meski dilakukan melalui layar. NR dari Persis menegaskan,
“Kalau niatnya lillah, YouTube pun bisa jadi majelis ilmu.” (\Wawancara,
Agustus 2025).

Analisis ini menunjukkan bahwa makna keberagamaan di era digital
bukan melemah, melainkan mengalami reformulasi. Spiritualitas kini tidak
hanya hadir dalam bentuk ritual, tetapi juga dalam aktivitas kreatif dan
reflektif yang berbasis teknologi. Santri yang mengedit video dakwah, menulis
naskah, atau mendesain infografis sedang menjalankan bentuk ibadah baru
yang memadukan iman dan keterampilan. Fenomena ini sesuai dengan konsep
digital spirituality (Campbell 2015), di mana praktik keagamaan menemukan

ekspresi baru melalui teknologi tanpa kehilangan kedalaman religius.

Lebih jauh, digitalisasi dakwah pesantren juga menantang otoritas

keagamaan tradisional. Otoritas kyai Kini berbagi ruang dengan santri muda

219



dan bahkan dengan masyarakat awam yang aktif di media. KH. MA dari
Yaspida Sukabumi memandang hal ini sebagai peluang, bukan ancaman:
“Dulu dakwah hanya bisa dilakukan oleh kyai di mimbar. Sekarang santri pun
bisa jadi dai digital, asal tetap dalam bimbingan.” (Wawancara, September
2025). Dengan demikian, digitalisasi memperluas partisipasi dakwah,

menjadikan pesantren sebagai lembaga yang lebih demokratis dan inklusif.

Dari sisi teologis, dakwah digital pesantren dapat dibaca sebagai upaya
tajdid ad-din (pembaruan keagamaan), di mana pesantren tidak hanya
mempertahankan tradisi, tetapi juga memperbaruinya agar relevan dengan
zaman. Nilai-nilai seperti tabligh, irsyad, dan tanwir tetap menjadi roh utama,
namun dikemas dalam bahasa dan medium yang lebih komunikatif.
Sebagaimana dikatakan KH. YS, “Tugas pesantren itu menjaga cahaya agar
tetap menyala, tidak peduli lampunya berubah dari pelita ke LED.”
(Wawancara, September 2025).

Secara reflektif, dakwah digital pesantren menunjukkan bahwa
teknologi dapat menjadi bagian dari ibadah jika dikelola dengan kesadaran
spiritual dan tanggung jawab sosial. Dunia digital, yang sering dianggap
sekuler dan dangkal, justru bisa menjadi ruang baru bagi penyebaran nilai-
nilai ketuhanan. Pesantren dengan karakternya yang moderat dan berbasis
ilmu menjadi pelaku penting dalam menjaga keseimbangan antara inovasi dan

tradisi.

Pada akhirnya, makna dakwah di era digital tidak lagi terbatas pada
penyampaian pesan, tetapi juga pada penciptaan makna baru tentang
keberagamaan. Dakwah digital membuka ruang bagi umat Islam untuk
memaknai ulang hubungan mereka dengan Tuhan, sesama manusia, dan

teknologi. Dalam konteks ini, pesantren tampil sebagai pelaku transformasi

220



yang mampu menjembatani masa lalu dan masa depan, tradisi dan inovasi,

spiritualitas dan modernitas.

Seperti dirangkum KH. MA dalam refleksinya, “Kami tidak takut
dengan dunia digital. Yang kami takutkan adalah jika hati santri berhenti
berdakwah.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu menutup dengan
kuat esensi selurun pembahasan ini—bahwa teknologi hanyalah alat,
sementara dakwah adalah panggilan hati yang tidak pernah usang oleh zaman.

221



BAGIAN X
PENUTUP

Perjalanan panjang pembahasan dalam buku ini memperlihatkan
bahwa dakwah pesantren di Jawa Barat tengah berada di persimpangan
penting antara kontinuitas tradisi dan tuntutan inovasi digital. Pesantren, yang
selama berabad-abad menjadi benteng moral dan intelektual umat Islam, Kini
menghadapi realitas baru di mana teknologi informasi tidak lagi sekadar alat
bantu, melainkan ruang utama pembentukan wacana, perilaku, dan kesadaran
keagamaan masyarakat. Transformasi strategi dakwah di era digital bukan
hanya sebuah adaptasi teknologis, tetapi juga manifestasi dari kemampuan
pesantren untuk melakukan reaktualisasi nilai-nilai Islam agar tetap relevan

dengan perubahan sosial yang begitu cepat.

Era digital menghadirkan peluang sekaligus tantangan. Di satu sisi,
media baru membuka akses dakwah yang nyaris tak terbatas. Pesan-pesan
keislaman dapat disebarluaskan secara masif, menembus batas geografis dan
sosial, serta menjangkau generasi muda yang sebelumnya sulit disentuh oleh
pendekatan konvensional. Namun di sisi lain, terbuka pula potensi disrupsi:
banjir informasi yang tidak terverifikasi, munculnya otoritas-otoritas
keagamaan baru yang tidak memiliki legitimasi keilmuan, serta komodifikasi
agama yang kadang menggeser substansi spiritual menjadi sekadar tontonan
populer. Dalam konteks inilah, peran pesantren menjadi sangat penting—
bukan hanya sebagai institusi pendidikan agama, tetapi juga sebagai penjaga

autentisitas dan moralitas dakwah Islam di tengah hiruk-pikuk dunia digital.

222



Transformasi dakwah pesantren harus dipahami sebagai proses
dialektis antara nilai dan inovasi. Nilai-nilai dasar pesantren—keikhlasan,
kesederhanaan, kedalaman ilmu, serta ketaatan spiritual—merupakan fondasi
yang tidak boleh hilang. Namun pada saat yang sama, inovasi teknologi
menjadi jembatan untuk memperluas cakrawala dakwah dan mempercepat
proses pembelajaran. Dalam hal ini, para Kiai, ustaz, dan santri dituntut untuk
memiliki kompetensi ganda: penguasaan ilmu keislaman yang mendalam serta
literasi digital yang kuat. Perpaduan keduanya akan melahirkan model dakwah
baru yang tidak hanya informatif, tetapi juga transformatif—mengubah cara

berpikir dan bertindak umat secara positif.

Buku ini menegaskan bahwa teori-teori yang telah dibahas
sebelumnya, seperti Teori Komunikasi Dakwah, Teori Adopsi Teknologi, Teori
Media Baru, Teori Pembelajaran Sosial, dan Teori Sosialisasi Digital,
bukanlah entitas yang berdiri sendiri, melainkan instrumen analitis yang saling
melengkapi untuk memahami kompleksitas dakwah pesantren modern. Teori
Komunikasi Dakwah menjelaskan dinamika hubungan antara da’i dan mad’u
dalam konteks budaya dan teknologi; Teori Adopsi Teknologi menunjukkan
bagaimana proses penerimaan inovasi digital di kalangan pesantren
berlangsung secara bertahap; sedangkan Teori Media Baru memberi kerangka
tentang bagaimana teknologi komunikasi membentuk paradigma baru dalam
penyebaran nilai-nilai Islam. Adapun Teori Pembelajaran Sosial dan Teori
Pendidikan Agama menegaskan bahwa dakwah bukan sekadar proses
komunikasi, tetapi juga proses pembelajaran sosial yang menanamkan nilai
dan perilaku keagamaan. Keseluruhan teori ini bermuara pada satu kesimpulan
besar: dakwah digital pesantren harus menjadi medium yang

mengintegrasikan pengetahuan, nilai, dan tindakan sosial.

223



Hasil kajian menunjukkan bahwa sebagian besar pesantren di Jawa
Barat telah menunjukkan kesiapan dalam menghadapi era digital. Banyak di
antara mereka yang sudah mengembangkan kanal YouTube, memanfaatkan
media sosial seperti Instagram, TikTok, atau podcast untuk berdakwah, serta
membuat aplikasi pembelajaran berbasis digital. Langkah ini menunjukkan
bahwa pesantren tidak menolak modernitas, tetapi berupaya menaklukkannya
dengan cara yang arif. Adaptasi tersebut juga sejalan dengan semangat tajdid
al-din—pembaruan keagamaan yang tidak mengubah substansi ajaran, tetapi
memperbarui metode penyampaiannya agar sesuai dengan konteks zaman.
Inilah bentuk nyata ijtihad institusional pesantren dalam merespons perubahan

sosial.

Namun, keberhasilan dakwah digital pesantren tidak semata-mata
ditentukan oleh kemampuan teknologinya, melainkan juga oleh visi ideologis
dan integritas moral yang melandasinya. Pesantren harus mampu menjaga
keseimbangan antara idealisme keilmuan dan daya tarik publik. Dalam dunia
digital yang sangat kompetitif, konten dakwah sering kali terjebak pada logika
pasar—mengejar jumlah tayangan dan pengikut, tetapi kehilangan kedalaman
pesan. Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk mengembangkan etika
dakwah digital: bagaimana menghadirkan pesan keagamaan yang menarik
tanpa kehilangan substansi, populer tanpa menjadi dangkal, modern tanpa
tercerabut dari akar tradisi.

Dari perspektif pendidikan, transformasi dakwah digital juga menuntut
redefinisi peran santri. Santri tidak lagi hanya diposisikan sebagai penerima
ilmu, tetapi juga sebagai produsen pengetahuan yang mampu berkontribusi
melalui karya digital. Proses pembelajaran di pesantren harus diarahkan pada
pengembangan digital religiosity—religiusitas yang tidak hanya dipraktikkan

secara ritual, tetapi juga diekspresikan melalui ruang digital. Literasi digital

224



menjadi bagian integral dari kurikulum dakwah, karena tanpa kemampuan
memahami dinamika algoritma, logika media, dan etika berinternet, pesan

dakwah dapat kehilangan efektivitasnya.

Selain itu, keberhasilan transformasi dakwah juga memerlukan sinergi
antara pesantren, pemerintah, lembaga swasta, dan masyarakat. Dukungan
kebijakan publik yang berpihak pada digitalisasi pesantren, penyediaan
infrastruktur internet di daerah pedesaan, serta pelatihan teknologi untuk para
pengasuh dan santri merupakan langkah konkret untuk memperkuat posisi
pesantren dalam ekosistem dakwah nasional. Dengan demikian, dakwah
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai keagamaan, tetapi juga

sebagai bagian dari pembangunan sosial dan pemberdayaan umat.

Transformasi dakwah juga memiliki dimensi teologis yang mendalam.
Dalam Islam, dakwah bukan hanya aktivitas verbal, tetapi bentuk pengabdian
kepada Allah dan pelayanan kepada sesama. Dengan demikian, digitalisasi
dakwah bukan sekadar respons terhadap perkembangan teknologi, melainkan
bagian dari aktualisasi nilai rahmatan lil ‘alamin—menghadirkan Islam
sebagai sumber kedamaian dan kemaslahatan bagi semua. Ketika pesantren
memanfaatkan teknologi digital untuk memperluas jangkauan dakwah,
sejatinya mereka sedang melaksanakan mandat profetik untuk menyebarkan

kebaikan di setiap ruang kehidupan, termasuk di ruang virtual.

Konteks Jawa Barat memberikan ilustrasi menarik tentang bagaimana
kearifan lokal dan nilai pesantren dapat berbaur dengan teknologi global.
Pesantren di wilayah ini tumbuh di tengah tradisi religius yang kuat dan
masyarakat yang dinamis. Karakter masyarakat Sunda yang terbuka, adaptif,
dan komunikatif menjadi modal sosial yang besar dalam mengembangkan
dakwah digital yang santun dan inklusif. Dalam konteks ini, pesantren Jawa

Barat berpotensi menjadi model bagi transformasi dakwah nasional, di mana

225



tradisi dan modernitas bukan dipertentangkan, tetapi disinergikan untuk

mencapai kemaslahatan umat.

Di sisi lain, tantangan yang dihadapi pesantren juga tidak bisa
diabaikan. Kesenjangan digital antara pesantren kota dan pesantren desa masih
cukup lebar. Sebagian pesantren belum memiliki infrastruktur yang memadai,
sementara sebagian lainnya masih menghadapi resistensi budaya terhadap
penggunaan teknologi. Ada pula kekhawatiran bahwa digitalisasi akan
mengikis nilai keikhlasan dan kesederhanaan yang menjadi ciri khas
kehidupan pesantren. Oleh karena itu, proses transformasi harus dilakukan
secara gradual, partisipatif, dan berbasis nilai. Teknologi hanyalah alat;

substansi dakwah tetap bertumpu pada keimanan, keilmuan, dan keikhlasan.

Refleksi akhir dari seluruh pembahasan ini menunjukkan bahwa
pesantren memiliki potensi besar untuk menjadi pelopor dakwah digital yang
berkarakter. Pesantren telah membuktikan ketangguhannya melewati berbagai
perubahan zaman—dari era kolonial, modernisasi, hingga globalisasi. Kini, di
era digital, pesantren kembali diuji: apakah ia mampu mempertahankan
otentisitasnya sekaligus tampil relevan di ruang publik global. Jawabannya
bergantung pada sejauh mana pesantren mampu menginternalisasi nilai-nilai
Islam ke dalam teknologi, bukan sebaliknya. Ketika pesantren berhasil
mengislamkan ruang digital—bukan didigitalisasi oleh budaya global yang

sekuler—maka di sanalah makna sejati transformasi dakwah akan terwujud.

Dengan demikian, buku ini menyimpulkan bahwa transformasi strategi
dakwah pesantren di era digital merupakan keniscayaan sejarah. Transformasi
ini bukan pilihan, melainkan keharusan moral dan intelektual. Pesantren yang
tidak beradaptasi dengan teknologi berisiko kehilangan relevansi sosialnya,
sementara pesantren yang adaptif memiliki peluang besar untuk memperkuat

peran keagamaan dan kebangsaan di tengah masyarakat

226



modern. Namun, keberhasilan transformasi tersebut mensyaratkan integrasi
yang seimbang antara tradisi dan inovasi, antara teks dan konteks, antara

spiritualitas dan teknologi.

Akhirnya, buku ini mengajak para pembaca, akademisi, praktisi
dakwah, dan seluruh komunitas pesantren untuk terus berfikir kritis dan kreatif
dalam memaknai era digital. Dunia digital bukanlah ancaman bagi pesantren,
tetapi medan baru untuk memperluas dakwah dan meneguhkan peran Islam
sebagai kekuatan moral peradaban. Di tengah krisis moral, polarisasi sosial,
dan arus informasi yang tak terbendung, pesantren harus tampil sebagai moral
compass—kompas etis yang menuntun umat menuju kehidupan yang beradab,
berilmu, dan berakhlak. Hanya dengan cara demikian, pesantren akan terus
menjadi sumber cahaya (nur) yang menerangi zaman, sebagaimana peran
historisnya sejak awal berdiri: menanamkan ilmu, membangun karakter, dan

menyebarkan rahmat bagi seluruh alam.

227



DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahra, Muhammad. 2015. Knowledge-Based Da’wah: Integrating
Science and Faith in Modern Islamic Preaching. Cairo: Dar al-Fikr.

Adeyemo, Lateef Kayode. 2014. “Religious Communication as a Mass
Communication: A Case Study of Effective Da™ Wah in the
Contemporary Society.” Uluum Islamiyyah Journal 12:127-43.

Aditya, Ibnu, and Indira Fatra Deni. 2024. “Analisis Semiotika Roland
Barthes Pesan Dakwah Habib Husein Ja’far Al Hadar Dalam Youtube
Has Creative.” Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya 10(3):549—
58.

Admin. 2016. “Selayang Pandang Latar Belakang Berdirinya Pesantren Persis
Benda Tasikmalaya.” Persatuan Islam 67 Benda. Retrieved July 22,
2025 (https://www.persis67benda.com/selayang-pandang?utm).

Admin. 2025. “Al-Furgon MBS Cibiuk.” Al-Furqon MBS Cibiuk. Retrieved
June 28, 2025
(https://www.youtube.com/channel/UCw4CvSh2Mqlqyo62vPESYPw).

Agustin, Oriza, Khomsahrial Romli, Fitri Yanti, Jasmadi Jasmadi, Indah
Eftanastarini, and Leny Setiyana. 2019. “Public Relations as Da’wah
Communication Strategies In Economic Empowerment of Islamic
Communities.” in The First International Conference On Islamic
Development Studies 2019, ICIDS 2019, 10 September 2019, Bandar
Lampung, Indonesia.

Ahmed, Maroof, lin Afriyanti Umar, Rahayu Azkiya, and Salsabila Abdul
Ghofur. 2023. “Stressors and Coping Mechanism Strategies of Islamic
Boarding School Students.” International Journal of Academic Studies
in Science and Education 1(1):56-70.

Amzat, Ismail Hussein. 2022. Supporting Modern Teaching in Islamic
Schools: Pedagogical Best Practice for Teachers. Routledge.

Anderson, Eileen S., Richard A. Winett, and Janet R. Wojcik. 2007. “Self-
Regulation, Self-Efficacy, Outcome Expectations, and Social Support:
Social Cognitive Theory and Nutrition Behavior.” Annals of Behavioral
Medicine 34:304-12.

Anggadwita, Grisna, Leo-Paul Dana, Veland Ramadani, and Reza Yanuar

228


http://www.persis67benda.com/selayang-pandang?utm)
http://www.youtube.com/channel/UCw4CvSh2MqIqyo62vPE8YPw)

Ramadan. 2021. “Empowering Islamic Boarding Schools by Applying
the Humane Entrepreneurship Approach: The Case of Indonesia.”
International Journal of Entrepreneurial Behavior & Research
27(6):1580-1604.

Anggraini, Gita, Muhibbin Syah, Asep Nursobah, and Bambang Samsul
Arifin. 2022. “Integration of Islamic Religion and Character Education
with Environmental Education at Adiwiyata Junior High School.”
Journal of Social Science 3(2):341-52.

Apramuka, B., and P. D. I. Kusuma. 2020. “M-Payment as Financial Inclusion
Strategy in Islamic Boarding School Cooperatives.” P. 1040 in SHS Web
of Conferences. Vol. 86. EDP Sciences.

Aronson, Elliot, and J. Merrill Carlsmith. 1962. “Performance Expectancy as
a Determinant of Actual Performance.” The Journal of Abnormal and
Social Psychology 65(3):178.

Asy’arie, Bima Fandi, Amirul Muttaqin, and Moh Aly Mustofa. 2024.
“Exploration of Trends in Religious Moderation Values in Islamic
Boarding Schools: A Systematic Literature Review.” Borneo Journal of
Islamic Education 4(2):101-18.

Azra, Azyumardi. 2020. Islam Nusantara Dan Transformasi Sosial. Jakarta:
Prenada Media.

Baharuddin, Baharuddin. 2021. “Komunikasi Dakwah Tokoh Agama Dalam
Membangun Masyarakat Multikultural Di Kecamatan Tapango
Kabupaten Polewali Mandar.”

Bandura, A. 1986. Social Foundations of Thought and Action: A Social
Cognitive Theory. Prentice Hall.

Bandura, Albert. 1969. “Social-Learning Theory of Identificatory Processes.”
Handbook of Socialization Theory and Research 213:262.

Bandura, Albert. 1978. “The Self System in Reciprocal Determinism.”
American Psychologist 33(4):344.

Bandura, Albert. 1991. “Social Cognitive Theory of Self-Regulation.”
Organizational Behavior and Human Decision Processes 50(2):248-87.

Bandura, Albert. 2014. “Social-Cognitive Theory.” Pp. 341-60 in An
introduction to theories of personality. Psychology Press.

229



Bandura, Albert, and Nancy E. Adams. 1977. “Analysis of Self-Efficacy
Theory of Behavioral Change.” Cognitive Therapy and Research
1(4):287-310.

Barnes, Susan B. 2012. Socializing the Classroom: Social Networks and
Online Learning. Lexington Books.

Barthes, Roland. 1977. Image, Music, Text. New York: Hill and Wang.

Baym, Nancy K. 2015. Personal Connections in the Digital Age. John Wiley &
Sons.

Bingham, Tony, and Marcia Conner. 2010. The New Social Learning: A Guide
to Transforming Organizations through Social Media. Berrett-Koehler
Publishers.

Blumler, Jay G., and Elihu Katz. 1974. The Uses of Mass Communications:
Current Perspectives on Gratifications Research. Beverly Hills, CA: Sage
Publications.

Bourdieu, Pierre. 1991. Language and Symbolic Power. Harvard University
Press.

Campbell, H. 2013. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New
Media Worlds. London: Routledge.

Campbell, Heidi. 2010. When Religion Meets New Media. Routledge.

Campbell, Heidi. 2013. Digital Religion: Understanding Religious Practice in
Digital Media. Routledge.

Campbell, Heidi A. 2012a. Digital Religion: Understanding Religious Practice
in New Media Worlds. New York: Routledge.

Campbell, Heidi A. 2012b. “Introduction: The Rise of the Study of Digital
Religion.” Pp. 1-31 in Digital religion. Routledge.

Campbell, Heidi A. 2015. When Religion Meets New Media. London:
Routledge.

Campbell, Heidi A., and Giulia Evolvi. 2020. “Contextualizing Current Digital
Religion Research on Emerging Technologies.” Human Behavior and
Emerging Technologies 2(1):5-17.

Carey, James W. 1989. Communication as Culture: Essays on Media and
Society. New York: Routledge.

230



Castells, Manuel. 2000. “Toward a Sociology of the Network Society.”
Contemporary Sociology 29(5):693—99.

Castells, Manuel. 2007. “Communication, Power and Counter-Power in the
Network Society.” International Journal of Communication 1(1):29.

Castells, Manuel. 2009a. Communication Power. Oxford University Press.

Castells, Manuel. 2009b. Mobile Communication and Society: A Global
Perspective. Mit Press.

Castells, Manuel. 2011. The Rise of the Network Society. John wiley & sons.

Castells, Manuel, and Gustavo Cardoso. 2006. The Network Society: From
Knowledge to Policy. Johns Hopkins Center for Transatlantic Relations
Washington, DC.

Chuanchen, Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini. 2023. “Cultivating Cultural
Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic
Islamic Values for the Enhancement of Islamic Identity.” Managere:
Indonesian Journal of Educational Management 5(2):187-97. doi:
10.52627/managere.v5i2.339.

Cohen, Ira J. 2008. Emile Durkheim: Sociologist of Modernity. John Wiley &
Sons.

Coleman, James S. 1990. Foundations of Social Theory. Harvard University
Press.

Couldry, Nick. 2012. Media, Society, World: Social Theory and Digital Media
Practice. Polity.

Cucu, Cucu, and Amalia Irfani. 2024. “Da’wah and Social Media: Analysis of
the Da’wah Model for Community Empowerment on the Trace Bang
Ibra Youtube.” P. 68 in Proceedings of the 1st International Conference
Da’wah and Communication Disruptios Era 5. 0 (ICDCDE 2024).
Springer Nature.

Cunningham, Stuart, and Education Training. 1998. New Media and
Borderless Education: A Review of the Convergence between Global
Media Networks and Higher Education Provision. Canberra.

Daniel Rusyad, H., S. I. Kom, and M. Sos. 2022. Dakwah Transformatif
Muhammadiyah Dalam Jihad Konstitusi: Studi Pemikiran Din
Syamsuddin Dan Haedar Nashir Tentang Jihad Konstitusi (2010-2021).

231



AbQarie Press.
Darmon, Muriel. 2023. Socialization. John Wiley & Sons.

Davenport, Thomas H., and John C. Beck. 2001. “The Attention Economy.”
Ubiquity 2001(May):1-es.

Davis, Derek, and Elena Miroshnikova. 2013. The Routledge International
Handbook of Religious Education. Routledge.

Davis, Fred D. 1987. “User Acceptance of Information Systems: The
Technology Acceptance Model (TAM).”

Davis, Fred D. 1989. “Technology Acceptance Model: TAM.” Al-Sugri, MIN,
Al-Aufi, AS: Information Seeking Behavior and Technology Adoption
205:219.

van Dijk, Jan A. G. M. 2020. The Digital Divide. Cambridge: Polity Press.

Van Dijk, Teun A. 2006. “Discourse, Context and Cognition.” Discourse
Studies 8(1):159-77.

Dreher, Sabine. 2020. Religions in International Political Economy. Springer.

Dreher, Sabine, and Peter J. Smith. 2016. Religious Activism in the Global
Economy: Promoting, Reforming, or Resisting Neoliberal Globalization?
Rowman & Littlefield.

Dumiyati, Dumiyati, Aries Musnandar, Julhadi Julhadi, and Zaedun Na’im.
2023. “The Development of Islamic Education Curriculum on Building
Religious Moderation at Manbaul Ulum Islamic Boarding School.” AL-
WIJDAN Journal of Islamic Education Studies 8(3):359-81.

Dwivedi, Yogesh K., Nripendra P. Rana, Hsin Chen, and Michael D. Williams.
2011. “A Meta-Analysis of the Unified Theory of Acceptance and Use of
Technology (UTAUT).” Pp. 155-70 in Governance and Sustainability in
Information Systems. Managing the Transfer and Diffusion of IT: IFIP
WG 8.6 International Working Conference, Hamburg, Germany,
September 22-24, 2011. Proceedings. Springer.

Dwivedi, Yogesh K., Nripendra P. Rana, Anand Jeyaraj, Marc Clement, and
Michael D. Williams. 2019. “Re-Examining the Unified Theory of
Acceptance and Use of Technology (UTAUT): Towards a Revised
Theoretical Model.” Information Systems Frontiers 21:719-34.

232



Efendy, Rustan, Ali Rahman, and Abdul Rahim Karim. 2023. “Scientific
Transformation of Islamic Boarding Schools through Role of Alums the

Islamic Education Study Program.” Al-Hayat: Journal of Islamic
Education 7(2):355-69.

Ehlebracht, Mark. 2022. “Exploring the Impact of Social Media on the
Religious and Spiritual Beliefs of Emerging Adults.”

Eickelman, Dale F., and Jon W. Anderson. 2003. “Redefining Muslim
Publics.” New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere
2:1-18.

Einstein, Mara. 2008. “Brands of Faith: Marketing Religion in a Commercial
Age.” Religion and American Culture 18(1):1-23.

Eriksen, Thomas Hylland. 2020. Globalization: The Key Concepts. Routledge.
Ess, Charles. 2013. Digital Media Ethics. Polity.

Faridah, Nur. 2025. “Inovasi Dakwah Di Era Digital: Perspektif
Muhammadiyah.” Jurnal Komunikasi Islam 14(1):45-62.

Fatmawati, Endang. 2025. “Digitalization of Ramadan Da’wah: Effective
Strategies for Islamic Education in the Technological Era.” Indonesian
Journal of Studies on Humanities, Social Sciences and Education
2(1):14-32. doi: https://doi.org/10.54783/e8q2va80.

Fauzi, Himdan Khadafy. 2024. “Model Pengelolaan Web Dakwah Berbasis
Pondok Pesantren: Studi Kasus Pada Web Pondok Pesantren Darul
Argam Muhammadiyah Garut.”

Fealy, Greg, and Sally White. 2008. Expressing Islam: Religious Life and
Politics in Indonesia. Institute of Southeast Asian Studies.

Featherstone, Mike, Roland Robertson, and Scott M. Lash. 1995. “Global
Modernities.”

Feenberg, Andrew. 2010. Between Reason and Experience: Essays in
Technology and Modernity. Mit Press.

Finnemann, Niels Ole. 2011. “Mediatization Theory and Digital Media.”

Figih, Muh Ainul. 2022. “Peran Pesantren Dalam Menjaga Tradisi-Budaya
Dan Moral Bangsa.” PANDAWA 4(1):42—-65.

Gane, Nicholas, and David Beer. 2008. New Media: The Key Concepts. Berg.

233



Gardner, Gray. 2020. “Pixelated Preachers: Simulcast Preaching and the
Question of Embodiment in Multi-Site Churches.” Bible and the
Contemporary World 2(2):237-83.

Gardner, Howard, and Katie Davis. 2013. The App Generation: How Today’s
Youth Navigate Identity, Intimacy, and Imagination in a Digital World.
Yale University Press.

Gauthier, Francois. 2016. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy
and Modes of Governance. Routledge.

Gauthier, Frangois, Tuomas Martikainen, and Linda Woodhead. 2016.
“Introduction: Religion in Market Society.” Pp. 1-18 in Religion in the
Neoliberal Age. Routledge.

Ghalandari, Kamal. 2012. “The Effect of Performance Expectancy, Effort
Expectancy, Social Influence and Facilitating Conditions on Acceptance
of e-Banking Services in Iran: The Moderating Role of Age and Gender.”
Middle-East Journal of Scientific Research 12(6):801-7.

)

Giddens, Anthony, and Christopher Pierson. 1998. Conversations with
Anthony Giddens: Making Sense of Modernity. Stanford University
Press.

Goldstein, Warren S. 2017. “Religion in the Neoliberal Age: Political
Economy and Modes of Governance, Written by Martikainen, Tuomas,
& Francois Gauthier, 2013.” Comparative Sociology 16(2):307-10.

Gould, Meredith. 2015. The Social Media Gospel: Sharing the Good News in
New Ways. Liturgical press.

Green, Lelia. 2010. The Internet: An Introduction to New Media. Berg.

Gross, Zehavit. 2011. “Religious Education: Definitions, Dilemmas,
Challenges, and Future Horizons.” International Journal of Educational
Reform 20(3):256-76.

Gyekye, Kwame. 1997. Tradition and Modernity: Philosophical Reflections
on the African Experience. Oxford University Press.

Habermas, Jurgen. 1990. The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve
Lectures. MIT press.

Habermas, Jirgen. 1989. The Structural Transformation of the Public
Sphere. MIT Press.

234



Habermas, Jurgen. 2014. Religion and Rationality: Essays on Reason, God
and Modernity. John Wiley & Sons.

Hall, Stuart. 1997. “The Spectacle of the Other.” Representation: Cultural
Representations and Signifying Practices 7.

Hanafi, Yusuf, Ahmad Taufig, Muhammad Saefi, M. Alifudin Ikhsan, Tsania
Nur Diyana, Titis Thoriquttyas, and Faris Khoirul Anam. 2021. “The New
Identity of Indonesian Islamic Boarding Schools in the ‘New Normal’:
The Education Leadership Response to COVID-19.” Heliyon 7(3).

Haq, Izzuthoriqul, and Muhammad Labib Syauqi. 2021. “Digital Native
Character in Social Media Interpretation: A Study on Instagram
Accounts,@ Quranreview.” Al-A’raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan
Filsafat 18(1):45-67.

Hartono, Toni, Imron Rosidi, and Pipir Romadi. 2020. “The Da’i (Muslim
Preachers) And Social Change Challenges: A Study Of Da’i
Professionalism In Dumai, Riau.” AFKARUNA 16(1):58-81.

Hasan, Moch Sya’roni, and Abd Rozaq. 2023. “Service Learning in Building
an Attitude of Religious Moderation in Pesantren.” Taffiir:
Interdisciplinary Journal of Islamic Education 4(4):559-76.

Hasan, Noorhaidi. 2009. “Islamizing Formal Education: Integrated Islamic
School and a New Trend in Formal Education Institution in Indonesia.”

Heath, Robert L. 2010. The SAGE Handbook of Public Relations. Thousand
Oaks, CA: Sage Publications.

Hefner, CLAIRE-MARIE. 2022. “Morality, Religious Authority, and the Digital
Edge.” American Ethnologist, n/a (n/a). Https://Doi. Org/Https://Doi.
Org/10.1111/Amet 13088.

Held, David, and Anthony McGrew. 2003. The Great Globalization Debate:
An Introduction. Vol. 4. Polity Press, Cambridge.

Helland, Christopher. 2016. “Digital Religion.” Handbook of Religion and
Society 177-96.

Hilmiati, Hanifah. 2019. “Layanan Bimbingan Kelompok Untuk Mengatasi
Perilaku Ghasab Dikalangan Santri: Penelitian Di Pondok Pesantren
Persis 67 Benda Tasikmalaya.”

Hjarvard, Stig. 2011. “The Mediatisation of Religion: Theorising Religion,

235



Media and Social Change.” Culture and Religion 12(02):119-35.

Hoq, Kazi Mostak Gausul. 2014. “Information Overload: Causes,
Consequences and Remedies-A Study.” Philosophy and Progress 49—
68.

Howard, Philip N. 2010. The Digital Origins of Dictatorship and Democracy:
Information Technology and Political Islam. Oxford University Press.

Howcroft, Debra. 1998. Spanning the Spectrum from Utopia to Dystopia.
The University of Manchester (United Kingdom).

Hrynyshyn, Derek. 2017. The Limits of the Digital Revolution: How Mass
Media Culture Endures in a Social Media World. Bloomsbury Publishing
USA.

Huda, Al ihsan Huda, and A. Obianto. 2025. “Transformasi Dakwah
Pesantren Melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren
Darussalam Blokagung Banyuwangi [Transformation of Islamic
Boarding School Da’wah through Digital Media: A Case Study of
Darussalam Islamic Boarding School, Blokagung, Banyu.” Jurnal
Komunikasi Dan Penyiaran Islam 9(1):146-59. doi:
10.58518/alamtara.v9i1.3608 [in indonesian].

Huda, Miftahul, and Riza Obianto. 2025. Etika Digital Dan Dakwah Moderat
Di Pesantren Indonesia. Bandung: UIN Press.

Husna, Ulfatul, and Muhammad Thohir. 2020. “Religious Moderation as a
New Approach to Learning Islamic Religious Education in Schools.”
Jurnal Pendidikan Islam 14(1):199-222.

Hutchings, Tim. 2017. Creating Church Online: Ritual, Community and New
Media. Routledge.

Ibrahim, Roslina, N. S. Leng, R. C. M. Yusoff, G. N. Samy, Suraya Masrom,
and Z. I. Rizman. 2017. “E-Learning Acceptance Based on Technology
Acceptance Model (TAM).” Journal of Fundamental and Applied
Sciences 9(4S):871-89.

Idris, Muh, Saidna Zulfigar bin Tahir, Nasruddin Yusuf, Evra Willya, Sabil
Mokodenseho, and Yusriadi Yusriadi. 2021. “The Implementation of
Religious Moderation Values in Islamic Education and Character
Subject at State Senior High School 9 Manado.” Academy of Strategic
Management Journal 20:1-16.

236



Al ihsan Huda, Rizgi Huda, and Agung Obianto. 2025. “Transformasi Dakwah
Pesantren Melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren
Darussalam Blokagung Banyuwangi.” Alamtara: Jurnal Komunikasi Dan
Penyiaran Islam 9(1):146-59. doi:
https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3608.

Insyirah, Yeni, Muh Nur Rochim Maksum, Mutohharun Jinan, and Saddam
Husein. 2023. “The Contribution of the Digital Era in the Social Life of
Adolescent Millennials with Integrity: From the Perspective of the
Quran Surah Al-Mujadilah Verse 11.” P. 67 in Proceedings of the
International Conference on Islamic and Muhammadiyah Studies
(ICIMS 2023). Vol. 773. Springer Nature.

Islas, Octavio, Amaia Arribas, and Fernando Gutiérrez. 2018. “The
Contribution of Alvin Tofler to the Theoretical and Conceptual
Imaginary of Communication.” Revista Latina de Comunicacion Social
(73):648-61.

Ismail, Fajar Romdhon. 2025. “Pelatihan Dakwah Bil-Kitabah Santri PERSIS
Al-Asma, Teguhkan Tradisi Literasi Islam.” Persis.or.Id.

Jacobsen, Christine. 2010. Islamic Traditions and Muslim Youth in Norway.
Vol. 10. Brill.

James, Carrie. 2009. Young People, Ethics, and the New Digital Media: A
Synthesis from the GoodPlay Project. The MIT Press.

Japhet, Kiambi. 2020. “Role of Christian Religious Education Subject on
Student Behaviour: A Case of Day Secondary Schools in North Imenti
Meru County, Kenya.”

Jarboe, Greg. 2009. YouTube and Video Marketing: An Hour a Day. John
Wiley & Sons.

Jenkins, Philip. 2006. The New Faces of Christianity: Believing the Bible in
the Global South. Oxford University Press.

Johnston, Graham M. 2001. Preaching to a Postmodern World: A Guide to
Reaching Twenty-First Century Listeners. Baker Books.

Kahfi, Al, and Kholis Ali Mahmudi. 2024. “Transformation of Da’wah in the
Digital Era: Modern Strategies in Optimizing Technology Based Da’wah
Management.” Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 9(2):63—79.

237



Kamal, Faisal. 2018. “Transformasi Pendidikan Pesantren Sebagai Lembaga
Pendidikan Islam Abad 21.” Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama
Islam 1(2):17-30.

Kardi, Kardi, Hasan Basri, Andewi Suhartini, and Fitri Meliani. 2023.
“Challenges of Online Boarding Schools In The Digital Era.” At-Tadzkir:
Islamic Education Journal 2(1):37-51.

Katz, Elihu, Michael Gurevitch, and Hadassah Haas. 1974. “On the Use of
the Mass Media for Important Things.” American Sociological Review
38(2):164-181.

Keane, Webb. 2007. Christian Moderns: Freedom and Fetish in the Mission
Encounter. Vol. 1. Univ of California Press.

Kimaru, Patrick Muriuki Wangari. 2019. “Social Media and Church
Communication: The Role of Modern Technology in Transformation of
Church Interactions: A Case Study of Christ Embassy Church Norway.”

Kotter, J. P. 1996. Leading Change. Harvard Business Review Press.

Koukounaras Liagkis, Marios. 2022. “The Socio-Pedagogical Dynamics of
Religious Knowledge in Religious Education: A Participatory Action-
Research in Greek Secondary Schools on Understanding Diversity.”
Religions 13(5):395.

Lankshear, Colin, and Michele Knobel. 2011. New Literacies: Everyday
Practices and Social Learning. McGraw-Hill Education (UK).

Learman, Linda. 2004. Buddhist Missionaries in the Era of Globalization.
University of Hawaii Press.

Lechner, Frank J., and John Boli. 2020. The Globalization Reader. John Wiley
& Sons.

Lévy, Pierre. 2011. “3.1 Towards a Science of Collective Intelligence.”
Common Knowledge: The Challenge of Transdisciplinarity 165.

Lévy, Pierre. 2013. The Semantic Sphere 1: Computation, Cognition and
Information Economy. John Wiley & Sons.

Lewin, Kurt. 1951. “Intention, Will and Need.”

Livingstone, S., and M. Stoilova. 2021. “Data and Privacy Literacy: The Role
of the School in Educating Children in a Datafied Society.” Oxford

238



Review of Education 47(6):700-716.

Livingstone, Sonia. 2008a. Engaging with Media: Media Literacy, Media
Education and the Public’s Understanding of Media. London: London
School of Economics and Political Science.

Livingstone, Sonia. 2008b. Young People and New Media: Childhood and the
Changing Media Environment. London: SAGE Publications.

Machendrawaty, Nanih, Asep Shodigin, and Dudy Imanuddin Effendi. 2022.
“Da’wah Education Based on Religious Moderation Training Using
Digital Technology at Islamic Boarding Schools in East Bandung.” IImu
Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 16(1):109-34.

Makhutla, Nthabiseng E. 2021. “Effectiveness of Using Social Media for
Preaching During Covid-19 Lockdown.” Pharos Journal of Theology
102(2).

Mannerfelt, Frida. 2023. Co-Preaching: The Practice of Preaching in Digital
Culture and Spaces. Vol. 2. BoD-Books on Demand.

Margawati, Erni, and Azriel Christian Nurcahyo. 2024. Learning Christian
Religious Education (CRE) Through Online Games. AMERTA MEDIA.

Martikainen, Tuomas. 2017. “The Global Political Economy, Welfare State
Reforms, and the Governance of Religion.” Pp. 71-93 in Post-Secular
Society. Routledge.

Masturin, Masturin. 2022. “Development of Islamic Religious Education
Materials Based on Religious Moderation in Forming Student
Character.” Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam
3(4):346-55.

Mavelli, Luca. 2020. “Neoliberalism as Religion: Sacralization of the Market
and Post-Truth Politics.” International Political Sociology 14(1):57-76.

McKenzie, Leon, and R. Michael Harton. 2002. The Religious Education of
Adults. Smyth & Helwys Publishing, Inc.

McLuhan, Eric, and Frank Zingrone. 1997. Essential McLuhan. Routledge.

McLuhan, Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man.
New York: McGraw-Hill.

McLuhan, Marshall. 2019. “The Medium Is the Message (1964).” Pp. 20-31

239



in Crime and media. Routledge.

Medoff, Norman J., and Barbara K. Kaye. 2016. Electronic Media: Then,
Now, and Later. Routledge.

Melani, Lani, Didin Hafidhuddin, and Ulil Amri Syafri. 2017. “Kurikulum
Pendidikan Kewirausahaan Berbasis Akhlak Al-Karimah Pesantren
Darussyifa Al-Fitrah Sukabumi.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam
6(2):169-94.

Mubarak, Hafiz, A. Wajid Muntaqa, AMAZ Abidin, Didi Sudrajat, and Abdul
Wahab Syakhrani. 2022. “THE TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE
DYNAMICS OF ISLAMIC DA’'WAH.” At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan
Pemikiran Islam 6(1):44-58.

Muhaemin, Muhaemin, Rusdiansyah Rusdiansyah, Mustagim Pabbajah, and
Hasbi Hasbi. 2023. “Religious Moderation in Islamic Religious
Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian
Educational Institutions.” Journal of Social Studies Education Research
14(2):253-74.

Mujahid, Imam. 2021. “Islamic Orthodoxy-Based Character Education:
Creating Moderate Muslim in a Modern Pesantren in Indonesia.”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11(2):185-212.

Multazam, Dian Indah. 2022. “THE STRATEGY OF ISLAMIC DAKWAH IN THE
ERA OF GLOBALIZATION AND MODERNIZATION USING SOCIAL MEDIA.”
INFOKUM 10(5):169-78.

Munajat, Nur, Muhammad Ghozil Aulia, and Jauharotun Nafiisah. 2024.
“The Role of Communication Ethics in the Educational Domain of
Islamic Religious Education.” IJIRCS: International Journal of Islamic
Religion Dan Culture Studies 2(2):9-22.

Mursidi, Agus, M. Kamal, Harwanti Noviandari, Nurul Agustina, and M.
Haddadalwi Nasyafiallah. 2021. “Virtual Boarding School Education
Management: The Idea of Equitable Islamic Education Services to the
Millennial Generation.” Linguistics and Culture Review 5(53):1054-66.

Nafisah, Syifaun, Siti Rohaya, and Nazrul Effendy. 2024. “Digital Technology
Utilization and Library’s Role in Religious Literacy.” Jurnal Kajian
Informasi & Perpustakaan Vol 12(1):103-20.

Naggiyah, Maulidatus Syahrotin, and Ali Nurdin. 2019. “Da’i Credibility in

240



the Post-Truth Era: A Study of Da’i in Surabaya.” IImu Dakwah:
Academic Journal for Homiletic Studies 13(2):250-67.

Nasir, Muhammad, and Muhammad Khairul Rijal. 2021. “Keeping the
Middle Path: Mainstreaming Religious Moderation through Islamic
Higher Education Institutions in Indonesia.” Indonesian Journal of Islam
and Muslim Societies 11(2):213-41.

Negara, Missy Deva. 2023. “Pembacaan Ayat Al-Qur’an Dalam Zikir
Khwajagan Di Pondok Pesantren Darussyifa Al-Fitroh Sukabumi.”

Nikmatullah, Cecep, Wawan Wahyudin, and Anis Fauzi. 2023. “Digital
Pesantren: Revitalization of the Islamic Education System in the
Disruptive Era.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 1-14.

Nisa, Eva F. 2018. “Social Media and the Birth of an Islamic Social
Movement: ODOJ (One Day One Juz) in Contemporary Indonesia.”
Indonesia and the Malay World 46(134):24—43.

Nurazizah, Rinda Sofiatul. 2023. “Penerapan Model Pembeljaran Creative
Problem Solving (CPS) Melalui Media Flipchart Untuk Meningkatkan
Minat Dan Hasil Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran IPA Di Ml Al Kautsar
Durisawo Ponorogo.”

Nwatu, Gideon U. 2011. Biometrics Technology: Understanding Dynamics
Influencing Adoption for Control of Identification Deception within
Nigeria. Walden University.

Oktarian, Vicky Dwi Nurrahmad Di. 2022. “Peran Kepemimpinan KH E
Supriatna Mubarok Dalam Pengelolaan Pondok Pesantren: Studi
Deskriptif Di Pondok Pesantren Darussyifa Al-Fitroh (Yaspida) Kota
Sukabumi.”

Ott, Craig, and Harold A. Netland. 2006. Globalizing Theology: Belief and
Practice in an Era of World Christianity. Baker Academic.

Ott, Craig, Stephen J. Strauss, and Timothy C. Tennent. 2010. Encountering
Theology of Mission (Encountering Mission): Biblical Foundations,
Historical Developments, and Contemporary Issues. Baker Books.

Palfrey, John, and Urs Gasser. 2011. Born Digital: Understanding the First
Generation of Digital Natives. ReadHowYouWant. com.

Pandura, A. 1977. “Social Learning Theory.” New Jer.

241



Peters, Timothy D. 2018. “Corporations, Sovereignty and the Religion of
Neoliberalism.” Law and Critique 29(3):271-92.

Pihlstrom, Sami. 2023. Humanism, Antitheodicism, and the Critique of
Meaning in Pragmatist Philosophy of Religion. Rowman & Littlefield.

Pohl, Florian. 2006. “Islamic Education and Civil Society: Reflections on the
Pesantren Tradition in Contemporary Indonesia.” Comparative
Education Review 50(3):389-409.

Pratama, Andika, Uyu Wahyudin, Ihat Hatimah, Eko Sulistiono, Debi S.
Fuadi, Ferianti Ferianti, Toni Hidayat, Haryanto Haryanto, and Sardin
Sardin. 2024. “From Tradition to Action: The Potential of Community
Empowerment Through Local Wisdom for Sustainable Environmental
Protection Practices.” The Eurasia Proceedings of Educational and
Social Sciences 35:271-82.

Purwadi, Yohanes Slamet, and Ferry Muhammadsyah Siregar. 2010. “Socio-
Cultural Functions of Pesantren in Dealing with Modernity.” Retrived
January.

Qizam, Ibnu, Izra Berakon, and Herni Ali. 2024. “The Role of Halal Value
Chain, Sharia Financial Inclusion, and Digital Economy in Socio-
Economic Transformation: A Study of Islamic Boarding Schools in
Indonesia.” Journal of Islamic Marketing.

Rafique, Hamaad, Alaa Omran Almagrabi, Azra Shamim, Fozia Anwar, and
Ali Kashif Bashir. 2020. “Investigating the Acceptance of Mobile Library
Applications with an Extended Technology Acceptance Model (TAM).”
Computers & Education 145:103732.

Rahman, Fazlur. 2017. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. Vol. 15. University of Chicago Press.

Rakhmat, Jalaluddin. 2008. Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Ramey, Joshua. 2016. Politics of Divination: Neoliberal Endgame and the
Religion of Contingency. Rowman & Littlefield.

Ramirez, Mary Anne Rea, and Tina Marie Ramirez. 2017. “Changing
Attitudes, Changing Behaviors. Conceptual Change as a Model for
Teaching Freedom of Religion or Belief.” JSSE-Journal of Social Science
Education 98-109.

242



Raya, Moch Khafidz Fuad. 2024. “Digital Islam: New Space for Authority and
Religious Commodification among Islamic Preachers in Contemporary
Indonesia.” Contemporary Islam 1-34.

Reader, John. 2017. Reconstructing Practical Theology: The Impact of
Globalization. Routledge.

Risdiana, Aris. 2016. “Budaya Organisasi Pondok Pesantren Berbasis NU Dan
Persis Benda 67 Di Tasikmalaya Jawa Barat.” Aplikasia: Jurnal Aplikasi
IImu-llmu Agama 16(2):73-83.

Robinson, Haddon W. 2014. Biblical Preaching: The Development and
Delivery of Expository Messages. Baker Academic.

Rogers, Everett M. 2003. Diffusion of Innovations. 5th ed. New York: Free
Press.

Rogers, Everett M., Arvind Singhal, and Margaret M. Quinlan. 2014.
“Diffusion of Innovations.” Pp. 432—-48 in An integrated approach to
communication theory and research. Routledge.

Saad M, Hasbalah. 2022. “Tradisi Membaca Surat Al-Kahfi Di Pondok
Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Boarding School Cibiuk Garut.”

Saat, Norshahril. 2018. Tradition and Islamic Learning. Flipside Digital
Content Company Inc.

Sadri, Ahmad. 1992. Max Weber’s Sociology of Intellectuals. Oxford
University Press, USA.

Sah, Moh Arief, and A. Jauhar Fuad. 2024. “Islamic Boarding School
Education Cultivates Moderate Character in Poso Central Sulawesi.” Al-
Hayat: Journal of Islamic Education 8(3):1173-96.

Sajoo, Eva. 2015. “Education, Religion and Values.” Education and
International Development: An Introduction 201.

Saleh, Sadhriany Pertiwi, Hafied Cangara, Safiyyah Sabreen, and
Syamsuddin Ab. 2022. “Digital Da’wah Transformation: Cultural and
Methodological Change of Islamic Communication in the Current
Digital Age.” International Journal of Multidisciplinary Research and
Analysis 5(08):2022-43. doi: 10.47191/ijmra/v5-i8-18.

Santi, Indyah Hartami, and Bayu Erdani. 2021. Technology Acceptance
Model (TAM). Penerbit NEM.

243



Saputra, Darwin Eka, and Muhammad Sirozi. 2025. “Strategi Penguatan
Daya Saing Pesantren Di Era Digital.” Pendas: Jurnal llmiah Pendidikan
Dasar 10(01):85-99.

Scherer, Matthew. 2014. “Religion in the Neoliberal Age: Political Economy
and Modes of Governance. Edited by. Tuomas Martikainen and
Frangois Gauthie. Burlington, VT: Ashgate Publishing Company, 2013.
260pp. $109.95 Cloth-Religion in a Consumer Society: Brands,
Consumers, Market.” Politics and Religion 7(4):841-47.

Scott, W. Richard. 2001. Institutions and Organizations: Ideas, Interests, and
Identities. Thousand Oaks: Sage Publications.

Senge, P. M. 1990. “The Fifth Discipline: The Art and Practice of the Learning
Organization.”

Shah, Nishant, Ashish Rajadhyaskha, and Nafis Hasan. 2022. Overload,
Creep, Excess—An Internet from India. Vol. 45. Institute of Network
Cultures.

Siagian, Imam, and Hasan Nasution. 2023. “Distributed Learning System
Dalam Pendidikan Pesantren Modern.” Tarbiyah: Jurnal limiah
Pendidikan Islam 9(1):101-20.

Smith, Christian. 2003. “Theorizing Religious Effects among American
Adolescents.” Journal for the Scientific Study of Religion 42(1):17-30.

Smith, Jonathan, Belinda Hewitt, and Zlatko Skrbis. 2015. “Digital
Socialization: Young People’s Changing Value Orientations towards
Internet Use between Adolescence and Early Adulthood.” Information,
Communication & Society 18(9):1022-38.

Solahudin, Dindin. 2020. “Dakwah Moderat: Paradigma Dan Strategi
Dakwah Syekh Ghazali.”

Solahudin, Dindin. 2023. “Moderate Da’wah and National Resilience: A Case
Study at the Bandung Regency Religious Harmony Forum (FKUB).” IImu
Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 17(1):177-202. doi:
10.15575/idajhs.v17i1.25944.

Solihin, lhin, Aan Hasanah, and Hisny Fajrussalam. 2020. “Core Ethical
Values of Character Education Based on Islamic Values in Islamic
Boarding Schools.” International Journal on Advanced Science,
Education, and Religion 3(2):21-33. doi:

244



https://doi.org/10.33648/ijoaser.v3i2.51.

Sterin, J. Charles, and Tameka Winston. 2017. Mass Media Revolution.
Routledge.

Subchi, Imam, Zulkifli Kusmana, Dewi Khairani, and Rena Latifa. 2022.
“Cyber Fatwa and Da’wah Acceptance in New Media: How Technology
Affects Religious Message by Female Ulama.”

Sukayat, Tata. 2023. “Da’'wah Communication in the Contemporary Era:
Implementing Da’wah Ethics on Social Media.” Jurnal IImu Dakwah
43(2):375-90.

Sultana, Munazza, and Syed Abdul Ghaffar Bukhari. 2021. “Globalization as
a Great Challenge to DAWAH and Its Solution in Islamic Perspective.”
Peshawar Islamicus 12(2):85-96.

Tabassum, Nabila, and Muhammad Riaz. 2024. “Preaching Islam in the
Digital Age: A Study of Dr. Farhat Hashmi’s Communication and Media
Strategies.” The Dialogue 19(3):9-27.

Tabb, William K. 2004. Economic Governance in the Age of Globalization.
Columbia University Press.

Teece, Geoffrey. 2010. “A Religious Approach to Religious Education: The
Implications of John Hick’s Religious Interpretation of Religion for
Religious Education.”

Thohir, Ajid, Mulyana Mulyana, and Ucep Hermawan. 2024. “Kyai Dan
Pendidikan Kewirausahaan: Membangun Ekonomi Masyarakat
Perkotaan.”

Tibi, Bassam. 2009. Islam’s Predicament with Modernity: Religious Reform
and Cultural Change. Routledge.

Tuna, Mehmet H. 2020. “Islamic Religious Education in ContempoTuna, M.
H. (2020). Islamic Religious Education in Contemporary Austrian
Society: Muslim Teachers Dealing with Controversial Contemporary
Topics. Religions, 11(8), 392.Rary Austrian Society: Muslim Teachers
Dealing W.” Religions 11(8):392.

Ullah, Haroon. 2018. Digital Rebels: Islamists, Social Media and the New
Democracy. Yale University Press.

Ummah, Athik Hidayatul. 2021. “New Media and Women’s Da’wah

245



Movement in the Post Covid-19 Era.” Hikmatuna: Journal for
Integrative Islamic Studies 7(2):125-34.

Venkatesh, Viswanath, Susan A. Brown, Likoebe M. Maruping, and Hillol
Bala. 2008. “Predicting Different Conceptualizations of System Use:
The Competing Roles of Behavioral Intention, Facilitating Conditions,
and Behavioral Expectation.” MIS Quarterly 483-502.

voor het Regeringsbeleid, Wetenschappelijke Raad, and Nasr Ab( Zayd.
2006. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis.
Amsterdam University Press.

Wahab, Wahyudi Abdul, and M. Hasbi Umar. 2024. “The Leadership Vision
of Charismatic Kyai in the Implementation of Religious Moderation
Values in Al-Bagiyatush Shalihat Islamic Boarding School, Jambi
Province.” International Journal of Islamic Education, Research and
Multiculturalism (IJIERM) 6(2):399-424. doi: 10.47006/ijierm.v6i2.336.

Wahono, Margi, Dasim Budimansyah, Elly Malihah, and Susan Fitriasari.
2023. “The Role of Social Capital of Islamic Students (Santri) in Facing
the Impacts of Globalization: A Case Study at Buntet Islamic Boarding
School.” Society 11(2):377-97.

Wardana, Guntur, and Lempang Hasibuan. 2024. “Implementation of the
Partnering of the Faculty of Economics, UIN Malang with Madrasah
Aliyah (MA) At-Taufig Bogem Jombang in Increasing the Interest of
Santri/Wati in Entrepreneurship.” Jurnal Pengabdian Masyarakat
Bestari 3(10):625-34.

Wardani, Anesti Rohma, Farid Setiawan, Moh Rifki, Nazhif Nafi’'Dinulloh,
Indo Ahya Maulana, Nur’aini Zahro, Hafizh Ananda Rizkilla, and Nurul
Khiyaroh. 2022. “Konsep Dasar Analisis Kebijakan Pendidikan.” Jurnal
Education and Development 10(3):88-93.

Weber, Max. 1968. On Charisma and Institution Building: Selected Writings.
Vol. 322. University of Chicago Press.

Wesselmann, Eric D., Joseph P. Zompetti, and Anna R. George. 2021. “The
Dynamics of Inclusion and Moral Values in Understanding Reactions to
Pope Francis’ Rhetoric.” Understanding Pope Francis: Message, Media,
and Audience 197.

White, Connie M. 2011. Social Media, Crisis Communication, and Emergency

246



Management: Leveraging Web 2.0 Technologies. CRC press.

Whitehouse, Harvey. 2004. Modes of Religiosity: A Cognitive Theory of
Religious Transmission. Rowman Altamira.

Wibowo, Arief. 2008. “Kajian Tentang Perilaku Pengguna Sistem Informasi
Dengan Pendekatan Technology Acceptance Model (TAM).” Konferebsi
Nasional Sistem Informasi 9.

Witte, Alison C. 2013. Preaching and Technology: A Study of Attitudes and
Practices. Bowling Green State University.

Yang, Sunggu A. 2021. “The Word Digitalized: A Techno-Theological
Reflection on Online Preaching and Its Types.” Homiletic 46(1):75-90.

247



TRANSFORMASI

STRATEGI DAKWAH
PESANTREN JAWA BARAT
DI ERA DIGITAL

DINDIN SOLAHUDIN
RIFKI ROSYAD

GUNUNG DJATI PUBLISHING
2025



