
 

 

Panduan Rahmatan Lil ‘Alamin di Perguruan Tinggi 

Pasal 44 
 

 
(1) Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumkan atau 

memperbanyak suatu ciptaan atau memberi izin untuk itu, dipidana 

dengan pidana penjara paling lama 7 (tujuh) tahun dan atau denda 

paling banyak Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah) 

(2) Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, 

mengedarkan atau menjual kepada umum suatu ciptaan ataubarang 

hasil pelanggaran hak cipta sebagaimana dimaksud dalam ayat (1), 

dipidana dengan pidana paling lama 5 (lima) tahun dan atau denda 

paling banyak Rp 50.000.000,00 (lima puluh juta rupiah). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

I 



i  

 

Transformasi Strategi Dakwah Pesantren 

Jawa Barat di Era Digital 

 
 
 
 

 
Dindin Solahudin 

Rifki Rosyad 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

GUNUNG DJATI PUBLISHING 

2025 



ii  

 

 
Pasal 44 

 

 

(1) Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumkan atau 

memperbanyak suatu ciptaan atau memberi izin untuk itu, 

dipidana dengan pidana penjara paling lama 7 (tujuh) tahun dan 

atau denda paling banyak Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah) 

(2) Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, 

mengedarkan atau menjual kepada umum suatu ciptaan atau 

barang hasil pelanggaran hak cipta sebagaimana dimaksud dalam 

ayat (1), dipidana dengan pidana paling lama 5 (lima) tahun dan 

atau denda paling banyak Rp 50.000.000,00 (lima puluh juta 

rupiah). 



v  

Transformasi Strategi Dakwah Pesantren Jawa 

Barat di Era Digital 

 
Penulis: 

Dindin Solahudin 
Rifki Rosyad 

Editor: 

M. Taufiq Rahman 

Ucep Hermawan 
 

Desain Sampul & Tata Letak: 

Muhammad Haikal As-Shidqi 

 

ISBN  
 

 
 
 
Diterbitkan Oktober 2025 
Oleh: 

Gunung Djati Publishing 

Kampus Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Jl. 
A.H. Nasution No. 105 Cibiru Bandung 
Email: adminpuslitpen@uinsgd.ac.id 
Cetakan Pertama, 2025 Hak Cipta dilindugi Undang-
Undang 
Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan 
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 

mailto:adminpuslitpen@uinsgd.ac.id


vi  

KATA PENGANTAR 

 
Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, dan 

hidayah-Nya sehingga buku ini, Transformasi Strategi Dakwah Pesantren 

Jawa Barat di Era Digital, dapat diselesaikan dengan baik. Buku ini lahir dari 

keprihatinan sekaligus optimisme terhadap dinamika dakwah Islam di tengah 

gelombang revolusi digital yang semakin kuat. Di era di mana batas-batas 

ruang dan waktu kian kabur, pesantren—sebagai institusi pendidikan Islam 

tertua dan paling berakar dalam sejarah bangsa Indonesia—dihadapkan pada 

tantangan besar: bagaimana tetap relevan, adaptif, dan mampu 

mempertahankan nilai-nilai luhur keislaman di tengah derasnya arus 

perubahan sosial, budaya, dan teknologi. 

Gagasan penulisan buku ini berangkat dari keyakinan bahwa dakwah, 

sebagai jantung dari misi keislaman, selalu bersifat dinamis. Ia tidak bisa 

dipahami sebagai aktivitas statis yang berhenti pada bentuk-bentuk tradisional 

seperti pengajian, ceramah, atau majelis taklim, melainkan sebagai gerakan 

sosial dan kultural yang terus mencari bentuk baru sesuai konteks zaman. 

Dakwah tidak hanya berbicara tentang “apa” yang disampaikan, tetapi juga 

“bagaimana” dan “melalui apa” pesan keagamaan itu disampaikan agar 

mampu menyentuh kesadaran umat secara lebih luas dan mendalam. Dalam 

konteks inilah, transformasi strategi dakwah pesantren menjadi keniscayaan, 

bukan pilihan. 

Pesantren memiliki kekayaan spiritual, intelektual, dan sosial yang luar 

biasa. Ia telah berfungsi sebagai pusat penyebaran ilmu, pembinaan moral, 

serta penguatan karakter bangsa. Namun, di tengah perubahan zaman yang 

begitu cepat, pesantren tidak boleh terjebak dalam romantisme masa lalu. 



vii  

Ia perlu terus mengaktualisasikan peran dan fungsinya agar mampu menjawab 

tantangan zaman. Kemajuan teknologi informasi menuntut pesantren untuk 

bertransformasi—tidak meninggalkan tradisi, tetapi menghidupkannya dalam 

ruang digital. Transformasi inilah yang menjadi fokus utama pembahasan 

buku ini. 

Sebagai penulis, kami berangkat dari pengalaman empiris di lapangan 

yang memperlihatkan betapa beragamnya respons pesantren terhadap 

perkembangan teknologi digital. Ada pesantren yang telah jauh melangkah 

dalam memanfaatkan media sosial untuk dakwah dan pendidikan, 

membangun kanal YouTube, mengelola website interaktif, bahkan 

meluncurkan aplikasi keagamaan. Namun ada pula pesantren yang masih 

memandang teknologi digital dengan curiga, khawatir bahwa modernisasi 

akan merusak kesucian nilai-nilai tradisional mereka. Fenomena inilah yang 

menggugah kami untuk menyelidiki lebih dalam bagaimana proses adaptasi, 

resistensi, dan inovasi dakwah berlangsung di lingkungan pesantren Jawa 

Barat—sebuah wilayah yang dikenal memiliki jumlah pesantren terbanyak di 

Indonesia sekaligus menjadi barometer keagamaan nasional. 

Penulisan buku ini didasarkan pada kerangka teoritis yang kuat dan 

pendekatan multidisipliner. Kami memadukan perspektif komunikasi dakwah, 

teori adopsi teknologi, teori media baru, serta teori pembelajaran sosial dan 

sosialisasi digital. Pendekatan ini kami gunakan untuk memahami dakwah 

bukan hanya sebagai aktivitas keagamaan, tetapi juga sebagai fenomena 

komunikasi, pendidikan, dan transformasi sosial. Dakwah digital, dalam 

pandangan kami, merupakan ruang perjumpaan antara iman dan teknologi; 

antara teks dan konteks; antara tradisi dan inovasi. Ia menuntut keterampilan 

baru, literasi baru, bahkan etika baru bagi para da’i dan lembaga pesantren 

yang ingin tetap eksis dan berpengaruh. 



viii  

Dalam proses penulisan buku ini, kami menemukan bahwa 

keberhasilan pesantren dalam melakukan transformasi dakwah digital tidak 

hanya bergantung pada akses teknologi, tetapi juga pada kepemimpinan, visi 

kelembagaan, dan kesiapan kultural. Pesantren yang dipimpin oleh kiai 

dengan pandangan terbuka terhadap perubahan cenderung lebih cepat 

beradaptasi dan lebih kreatif dalam memanfaatkan media digital. Sebaliknya, 

pesantren yang masih memandang teknologi sebagai ancaman cenderung 

tertinggal dalam arus perubahan. Oleh karena itu, transformasi dakwah tidak 

dapat dilepaskan dari transformasi pola pikir—dari pola pikir reaktif menjadi 

proaktif, dari mempertahankan bentuk lama menuju menghidupkan nilai-nilai 

lama dengan cara baru. 

Buku ini diharapkan dapat menjadi kontribusi akademik sekaligus 

praktis bagi dunia dakwah pesantren. Secara akademik, buku ini menawarkan 

kerangka teoretis dan analisis empiris tentang bagaimana dakwah pesantren 

dapat dipahami dalam konteks masyarakat informasi. Secara praktis, buku ini 

memberikan rekomendasi strategis bagi pengelola pesantren, para da’i, dan 

pembuat kebijakan untuk mengembangkan strategi dakwah yang relevan di 

era digital. Kami percaya bahwa pesantren memiliki potensi besar untuk 

menjadi pelopor dakwah digital yang moderat, berimbang, dan berkarakter, 

asalkan mampu memanfaatkan teknologi dengan visi spiritual yang jelas. 

Kami juga ingin menegaskan bahwa digitalisasi dakwah bukan 

semata-mata urusan teknis, tetapi urusan moral dan teologis. Teknologi 

hanyalah sarana; tujuan akhirnya tetaplah menyebarkan nilai-nilai Islam yang 

membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). Dunia digital 

tidak boleh menjadi ruang yang kosong dari nilai. Justru di sanalah dakwah 

pesantren menemukan relevansinya yang baru: mengisi ruang maya dengan 

makna, menebar kedamaian di tengah konflik wacana, dan menanamkan nilai 



ix  

akhlak di tengah budaya instan dan dangkal. Di sinilah letak pentingnya 

dakwah pesantren di abad ke-21 — bukan sekadar mempertahankan 

eksistensi, tetapi menghadirkan spiritualitas yang menyejukkan di dunia yang 

semakin bising. 

Kami menyadari bahwa buku ini masih jauh dari sempurna. Setiap 

upaya akademik selalu merupakan kerja terbuka yang membutuhkan masukan, 

kritik, dan dialog berkelanjutan. Namun kami berharap karya ini dapat 

menjadi pijakan awal bagi kajian-kajian berikutnya tentang dakwah digital, 

khususnya yang berakar pada tradisi pesantren. Masih banyak ruang untuk 

penelitian lanjutan, baik yang bersifat komparatif antar daerah maupun yang 

lebih mendalam pada aspek teologis, sosiologis, dan psikologis dari 

transformasi dakwah pesantren. 

Ucapan terima kasih yang tulus kami sampaikan kepada para kiai, 

ustaz, dan santri di berbagai pesantren Jawa Barat yang telah membuka ruang 

dialog, memberikan informasi, dan berbagi pengalaman selama proses 

penelitian dan penulisan buku ini. Tanpa keterbukaan dan semangat mereka, 

buku ini tidak akan pernah terwujud. Terima kasih juga kepada kolega 

akademisi di lingkungan Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung yang telah memberikan masukan konseptual dan dorongan moral 

selama proses penyusunan naskah ini. Tak lupa kami berterima kasih kepada 

Gunung Djati Publishing yang dengan penuh dedikasi telah menerbitkan buku 

ini sebagai bagian dari komitmen untuk memperkaya khazanah literatur 

keislaman dan keilmuan di Indonesia. 

Akhirnya, kami persembahkan karya ini sebagai bentuk ikhtiar kecil 

dalam menghidupkan semangat dakwah yang kontekstual dan transformatif. 

Semoga buku ini dapat menginspirasi para pendidik, peneliti, aktivis dakwah, 

dan pengambil kebijakan untuk terus mengembangkan dakwah yang kreatif, 



x  

berakar pada nilai, dan terbuka pada inovasi. Harapan kami sederhana: agar 

pesantren tetap menjadi menara cahaya di tengah dunia yang kian gelap oleh 

disinformasi dan krisis moral; agar dakwah pesantren tetap menjadi suara 

penuntun bagi generasi yang sedang mencari arah di tengah kebingungan 

zaman. 

Dengan semangat tersebut, kami mengajak semua pihak untuk 

bersama-sama menguatkan dakwah pesantren sebagai kekuatan moral 

bangsa—sebuah dakwah yang berpijak pada ilmu, bernafas dengan 

keikhlasan, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Semoga Allah Swt. 

meridai setiap langkah kecil dalam perjalanan panjang ini. 

 

 

Bandung, Oktober 2025 

 

 

 

Penulis 



xi  

DAFTAR ISI 

KATA PENGANTAR..................................................................................... vi 

DAFTAR ISI .................................................................................................. xi 

DAFTAR GAMBAR .................................................................................... xiv 

BAGIAN I PENDAHULUAN ....................................................................... 1 

BAGIAN II FONDASI TEORITIS DAKWAH DAN KOMUNIKASI ......... 7 

A. Teori Komunikasi Dakwah...................................................................... 7 

B. Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory) ............................11 

C. Teori Pendidikan Agama ....................................................................... 16 

BAGIAN III DAKWAH DALAM ERA DIGITAL DAN MEDIA BARU . 22 

A. Teori Adopsi Teknologi ......................................................................... 22 

B. Teori Media Baru (New Media Theory) ................................................ 27 

C. Teori Sosialisasi Digital......................................................................... 32 

D. Teori Masyarakat Informasi .................................................................. 37 

BAGIAN IV DAKWAH  DI  TENGAH  GLOBALISASI  DAN 

TRANSFORMASI SOSIAL ......................................................................... 45 

A. Teori Keseimbangan Tradisi dan Modernitas ........................................ 45 

B. Teori Globalisasi dan Dakwah .............................................................. 50 

BAGIAN V POTRET TIGA PESANTREN DI JAWA BARAT ................. 56 

A. Profil Pesantren Al-Furqon Garut ..................................................... 56 

B. Profil Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya ................................. 58 



xii  

C. Profil Pesantren Yaspida Sukabumi .................................................. 60 

BAGIAN VI ADAPTASI DAN TRANSFORMASI STRATEGI DAKWAH 

DI ERA DIGITAL ......................................................................................... 63 

A. Perubahan Paradigma Dakwah di Lingkungan Pesantren ................. 63 

B. Adaptasi Kelembagaan dan Kurikulum Digital ................................ 74 

C. Transformasi Budaya Santri .............................................................. 85 

D. Dinamika Adaptasi di Tiga Pesantren ............................................... 91 

BAGIAN VII PEMANFAATAN TEKNOLOGI DIGITAL DALAM 

DAKWAH PESANTREN ........................................................................... 109 

A. Platform Digital yang Digunakan ................................................... 109 

B. Strategi Produksi dan Distribusi Konten Dakwah .......................... 120 

C. Kreativitas Santri dalam Media Dakwah ........................................ 131 

D. Efektivitas Komunikasi Dakwah Digital ......................................... 138 

BAGIAN VIII TANTANGAN DAN PELUANG DAKWAH DIGITAL 

PESANTREN .............................................................................................. 150 

A. Tantangan Internal ........................................................................... 150 

B. Tantangan Eksternal ........................................................................ 160 

C. Peluang Strategis ............................................................................. 170 

D. Studi Komparatif Peluang dan Tantangan ....................................... 180 

BAGIAN IX DAMPAK PENGGUNAAN TEKNOLOGI DIGITAL 

TERHADAP KEBERMAKNAAN DAKWAH .......................................... 192 

A. Dampak terhadap Santri .................................................................. 192 

B. Dampak terhadap Pesantren ............................................................ 201 



xiii  

C. Dampak terhadap Masyarakat .......................................................... 210 

D. Dimensi Spiritual dan Sosial Dakwah Digital .................................. 214 

BAGIAN X PENUTUP .............................................................................. 222 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................... 228 



xiv  

DAFTAR GAMBAR 

Figure 1 Al-Furqon Garut ............................................................................. 57 

Figure 2 Persis 67 Benda ............................................................................... 59 

Figure 3 Yaspida Sukabumi ........................................................................... 61 

Figure 4 kanal YouTube pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut ......... 64 

Figure 5 Persis Benda .................................................................................... 65 

Figure 6 pesantren Yaspida Sukabumi .......................................................... 66 

Figure 7 mengelola konten YouTube dan Instagram di Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut .................................................................................. 75 

Figure 8 literasi digital di pesantren Persis ................................................... 79 

Figure 9 Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen dakwah 

berbasis komunitas ........................................................................................ 84 

Figure 10 Kanal Youtube Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut ......110 

Figure 11 Santri Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media ...............117 

Figure 12 Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah diakses 

seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal .........................................118 



1  

BAGIAN I 

PENDAHULUAN 

 
Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas di Indonesia, 

telah memainkan peran penting dalam membentuk karakter bangsa sekaligus 

menjadi pusat penyebaran ajaran Islam. Sejak awal kemunculannya, pesantren 

tidak hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai 

ruang pembinaan moral dan akhlak bagi generasi muda Muslim. Dalam 

perkembangannya, pesantren meluas dari sekadar institusi pendidikan formal 

menjadi pusat dakwah yang menjangkau seluruh lapisan masyarakat (Fiqih 

2022). Melalui pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan 

budaya lokal, pesantren mampu menjadi garda terdepan dalam menghadapi 

dinamika zaman. 

Namun, dalam konteks menyongsong abad baru, pengamatan seperti 

yang disampaikan oleh Syaikh Gazālī mengingatkan akan tantangan besar 

yang masih dihadapi umat Islam. Syaikh Gazālī sendiri terlibat dalam 

beberapa kegiatan kecil untuk menyambut datangnya era baru dan menghadiri 

berbagai acara perayaan yang bertujuan mensyukuri pencapaian masa lalu 

(Solahudin 2020). Meskipun demikian, ia merasa prihatin dengan cara 

sebagian umat Islam mengucapkan selamat tinggal pada abad yang akan 

berlalu dan menyambut abad baru. Perayaan-perayaan tersebut, menurutnya, 

sering kali justru mencerminkan kelemahan, keterbelakangan, dan 

ketidakberdayaan umat Islam di tengah laju perubahan zaman yang sangat 

pesat. Ia mengingatkan bahwa tanpa upaya serius untuk mengatasi kelemahan 

mendasar yang telah lama mengakar, umat Islam berisiko kehilangan 



2  

momentum untuk memberikan kontribusi bermakna pada abad yang akan 

datang (Solahudin 2020). 

Dalam pandangan Syaikh Gazālī, perjalanan dakwah Islam telah 

memasuki abad ke-15, dihitung sejak awal kerasulan Nabi Muhammad 

(Baharuddin 2021). Baginya, kelahiran dakwah bertepatan dengan turunnya 

wahyu pertama dalam Al-Quran, sehingga usia dakwah Islam identik dengan 

usia kenabian dan kerasulan Nabi Muhammad. Hal ini mencerminkan 

kedewasaan spiritual umat Islam yang seharusnya menjadi modal besar untuk 

menghadapi tantangan modernitas (Daniel Rusyad, Kom, and Sos 2022). 

Namun, seperti pesan yang juga diusung pesantren dalam fungsinya sebagai 

pusat pembaruan moral dan intelektual, Syaikh Gazālī menegaskan perlunya 

umat Islam memperbarui visi dakwahnya. Dalam konteks milenium ketiga, 

pembaruan ini menjadi sangat penting agar umat Islam tidak hanya mampu 

beradaptasi dengan perubahan zaman, tetapi juga tetap relevan dan 

berkontribusi signifikan dalam membangun peradaban global yang lebih baik 

(Solahudin 2020). 

Syaikh Gazālī juga memperingatkan bahwa kegagalan da’i untuk 

menyampaikan ajaran Islam secara benar dan moderat dapat merusak upaya 

membangun Islam yang moderat. Alih-alih memberikan pelayanan yang baik 

 bagi Islam, pendekatan yang tidak tepat justru berpotensi (ناسحإلا)

menampilkan wajah Islam yang keras dan menakutkan (ميمد نيدا هجولاا). Hal ini 

dapat menjauhkan orang dari Islam, alih-alih menarik mereka. Sebaliknya, 

dakwah yang moderat adalah dakwah yang setia pada prinsip-prinsip Islam 

dan bergerak seiring dengan maqāṣid syariat (Solahudin 2023). Dakwah ini 

tidak hanya menanamkan nilai-nilai Islam, tetapi juga berkontribusi pada 

keberlanjutan bangsa dengan menciptakan harmoni antara agama dan 

kehidupan modern. 



3  

Dalam hal ini, pesantren memiliki potensi besar untuk menjadi garda 

terdepan dalam menyebarkan dakwah moderat. Dengan memperkuat 

penguasaan ilmu keislaman dan keterampilan sosial para santri, pesantren 

dapat melahirkan generasi da’i yang mampu menjawab tantangan zaman, 

menjaga nilai-nilai Islam, sekaligus mempromosikan wajah Islam yang ramah, 

inklusif, dan relevan dengan konteks global (Solahudin 2023). 

Namun, perubahan zaman telah membawa dinamika baru yang 

menuntut pesantren untuk terus beradaptasi. Di era digital saat ini, penyebaran 

dakwah tidak lagi terbatas pada media konvensional seperti pengajian 

langsung, ceramah di masjid, atau kitab kuning (Raya 2024). Teknologi digital 

menghadirkan media baru yang menjadi sarana komunikasi utama bagi 

masyarakat modern, terutama generasi muda (Green 2010). Fenomena ini 

menuntut pesantren untuk memodifikasi strategi dakwahnya agar tetap relevan 

dengan kebutuhan zaman. 

Era digital menawarkan peluang sekaligus tantangan bagi dakwah 

Islam. Di satu sisi, media digital memberikan akses yang luas dan cepat untuk 

menyampaikan pesan agama kepada khalayak yang lebih besar (Tabassum and 

Riaz 2024). Ceramah yang sebelumnya hanya didengar oleh jemaah lokal kini 

dapat menjangkau audiens global melalui platform seperti YouTube, 

Instagram, dan TikTok. Di sisi lain, keberadaan media digital juga membawa 

risiko, seperti munculnya penyebaran paham radikal, konten yang 

menyesatkan, atau bahkan material yang merusak moral. 

Jawa Barat merupakan provinsi dengan jumlah pesantren terbanyak di 

Indonesia, mencapai 12.121 pesantren. Jumlah ini dipengaruhi oleh berbagai 

faktor, salah satunya adalah peran para alumni pesantren dan keturunan kiai 

yang melanjutkan tradisi orang tua mereka dengan mendirikan pesantren baru 

(Wardana and Hasibuan 2024). Sebagai provinsi dengan populasi Muslim 



4  

yang besar, pesantren-pesantren di Jawa Barat juga mengalami dampak dari 

transformasi sosial dan teknologi (Kamal 2018). Hal ini menjadikan Jawa 

Barat sebagai laboratorium menarik untuk mengamati bagaimana lembaga- 

lembaga pendidikan Islam merespons perkembangan teknologi digital. Ada 

pesantren yang telah berhasil memanfaatkan teknologi untuk mendukung 

dakwah, tetapi ada pula yang masih gagap dalam mengintegrasikan teknologi 

ke dalam sistem pendidikan dan dakwah mereka. 

Di pesantren, penggunaan teknologi digital telah dilakukan dengan 

berbagai cara. Sebagian pesantren menggunakan media sosial untuk 

menyebarkan ceramah, memberikan pelajaran daring, atau bahkan 

mempromosikan kegiatan-kegiatan pesantren (Mursidi et al. 2021). Beberapa 

pesantren telah meluncurkan aplikasi berbasis Islam yang membantu santri 

dan masyarakat umum mempelajari ajaran agama secara lebih interaktif 

(Kardi et al. 2023). Namun, tidak semua pesantren memiliki akses yang sama 

terhadap teknologi. Keterbatasan infrastruktur, kurangnya pelatihan teknologi, 

dan kesenjangan digital menjadi tantangan besar bagi sebagian pesantren, 

terutama yang berada di daerah terpencil. 

Dalam konteks ini, transformasi strategi dakwah di era digital menjadi 

isu yang sangat relevan untuk dikaji. Dakwah adalah inti dari misi pesantren, 

dan keberhasilan atau kegagalannya sangat bergantung pada kemampuan 

pesantren untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman (Mubarak et al. 

2022). Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi sejauh mana pesantren 

di Jawa Barat telah bertransformasi dalam strategi dakwah mereka, serta 

mengevaluasi dampaknya terhadap efektivitas penyebaran nilai-nilai Islam di 

era digital. 

Urgensi penelitian ini semakin diperkuat oleh kenyataan bahwa 

generasi muda, sebagai target utama dakwah, merupakan kelompok yang 



5  

paling terpapar oleh teknologi digital. Generasi ini tumbuh dalam budaya 

digital yang sangat berbeda dengan generasi sebelumnya (Mubarak et al. 

2022). Mereka lebih banyak menghabiskan waktu di media sosial, 

mengandalkan internet untuk mencari informasi, dan memiliki preferensi 

komunikasi yang sangat visual dan cepat. Dakwah yang tidak mampu 

berbicara dalam bahasa generasi ini berisiko kehilangan relevansi dan daya 

tarik (Kahfi and Mahmudi 2024). 

Selain itu, munculnya dakwah digital juga menghadirkan tantangan 

baru dalam aspek otentisitas dan otoritas (Mannerfelt 2023). Di era digital, 

siapa pun dapat menjadi ustaz dengan memanfaatkan media sosial, tanpa 

memiliki kredibilitas atau otoritas keilmuan yang memadai. Kondisi ini 

menimbulkan kebingungan di kalangan masyarakat dan bahkan berpotensi 

menyebarkan ajaran yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pesantren, 

dengan tradisi keilmuan yang kuat, memiliki peluang besar untuk menjadi 

penjaga otoritas dakwah di era digital (Johnston 2001). 

Namun, untuk mewujudkan hal tersebut, pesantren harus mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan inovasi teknologi. Misalnya, 

pesantren perlu mengembangkan program pelatihan digital bagi santri dan 

ustaz, memperkuat literasi digital, serta membangun sistem pendukung yang 

memungkinkan dakwah digital dilakukan secara profesional dan 

berkelanjutan (Yang 2021). 

Pesantren-pesantren di Jawa Barat telah menunjukkan inisiatif yang 

menarik dalam hal ini. Pesantren Darul Hikmah di Bandung, misalnya, telah 

memanfaatkan platform media sosial untuk menyebarkan ceramah dan 

pelajaran agama secara daring. Pesantren Al-Muhajirin di Purwakarta 

mengembangkan program pelatihan keterampilan berbasis teknologi bagi 

santri (Thohir, Mulyana, and Hermawan 2024). Sementara itu, Pesantren 



6  

Yaspida di Sukabumi memanfaatkan aplikasi mobile untuk mendukung 

pembelajaran agama. Studi ini akan menggali lebih dalam bagaimana 

pesantren-pesantren tersebut mengelola transformasi strategi dakwah mereka. 

Oleh karena itu, kajian tentang transformasi strategi dakwah pesantren 

di era digital ini sangat penting dilakukan. Penelitian ini tidak hanya 

memberikan wawasan tentang praktik terbaik dalam dakwah digital, tetapi 

juga membantu pesantren lain yang ingin memulai perjalanan serupa. Dengan 

memahami tantangan dan peluang yang ada, pesantren dapat merumuskan 

strategi yang lebih efektif untuk menyebarkan nilai-nilai Islam di era digital. 



7  

BAGIAN II 

FONDASI TEORITIS DAKWAH DAN 

KOMUNIKASI 

 
A. Teori Komunikasi Dakwah 

Teori komunikasi dakwah adalah sebuah pendekatan yang 

menjelaskan bagaimana pesan agama disampaikan kepada audiens dan 

bagaimana pesan tersebut diterima, dipahami, serta memengaruhi perilaku 

masyarakat (Adeyemo 2014). Dalam konteks ini, dakwah tidak hanya 

mencakup penyampaian pesan agama secara lisan melalui ceramah atau 

pengajian, tetapi juga melalui berbagai medium komunikasi lainnya yang 

berkembang seiring dengan kemajuan teknologi, seperti media sosial, aplikasi 

pesan, dan platform digital. Teori komunikasi dakwah bertujuan untuk 

memahami mekanisme komunikasi yang efektif dalam menyampaikan pesan 

agama kepada audiens yang heterogen dan beragam, baik dalam konteks 

sosial, budaya, maupun teknologi (Agustin et al. 2019). 

Dalam teori komunikasi dakwah, sangat penting untuk memperhatikan 

bagaimana proses komunikasi antara pendakwah (da'i) dengan audiens 

berlangsung (Naqqiyah and Nurdin 2019). Pesan dakwah tidak hanya 

disampaikan secara satu arah, tetapi juga melibatkan interaksi dua arah antara 

pendakwah dan audiens. Interaksi ini penting karena dalam proses 

komunikasi, audiens tidak hanya menerima pesan secara pasif, tetapi juga 

memiliki kapasitas untuk menanggapi, memberi feedback, atau bahkan 

mengubah perilaku mereka sesuai dengan pesan yang diterima (Hartono, 



8  

Rosidi, and Romadi 2020). Oleh karena itu, komunikasi dakwah yang efektif 

harus mempertimbangkan faktor-faktor seperti pemahaman budaya, 

kepercayaan, nilai-nilai sosial, dan konteks lokal yang memengaruhi 

penerimaan pesan agama. 

Salah satu teori yang dapat digunakan untuk menganalisis proses 

komunikasi dakwah, khususnya dalam konteks dakwah digital, adalah Teori 

Difusi Inovasi yang dikemukakan oleh Everett Rogers pada tahun 2014. Teori 

ini menjelaskan bagaimana ide, teknologi, dan inovasi baru menyebar melalui 

suatu masyarakat. Dalam konteks dakwah, teknologi digital seperti media 

sosial, aplikasi pesan, dan situs web menjadi inovasi yang baru dalam 

menyampaikan pesan agama. Rogers menyatakan bahwa adopsi inovasi atau 

teknologi baru melalui lima tahapan, yaitu pengetahuan, persuasi, keputusan, 

implementasi, dan konfirmasi (Rogers, Singhal, and Quinlan 2014). Dalam 

konteks pesantren, teori ini dapat digunakan untuk memahami bagaimana 

pesantren mengadopsi teknologi digital sebagai sarana untuk menyebarkan 

dakwah mereka kepada masyarakat luas, serta bagaimana audiens, dalam hal 

ini umat Islam, menerima dan memanfaatkan teknologi tersebut untuk 

mendalami agama mereka. 

Tahap pertama dalam difusi inovasi menurut Rogers adalah 

pengetahuan, yaitu ketika individu atau kelompok pertama kali mengetahui 

adanya suatu inovasi. Dalam hal dakwah digital, ini bisa berarti pertama kali 

mendengar tentang penggunaan media sosial untuk tujuan dakwah, seperti 

dakwah melalui YouTube, Instagram, atau TikTok. Pada tahap ini, audiens 

belum memiliki pemahaman yang mendalam tentang manfaat atau cara 

penggunaan media tersebut. Dalam konteks pesantren, misalnya, para 

pengurus pesantren mungkin baru mulai mengeksplorasi potensi media digital 



9  

untuk dakwah, dan mereka harus mendapatkan pengetahuan mengenai cara- 

cara efektif untuk memanfaatkan teknologi tersebut (Rogers et al. 2014). 

Tahap kedua adalah persuasi, yaitu proses di mana individu mulai 

mengevaluasi dan membentuk sikap mereka terhadap inovasi tersebut. Di 

sinilah pentingnya pengaruh dari pendakwah atau kelompok yang lebih 

berpengalaman dalam teknologi. Pendakwah yang telah lebih dahulu 

menggunakan media sosial, misalnya, dapat membagikan pengalamannya 

kepada pesantren lain, meyakinkan mereka bahwa teknologi digital bukanlah 

ancaman terhadap ajaran agama, melainkan alat yang dapat digunakan untuk 

tujuan yang lebih baik. Pada tahap ini, pesantren atau pendakwah juga perlu 

melihat berbagai keuntungan dan tantangan dari penggunaan teknologi digital 

dalam dakwah (Rogers et al. 2014). 

Tahap ketiga adalah keputusan, di mana individu atau kelompok 

memutuskan untuk mengadopsi atau menolak inovasi tersebut. Untuk 

pesantren, ini bisa berarti keputusan untuk mulai menggunakan platform 

seperti YouTube atau Instagram sebagai sarana dakwah. Keputusan ini sangat 

penting karena dapat mempengaruhi keberhasilan dakwah digital di masa 

depan. Faktor-faktor yang memengaruhi keputusan ini antara lain adalah 

ketersediaan sumber daya (misalnya, pelatihan atau perangkat teknologi), 

keyakinan akan efektivitas teknologi dalam dakwah, serta adanya dukungan 

dari pihak-pihak terkait seperti pengurus pesantren dan komunitas (Rogers et 

al. 2014). 

Setelah keputusan dibuat, tahap berikutnya adalah implementasi, di 

mana individu atau kelompok mulai menerapkan inovasi tersebut dalam 

kehidupan mereka (Rogers et al. 2014). Dalam konteks pesantren, tahap ini 

bisa berarti memulai kegiatan dakwah melalui media sosial, seperti 

mengupload video ceramah, mengadakan kelas online, atau berbagi artikel 



10  

keagamaan melalui platform digital (Nisa 2018). Pada tahap ini, pesantren 

perlu mengatasi berbagai tantangan teknis, seperti pengelolaan platform, 

pengeditan konten, dan pengelolaan audiens di media sosial. Di sisi lain, 

audiens juga akan mulai mengadaptasi cara mereka menerima dan 

menyebarkan informasi dakwah yang diberikan melalui media digital. 

Tahap terakhir adalah konfirmasi, yaitu ketika individu atau kelompok 

mengevaluasi hasil dari penggunaan inovasi tersebut dan memutuskan apakah 

mereka akan terus menggunakannya atau tidak (Rogers et al. 2014). Dalam 

konteks dakwah digital, ini berarti melihat seberapa efektif penggunaan media 

sosial dalam menyampaikan pesan dakwah dan apakah ada dampak positif 

terhadap pemahaman agama dan perilaku masyarakat (Gould 2015). Jika 

pesantren merasa bahwa penggunaan media sosial telah memberikan dampak 

positif, mereka akan melanjutkan dan mungkin meningkatkan strategi dakwah 

digital mereka. Sebaliknya, jika hasilnya kurang memuaskan, mereka akan 

mengevaluasi kembali pendekatan mereka dan mencari alternatif lainnya 

(Makhutla 2021). 

Teori difusi inovasi ini sangat relevan dalam konteks dakwah digital, 

karena memberikan gambaran yang jelas tentang bagaimana teknologi baru 

dapat diadopsi dan diterima dalam masyarakat (Cucu and Irfani 2024). Selain 

itu, teori ini juga menekankan pentingnya proses komunikasi dua arah antara 

pendakwah dan audiens, di mana umpan balik dari audiens menjadi faktor 

penting dalam menentukan keberhasilan dakwah digital (Ummah 2021). Oleh 

karena itu, dalam menganalisis dakwah digital pesantren, kita harus 

memperhatikan bagaimana pesantren beradaptasi dengan penggunaan 

teknologi digital, serta bagaimana audiens (baik itu santri maupun masyarakat 

umum) menerima dan memanfaatkan media sosial dalam mendalami ajaran 

agama. 



11  

Penerapan teori difusi inovasi dalam konteks dakwah digital pesantren 

juga dapat menganalisis faktor-faktor yang memengaruhi keberhasilan atau 

kegagalan adopsi teknologi tersebut. Beberapa faktor yang dapat 

memengaruhi adopsi ini antara lain adalah karakteristik pesantren itu sendiri 

(misalnya, ukuran pesantren, tingkat pemahaman teknologi, dan keterbukaan 

terhadap perubahan), karakteristik audiens (misalnya, usia, tingkat 

pendidikan, dan keakraban dengan teknologi), serta dukungan dari pihak 

eksternal seperti pemerintah atau lembaga swasta yang dapat menyediakan 

pelatihan atau perangkat teknologi (Apramuka and Kusuma 2020). 

Teori komunikasi dakwah dalam konteks dakwah digital menunjukkan 

bahwa komunikasi agama tidak lagi terbatas pada ceramah atau pengajian 

konvensional, tetapi kini juga dapat dilakukan melalui berbagai platform 

digital yang lebih interaktif dan luas jangkauannya. Dengan adanya teknologi 

digital, dakwah dapat lebih inklusif dan dapat menjangkau audiens yang lebih 

beragam, baik dari segi usia, lokasi geografis, maupun latar belakang sosial 

(Ahmed et al. 2023). Oleh karena itu, teori komunikasi dakwah yang 

mengadopsi perspektif teori difusi inovasi ini memberikan wawasan yang 

sangat berharga dalam memahami bagaimana dakwah dapat berkembang di 

era digital yang serba cepat ini. 

 

B. Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory) 

Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning Theory) adalah salah satu 

teori psikologi yang dikembangkan oleh Albert Bandura pada awal 1980-an. 

Teori ini berfokus pada bagaimana individu mempelajari perilaku, nilai, dan 

sikap melalui pengamatan, imitasi, dan peniruan terhadap orang lain, 

khususnya figur atau model yang dianggap sebagai contoh (Bandura 1986). 

Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, teori ini memberikan wawasan 

tentang bagaimana pesan dakwah yang disampaikan melalui media digital, 



12  

seperti video, podcast, atau media sosial, dapat memengaruhi perilaku dan 

sikap para siswa atau masyarakat secara signifikan. 

Menurut Bandura, pembelajaran sosial terjadi melalui tiga proses 

utama: pengamatan, perhatian, dan peniruan. Proses pertama, pengamatan, 

mengacu pada bagaimana individu mengamati dan memperhatikan tindakan 

atau perilaku orang lain yang dianggap sebagai model (Bandura 1978). Dalam 

konteks dakwah pesantren, ini bisa berarti bahwa masyarakat atau siswa yang 

menonton konten dakwah di media sosial atau platform digital lainnya 

mengamati bagaimana para pendakwah, yang bisa berupa kyai atau ustaz, 

mengungkapkan pesan-pesan agama mereka. Ketika mereka mengamati 

perilaku ini, mereka mulai memperhatikan nilai dan prinsip yang diajarkan 

dalam pesan dakwah tersebut. 

Selanjutnya, proses perhatian berhubungan dengan seberapa besar 

perhatian yang diberikan oleh individu terhadap model atau perilaku yang 

diamati. Dalam konteks dakwah digital, tingkat perhatian ini sangat 

dipengaruhi oleh cara penyampaian pesan yang dilakukan oleh pendakwah 

(Aditya and Deni 2024). Jika penyampaian pesan dakwah dilakukan dengan 

cara yang menarik, relevan, dan sesuai dengan minat audiens, maka 

kemungkinan besar pesan tersebut akan menarik perhatian lebih banyak orang, 

terutama para generasi muda yang aktif di media sosial. Penyampaian pesan 

yang dilakukan dengan cara yang inovatif dan menyentuh hati bisa membuat 

audiens merasa terhubung secara emosional dengan apa yang disampaikan, 

sehingga mereka lebih cenderung untuk menirunya dalam kehidupan sehari- 

hari (Saleh et al. 2022). 

Proses ketiga adalah peniruan atau imitasi, di mana individu tidak 

hanya mengamati, tetapi juga meniru atau mempraktikkan perilaku yang telah 

diamati tersebut (Saleh et al. 2022). Pada konteks dakwah pesantren di era 



13  

digital, peniruan ini bisa dilihat ketika para siswa atau masyarakat mulai 

meniru perilaku positif yang diajarkan dalam dakwah digital, seperti rajin 

beribadah, berbagi ilmu, atau menerapkan ajaran agama dalam kehidupan 

sehari-hari mereka. Misalnya, ketika seorang kyai atau ustaz menyampaikan 

pesan tentang pentingnya berdoa atau menjaga akhlak melalui video atau 

konten digital, audiens yang terpapar dengan pesan tersebut mungkin akan 

mulai mengadopsi perilaku serupa dalam kehidupan mereka. 

Bandura juga memperkenalkan konsep penting lainnya dalam teori ini, 

yaitu penguatan dan hukuman, yang dapat mempengaruhi apakah suatu 

perilaku akan ditiru atau tidak. Jika perilaku yang diamati mendapatkan 

penguatan positif, seperti pujian atau penghargaan, maka individu lebih 

cenderung untuk meniru perilaku tersebut (Bandura and Adams 1977). Dalam 

hal dakwah pesantren digital, ini bisa berarti bahwa para siswa atau 

masyarakat yang mulai menerapkan ajaran dakwah yang mereka lihat secara 

digital dan mendapatkan dukungan positif, baik dari keluarga, teman, maupun 

komunitas pesantren, akan semakin termotivasi untuk terus melakukan 

perilaku tersebut. Sebaliknya, jika suatu perilaku yang diamati mendapat 

hukuman atau pengabaian, kemungkinan besar individu tersebut akan 

menghentikan atau menghindari perilaku tersebut (Bandura 2014). 

Teori pembelajaran sosial juga mengemukakan bahwa individu dapat 

belajar tidak hanya dari pengamatan langsung terhadap perilaku orang lain, 

tetapi juga dari pengalaman vicarious (tidak langsung) (Pandura 1977). Ini 

berarti bahwa orang dapat belajar dengan mengamati akibat dari perilaku 

orang lain tanpa harus terlibat langsung dalam perilaku tersebut (Bandura 

1969). Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, audiens dapat belajar 

dari pengalaman orang lain yang mereka lihat dalam konten dakwah, seperti 

cerita sukses atau kisah inspiratif dari mereka yang menerapkan ajaran agama 



14  

dalam kehidupan mereka. Misalnya, seseorang yang menonton video dakwah 

tentang seorang santri yang berhasil mengatasi tantangan hidup dengan 

berpegang pada prinsip agama mungkin akan termotivasi untuk melakukan hal 

yang sama. 

Salah satu aspek penting dalam teori pembelajaran sosial Bandura 

adalah konsep self-regulation atau pengaturan diri, di mana individu belajar 

untuk mengendalikan perilaku mereka sendiri berdasarkan standar yang 

mereka amati dari model (Bandura 1991). Dalam konteks dakwah pesantren, 

ini berarti bahwa para siswa atau masyarakat dapat belajar untuk mengatur diri 

mereka sendiri dalam menjalankan ajaran agama setelah melihat teladan yang 

diberikan oleh para pendakwah. Mereka tidak hanya meniru perilaku yang 

diamati, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai tersebut sebagai bagian dari 

diri mereka, sehingga dakwah yang disampaikan tidak hanya memengaruhi 

perilaku mereka dalam jangka pendek, tetapi juga membentuk karakter dan 

kebiasaan mereka dalam jangka panjang. 

Selain itu, Bandura juga memperkenalkan konsep self-efficacy, yaitu 

keyakinan individu terhadap kemampuan mereka untuk mencapai tujuan atau 

mengatasi tantangan yang ada. Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, 

ketika seseorang melihat contoh dakwah yang berhasil dan inspiratif, ini dapat 

meningkatkan rasa percaya diri mereka untuk juga menerapkan ajaran agama 

dalam kehidupan mereka. Dengan meningkatkan self-efficacy, dakwah digital 

dapat menjadi sarana yang efektif untuk memotivasi individu dalam 

mengubah perilaku mereka menjadi lebih baik dan lebih dekat dengan ajaran 

agama (Anderson, Winett, and Wojcik 2007). 

Pentingnya teori pembelajaran sosial dalam konteks dakwah pesantren 

digital juga dapat dilihat dari cara masyarakat atau siswa berinteraksi dengan 

teknologi. Media sosial dan platform digital lainnya dapat berfungsi sebagai 



15  

ruang di mana proses pembelajaran sosial berlangsung secara intensif 

(Lankshear and Knobel 2011). Misalnya, ketika seorang pendakwah berbagi 

ceramah atau pesan agama melalui video, audiens yang melihat video tersebut 

dapat langsung mengamati dan mempelajari bagaimana pendakwah tersebut 

menyampaikan ajaran agama dengan cara yang mudah dimengerti, menarik, 

dan relevan dengan kehidupan mereka. Dengan cara ini, dakwah digital dapat 

mencapai audiens yang lebih luas dan lebih beragam, termasuk generasi muda 

yang lebih aktif di dunia maya (Bingham and Conner 2010). 

Penggunaan teknologi digital dalam dakwah juga memungkinkan 

terciptanya interaksi sosial yang lebih dinamis antara pendakwah dan audiens 

(Hutchings 2017). Audiens tidak hanya pasif menerima informasi, tetapi 

mereka dapat berinteraksi dengan pendakwah atau sesama audiens melalui 

komentar, diskusi, atau berbagi pengalaman. Interaksi semacam ini 

memperkuat proses pembelajaran sosial, karena individu dapat mendapatkan 

umpan balik langsung mengenai pemahaman mereka terhadap pesan dakwah. 

Selain itu, mereka juga dapat berbagi pengalaman pribadi yang berkaitan 

dengan penerapan ajaran agama dalam kehidupan mereka, yang pada 

gilirannya akan memperkaya pengalaman belajar audiens lainnya (Witte 

2013). 

Di sisi lain, teori pembelajaran sosial juga memperhatikan bahwa 

pengaruh dari model atau pendakwah tidak selalu bersifat positif (Bingham 

and Conner 2010). Dalam konteks dakwah digital, jika pesan yang 

disampaikan tidak sesuai dengan nilai-nilai agama yang sahih, atau jika model 

yang ditampilkan tidak memiliki integritas yang kuat, maka dapat terjadi 

pembelajaran yang salah atau bahkan merugikan. Oleh karena itu, sangat 

penting bagi dakwah pesantren di era digital untuk menjaga kualitas dan 

akuntabilitas pesan yang disampaikan. Pendakwah harus memastikan bahwa 



16  

apa yang mereka ajarkan melalui media digital sesuai dengan prinsip-prinsip 

agama yang benar, dan dapat memberikan dampak positif bagi audiens (Witte 

2013). 

Dengan begitu teori pembelajaran sosial Bandura memberikan 

pandangan yang sangat relevan dalam melihat bagaimana dakwah pesantren 

di era digital dapat memengaruhi perilaku, sikap, dan nilai-nilai masyarakat 

atau siswa (Gardner 2020). Dengan menggabungkan elemen-elemen seperti 

pengamatan, perhatian, peniruan, penguatan, dan peniruan pengalaman, 

dakwah dapat disampaikan dengan cara yang lebih dinamis dan efektif melalui 

media digital. Selain itu, dengan menggunakan konsep self-regulation dan 

self-efficacy, dakwah digital dapat memberikan dampak yang lebih mendalam 

dan berkelanjutan dalam membentuk karakter dan perilaku individu. Oleh 

karena itu, teori pembelajaran sosial tidak hanya memberikan kerangka teori 

yang kuat, tetapi juga memberikan panduan praktis bagi para pendakwah 

untuk menyampaikan pesan mereka dengan cara yang lebih relevan, efektif, 

dan berdampak positif bagi audiens di era digital ini (Kimaru 2019). 

 

C. Teori Pendidikan Agama 

Teori Pendidikan Agama memiliki peran yang sangat penting dalam 

memahami bagaimana dakwah pesantren berlangsung, baik melalui 

pengajaran langsung maupun melalui pemanfaatan media digital (Smith 

2003). Pendidikan agama dalam konteks ini tidak hanya mengarah pada 

pengetahuan teoritis tentang agama, tetapi juga mencakup pembentukan sikap 

dan perilaku berdasarkan nilai-nilai agama yang diajarkan (Tuna 2020). 

Dalam dakwah pesantren, pendidikan agama bukan hanya sebuah transfer 

pengetahuan, tetapi lebih sebagai proses internalisasi nilai-nilai religius yang 

berakar pada ajaran Islam. 



17  

Pada dasarnya, teori pendidikan agama berfokus pada pengembangan 

tiga aspek utama dalam pembelajaran, yaitu aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotor. Aspek kognitif berkaitan dengan pemahaman siswa terhadap 

pengetahuan agama, yang meliputi kajian tentang tafsir, hadis, fiqih, dan 

Aqidah (Solihin, Hasanah, and Fajrussalam 2020). Aspek afektif mencakup 

sikap, perasaan, dan keyakinan siswa terhadap ajaran agama, termasuk 

bagaimana mereka memandang agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Sedangkan aspek psikomotor berhubungan dengan tindakan konkret atau 

praktek nyata yang dilakukan siswa dalam kehidupan sehari-hari berdasarkan 

ajaran agama yang mereka pelajari (Sajoo 2015). Ketiga aspek ini harus 

berjalan seiring, terutama dalam konteks pesantren yang berfokus pada 

pembentukan karakter dan moral. 

Pada tingkat kognitif, pendidikan agama berperan dalam memberikan 

pengetahuan yang mendalam tentang agama Islam. Ini termasuk pemahaman 

tentang Al-Qur’an, Sunnah, dan ilmu-ilmu agama lainnya (Davis and 

Miroshnikova 2013). Pembelajaran agama di pesantren sangat mendalam dan 

mengutamakan pengetahuan teoritis. Namun, yang menjadi tantangan adalah 

bagaimana pesantren dapat memastikan bahwa pendidikan agama ini tetap 

relevan dengan perkembangan zaman, terutama dengan adanya teknologi yang 

semakin mendominasi kehidupan masyarakat (Japhet 2020). Untuk itu, 

integrasi pendidikan agama dengan penggunaan teknologi menjadi penting. 

Media digital dapat digunakan untuk memperluas jangkauan dakwah 

pesantren dengan memanfaatkan platform online, seperti YouTube, Instagram, 

dan aplikasi pembelajaran. 

Namun, pada saat yang sama, penggunaan teknologi dalam pendidikan 

agama harus dilakukan dengan hati-hati. Pesantren yang ingin memanfaatkan 

teknologi dalam pendidikan agama harus tetap menjaga kualitas pengajaran 



18  

agama yang diberikan. Hal ini membutuhkan pengawasan yang ketat terhadap 

konten dakwah dan pendidikan agama yang ada di dunia maya, agar tidak 

terjebak pada penyebaran informasi yang salah atau yang dapat mempengaruhi 

pemahaman agama siswa secara keliru (McKenzie and Harton 2002). Oleh 

karena itu, penerapan teori pendidikan agama dalam pesantren harus 

dilaksanakan dengan keseimbangan antara pemanfaatan teknologi dan 

pengawasan terhadap nilai-nilai agama yang diajarkan. 

Aspek afektif dalam pendidikan agama di pesantren menekankan pada 

pembentukan sikap dan perilaku yang sesuai dengan ajaran agama. Ini adalah 

bagian yang sangat penting, karena pendidikan agama bukan hanya tentang 

apa yang diketahui siswa, tetapi juga tentang bagaimana mereka menghayati 

dan mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan mereka (Teece 2010). Di 

pesantren, aspek afektif ini sering kali lebih ditekankan melalui pendekatan 

langsung, seperti pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari, ibadah bersama, 

dan kegiatan sosial yang berbasis pada nilai-nilai Islam. Pembiasaan dalam 

beribadah, berakhlak baik, dan berperilaku sesuai dengan ajaran agama 

menjadi bagian dari pendidikan agama yang dilakukan di pesantren. 

Namun, dalam era digital ini, aspek afektif juga dapat dipengaruhi oleh 

konten yang ditemukan di media sosial. Anak-anak muda yang tumbuh di 

dunia digital sering kali terpapar dengan berbagai pandangan dan perilaku 

yang beragam, baik yang positif maupun yang negative (Teece 2010). Dalam 

konteks ini, pesantren perlu memanfaatkan media digital sebagai sarana untuk 

menanamkan nilai-nilai agama yang benar. Mereka dapat mengembangkan 

konten-konten yang mengedukasi dan menginspirasi, dengan pendekatan yang 

lebih modern, tanpa mengurangi kualitas pesan agama itu sendiri. Dalam hal 

ini, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga 

sebagai penjaga moralitas di dunia digital (McKenzie and Harton 2002). 



19  

Aspek psikomotor dalam pendidikan agama berhubungan dengan 

aplikasi langsung dari pengetahuan dan nilai agama dalam kehidupan nyata 

(Koukounaras Liagkis 2022). Di pesantren, hal ini tercermin dalam kegiatan 

sehari-hari, seperti pengajaran tentang tata cara beribadah, shalat berjamaah, 

puasa, zakat, dan kegiatan sosial yang mendukung komunitas. Pesantren tidak 

hanya mengajarkan teori agama, tetapi juga memberikan ruang bagi siswa 

untuk mengimplementasikan ajaran agama dalam kehidupan mereka (Gross 

2011). Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh pesantren mencakup 

dimensi pendidikan yang tidak hanya menekankan pada pengajaran agama, 

tetapi juga pada pengamalan nilai-nilai agama secara praktis. 

Namun, dengan adanya kemajuan teknologi, aspek psikomotor juga 

bisa terpengaruh oleh cara siswa mengakses ajaran agama secara digital. 

Dengan adanya aplikasi seperti Quranic Apps dan video tutorial, siswa bisa 

mendapatkan informasi yang lebih praktis mengenai bagaimana cara 

melakukan ibadah atau kegiatan keagamaan lainnya (Koukounaras Liagkis 

2022). Namun, hal ini juga memunculkan tantangan, yaitu bagaimana 

pesantren dapat memastikan bahwa tindakan yang dilakukan oleh siswa 

berdasarkan informasi digital tersebut tetap sesuai dengan ajaran agama yang 

sahih. 

Penting untuk dicatat bahwa pesantren, dalam mengembangkan 

dakwah berbasis teknologi, juga perlu memperhatikan peran guru atau 

pengasuh pesantren. Dalam teori pendidikan agama, peran pengajar sangat 

penting dalam memfasilitasi dan membimbing siswa dalam memahami ajaran 

agama secara menyeluruh, serta mengintegrasikan pembelajaran dengan 

kehidupan sehari-hari (Husna and Thohir 2020). Guru yang mengajarkan 

agama harus memiliki kompetensi dalam bidang agama dan juga mampu 

beradaptasi dengan perkembangan zaman, termasuk penggunaan teknologi 



20  

dalam pendidikan agama (Muhaemin et al. 2023). Di sinilah teori pendidikan 

agama berinteraksi dengan praktik dakwah, di mana dakwah dilakukan tidak 

hanya melalui ceramah langsung tetapi juga melalui media digital yang kini 

menjadi bagian integral dari kehidupan siswa. 

Tantangan besar bagi pesantren dalam menerapkan teori pendidikan 

agama adalah menjaga keseimbangan antara menjaga kualitas ajaran agama 

yang diajarkan dan menggunakan teknologi untuk memperluas jangkauan 

dakwah (Whitehouse 2004). Pendidikan agama di pesantren yang bersifat 

tradisional sering kali lebih mengutamakan pengajaran secara langsung dan 

pembiasaan, sementara teknologi memungkinkan informasi disebarkan secara 

luas dengan kecepatan yang lebih tinggi (Munajat, Aulia, and Nafiisah 2024). 

Oleh karena itu, pesantren perlu mengembangkan kurikulum yang 

mengintegrasikan kedua aspek tersebut secara harmonis. 

Di sisi lain, teori pendidikan agama juga menekankan pentingnya 

keterlibatan aktif siswa dalam pembelajaran agama. Siswa di pesantren tidak 

hanya mendengarkan ceramah atau pelajaran agama, tetapi mereka juga 

dilibatkan dalam proses pembelajaran yang aktif, seperti diskusi, tanya jawab, 

dan kajian kelompok (Anggraini et al. 2022). Pembelajaran seperti ini 

memungkinkan siswa untuk lebih memahami nilai-nilai agama secara 

mendalam dan mengaplikasikannya dalam kehidupan mereka. Dengan 

menggunakan teknologi, pesantren bisa menciptakan ruang pembelajaran 

yang lebih interaktif, di mana siswa dapat berdiskusi secara online atau 

mengakses materi tambahan yang memperkaya pengetahuan agama mereka 

(Ramirez and Ramirez 2017). 

Dalam konteks dakwah berbasis media digital, teori pendidikan agama 

juga menyoroti pentingnya pengembangan karakter melalui konten yang 

edukatif dan berbasis pada nilai-nilai keislaman. Di sini, dakwah digital harus 



21  

memfasilitasi siswa untuk mengembangkan pemahaman yang mendalam 

mengenai agama dan tidak hanya menyampaikan pesan secara satu arah. 

Dakwah yang berbasis pada teknologi harus bersifat interaktif, memungkinkan 

siswa untuk bertanya, berdiskusi, dan memperdalam pemahaman mereka 

tentang ajaran agama (Hasan and Rozaq 2023). 

Penting juga untuk memahami bahwa pendidikan agama dalam 

pesantren tidak hanya mencakup pengetahuan agama, tetapi juga mencakup 

pembentukan karakter dan moral siswa. Pembelajaran agama di pesantren 

haruslah mampu membentuk siswa menjadi pribadi yang memiliki akhlak 

yang baik, memiliki pemahaman yang mendalam tentang agama, serta mampu 

mengaplikasikan ajaran agama dalam kehidupan mereka sehari-hari (Munajat 

et al. 2024). Oleh karena itu, teori pendidikan agama dalam konteks pesantren 

perlu mengarah pada pembentukan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai 

Islam. 

Dengan demikian, pendidikan agama dalam dakwah pesantren tidak 

hanya melibatkan pengajaran pengetahuan agama tetapi juga pembentukan 

sikap dan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Teori pendidikan 

agama memberikan kerangka kerja yang dapat membantu pesantren dalam 

mengembangkan metode dakwah yang lebih modern, tanpa meninggalkan 

esensi ajaran agama yang telah diajarkan selama ini. 



22  

BAGIAN III 

DAKWAH DALAM ERA DIGITAL DAN 

MEDIA BARU 

 
A. Teori Adopsi Teknologi 

Adopsi teknologi merupakan fenomena yang semakin penting dalam 

berbagai bidang, termasuk dalam dunia dakwah (Rafique et al. 2020). Dalam 

konteks pesantren, adopsi teknologi digital menjadi hal yang tak bisa 

dihindari, mengingat pesatnya perkembangan teknologi dan peranannya yang 

semakin besar dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, memahami 

bagaimana pesantren dan individu di dalamnya menerima dan menggunakan 

teknologi digital dalam dakwah menjadi hal yang krusial. Salah satu teori yang 

relevan dalam menganalisis adopsi teknologi adalah Technology Acceptance 

Model (TAM) yang dikembangkan oleh Fred Davis pada tahun 1989. Model 

ini mengidentifikasi dua faktor utama yang mempengaruhi penerimaan 

teknologi, yaitu perceived ease of use (kemudahan penggunaan) dan perceived 

usefulness (kebergunaan). Teori ini memiliki banyak relevansi dalam konteks 

dakwah digital, karena dapat menjelaskan bagaimana pesantren dan individu 

di dalamnya mengadopsi teknologi digital untuk tujuan dakwah mereka (Davis 

1989). 

TAM berfokus pada bagaimana persepsi individu terhadap teknologi 

mempengaruhi keputusan mereka untuk menerima atau menolaknya. Dalam 

konteks dakwah digital, dua elemen utama yang menjadi perhatian dalam teori 

ini adalah persepsi manfaat dan kemudahan penggunaan teknologi (Rafique et 



23  

al. 2020). Perceived usefulness mengacu pada sejauh mana seseorang merasa 

bahwa penggunaan teknologi akan meningkatkan kinerjanya atau 

mempermudah pekerjaan mereka (Davis 1987). Dalam hal ini, pesantren yang 

ingin menyebarkan dakwah melalui teknologi digital harus meyakinkan 

penggunanya, baik itu dai, santri, atau pengelola pesantren, bahwa 

penggunaan teknologi digital dapat meningkatkan efektivitas dakwah mereka. 

Misalnya, penggunaan media sosial, seperti YouTube atau Instagram, bisa 

memberikan jangkauan dakwah yang lebih luas, memungkinkan pesantren 

untuk mencapai audiens yang lebih besar dan lebih beragam. 

Selain manfaat, faktor kedua dalam TAM adalah perceived ease of use, 

yaitu sejauh mana seseorang merasa bahwa teknologi tersebut mudah 

digunakan tanpa kesulitan yang berarti (Davis 1987). Dalam dunia pesantren, 

di mana sebagian besar pengurus dan santri mungkin tidak terbiasa dengan 

teknologi digital, kemudahan penggunaan menjadi faktor penting dalam 

proses adopsi. Jika teknologi yang digunakan dalam dakwah, seperti aplikasi 

atau platform media sosial, terlalu rumit atau tidak user-friendly, maka akan 

ada kemungkinan besar bahwa pesantren atau individu di dalamnya akan 

merasa enggan untuk mengadopsinya (Wibowo 2008). Oleh karena itu, desain 

dan antarmuka yang sederhana, serta pelatihan yang memadai bagi pengurus 

pesantren, sangat diperlukan agar mereka merasa nyaman dan percaya diri 

dalam menggunakan teknologi untuk tujuan dakwah. 

Teori TAM juga menggambarkan bahwa penerimaan teknologi 

dipengaruhi oleh faktor eksternal lainnya, seperti sosial dan budaya (Davis 

1987). Dalam konteks dakwah digital di pesantren, budaya dan nilai-nilai 

keagamaan yang ada dalam pesantren harus dipertimbangkan dengan cermat. 

Beberapa pesantren mungkin memiliki keterbatasan atau ketidaknyamanan 

dengan penggunaan teknologi digital yang dianggap bisa merusak nilai-nilai 



24  

tradisional. Oleh karena itu, pemahaman terhadap faktor sosial dan budaya 

yang berlaku di lingkungan pesantren sangat penting dalam mengembangkan 

strategi adopsi teknologi. Penyesuaian antara teknologi yang digunakan dan 

nilai-nilai lokal akan membantu mempercepat adopsi teknologi tanpa 

menimbulkan perlawanan dari pihak yang konservatif (Ibrahim et al. 2017). 

Nwatu dalam penelitiannya menyebutkan bahwa adopsi teknologi 

sering kali tidak hanya dipengaruhi oleh persepsi individu terhadap manfaat 

dan kemudahan teknologi, tetapi juga oleh faktor-faktor organisasi (Nwatu 

2011). Dalam hal ini, pesantren sebagai organisasi juga harus memiliki 

kebijakan yang mendukung penggunaan teknologi digital dalam dakwah. Hal 

ini bisa berupa kebijakan internal yang mendorong pemanfaatan teknologi di 

berbagai lini dakwah, baik dalam pembelajaran, penyebaran materi dakwah, 

maupun interaksi dengan masyarakat. Selain itu, perlu adanya komitmen dari 

pimpinan pesantren untuk menyediakan sumber daya yang dibutuhkan, seperti 

anggaran untuk perangkat teknologi dan pelatihan bagi santri dan ustadz 

dalam menggunakan teknologi digital (Santi and Erdani 2021). 

Seiring dengan perkembangan zaman, TAM terus berkembang dan 

diadaptasi untuk lebih memahami faktor-faktor yang mempengaruhi adopsi 

teknologi. Unified Theory of Acceptance and Use of Technology (UTAUT) 

adalah model yang menggabungkan beberapa teori adopsi teknologi, termasuk 

TAM, dan memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai 

pengaruh berbagai faktor terhadap adopsi teknologi (Dwivedi et al. 2011). 

Dalam UTAUT, terdapat empat faktor utama yang mempengaruhi penerimaan 

teknologi, yaitu performance expectancy (harapan kinerja), effort expectancy 

(harapan usaha), social influence (pengaruh sosial), dan facilitating conditions 

(kondisi yang memfasilitasi) (Dwivedi et al. 2011). Keempat faktor ini dapat 



25  

memperkaya pemahaman kita mengenai adopsi teknologi dalam dakwah, 

terutama dalam konteks pesantren. 

Dalam hal performance expectancy, harapan akan kinerja yang lebih 

baik dengan menggunakan teknologi digital sangat penting dalam konteks 

dakwah (Dwivedi et al. 2019). Misalnya, jika teknologi digital dapat 

mempercepat proses penyebaran dakwah, seperti melalui live streaming 

pengajian atau penyebaran video ceramah, maka ada peluang lebih besar bagi 

pesantren untuk mengadopsinya (Aronson and Carlsmith 1962). Sebaliknya, 

jika teknologi tersebut tidak membawa manfaat yang jelas atau tidak 

memberikan peningkatan signifikan dalam kinerja dakwah, maka pesantren 

akan enggan untuk mengadopsinya. 

Effort expectancy atau harapan usaha berkaitan dengan tingkat 

kemudahan penggunaan teknologi yang bersangkutan. Dalam konteks 

dakwah, jika teknologi yang digunakan mudah dipahami dan diterapkan oleh 

pengurus pesantren maupun santri, maka adopsi teknologi akan lebih cepat 

(Aronson and Carlsmith 1962). Hal ini penting mengingat banyak pesantren, 

terutama yang berada di daerah-daerah yang lebih terpencil, memiliki 

keterbatasan dalam hal pengetahuan teknologi. Oleh karena itu, 

penyederhanaan proses dan antarmuka teknologi menjadi hal yang sangat 

penting untuk memastikan bahwa dakwah digital dapat diakses oleh siapa saja. 

Social influence, yang merupakan faktor ketiga dalam UTAUT, 

menunjukkan bahwa individu cenderung mengikuti apa yang dilakukan oleh 

orang lain, terutama orang-orang yang mereka anggap memiliki otoritas atau 

pengaruh (Ghalandari 2012). Dalam konteks pesantren, ini berarti bahwa jika 

pimpinan pesantren atau ulama yang dihormati mendukung penggunaan 

teknologi digital untuk dakwah, maka santri dan pengurus pesantren akan 

lebih cenderung untuk mengadopsinya. Pengaruh sosial ini sangat penting 



26  

dalam komunitas pesantren yang sering kali sangat bergantung pada 

keteladanan dan ajakan dari para pemimpin. 

Terakhir, facilitating conditions, yang berkaitan dengan kondisi yang 

memfasilitasi penggunaan teknologi, juga menjadi faktor penting dalam 

adopsi teknologi (Venkatesh et al. 2008). Kondisi ini mencakup akses terhadap 

perangkat teknologi, koneksi internet, dan pelatihan yang memadai. Di banyak 

pesantren, terutama yang ada di daerah kurang berkembang, akses terhadap 

teknologi dan infrastruktur internet yang baik masih menjadi tantangan besar. 

Oleh karena itu, untuk memastikan adopsi teknologi yang berhasil, pesantren 

harus memastikan bahwa kondisi-kondisi yang mendukung penggunaan 

teknologi tersedia. 

Selain faktor internal dalam pesantren, terdapat juga faktor eksternal 

yang mempengaruhi adopsi teknologi, seperti kebijakan pemerintah dan 

perkembangan teknologi itu sendiri (Wahono et al. 2023). Pengembangan 

kebijakan pemerintah yang mendukung digitalisasi pendidikan agama dan 

dakwah dapat mempercepat adopsi teknologi di pesantren. Misalnya, adanya 

program pelatihan teknologi untuk guru dan santri, serta insentif bagi 

pesantren yang menerapkan teknologi dalam kegiatan dakwahnya, dapat 

mempercepat proses adopsi (Hanafi et al. 2021). 

Selain itu, kemajuan teknologi yang semakin canggih dan terjangkau 

juga berperan penting dalam mempercepat adopsi teknologi digital dalam 

dakwah. Kini, dengan semakin banyaknya perangkat yang lebih murah dan 

mudah digunakan, serta akses internet yang semakin luas, pesantren di 

berbagai daerah dapat lebih mudah untuk mengintegrasikan teknologi dalam 

dakwah mereka. Dengan demikian teori adopsi teknologi, khususnya TAM 

dan UTAUT, memberikan pemahaman yang mendalam mengenai faktor- 

faktor yang mempengaruhi penerimaan teknologi di pesantren dalam konteks 



27  

dakwah digital (Venkatesh et al. 2008). Dengan mempertimbangkan faktor- 

faktor seperti kemudahan penggunaan, manfaat yang dirasakan, dan pengaruh 

sosial, pesantren dapat lebih mudah mengadopsi teknologi dalam kegiatan 

dakwah mereka, sehingga pesan dakwah dapat sampai kepada audiens yang 

lebih luas dan lebih beragam. 

 

B. Teori Media Baru (New Media Theory) 

Teori Media Baru atau New Media Theory berfokus pada pengaruh 

revolusi digital dalam komunikasi massa dan bagaimana media baru, seperti 

internet dan platform digital, memengaruhi cara manusia berinteraksi, berbagi 

informasi, serta bagaimana budaya dan masyarakat berkembang (Hrynyshyn 

2017). Dalam konteks dakwah di pesantren, teori ini sangat relevan karena 

media baru telah mengubah cara dakwah tradisional dilakukan, memberikan 

peluang besar bagi pesantren untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman, 

serta memperluas jangkauan audiens mereka. Teori ini mengkaji bagaimana 

teknologi baru seperti media sosial, website, aplikasi digital, dan platform 

komunikasi lainnya telah merubah lanskap dakwah, terutama dalam hal 

efisiensi dan efektivitas penyebaran pesan (Sterin and Winston 2017). 

Sejak diperkenalkannya internet, dunia komunikasi telah mengalami 

perubahan radikal. Media baru ini tidak hanya memperkenalkan cara baru 

dalam berkomunikasi, tetapi juga memengaruhi banyak sektor, termasuk 

sektor pendidikan dan dakwah (Gane and Beer 2008). Dalam konteks dakwah, 

teori media baru membantu menjelaskan bagaimana teknologi ini 

memungkinkan pesantren untuk menjangkau lebih banyak orang tanpa 

batasan geografis, serta bagaimana mereka mengubah cara mereka 

berinteraksi dengan audiens, terutama generasi muda yang lebih cenderung 

menggunakan teknologi (Finnemann 2011). Platform digital seperti YouTube, 

Instagram, WhatsApp, dan Facebook telah menjadi bagian penting dalam 



28  

kehidupan sehari-hari banyak orang, termasuk dalam beragama dan 

mendalami ajaran agama. 

Sejalan dengan perkembangan teori ini, para ahli media seperti 

Marshall McLuhan mengemukakan pentingnya memahami peran media 

dalam membentuk pola pikir dan cara berinteraksi masyarakat. McLuhan, 

dalam karyanya Understanding Media: The Extensions of Man, terkenal 

dengan konsep media adalah pesan (the medium is the message) (Wesselmann, 

Zompetti, and George 2021). McLuhan berpendapat bahwa medium atau 

saluran komunikasi tidak hanya membawa pesan, tetapi juga membentuk cara 

orang berpikir dan berinteraksi dengan dunia sekitar. Dalam hal ini, 

penggunaan media baru seperti internet dan media sosial mengubah cara pesan 

dakwah disampaikan dan diterima (McLuhan and Zingrone 1997). 

Penggunaan teknologi digital dalam dakwah tidak hanya menyampaikan 

pesan agama, tetapi juga mempengaruhi cara umat Islam berinteraksi dengan 

ajaran agama mereka. Melalui media sosial, pesantren dapat lebih mudah 

berinteraksi dengan jamaah mereka, memberikan pengajaran agama, dan 

merespons perkembangan sosial yang terjadi (Saleh et al. 2022). 

Manuel Castells, seorang ahli komunikasi dan sosiologi yang berfokus 

pada masyarakat informasi, juga berkontribusi pada teori ini dengan 

penjelasannya tentang jaringan komunikasi dalam masyarakat digital. Dalam 

bukunya The Rise of the Network Society (2011), Castells mengemukakan 

bahwa dunia telah berubah menjadi sebuah jaringan komunikasi global yang 

saling terhubung, dan ini telah mengubah cara orang berkomunikasi dan 

bekerja (Castells 2011). Castells menekankan bahwa media baru 

memungkinkan bentuk komunikasi yang lebih efisien dan lebih fleksibel, 

termasuk dalam bidang dakwah. Di dunia pesantren, penerapan media baru 

memberikan kemampuan untuk menyebarkan dakwah lebih cepat dan lebih 



29  

luas, tanpa terbatas oleh ruang dan waktu. Dengan demikian, teori Castells 

relevan dalam menggambarkan bagaimana pesantren memanfaatkan media 

baru untuk memperluas pengaruh dakwah mereka dan beradaptasi dengan 

kebutuhan zaman yang serba digital (Castells 2011). 

Dalam konteks dakwah pesantren, media sosial memainkan peran yang 

sangat penting. Banyak pesantren yang kini memanfaatkan platform- platform 

seperti Instagram, Facebook, YouTube, dan WhatsApp untuk berinteraksi 

dengan audiens mereka. Platform ini memungkinkan pesantren untuk 

menyampaikan ceramah, kajian agama, dan informasi terkait ajaran Islam 

secara langsung kepada audiens yang lebih luas. Viralitas yang dapat terjadi 

di media sosial memberi peluang bagi pesantren untuk lebih dikenal di 

kalangan audiens muda yang lebih cenderung mengakses informasi melalui 

platform digital ini (Haq and Syauqi 2021). Selain itu, pesantren juga dapat 

menggunakan media sosial untuk memperkenalkan kegiatan-kegiatan mereka, 

seperti pengajian, diskusi agama, serta program sosial dan pemberdayaan yang 

mereka jalankan. 

Sebagai contoh, beberapa pesantren besar di Indonesia mulai membuat 

konten video kajian yang dapat diakses melalui YouTube, dan mengupload 

materi-materi dakwah mereka di platform seperti Instagram dan TikTok, yang 

memiliki audiens muda yang sangat besar. Konten ini tidak hanya berupa 

ceramah agama yang mengedukasi, tetapi juga bisa berbentuk diskusi ringan 

yang menghubungkan antara pesantren dan masyarakat sekitar dalam konteks 

sosial yang lebih relevan. Proses ini mencerminkan bagaimana teori media 

baru diterapkan dalam kegiatan dakwah, di mana pesan yang sebelumnya 

disampaikan secara tradisional sekarang bisa diterima secara lebih luas dan 

lebih cepat melalui berbagai saluran digital (Subchi et al. 2022). 



30  

Namun, meskipun media baru menawarkan banyak potensi, 

penggunaan teknologi dalam dakwah juga datang dengan tantangan tersendiri. 

Salah satunya adalah pengelolaan konten yang harus dilakukan dengan hati- 

hati agar pesan yang disampaikan tetap sesuai dengan ajaran agama yang sahih 

dan tidak terdistorsi oleh kesalahpahaman atau hoaks yang sering beredar di 

dunia maya (Sukayat 2023). Sebagai contoh, banyak dakwah yang dilakukan 

di media sosial kadang terpengaruh oleh pembentukan opini publik yang salah 

atau ekstrim, yang bisa merusak citra dakwah Islam secara umum (Ullah 

2018). Oleh karena itu, teori media baru juga mengingatkan pentingnya etika 

dalam berkomunikasi melalui media digital, serta perlunya pengawasan dan 

pengelolaan yang hati-hati terhadap informasi yang disebarkan. 

Penting untuk dipahami bahwa meskipun teknologi membawa 

keuntungan besar bagi penyebaran dakwah, itu juga menciptakan tantangan 

baru terkait interaksi sosial. Dalam dunia yang semakin digital, pengaruh 

media sosial terhadap cara orang berinteraksi dengan ajaran agama menjadi 

semakin besar (Ehlebracht 2022). Penggunaan media sosial, terutama platform 

seperti Instagram dan Twitter, dapat menciptakan pengaruh yang besar 

terhadap audiens muda, yang kadang-kadang terpengaruh oleh tren dan 

informasi yang belum tentu akurat (Helland 2016). Dalam konteks ini, teori 

media baru membantu menjelaskan bagaimana media digital tidak hanya 

memengaruhi cara pesan dakwah disampaikan, tetapi juga memengaruhi cara 

audiens menginterpretasikan pesan tersebut. 

Lebih jauh lagi, teori ini juga menghubungkan perkembangan media 

baru dengan fenomena globalisasi budaya. Dalam konteks dakwah, globalisasi 

ini berfungsi untuk memperkenalkan Islam ke berbagai belahan dunia dengan 

cara yang lebih terbuka dan inklusif (Sultana and Bukhari 2021). Seiring 

dengan semakin mudahnya akses ke informasi melalui media digital, 



31  

masyarakat Muslim di seluruh dunia kini lebih mudah terhubung satu sama 

lain dan berbagi pengalaman serta pemahaman agama (Multazam 2022). Hal 

ini menciptakan fenomena global ummah, di mana umat Islam dapat saling 

bertukar informasi dan belajar dari satu sama lain tanpa batasan waktu dan 

ruang. 

Dalam skala lokal, seperti di pesantren, teori media baru juga 

memperlihatkan bagaimana pesantren mulai mengadaptasi teknologi untuk 

mendekatkan diri dengan masyarakat sekitar. Pesantren digital mulai 

bermunculan, di mana mereka tidak hanya berfungsi sebagai tempat untuk 

belajar agama tetapi juga sebagai pusat informasi dan komunikasi digital 

(Fealy and White 2008). Melalui aplikasi dan website yang mereka kelola, 

pesantren ini tidak hanya memberikan layanan pendidikan agama tetapi juga 

menyediakan berbagai layanan sosial, seperti konsultasi agama, diskusi 

tentang masalah sosial, dan program-program sosial berbasis agama yang 

lebih terintegrasi dengan teknologi. 

Media baru juga memungkinkan pesantren untuk lebih mudah 

berkolaborasi dengan lembaga lain yang memiliki tujuan yang sama (Hefner 

2022). Misalnya, pesantren dapat bekerja sama dengan organisasi-organisasi 

sosial, lembaga pendidikan, dan bahkan dengan tokoh-tokoh agama terkenal 

untuk menyebarkan pesan-pesan keagamaan yang dapat diterima oleh 

masyarakat yang lebih luas. Kerjasama ini menjadi lebih mudah dilakukan 

dengan adanya media sosial yang memungkinkan komunikasi antar pihak 

yang terlibat dalam dakwah lebih cepat dan lebih efisien. 

Seiring berjalannya waktu, media baru tidak hanya menjadi sarana 

untuk menyebarkan pesan agama, tetapi juga menjadi alat untuk 

memberdayakan komunitas (Howard 2010). Banyak pesantren yang mulai 

melihat media sosial sebagai alat untuk memberdayakan generasi muda dalam 



32  

konteks dakwah sosial, di mana mereka dapat belajar dan berdiskusi tentang 

isu-isu agama, sosial, dan politik yang relevan dengan kehidupan sehari-hari 

mereka. Pesantren yang mengadaptasi teknologi dengan baik dapat 

membentuk komunitas yang lebih kuat, lebih terhubung, dan lebih informatif 

(Nikmatullah, Wahyudin, and Fauzi 2023). Dengan memanfaatkan media 

sosial dan platform digital lainnya, pesantren kini memiliki kesempatan untuk 

menjangkau audiens yang lebih luas, terutama generasi muda, dengan cara 

yang lebih interaktif, efisien, dan relevan dengan perkembangan zaman. 

 

C. Teori Sosialisasi Digital 

Teori Sosialisasi Digital merupakan pendekatan yang digunakan untuk 

memahami bagaimana individu, terutama generasi muda, berinteraksi dengan 

teknologi digital dan bagaimana interaksi tersebut membentuk perilaku, nilai, 

dan identitas mereka dalam masyarakat (James 2009). Dalam era globalisasi 

yang didorong oleh kemajuan teknologi, proses sosialisasi yang sebelumnya 

hanya dilakukan melalui interaksi langsung antar individu kini dapat 

dilakukan melalui berbagai platform digital, seperti media sosial, aplikasi 

pesan instan, dan video streaming (Smith, Hewitt, and Skrbiš 2015). Teori ini 

menjelaskan bagaimana teknologi digital bukan hanya sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai agen sosial yang memainkan peran besar 

dalam membentuk cara pandang, sikap, dan norma sosial di kalangan 

penggunanya. 

Secara umum, sosialisasi merujuk pada proses di mana individu belajar 

dan menginternalisasi norma serta nilai-nilai sosial yang ada dalam kelompok 

atau masyarakat mereka (Darmon 2023). Dalam konteks digital, proses ini 

berlangsung dalam dua arah: individu tidak hanya menerima nilai dan 

informasi yang disampaikan melalui media digital, tetapi juga ikut berperan 

aktif dalam menghasilkan dan menyebarkan informasi tersebut (Baym 2015). 



33  

Teknologi digital memungkinkan individu untuk tidak hanya menjadi 

konsumen informasi, tetapi juga menjadi produsen informasi yang dapat 

mempengaruhi orang lain, bahkan dengan audiens yang lebih luas dari 

sebelumnya. 

Dalam konteks pesantren, teori sosialisasi digital menjadi sangat 

relevan, mengingat banyak pesantren yang kini menghadapi tantangan untuk 

beradaptasi dengan pesatnya perkembangan teknologi. Generasi muda yang 

berada di bawah pengaruh pesantren, meskipun terbiasa dengan ajaran agama 

yang diajarkan melalui metode konvensional seperti pengajian atau halaqah, 

kini juga terpapar dengan teknologi digital yang mempengaruhi pandangan 

dan sikap mereka terhadap kehidupan sosial dan agama (Saat 2018). Oleh 

karena itu, penting bagi pesantren untuk memahami bagaimana teknologi 

digital berperan dalam proses sosialisasi santri agar mereka dapat 

mengimbangi perkembangan zaman sambil tetap mempertahankan nilai-nilai 

agama yang terkandung dalam ajaran Islam. 

Sosialisasi digital terjadi melalui berbagai platform dan media yang 

melibatkan interaksi antara individu dengan konten-konten digital (Barnes 

2012). Media sosial seperti Instagram, Twitter, dan Facebook memungkinkan 

individu untuk membagikan pemikiran, pengalaman, dan pandangan mereka 

dengan audiens yang lebih luas. Platform video seperti YouTube juga 

memberikan ruang bagi individu untuk berbagi konten video yang tidak hanya 

bersifat hiburan tetapi juga edukatif, termasuk konten dakwah dan agama 

(Jarboe 2009). Dengan adanya berbagai platform ini, generasi muda yang 

berada di lingkungan pesantren dapat dengan mudah mengakses informasi 

terkait agama, sosial, maupun budaya yang dapat mempengaruhi cara mereka 

memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan 

sehari-hari. 



34  

Salah satu aspek penting dalam teori sosialisasi digital adalah 

bagaimana teknologi digital membentuk identitas individu. Identitas ini tidak 

hanya terbentuk melalui interaksi langsung dalam dunia nyata, tetapi juga 

melalui peran aktif individu di dunia digital (Gardner and Davis 2013). Bagi 

santri pesantren, identitas digital mereka dapat terbentuk melalui konten yang 

mereka konsumsi dan bagikan di platform digital, baik itu berkaitan dengan 

agama, budaya, atau bahkan politik. Dalam banyak kasus, generasi muda 

cenderung lebih terbuka terhadap informasi yang datang dari dunia digital, dan 

ini bisa menciptakan kesenjangan antara nilai-nilai yang diajarkan di pesantren 

dan nilai-nilai yang mereka terima dari dunia luar (Palfrey and Gasser 2011). 

Lebih lanjut, teori sosialisasi digital juga membahas dampak dari 

interaksi ini terhadap hubungan sosial antar individu. Di dunia nyata, 

hubungan sosial terbentuk melalui interaksi tatap muka, sedangkan di dunia 

digital, hubungan ini bisa sangat terdistorsi oleh jarak, waktu, dan perbedaan 

budaya (Baym 2015). Pesantren, yang pada dasarnya merupakan lembaga 

pendidikan berbasis agama yang lebih mengedepankan pembelajaran 

langsung, kini harus menemukan cara untuk memfasilitasi proses sosialisasi 

yang lebih baik melalui media digital (Anggadwita et al. 2021). Hal ini bisa 

dilakukan dengan menyediakan konten-konten dakwah atau pembelajaran 

agama yang relevan dengan perkembangan zaman, tetapi tetap 

mempertahankan esensi ajaran agama itu sendiri. 

Dalam perspektif pesantren, pendidikan agama melalui platform 

digital tidak hanya tentang penyampaian materi ajar, tetapi juga tentang 

pembentukan karakter dan akhlak yang baik bagi santri (Margawati and 

Nurcahyo 2024). Teknologi digital yang semakin canggih memberikan 

peluang besar bagi pesantren untuk memperluas jangkauan dakwah mereka 



35  

(Efendy, Rahman, and Karim 2023). Dengan menggunakan media sosial dan 

platform digital, pesantren dapat lebih mudah menyebarkan pesan-pesan 

agama yang bersifat positif dan moderat, sehingga santri dan masyarakat 

umum dapat belajar lebih banyak tentang ajaran Islam yang damai dan 

mengedepankan toleransi. 

Namun, di sisi lain, pesantren juga dihadapkan pada tantangan besar 

terkait dengan kontrol kualitas informasi yang tersebar di dunia digital. 

Banyak informasi yang tidak terverifikasi dan bahkan bisa menyesatkan, 

sehingga dapat mempengaruhi cara pandang generasi muda terhadap agama. 

Oleh karena itu, teori sosialisasi digital juga menekankan pentingnya 

pembekalan literasi digital bagi generasi muda, termasuk di pesantren 

(Insyirah et al. 2023). Literasi digital yang baik akan membantu santri untuk 

lebih bijak dalam menyaring informasi, sehingga mereka tidak terpengaruh 

oleh konten-konten yang tidak sesuai dengan nilai-nilai agama yang diajarkan 

di pesantren (Nafisah, Rohaya, and Effendy 2024). 

Pendidikan agama melalui media digital di pesantren juga harus 

melibatkan interaksi yang lebih aktif antara guru atau ustadz dengan santri. 

Hal ini berbeda dengan pendidikan konvensional yang lebih bersifat satu arah, 

di mana guru memberikan materi ajar dan santri mendengarkan. Dengan 

memanfaatkan teknologi digital, pesantren dapat membuat pembelajaran 

agama menjadi lebih interaktif, dengan memberikan kesempatan bagi santri 

untuk bertanya, berdiskusi, dan bahkan berdebat mengenai ajaran-ajaran 

agama yang mereka terima. Ini dapat meningkatkan pemahaman mereka 

terhadap ajaran Islam, sekaligus memberikan mereka kesempatan untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis (Nafisah et al. 2024). 

Lebih jauh lagi, teori sosialisasi digital juga menjelaskan tentang 

bagaimana perilaku sosial individu dipengaruhi oleh media yang mereka 



36  

konsumsi. Misalnya, jika seorang santri sering terpapar oleh konten dakwah 

yang mengajarkan toleransi, kerukunan, dan kedamaian, maka perilaku sosial 

mereka di dunia nyata akan cenderung mencerminkan nilai-nilai tersebut. 

Sebaliknya, jika mereka terpapar oleh konten yang bersifat provokatif atau 

bahkan ekstrem, hal ini dapat mempengaruhi cara mereka berinteraksi dengan 

orang lain dan dengan masyarakat di sekitar mereka (Palfrey and Gasser 

2011). 

Teori ini juga menyarankan pentingnya adanya sinergi antara 

pendidikan agama yang dilakukan di pesantren dan pendidikan yang diperoleh 

santri melalui dunia digital. Pesantren harus dapat menjembatani kedua dunia 

ini dengan cara yang konstruktif, misalnya dengan mengintegrasikan materi 

pembelajaran agama yang diajarkan secara konvensional dengan materi yang 

disampaikan melalui platform digital. Pendekatan ini akan membantu santri 

untuk memperoleh pendidikan agama yang lebih holistik dan sesuai dengan 

tantangan zaman, di mana dunia digital semakin menjadi bagian dari 

kehidupan sehari-hari mereka (Saat 2018). 

Beberapa penelitian terbaru menunjukkan bahwa penggunaan 

teknologi digital di pesantren dapat meningkatkan motivasi belajar santri. 

Misalnya, sebuah penelitian oleh Nurazizah (2023) mengungkapkan bahwa 

pesantren yang memanfaatkan teknologi digital dalam proses pembelajaran 

agama, seperti melalui aplikasi pembelajaran agama atau platform video 

online, mampu menarik minat santri yang lebih besar dalam mengikuti 

pelajaran. Hal ini menunjukkan bahwa integrasi teknologi dalam pendidikan 

agama tidak hanya relevan tetapi juga efektif dalam meningkatkan kualitas 

pembelajaran agama (Nurazizah 2023). 

Namun, tantangan utama dalam mengimplementasikan sosialisasi 

digital di pesantren adalah keterbatasan infrastruktur dan kemampuan sumber 



37  

daya manusia (Qizam, Berakon, and Ali 2024). Tidak semua pesantren 

memiliki akses yang memadai terhadap teknologi, dan tidak semua ustadz atau 

guru pesantren memiliki keterampilan untuk mengelola atau mengajarkan 

dengan menggunakan teknologi. Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk 

melakukan pelatihan bagi para pendidik mereka agar dapat mengadaptasi dan 

memanfaatkan teknologi dengan optimal. 

Dengan demikian teori sosialisasi digital dalam konteks pesantren 

tidak hanya berbicara tentang adaptasi terhadap teknologi, tetapi juga tentang 

bagaimana pesantren dapat menjaga identitas dan nilai-nilai agama yang 

diajarkan di dalamnya (Jacobsen 2010). Teknologi harus digunakan sebagai 

alat untuk memperkaya pendidikan agama, bukan untuk menggantikannya. 

Melalui pendekatan yang bijaksana dan terarah, pesantren dapat 

memanfaatkan teknologi untuk mempersiapkan santri menghadapi tantangan 

globalisasi tanpa kehilangan esensi ajaran agama Islam yang mereka terima. 

 

D. Teori Masyarakat Informasi 

Teori Masyarakat Informasi (Information Society Theory) adalah salah 

satu teori penting dalam sosiologi yang memfokuskan pada peran teknologi 

informasi dalam membentuk struktur sosial dan budaya masyarakat (Ramey 

2016). Seiring dengan kemajuan teknologi digital, teori ini semakin relevan 

untuk menggambarkan bagaimana informasi mengalir dan mempengaruhi 

berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam konteks pendidikan dan dakwah. 

Salah satu fenomena yang paling signifikan dalam perkembangan masyarakat 

informasi adalah kemajuan pesat dalam komunikasi digital yang memudahkan 

akses informasi secara cepat, global, dan tidak terbatas oleh waktu dan ruang 

(Tabb 2004). Dalam konteks pesantren, teori ini dapat menggali bagaimana 

proses dakwah yang dilakukan oleh pesantren beradaptasi dengan tuntutan 

zaman yang semakin bergantung pada platform digital. 



38  

Masyarakat informasi merujuk pada masyarakat yang sangat 

bergantung pada informasi dan komunikasi yang didukung oleh teknologi 

digital. Dalam masyarakat seperti ini, distribusi dan akses informasi menjadi 

pusat kehidupan sosial dan ekonomi (Gauthier, Martikainen, and Woodhead 

2016). Menurut Manuel Castells, seorang tokoh utama dalam teori masyarakat 

informasi, kita memasuki era di mana jaringan komunikasi dan informasi 

global mempengaruhi hampir semua aspek kehidupan, termasuk cara orang 

bekerja, belajar, berkomunikasi, bahkan beragama (Castells 2000). Castells 

menggambarkan bagaimana masyarakat informasi terstruktur oleh 

konektivitas global yang memungkinkan informasi dapat diperoleh dengan 

mudah dan cepat, sehingga membentuk pola pikir dan opini masyarakat secara 

luas (Castells and Cardoso 2006). Dalam konteks dakwah pesantren, teori ini 

sangat relevan untuk menggambarkan bagaimana dakwah, yang sebelumnya 

lebih terfokus pada metode konvensional seperti ceramah dan pengajian, kini 

mulai beradaptasi dengan penggunaan media digital. 

Dalam teori masyarakat informasi, Pierre Lévy, seorang filsuf dan 

sosiolog, juga banyak menyoroti bagaimana informasi dan pengetahuan 

menjadi kekuatan dominan dalam masyarakat modern. Lévy berpendapat 

bahwa dalam masyarakat informasi, pengetahuan bukan lagi milik segelintir 

orang atau kelompok, melainkan milik kolektif yang terhubung melalui 

jaringan digital. Informasi, dalam bentuk data dan pengetahuan, menjadi daya 

pendorong utama dalam membentuk pola pikir dan perilaku sosial (Lévy 

2013). Dalam konteks dakwah pesantren, teori ini mengisyaratkan bahwa 

pesantren harus mampu mengelola dan menyebarkan informasi keagamaan 

melalui teknologi untuk menjangkau audiens yang lebih luas dan lebih 

beragam, termasuk generasi muda yang semakin terpapar oleh arus informasi 

global (Lévy 2011). 



39  

Seiring dengan perkembangan teknologi, media sosial menjadi salah 

satu platform utama untuk menyebarkan informasi. Manual Castells dalam 

bukunya The Rise of the Network Society menjelaskan bahwa di era digital, 

media sosial telah menjadi salah satu ruang penting untuk pertukaran 

informasi, termasuk dalam hal keagamaan dan dakwah (Castells 2011). Dalam 

konteks pesantren, penggunaan platform seperti Instagram, YouTube, dan 

Facebook untuk menyampaikan materi dakwah bukanlah hal yang baru. 

Banyak pesantren di Indonesia mulai memanfaatkan media sosial untuk 

menghubungkan diri dengan masyarakat luas dan memperkenalkan kegiatan 

dakwah mereka. Hal ini menunjukkan bagaimana teknologi informasi 

mengubah cara pesantren berkomunikasi dengan masyarakat, bahkan 

membuka peluang dakwah yang lebih inklusif dan global (Castells 2011). 

Teori masyarakat informasi juga menggambarkan bagaimana akses 

terhadap informasi mempengaruhi struktur sosial masyarakat. Dalam teori ini, 

Alvin Toffler, seorang futuris terkenal, memperkenalkan konsep information 

overload atau kelebihan informasi, yang menunjukkan dampak negatif dari 

maraknya informasi yang tersedia di dunia maya (Hoq 2014). Ketika informasi 

yang datang begitu melimpah, individu bisa merasa kewalahan dan kesulitan 

untuk memilah mana yang benar dan mana yang tidak (Howcroft 1998). 

Dalam konteks dakwah pesantren, hal ini menjadi tantangan besar. Pasalnya, 

banyak informasi keagamaan yang beredar di media sosial yang tidak selalu 

mencerminkan nilai-nilai agama yang benar. Oleh karena itu, pesantren harus 

bijak dalam memilih dan menyebarkan informasi dakwah yang sesuai dengan 

ajaran Islam yang sahih agar tidak terjadi penyesatan informasi yang dapat 

merugikan umat. 

Selain itu, Teori Masyarakat Informasi juga memberikan perhatian 

pada fenomena digitalisasi dalam dunia pendidikan (Shah, Rajadhyaskha, and 



40  

Hasan 2022). Pesantren sebagai lembaga pendidikan berbasis agama kini 

mulai mengintegrasikan teknologi dalam proses pembelajaran mereka. 

Pemanfaatan e-learning, video konferensi, dan platform pembelajaran online 

adalah contoh bagaimana pesantren beradaptasi dengan perkembangan zaman. 

Dengan memanfaatkan teknologi digital, pesantren dapat memberikan akses 

lebih luas kepada santri untuk belajar, tidak hanya tentang ilmu agama, tetapi 

juga ilmu pengetahuan umum yang semakin relevan dengan kebutuhan 

masyarakat modern. Lebih jauh lagi, dakwah pesantren yang dilakukan secara 

online melalui media sosial tidak hanya mengubah cara pesantren 

menyampaikan materi, tetapi juga memperkenalkan cara baru dalam 

berinteraksi dengan audiens. Dakwah melalui platform digital memungkinkan 

pesantren menjangkau audiens yang lebih luas, tidak hanya di tingkat lokal, 

tetapi juga global (Islas, Arribas, and Gutiérrez 2018). 

Teori Masyarakat Informasi juga mengungkapkan bagaimana 

masyarakat, yang lebih bergantung pada teknologi digital, semakin terbentuk 

oleh berbagai sistem jaringan informasi. Sistem ini memungkinkan adanya 

pertukaran informasi yang cepat dan mudah, serta mengubah cara pandang 

masyarakat terhadap berbagai isu. Dalam hal ini, dakwah pesantren yang 

berbasis teknologi digital dapat mengubah cara pandang masyarakat terhadap 

agama. Dengan memanfaatkan media sosial, pesantren dapat lebih mudah 

mendekatkan pesan-pesan agama kepada audiens yang lebih luas dan lebih 

mudah diakses. Namun, hal ini juga membawa tantangan dalam hal kualitas 

informasi yang disampaikan. Informasi yang tidak tervalidasi dengan baik 

dapat memperkenalkan kesalahpahaman tentang agama dan menyebarkan 

ajaran yang tidak sesuai dengan prinsip-prinsip Islam yang moderat dan damai 

(Dreher 2020). 



41  

Salah satu kontribusi besar dari teori masyarakat informasi adalah 

konsep network society, yang dikembangkan oleh Manuel Castells. Dalam 

konsep ini, Castells berpendapat bahwa masyarakat yang lebih terhubung 

melalui jaringan digital menciptakan perubahan besar dalam interaksi sosial 

dan budaya (Castells 2011). Melalui jaringan ini, informasi dapat tersebar 

dengan cepat dan menjadi alat untuk mengubah pola pikir masyarakat. Dalam 

konteks pesantren, hal ini menunjukkan bagaimana teknologi informasi dapat 

menjadi alat dakwah yang sangat efektif, dengan memanfaatkan jaringan 

sosial yang sudah ada untuk menyebarkan pesan agama yang benar dan 

moderat. Namun, seperti yang dikatakan Castells, perubahan ini juga 

membawa tantangan, yaitu bagaimana menjaga kontrol terhadap informasi 

yang tersebar di dunia maya agar tetap sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam 

yang autentik (Castells 2007). 

Dalam perspektif ini, Teori Masyarakat Informasi juga menyoroti 

pentingnya pendidikan digital. Dunia yang semakin bergantung pada 

informasi digital ini menuntut adanya pemahaman yang baik dalam mengelola 

informasi (Reader 2017). Oleh karena itu, pesantren tidak hanya dituntut untuk 

mengembangkan dakwah digital, tetapi juga untuk mendidik santri mengenai 

etika digital, cara memilah informasi yang benar, dan menghindari hoaks atau 

informasi yang menyesatkan. Pendidikan tentang literasi digital menjadi 

sangat penting, agar pesantren dapat menghasilkan generasi yang tidak hanya 

cerdas dalam ilmu agama, tetapi juga cerdas dalam mengelola informasi yang 

beredar di dunia maya (Goldstein 2017). 

Teori Masyarakat Informasi juga mengajarkan kita untuk berpikir 

kritis terhadap penggunaan teknologi dalam dakwah. Seiring dengan pesatnya 

perkembangan teknologi digital, kita perlu menyadari adanya potensi 

penyalahgunaan teknologi dalam menyebarkan informasi yang merugikan 



42  

(Scherer 2014). Dalam konteks dakwah pesantren, penyalahgunaan teknologi 

dapat terjadi jika pesan yang disampaikan tidak memperhatikan keberagaman 

pandangan agama, atau bahkan menyebarkan ajaran yang tidak sesuai dengan 

ajaran Islam yang moderat dan toleran. Oleh karena itu, pesantren sebagai 

lembaga pendidikan agama perlu memegang teguh prinsip-prinsip keagamaan 

yang sahih dan menghindari penyebaran informasi yang tidak berdasar 

(Martikainen 2017). 

Teori Masyarakat Informasi juga menggambarkan bagaimana 

transformasi informasi berperan penting dalam membentuk opini publik 

(Peters 2018). Dalam konteks dakwah pesantren, penyebaran informasi 

melalui media sosial dapat membentuk opini masyarakat tentang agama 

(Mavelli 2020). Oleh karena itu, pesantren harus mampu memanfaatkan media 

sosial untuk menyebarkan pesan yang benar dan moderat, serta menjaga 

interaksi dengan audiens secara positif. Dengan cara ini, pesantren tidak hanya 

berperan dalam mendidik santri, tetapi juga dalam membentuk opini publik 

yang mendukung keharmonisan sosial dan kerukunan antar umat beragama. 

Maka dapat dipahami teori Masyarakat Informasi memberikan 

gambaran yang jelas tentang bagaimana teknologi digital mengubah cara kita 

mengakses, menyebarkan, dan memanfaatkan informasi (Dreher 2020). 

Dalam konteks pesantren, teori ini menggambarkan bagaimana dakwah digital 

bisa menjadi salah satu cara untuk memperluas jangkauan pesan agama, 

namun juga menyadarkan kita akan tantangan yang terkait dengan kualitas 

informasi yang tersebar di dunia maya. Oleh karena itu, penting bagi pesantren 

untuk tidak hanya mengikuti perkembangan teknologi, tetapi juga untuk 

menyaring dan mengelola informasi dengan bijaksana, demi menjaga kualitas 

dakwah yang mereka sampaikan (Reader 2017). 



43  

Dalam landasan teori ini, berbagai teori tersebut saling melengkapi 

untuk memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai bagaimana 

pesantren bertransformasi di era digital, baik dalam aspek teknologi, 

komunikasi, sosial, maupun pendidikan agama. Dengan menggunakan teori- 

teori ini, penelitian ini diharapkan dapat menggali lebih dalam tentang 

bagaimana pesantren dapat tetap relevan dalam memberikan dakwah yang 

efektif di tengah perubahan zaman yang cepat (Dreher and Smith 2016). 



44  

 



45  

BAGIAN IV 

DAKWAH DI TENGAH GLOBALISASI 

DAN TRANSFORMASI SOSIAL 

 
A. Teori Keseimbangan Tradisi dan Modernitas 

Teori keseimbangan tradisi dan modernitas dalam konteks dakwah 

pesantren di era digital menggambarkan upaya pesantren untuk menjaga 

stabilitas antara dua hal yang sering dipandang bertentangan: pelestarian 

tradisi agama yang sudah ada sejak lama dan kebutuhan untuk beradaptasi 

dengan perubahan zaman yang didorong oleh teknologi (Amzat 2022). 

Dakwah pesantren, yang umumnya dilakukan dengan pendekatan tradisional 

seperti pengajian langsung, pembacaan kitab kuning, dan interaksi tatap muka, 

kini menghadapi tekanan untuk mengikuti perkembangan zaman, terutama 

dengan kemajuan teknologi informasi dan komunikasi yang pesat. Dalam hal 

ini, teori keseimbangan tradisi dan modernitas dapat memberikan pemahaman 

lebih dalam mengenai bagaimana pesantren menavigasi antara 

mempertahankan nilai-nilai tradisional yang ada dan berusaha untuk tidak 

tertinggal dalam hal inovasi dan pemanfaatan media digital (voor het 

Regeringsbeleid and Zayd 2006). 

Pada dasarnya, modernitas sering diidentikkan dengan perubahan yang 

cepat, teknologi, rasionalitas, dan individualisme (Feenberg 2010). Sementara 

itu, tradisi berkaitan erat dengan praktik dan ajaran yang diwariskan turun- 

temurun, yang sering kali lebih mengedepankan kolektivitas, nilai-nilai 

religius, serta pengajaran yang bersifat lisan dan berbasis pada teks klasik 



46  

(Gyekye 1997). Dalam konteks dakwah pesantren, dua aspek ini—tradisi dan 

modernitas—dapat saling bertentangan, namun tidak jarang juga bisa berjalan 

bersamaan jika dilakukan dengan bijaksana. Oleh karena itu, teori 

keseimbangan tradisi dan modernitas menekankan pentingnya menemukan 

titik temu antara keduanya, dengan mempertimbangkan relevansi dan 

kemanfaatan keduanya dalam kehidupan masyarakat masa kini (voor het 

Regeringsbeleid and Zayd 2006). 

Dalam penerapannya, pesantren sebagai lembaga pendidikan yang 

berbasis agama cenderung memiliki daya tahan yang kuat terhadap tekanan 

perubahan zaman, karena mereka sudah terbiasa dengan tradisi yang sangat 

mengakar. Pesantren-pesantren ini tidak hanya bertugas untuk mengajarkan 

ilmu agama, tetapi juga menjadi pusat penguatan budaya dan identitas 

masyarakat (Pohl 2006). Namun, pada saat yang sama, pesantren harus 

mampu mengenali kebutuhan zaman yang terus berkembang, terutama dengan 

kemajuan teknologi yang mempengaruhi cara orang mengakses informasi. 

Dalam hal ini, teori keseimbangan tradisi dan modernitas memberikan 

landasan yang kuat bagi pesantren untuk mempertahankan otoritas dakwah 

mereka, sambil tetap membuka diri terhadap perkembangan teknologi dan 

informasi (Machendrawaty, Shodiqin, and Effendi 2022). 

Bergantung pada pendekatan yang digunakan, pesantren bisa 

menghadapi tantangan besar dalam menghadapi perbedaan antara prinsip 

tradisional dan teknologi modern (Rahman 2017). Beberapa pesantren 

mungkin merasa lebih nyaman dengan tetap mengandalkan metode dakwah 

yang sudah ada, seperti ceramah langsung, pembacaan kitab kuning, dan 

pengajaran tatap muka yang telah lama dikenal. Meskipun demikian, 

pesantren harus tetap membuka ruang untuk mengenalkan pengajaran agama 

melalui media digital agar tetap relevan bagi generasi muda yang sangat akrab 



47  

dengan dunia digital. Dalam hal ini, teori keseimbangan memberikan panduan 

bagi pesantren untuk tidak hanya berfokus pada tradisi saja, tetapi juga 

menjembatani kesenjangan antara dunia digital dan dunia nyata 

(Machendrawaty et al. 2022). 

Pesantren dapat memanfaatkan teknologi untuk memperluas 

jangkauan dakwah mereka, seperti melalui platform media sosial, situs web, 

atau aplikasi mobile. Namun, pesantren harus berhati-hati dalam memilih 

konten yang akan disebarluaskan, agar tetap sesuai dengan prinsip ajaran 

Islam yang diajarkan dalam tradisi pesantren. Penggunaan media digital dalam 

dakwah ini tidak hanya memperluas audiens, tetapi juga meningkatkan 

efektivitas pesan yang ingin disampaikan (Robinson 2014). Hal ini sejalan 

dengan pemikiran Anthony Giddens, seorang sosiolog terkenal yang 

menekankan bahwa modernitas membawa perubahan dalam berbagai aspek 

kehidupan, tetapi juga dapat dimanfaatkan untuk memperkuat tradisi jika 

dilakukan dengan cara yang tepat (Giddens and Pierson 1998). 

Di sisi lain, tantangan besar yang dihadapi pesantren adalah bagaimana 

menjaga otoritas dakwah mereka di tengah arus informasi digital yang datang 

dari berbagai sumber. Saat ini, hampir semua orang dapat mengakses 

informasi melalui internet, dan banyak informasi tersebut tidak selalu sesuai 

dengan nilai-nilai yang diajarkan di pesantren. Oleh karena itu, pesantren 

harus memastikan bahwa dakwah mereka tetap autentik dan tidak 

terkontaminasi oleh pandangan-pandangan yang tidak sesuai dengan prinsip 

ajaran agama yang mereka anut. Dalam hal ini, teori keseimbangan tradisi dan 

modernitas berfungsi sebagai pedoman untuk tetap memegang teguh otoritas 

agama dalam lingkungan digital yang lebih terbuka dan terfragmentasi (Tibi 

2009). 



48  

Tokoh yang berpengaruh dalam pengembangan teori ini adalah Max 

Weber, seorang sosiolog Jerman yang mengkaji hubungan antara agama dan 

perubahan sosial. Weber berpendapat bahwa agama memiliki peran yang 

sangat penting dalam membentuk struktur sosial, tetapi pada saat yang sama, 

agama harus dapat beradaptasi dengan kondisi sosial dan teknologi yang terus 

berkembang (Weber 1968). Dalam konteks dakwah pesantren, teori Weber 

dapat menjelaskan bagaimana pesantren harus menjaga esensi ajaran agama 

mereka sambil tetap merespon perkembangan zaman, terutama dalam 

menghadapi pengaruh budaya digital yang semakin kuat. Pesantren harus bisa 

menyeimbangkan antara mempertahankan nilai-nilai agama yang mendalam 

dan menggunakan teknologi untuk mendekatkan ajaran agama kepada audiens 

yang lebih luas (Sadri 1992). 

Sementara itu, dalam konteks modernitas, pesantren harus 

memperhatikan pentingnya pendidikan yang relevan dengan kebutuhan 

zaman, terutama dalam hal keterampilan digital dan pengetahuan tentang 

teknologi. Beberapa pesantren telah mulai mengintegrasikan pelajaran 

teknologi informasi dalam kurikulum mereka, dengan tujuan agar santri dapat 

memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dan dakwah (Sadri 1992). 

Pendidikan berbasis teknologi ini sejalan dengan pandangan Jürgen 

Habermas, seorang filsuf dan sosiolog Jerman, yang menekankan pentingnya 

rasionalitas dan komunikasi dalam masyarakat modern (Habermas 2014). 

Menurut Habermas, untuk memastikan keberhasilan adaptasi dalam 

masyarakat modern, institusi-institusi seperti pesantren harus mampu 

mengembangkan keterampilan komunikasi yang relevan dengan kondisi 

zaman, termasuk kemampuan menggunakan teknologi digital untuk 

mendukung dakwah (Habermas 1990). 



49  

Namun, keseimbangan antara tradisi dan modernitas bukan hanya 

tentang pemanfaatan teknologi, tetapi juga tentang menjaga hubungan yang 

harmonis antara masyarakat pesantren dan masyarakat luar (Purwadi and 

Siregar 2010). Sebagian besar pesantren memiliki masyarakat yang lebih 

konservatif dan berpegang pada tradisi, sementara di sisi lain, generasi muda 

yang lebih terpapar dunia digital membutuhkan pendekatan yang lebih terbuka 

dan modern. Oleh karena itu, pesantren harus dapat menjadi jembatan antara 

dua dunia ini, dengan tetap menghargai tradisi tetapi juga membuka diri 

terhadap pembaharuan yang bermanfaat (Pohl 2006). 

Dalam praktiknya, pesantren yang berhasil menjaga keseimbangan 

antara tradisi dan modernitas adalah pesantren yang mampu mengintegrasikan 

teknologi dengan pendekatan pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai agama 

(Rahman 2017). Ini bukanlah hal yang mudah, karena dibutuhkan perubahan 

dalam paradigma pendidikan di pesantren itu sendiri. Sebagai contoh, 

pesantren yang mulai mengajarkan keterampilan digital atau menggunakan 

media sosial sebagai alat dakwah dapat membantu para santri untuk 

memahami pentingnya teknologi dalam konteks dakwah, tanpa mengorbankan 

nilai-nilai tradisional yang ada. 

Sebagai tambahan, Émile Durkheim, seorang sosiolog Prancis, 

berpendapat bahwa tradisi dan modernitas sebenarnya dapat saling 

melengkapi jika dijalankan dengan cara yang benar. Durkheim melihat bahwa 

masyarakat yang modern pun memerlukan nilai-nilai dasar yang mendalam, 

yang dalam konteks pesantren adalah ajaran agama Islam (Cohen 2008). 

Dengan kata lain, meskipun teknologi dan globalisasi membawa perubahan 

besar, pesantren tetap memiliki peran yang sangat penting dalam menjaga 

nilai-nilai agama dan moral, yang merupakan landasan utama bagi kehidupan 

masyarakat. 



50  

Dalam konteks dakwah pesantren di era digital, teori keseimbangan ini 

dapat diterapkan untuk menjaga agar pesantren tidak kehilangan relevansinya 

dalam dunia yang semakin terhubung secara digital (Hasan 2009). Namun, 

untuk mencapainya, pesantren perlu mempersiapkan diri dengan pengetahuan 

dan keterampilan yang tepat, agar tetap dapat memainkan peran penting dalam 

membentuk karakter dan memberikan pendidikan agama yang berkualitas di 

tengah derasnya arus informasi digital yang ada. Maka dapat dipahami bahwa, 

teori keseimbangan tradisi dan modernitas menjelaskan pentingnya integrasi 

antara dua dunia yang tampaknya bertentangan namun saling melengkapi. 

Bagi pesantren, tantangannya adalah menemukan cara untuk memanfaatkan 

teknologi tanpa kehilangan esensi ajaran agama yang sudah ada. Teori ini 

memberikan panduan bagi pesantren untuk tetap relevan dan efektif dalam 

dakwah mereka, sambil mempertahankan otoritas agama yang sudah terbentuk 

sejak lama. 

 

B. Teori Globalisasi dan Dakwah 

Teori globalisasi adalah suatu pendekatan yang digunakan untuk 

memahami proses perubahan besar dalam masyarakat dunia yang disebabkan 

oleh interaksi sosial, budaya, ekonomi, dan politik yang melibatkan hampir 

seluruh penjuru dunia (Eriksen 2020). Dalam konteks dakwah, teori ini 

memberikan perspektif penting untuk menganalisis bagaimana pesantren, 

sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, berinteraksi dengan fenomena 

global yang semakin mendalam, terutama yang dipengaruhi oleh kemajuan 

teknologi dan media digital. Globalisasi tidak hanya membawa peluang baru 

dalam hal penyebaran pesan dakwah, tetapi juga memunculkan tantangan 

yang signifikan, terutama dalam menjaga kesesuaian ajaran agama yang 

disampaikan oleh pesantren dengan nilai-nilai yang berkembang pesat di 

tingkat global (Held and McGrew 2003). 



51  

Salah satu aspek penting dari teori globalisasi adalah bagaimana proses 

ini mempengaruhi dinamika komunikasi. Media digital, seperti internet, 

televisi, dan media sosial, telah mempersingkat jarak dan waktu dalam proses 

penyebaran informasi (White 2011). Hal ini mempercepat arus ide dan 

gagasan yang datang dari berbagai belahan dunia, memungkinkan pertukaran 

budaya yang sangat cepat dan intens. Dalam konteks dakwah, ini berarti 

bahwa pesan-pesan Islam yang disampaikan melalui pesantren kini bisa 

diakses oleh audiens yang lebih luas, bahkan melampaui batas geografis dan 

budaya (Cunningham and Training 1998). Namun, di sisi lain, globalisasi ini 

juga membawa tantangan bagi pesantren untuk tetap mempertahankan tradisi 

dan ajaran Islam yang sudah ada, yang mungkin bertentangan dengan gagasan 

atau praktik global yang lebih liberal atau sekuler. 

Dalam memahami dampak globalisasi terhadap dakwah pesantren, 

perlu dipahami bahwa teknologi informasi dan komunikasi (TIK) memainkan 

peran penting. Dengan adanya internet dan media sosial, dakwah tidak lagi 

terbatas pada ceramah langsung di masjid atau mushola, tetapi dapat dilakukan 

melalui platform-platform digital yang dapat menjangkau audiens yang lebih 

luas dan beragam. Fenomena ini memaksa pesantren untuk mengembangkan 

strategi dakwah yang lebih inovatif agar tetap relevan dengan perkembangan 

zaman (Medoff and Kaye 2016). Pesantren yang dulunya lebih berfokus pada 

pembelajaran agama secara konvensional kini mulai mengadopsi penggunaan 

teknologi untuk menyebarkan ajaran Islam, baik melalui website, aplikasi, 

hingga media sosial seperti YouTube, Instagram, dan Twitter (Held and 

McGrew 2003). Namun, tantangan yang dihadapi adalah bagaimana pesantren 

bisa tetap menjaga kualitas dan substansi dakwah mereka di tengah gempuran 

informasi dari berbagai sumber yang tidak selalu sesuai dengan ajaran agama. 



52  

Teori globalisasi juga menggarisbawahi pentingnya identitas budaya 

dan agama dalam menghadapi homogenisasi budaya yang sering terjadi akibat 

penyebaran informasi global. Dalam konteks dakwah, pesantren harus mampu 

menjaga dan memperkuat identitas Islam yang moderat dan sesuai dengan 

ajaran Al-Qur’an serta hadis, meskipun berada dalam arus globalisasi yang 

menawarkan beragam pilihan ideologi dan pandangan hidup (Wahab and 

Umar 2024). Oleh karena itu, strategi dakwah pesantren harus mencerminkan 

pemahaman yang mendalam terhadap kebutuhan masyarakat lokal, sambil 

tetap terbuka terhadap perkembangan global yang terjadi (Dumiyati et al. 

2023). Dalam hal ini, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan agama, tetapi juga sebagai agen pembentuk karakter dan identitas 

sosial yang mampu mengimbangi pengaruh globalisasi. 

Globalisasi juga memperkenalkan pluralisme dalam masyarakat, yang 

dapat mempengaruhi cara pesantren menyampaikan dakwah mereka. Dengan 

keberagaman budaya, agama, dan nilai-nilai yang semakin berkembang di 

dunia modern, dakwah yang dilakukan oleh pesantren harus lebih inklusif dan 

terbuka terhadap perbedaan (Nasir and Rijal 2021). Di sisi lain, hal ini juga 

dapat memunculkan ketegangan antara nilai-nilai tradisional Islam dan 

ideologi global yang lebih liberal. Sebagai contoh, nilai-nilai kesetaraan 

gender dan hak asasi manusia yang semakin digalakkan di tingkat global 

mungkin bertentangan dengan pandangan konservatif yang dianut oleh 

beberapa pesantren (Asy’arie, Muttaqin, and Mustofa 2024). Oleh karena itu, 

pesantren perlu merumuskan pendekatan dakwah yang bisa menjaga 

keseimbangan antara tetap memelihara ajaran agama yang autentik dan 

responsif terhadap perubahan sosial yang terjadi di tingkat global. 

Teori globalisasi menekankan bahwa dalam menghadapi tantangan ini, 

pesantren harus mampu mengembangkan pendekatan dakwah yang lebih 



53  

kreatif dan berbasis pada pemanfaatan teknologi (Masturin 2022). Dengan 

kemampuan untuk mengakses informasi dengan cepat, pesantren dapat 

memperkenalkan program-program dakwah yang lebih menarik dan sesuai 

dengan kebutuhan generasi muda, yang sangat terhubung dengan dunia digital 

(Idris et al. 2021). Misalnya, dengan memanfaatkan platform media sosial, 

pesantren dapat menyebarkan pesan-pesan Islam melalui konten yang lebih 

menarik, seperti video ceramah, infografis, dan artikel, yang lebih mudah 

diterima oleh audiens digital. Penggunaan media sosial juga memungkinkan 

pesantren untuk lebih mudah berinteraksi dengan audiens global, serta 

membangun jaringan dakwah yang lebih luas. 

Namun, penggunaan teknologi dalam dakwah juga menuntut pesantren 

untuk lebih berhati-hati dalam memilih dan menyaring informasi yang 

disebarkan. Tidak semua informasi yang beredar di dunia maya sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam yang moderat dan progresif (Sah and Fuad 2024). Oleh 

karena itu, pesantren harus memiliki kemampuan untuk mengidentifikasi 

konten yang berkualitas dan dapat dipercaya, serta menghindari informasi 

yang bisa menyesatkan atau mengandung ajaran yang tidak sesuai dengan 

ajaran Islam yang sahih. Hal ini menuntut pesantren untuk tidak hanya 

mengembangkan keterampilan dalam bidang agama, tetapi juga keterampilan 

dalam dunia digital agar dapat mengelola dan memfilter informasi dengan 

lebih efektif (Mujahid 2021). 

Selain itu, teori globalisasi juga menyoroti pentingnya mobilitas 

manusia dalam konteks dakwah. Globalisasi telah mempermudah pergerakan 

manusia dari satu negara ke negara lain, serta mempertemukan individu dari 

berbagai latar belakang budaya dan agama (Chuanchen and Zaini 2023). 

Fenomena ini membuka peluang bagi pesantren untuk menyebarkan ajaran 

Islam lebih luas lagi, tidak hanya di Indonesia, tetapi juga ke negara-negara 



54  

lain, terutama yang memiliki populasi Muslim yang besar. Melalui pertukaran 

budaya ini, dakwah pesantren dapat lebih terbuka dan beragam, serta mampu 

menjangkau audiens internasional yang lebih luas (Mujahid 2021). 

Seiring dengan berkembangnya fenomena globalisasi, ada kebutuhan 

untuk merumuskan strategi dakwah yang tidak hanya berbasis pada aspek 

agama, tetapi juga menyentuh aspek sosial, ekonomi, dan politik (Learman 

2004). Dalam banyak hal, globalisasi mempengaruhi ketimpangan sosial dan 

ekonomi, yang dapat berpengaruh pada pola pikir dan perilaku masyarakat. 

Oleh karena itu, pesantren perlu mengembangkan dakwah yang tidak hanya 

berbicara tentang ibadah dan akhlak, tetapi juga mengatasi isu-isu sosial dan 

ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat (Ott and Netland 2006). Dakwah 

yang holistik ini akan membantu pesantren untuk lebih relevan dalam konteks 

global yang semakin kompleks dan dinamis. 

Dalam kajian globalisasi, penting untuk mempertimbangkan 

bagaimana dakwah pesantren dapat beradaptasi dengan fenomena perubahan 

yang sangat cepat ini, tanpa kehilangan esensi ajaran Islam. Oleh karena itu, 

pesantren harus mampu mengelola transformasi sosial dan budaya yang terjadi 

di sekitar mereka, dan merumuskan strategi dakwah yang inovatif dan adaptif 

terhadap perkembangan zaman (Reader 2017). Pesantren yang mampu 

melakukannya akan lebih berhasil dalam menghadapi tantangan globalisasi, 

serta mampu mempertahankan peran penting mereka dalam membimbing 

umat Islam di tengah perubahan dunia yang semakin cepat (Lechner and Boli 

2020). 

Selain itu, teori globalisasi menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

yang diberikan oleh pesantren harus terus berkembang untuk memenuhi 

kebutuhan zaman. Pesantren tidak bisa lagi hanya mengandalkan metode 

konvensional  dalam  menyampaikan  dakwah,  tetapi  juga  harus 



55  

mengembangkan kurikulum yang relevan dengan perubahan sosial, ekonomi, 

dan politik (Gauthier 2016). Oleh karena itu, pesantren perlu membuka ruang 

untuk pendidikan berbasis teknologi yang dapat meningkatkan pemahaman 

agama, serta memberikan keterampilan kepada santri untuk bisa bersaing di 

era globalisasi (Ott, Strauss, and Tennent 2010). 

Dalam konteks ini, teori globalisasi memberikan gambaran yang jelas 

mengenai peran pesantren dalam menjaga kelestarian ajaran Islam di tengah 

perkembangan dunia yang terus berubah. Dengan mengadopsi teknologi dan 

media sosial sebagai alat dakwah, pesantren tidak hanya memperluas 

jangkauan audiens mereka, tetapi juga meningkatkan efektivitas penyampaian 

pesan dakwah yang relevan dengan kebutuhan sosial saat ini (Keane 2007). 

Namun, hal ini juga menuntut pesantren untuk berhati-hati dalam memilih dan 

menyaring informasi, serta memastikan bahwa dakwah yang disampaikan 

tetap sesuai dengan nilai-nilai Islam yang moderat dan progresif. Dengan 

demikian, teori globalisasi memberikan perspektif yang sangat penting dalam 

memahami bagaimana dakwah pesantren berinteraksi dengan perubahan 

global. Pesantren harus beradaptasi dengan cepat, mengembangkan metode 

dakwah yang inovatif, dan menjaga esensi ajaran Islam agar tetap relevan di 

tengah dinamika global yang terus berkembang (Reader 2017). 



56  

BAGIAN V 

POTRET TIGA PESANTREN DI JAWA 

BARAT 

A. Profil Pesantren Al-Furqon Garut 

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Cibiuk Garut merupakan 

lembaga pendidikan Islam yang menekankan integrasi antara keilmuan agama 

klasik dengan pendekatan modern yang relevan. Sejak didirikan oleh 

Persyarikatan Muhammadiyah, Al-Furqon menerapkan kurikulum agama dan 

pendidikan umum secara seimbang, termasuk pengembangan kemampuan 

bahasa, tahfidz Al-Qur’an, jurnalistik, multimedia, dan public speaking untuk 

santri (Saad M 2022). Fasilitas seperti laboratorium, perpustakaan, studio 

multimedia memastikan pesantren ini mendukung produksi konten yang 

kreatif oleh santri. 

Dalam konteks dakwah digital, ilustrasi terbaik terlihat pada studi 

kasus Pondok Pesantren Darul Arqam Muhammadiyah di Garut yang telah 

mengelola situs web dakwah dengan konten terjadwal, video ceramah, kajian, 

serta evaluasi audiens yang terstruktur dan berbasis kalender editorial digital 

(Fauzi 2024). Model pengelolaan media digital ini juga mencerminkan strategi 

yang kemungkinan besar diadopsi oleh Al-Furqon mengembangkan kanal 

dakwah online yang profesional sambil melibatkan santri dan tim humas 

secara kolaboratif. 



57  

Figure 1 Al-Furqon Garut 

 

(Sumber: Al-Furqon MBS Cibiuk, 2025) 

Tradisi keilmuan dan kedisiplinan pesantren juga tercermin dalam 

praktik membaca Surah Al-Kahfi setiap Jumat untuk membangun disiplin 

spiritual santri (Saad M 2022). Tradisi tersebut menunjukkan bagaimana 

Al-Furqon memadukan spiritualitas dengan kebiasaan kolektif yang 

memperkuat budaya pesantren. Di era digital, nilai kebiasaan ini bisa 

tersublimasi dalam produksi konten dakwah berbasis ritual keagamaan yang 

otentik. 

Secara kelembagaan, Al-Furqon menunjukkan fokus Muhammadiyah 

pada literasi, rasionalitas, dan pendekatan ilmiah. Di dalamnya, santri tidak 

hanya belajar fiqih dan nahwu-sharof, tetapi juga praktik komunikasi visual 

dan digital. Hal ini memungkinkan pesantren memanfaatkan media sosial, 

situs web, serta multimedia untuk menyebarkan pesan keagamaan dengan 

daya jangkau lebih luas. Santri dilatih untuk menciptakan artikel keislaman, 

video kajian, dan konten kreatif lain yang sesuai kaidah dakwah modern (Saad 

M 2022). 

Dengan antisipasi terhadap tantangan seperti kurangnya sumber daya 

manusia teknis atau keterbatasan perencanaan konten, strategi digital di Al-

Furqon lebih mengarah ke pendidikan literasi media yang sistematis. 

https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Falfurqonmbs.com%2F%3Fpage_id%3D42&psig=AOvVaw22QBxwYOw2M9nd28WaHkyX&ust=1753241926655000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CAMQjB1qFwoTCKjngqjFz44DFQAAAAAdAAAAABAE


58  

Pendekatan ini menjadikan pesantren tidak hanya lembaga tradisi, tetapi juga 

ruang kreatif yang adaptif terhadap zaman. Oleh karena itu, Al-Furqon 

menjadi representasi Muhammadiyah dalam rekonstruksi pesantren berbasis 

digital yang ilmu-sentris dan adaptif. 

B. Profil Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya 

Pesantren Persis 67 Benda di Tasikmalaya didirikan pada tanggal 4 

Mei 1970 sebagai respon terhadap praktek sinkretis masyarakat lokal yang 

dianggap menyimpang dari Qur’an dan Sunnah. Pesantren ini menerapkan 

sistem pendidikan Full Day Boarding School sejak 2003–2004 dengan jenjang 

madrasah diniyyah, tsanawiyah, aliyah terakreditasi A, serta penekanan pada 

penguatan karakter santri melalui kedisiplinan, tanggung jawab, dan literasi 

(Admin 2016). 

Dalam transformasi digital, Persis 67 Benda telah mengembangkan 

konsep “pesantren digital” melalui sosialisasi penggunaan aplikasi digitalisasi 

muroja’ah dan raport digital bagi asatidz dan santri (Hilmiati 2019). Program 

ini mencerminkan orientasi pesantren terhadap integrasi teknologi dalam 

administrasi dan dakwah, serta upaya meningkatkan kompetensi literasi digital 

komunitas pesantren. 

Selain itu, kegiatan pelatihan dakwah bil-kitabah (berbasis tulisan) 

menunjukkan bahwa Persis mengedepankan kemampuan santri untuk 

berdakwah lewat tulisan ilmiah. Pelatihan hybrid (tatap muka dan daring), 

kolaborasi dengan universitas, serta publikasi artikel santri di jurnal SINTA 

adalah bukti nyata komitmen pesantren terhadap literasi dakwah berbasis ilmu. 

Pesantren ini menjadikan keterampilan menulis sebagai strategi dakwah yang 

dianggap lebih tahan masa dan efektif menjangkau audiens luas (Ismail 2025). 



59  

Figure 2 Persis 67 Benda 
 

(Sumber: persis67benda.com, 2025) 

 

Penguatan karakter santri di Persis juga relevan dalam konteks media 

digital. (Risdiana 2016) mencatat bahwa nilai-nilai organisasi Persis seperti 

disiplin, komitmen organisasi, anti-bid’ah terinternalisasi dalam struktur 

pesantren dan mempengaruhi cara dakwah mereka diprogram dan diproduksi. 

Ini menjadi basis kuat ketika pesantren mengarahkan literasi digital santri ke 

arah dakwah visual maupun tulisan yang tegas, rasional, dan konsisten dengan 

prinsip Islam Persis. 

Secara kelembagaan, Persis 67 Benda menempatkan teknologi sebagai 

alat utama pendidikan dan dakwah. Santri bukan sekadar konsumen informasi, 

tetapi juga produsen konten dakwah yang berbentuk artikel, postingan media 

sosial, materi video, dan konten multimedia lainnya. Dengan dukungan 

aplikasi wali santri, studio komputer, laboratorium TI, pesantren ini 

memungkinkan interaksi digital antara warga, orang tua, dan pengelola, 

meningkatkan transparansi dan keterlibatan langsung dalam proses dakwah 

dan pendidikan (Risdiana 2016). 



60  

C. Profil Pesantren Yaspida Sukabumi 

Pesantren Darussyifa Al-Fitroh Sukabumi, yang dikelola oleh Yayasan 

Sosial dan Pendidikan Islam Darussyifa Al-Fitrat (YASPIDA), merupakan 

salah satu lembaga pendidikan Islam yang berkembang pesat di wilayah 

Kadudampit, Kabupaten Sukabumi, Jawa Barat. Lahir dari tradisi keilmuan 

Islam klasik, pesantren ini memadukan pendidikan salafiyah dengan sistem 

pendidikan formal modern yang mencakup jenjang sekolah dasar hingga 

perguruan tinggi. Pesantren ini dikenal sebagai institusi yang terbuka terhadap 

inovasi pendidikan, namun tetap berpegang pada prinsip dasar keilmuan Islam 

yang menekankan pembinaan akhlak, kedalaman ilmu, dan spiritualitas 

(Oktarian 2022). 

Sebagai pesantren terpadu, Yaspida menampung lebih dari dua ribu 

santri dari berbagai daerah. Kurikulum yang dijalankan tidak hanya mencakup 

kajian kitab kuning, tahfidz Al-Qur’an, dan penguatan bahasa Arab, tetapi juga 

mata pelajaran umum yang mengikuti standar nasional. Di sisi lain, kegiatan 

ekstra seperti pelatihan jurnalistik, digital broadcasting, dan kelas desain 

konten menjadi bagian dari program pemberdayaan santri untuk menghadapi 

tantangan zaman, termasuk era digital (Melani, Hafidhuddin, and Syafri 

2017). Dengan perpaduan ini, Yaspida menempatkan dirinya sebagai 

pesantren modern yang tetap berakar kuat pada nilai-nilai tradisional. 

Dalam konteks dakwah digital, Yaspida mulai mengembangkan 

pendekatan yang berbasis pada kreativitas dan partisipasi santri. Meskipun 

belum memiliki sistem media dakwah daring yang terstruktur seperti beberapa 

pesantren besar lainnya, pesantren ini secara bertahap membangun kapasitas 

digital melalui pelatihan dasar media sosial, konten dakwah visual, serta 

penguatan literasi digital di kalangan santri dan ustadz. Pendekatan ini selaras 

dengan semangat pembaruan pendidikan Islam yang tidak memutus hubungan 



61  

dengan akar tradisi, tetapi justru memperluas peran dakwah melalui medium 

yang lebih akrab dengan generasi muda saat ini (Negara 2023). 

Perlu dicatat bahwa Yaspida bukanlah pesantren yang berafiliasi 

formal dengan organisasi keagamaan tertentu, namun secara historis dan 

kultural lahir dari lingkungan masyarakat pesantren yang dekat dengan tradisi 

keagamaan khas Islam Nusantara. Karena itu, dalam banyak kegiatan dakwah 

dan pendidikan, pesantren ini menampilkan nilai-nilai yang mengedepankan 

toleransi, moderasi, dan kearifan lokal. Hal ini tampak dari gaya dakwah yang 

tidak frontal, lebih persuasif, serta melibatkan elemen seni, budaya lokal, dan 

dialog sosial sebagai medium penyampaian nilai-nilai Islam. 

Figure 3 Yaspida Sukabumi 

 

(Sumber: Verval Yayasan, 2025) 

 

Dalam menghadapi era digital, tantangan utama yang dihadapi Yaspida 

adalah peningkatan kapasitas sumber daya manusia di bidang teknologi dan 

penguatan infrastruktur digital. Meski begitu, pesantren ini mulai 

menunjukkan kesadaran strategis terhadap pentingnya peran media digital 

dalam menyampaikan nilai keislaman secara lebih luas. Beberapa inisiatif 

awal seperti dokumentasi kajian, video pengajian internal, dan partisipasi 

dalam kegiatan virtual tingkat regional menjadi langkah awal menuju 

transformasi dakwah digital yang lebih sistematis. 

https://www.google.com/url?sa=i&url=https%3A%2F%2Fvervalyayasan.data.kemdikbud.go.id%2Findex.php%2Fchome%2Fprofil%3Fyayasan_id%3DF00B6EBD-E316-4610-B984-91766BD965D5&psig=AOvVaw30fOmoVwVDZZWoGXWN_WpM&ust=1753244323375000&source=images&cd=vfe&opi=89978449&ved=0CAMQjB1qFwoTCJC1kpzOz44DFQAAAAAdAAAAABAE


62  

Dengan kekhasan yang dimilikinya, Yaspida memposisikan diri 

sebagai pesantren yang tumbuh dari akar tradisi keilmuan Islam, namun secara 

sadar mengadopsi pendekatan baru dalam dakwah. Upaya ini merupakan 

bentuk respon terhadap realitas sosial keagamaan kontemporer yang semakin 

didominasi oleh ruang-ruang digital. Meskipun belum seintensif pesantren 

besar yang telah mapan dalam penggunaan media, keberanian untuk memulai 

dan berinovasi menunjukkan bahwa Yaspida sedang menapaki proses penting 

dalam penguatan strategi dakwah digital berbasis nilai, pengalaman lokal, dan 

aspirasi santri. 



63  

BAGIAN VI 

ADAPTASI DAN TRANSFORMASI 

STRATEGI DAKWAH DI ERA DIGITAL 

A. Perubahan Paradigma Dakwah di Lingkungan Pesantren 

Selama puluhan tahun, dakwah pesantren dikenal sebagai kegiatan 

yang berakar kuat pada tradisi lisan dan tatap muka. Kyai berbicara dari 

mimbar, para santri duduk bersila mendengarkan, dan masyarakat berkumpul 

dalam pengajian rutin. Pola komunikasi keagamaan ini telah menjadi ciri khas 

pesantren dalam menjaga kesinambungan ilmu, adab, dan tradisi keislaman 

(Azra 2020). Namun, dalam dua dekade terakhir, terutama setelah masuknya 

era digital, terjadi perubahan besar dalam cara pesantren berinteraksi dengan 

jamaah dan masyarakat luas. Arus teknologi informasi menggeser orientasi 

dakwah dari ruang fisik menuju ruang virtual yang terbuka, cepat, dan 

interaktif. Perubahan ini tidak hanya menyentuh aspek teknis, tetapi juga 

mempengaruhi paradigma dakwah, pola relasi antara kyai dan santri, serta 

makna keberagamaan di era baru (Saputra and Sirozi 2025). 

Di Jawa Barat, tiga pesantren besar yang menjadi lokasi penelitian— 

Al-Furqon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida 

Sukabumi—menggambarkan dinamika perubahan tersebut dengan sangat 

jelas. Ketiganya menghadapi situasi yang serupa: audiens dakwah mulai 

beralih dari majelis taklim ke layar ponsel. KH. YS dari Pesantren Al-Furqon 

menjelaskan, “Sekarang santri dan jamaah banyak belajar lewat YouTube. 

Kalau pesantren tidak hadir di sana, kita kehilangan kesempatan berdakwah 

di ruang baru itu.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini 

memperlihatkan kesadaran baru bahwa dakwah tidak bisa lagi dipahami 



64  

sebagai aktivitas satu arah, melainkan proses dialogis yang melibatkan publik 

digital. 

Figure 4 kanal YouTube pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 
 

(Sumber: Dokumentasi Tim Peneliti, 2025) 

Momentum percepatan perubahan ini terjadi terutama setelah pandemi 

COVID-19. Saat pembatasan sosial diberlakukan, hampir seluruh kegiatan 

dakwah pesantren beralih ke format daring. Dari situ, banyak pesantren 

menyadari potensi besar media digital sebagai sarana penyebaran nilai-nilai 

keislaman (Fatmawati 2025). Di Al-Furqon, misalnya, kegiatan pengajian 

kitab mingguan mulai disiarkan secara langsung melalui kanal YouTube 

pesantren. DS, pengelola IT di pesantren tersebut, mengenang masa itu, 

“Awalnya kami hanya coba-coba siaran lewat ponsel. Tapi setelah kami lihat, 

banyak alumni yang menonton dari luar Garut. Akhirnya kami jadikan 

kegiatan rutin setiap Jumat malam.” (Wawancara, September 2025). Dakwah 

digital kemudian tidak lagi dipandang sebagai bentuk darurat, melainkan 

sebagai strategi permanen yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa dakwah pesantren telah memasuki 

ruang baru yang bersifat lintas batas dan tanpa sekat geografis. Media digital 

memungkinkan pesantren untuk menyapa jamaah di luar lingkup lokal, 



65  

bahkan lintas negara. Seperti dijelaskan oleh Castells (2009), media digital 

bukan hanya sarana komunikasi, tetapi juga struktur sosial baru yang 

memungkinkan interaksi horizontal antara produsen dan konsumen pesan 

(Castells 2009b). Dalam konteks pesantren, hal ini berarti perubahan besar 

terhadap pola relasi antara kyai, santri, dan jamaah. Jika sebelumnya otoritas 

dakwah bersifat hierarkis—kyai sebagai sumber tunggal pengetahuan—maka 

kini audiens dapat berpartisipasi aktif melalui komentar, diskusi, bahkan 

produksi konten dakwah sendiri. 

Figure 5 Persis Benda 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Namun, pergeseran ini juga melahirkan kegelisahan di kalangan 

pesantren tradisional. Beberapa kyai khawatir bahwa digitalisasi dakwah akan 

mengikis kedalaman ilmu dan adab yang selama ini dijaga dalam tradisi 

pesantren. KH. HR dari Persis Benda mengakui, “Kita tidak bisa menolak 

perubahan, tapi dakwah digital harus tetap punya ruh. Kalau hanya mengejar 

viewer, nanti dakwah jadi hiburan, bukan pembinaan.” (Wawancara, Agustus 

2025). Kekhawatiran ini menunjukkan ketegangan antara nilai spiritual 

pesantren dan logika algoritma media sosial yang menuntut kecepatan serta 

popularitas. Dakwah digital berisiko kehilangan esensi jika tidak disertai 

prinsip etik dan keilmuan yang kuat (Al ihsan Huda and Obianto 2025). 



66  

Bagi pesantren yang berafiliasi dengan Muhammadiyah, perubahan ini 

dipahami sebagai bagian dari tanggung jawab intelektual dan sosial. Dakwah 

digital dianggap sebagai bentuk tajdid atau pembaruan dakwah agar selaras 

dengan konteks masyarakat modern (Faridah 2025). Sebaliknya, pesantren 

Persis melihatnya sebagai tantangan untuk menjaga kemurnian dakwah 

berbasis ilmu di tengah derasnya konten agama yang tidak terverifikasi. 

Sementara itu, pesantren Yaspida Sukabumi—yang berafiliasi dengan tradisi 

Nahdlatul Ulama—melihat media digital sebagai ruang baru untuk 

memperluas dakwah kultural berbasis lokal. Pendekatan mereka lebih 

partisipatif, mengajak masyarakat sekitar untuk terlibat dalam pembuatan 

konten dakwah yang ringan, kontekstual, dan membumi. 

Figure 6 pesantren Yaspida Sukabumi 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Pergeseran dakwah ini juga berdampak langsung pada peran santri. 

Jika dulu santri hanya menjadi pendengar pasif, kini mereka didorong menjadi 

pelaku aktif dalam penyebaran dakwah digital. Santri mulai belajar membuat 

video, menulis artikel, dan mengelola akun media sosial pesantren. MY, 

seorang santri Al-Furqon, mengatakan, “Dulu dakwah itu milik kyai saja. 

Sekarang kami ikut terlibat. Saya membuat video pendek tafsir ayat dan 

ternyata banyak yang nonton. Rasanya seperti ikut menyampaikan kebaikan 



67  

meski lewat layar.” (Wawancara, September 2025). Testimoni ini 

memperlihatkan bagaimana transformasi digital melahirkan semangat baru di 

kalangan santri untuk berperan sebagai digital preachers yang menyebarkan 

nilai-nilai pesantren dengan gaya kekinian (Wardani et al. 2022). 

Melihat dinamika ini, jelas bahwa pesantren saat ini sedang berada 

pada tahap awal transformasi digital yang signifikan. Berdasarkan kerangka 

teori Diffusion of Innovation, proses perubahan ini menggambarkan fase 

“knowledge” dan “persuasion,” di mana pesantren mulai memahami manfaat 

media digital dan membentuk sikap positif terhadapnya (Rogers 2003). 

Namun, kecepatan adaptasi ini berbeda-beda. Pesantren yang memiliki 

struktur organisasi terbuka dan dukungan sumber daya manusia cenderung 

lebih cepat melakukan inovasi dibanding pesantren tradisional yang masih 

berhati-hati dalam menafsirkan teknologi sebagai alat dakwah (Saputra and 

Sirozi 2025). 

Pergeseran dakwah dari tradisional ke digital menandai perubahan 

paradigma besar dalam sejarah pesantren di Jawa Barat. Dakwah kini tidak 

lagi semata-mata tentang penyampaian pesan keagamaan, tetapi juga tentang 

bagaimana pesan itu dikemas, didistribusikan, dan dipahami oleh publik 

digital. Perubahan ini menuntut pesantren untuk mengembangkan kompetensi 

baru tanpa meninggalkan akar tradisinya. Seperti yang diungkapkan KH. YS, 

“Kita bukan sedang meninggalkan tradisi, tapi sedang menulis bab baru 

tradisi itu dengan bahasa digital.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan 

ini menjadi refleksi penting bahwa transformasi dakwah digital bukan bentuk 

pemutusan dari masa lalu, melainkan kesinambungan antara nilai klasik dan 

teknologi modern yang disatukan dalam semangat dakwah yang kontekstual. 

Transformasi digital di lingkungan pesantren tidak hanya mengubah 

media dakwah, tetapi juga memengaruhi orientasi dan nilai yang terkandung 



68  

di dalamnya. Dakwah yang sebelumnya dipahami sebagai proses 

penyampaian pesan keagamaan secara satu arah, kini berkembang menjadi 

ruang dialog yang interaktif dan partisipatif. Di era digital, dakwah bukan lagi 

semata-mata kegiatan ceramah, melainkan proses komunikasi sosial yang 

melibatkan nilai, estetika, dan strategi komunikasi publik (A. ihsan H. Huda 

and Obianto 2025). Pergeseran orientasi ini membuat pesantren perlu 

menyesuaikan nilai-nilai dakwahnya agar tetap otentik di tengah logika media 

yang cepat dan kompetitif. 

Pesantren sebagai institusi pendidikan keagamaan selama ini 

menempatkan dakwah sebagai sarana tabligh dan pembinaan moral. Namun, 

di tengah arus media digital, makna tabligh itu sendiri mengalami perluasan. 

KH. HR dari Persis 67 Benda menegaskan, “Dulu tabligh berarti 

menyampaikan secara langsung. Sekarang tabligh juga bisa berarti 

menyampaikan dengan cara kreatif, tapi harus tetap berpijak pada kebenaran 

ilmu.” (Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan ini menunjukkan upaya 

reinterpretasi nilai dakwah di tengah perubahan zaman. Dakwah digital bukan 

sekadar medium baru, melainkan perluasan makna dari ajaran dakwah yang 

menuntut pemahaman ulang tentang cara menyampaikan kebenaran dengan 

relevansi sosial dan budaya kontemporer (Faridah 2025). 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, transformasi nilai ini 

terlihat jelas pada pendekatan mereka yang lebih rasional dan berbasis literasi. 

Kyai YS menegaskan bahwa dakwah digital harus menjadi wadah untuk 

pencerahan akal dan pembersihan jiwa, bukan sekadar hiburan. “Kami 

menekankan isi dakwah berbasis ilmu dan data. Santri tidak boleh asal bicara 

di media, karena setiap kata yang diunggah bisa menjadi sumber pahala atau 

fitnah,” ujarnya (Wawancara, September 2025). Pandangan ini menunjukkan 

bahwa nilai dasar dakwah pesantren tetap berakar pada prinsip keilmuan dan 



69  

tanggung jawab moral, meskipun medium penyampaiannya telah berubah 

(Saputra and Sirozi 2025). 

Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi yang berafiliasi dengan 

Nahdlatul Ulama menunjukkan pola yang lebih kultural dan sosial. Dakwah 

digital mereka banyak berisi konten ringan seperti doa harian, kisah hikmah, 

dan video kegiatan sosial pesantren. Tujuannya bukan hanya menyampaikan 

ilmu, tetapi juga membangun kedekatan emosional dengan masyarakat. 

Menurut KH. MA, “Bagi kami, dakwah digital bukan sekadar menyampaikan 

ilmu agama, tapi juga menebar kehangatan dan kasih sayang Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini 

menegaskan bahwa orientasi dakwah digital pesantren NU lebih menekankan 

aspek irsyād—bimbingan dan pembentukan karakter—daripada sekadar 

penyebaran pengetahuan (Wardani et al. 2022). 

Di sisi lain, Pesantren Persis Benda Tasikmalaya menempuh 

pendekatan yang lebih akademik dan sistematis. Para santrinya aktif menulis 

artikel dakwah di blog dan buletin digital pesantren. Mereka mengembangkan 

gaya dakwah yang argumentatif dengan mengutip dalil dan data ilmiah untuk 

memperkuat pesan. Seorang santri, FS, menuturkan, “Kami tidak ingin 

dakwah hanya viral, tapi juga valid. Karena kalau tidak berdasar ilmu, itu 

bukan dakwah tapi opini.” (Wawancara, September 2025). Sikap ini 

menggambarkan internalisasi nilai burhāni (rasional-ilmiah) yang menjadi ciri 

khas dakwah Persis, bahkan ketika dibawa ke ruang digital (A. ihsan H. Huda 

and Obianto 2025). 

Perubahan orientasi dakwah ini sejalan dengan teori New Media 

Theology (Campbell 2012b), yang menjelaskan bahwa media baru bukan 

hanya alat penyampai pesan, melainkan juga ruang negosiasi makna religius. 

Melalui media digital, pesantren tidak hanya mentransfer ajaran Islam, tetapi 



70  

juga menegosiasikan nilai-nilai etika, kebenaran, dan identitas keagamaan di 

ruang publik yang plural. Di sinilah dakwah digital menjadi bentuk baru dari 

praksis religius, di mana nilai spiritual disampaikan dalam format yang sesuai 

dengan logika komunikasi masa kini. 

Selain itu, transformasi nilai dakwah juga terlihat dalam cara pesantren 

memaknai niat dan adab berdakwah di ruang digital. Kyai YS menekankan 

pentingnya niat lillāh dalam setiap aktivitas digital. “Kalau dakwah sudah 

mengejar popularitas, berarti ada yang bergeser dari niat awal. Kita ingin 

santri sadar bahwa media hanyalah alat, bukan tujuan,” ujarnya (Wawancara, 

September 2025). Peringatan ini menjadi bentuk refleksi kritis terhadap 

fenomena banalitas dakwah digital, di mana pesan keagamaan sering kali 

dikomodifikasi demi jumlah penonton. Karena itu, pesantren berupaya 

menanamkan nilai etika komunikasi digital berbasis akhlak dan tanggung 

jawab sosial agar dakwah tetap menjadi jalan pembinaan, bukan sekadar 

tontonan (A. ihsan H. Huda and Obianto 2025). 

Dengan demikian, transformasi nilai dan orientasi dakwah di era 

digital tidak menghapus esensi tradisional pesantren, melainkan 

menyesuaikannya dengan konteks baru. Dakwah kini tidak lagi hanya 

berbicara tentang penyampaian kebenaran, tetapi juga tentang cara menjaga 

kemurnian niat dan kedalaman makna di tengah banjir informasi. Nilai-nilai 

seperti keilmuan, keikhlasan, adab, dan tanggung jawab menjadi fondasi 

utama yang membedakan dakwah digital pesantren dari bentuk dakwah 

populer lainnya. Dalam konteks ini, pesantren tidak sedang kehilangan 

tradisinya, tetapi sedang memperluasnya—membawa semangat tabligh, 

irsyād, dan tanwīr ke dalam ekosistem digital yang menuntut inovasi sekaligus 

ketulusan. 



71  

Transformasi dakwah pesantren ke ruang digital membawa dampak 

sosial dan kultural yang cukup besar, tidak hanya bagi santri dan kyai, tetapi 

juga bagi masyarakat sekitar pesantren. Pada awalnya, tidak semua pihak 

menyambut perubahan ini dengan antusias. Sebagian masyarakat, terutama 

kalangan orang tua dan tokoh tradisional, merasa canggung dengan perubahan 

bentuk dakwah yang tidak lagi sepenuhnya dilakukan secara langsung. 

Mereka menganggap dakwah daring berpotensi mengurangi nilai 

kebersamaan dan spiritualitas yang selama ini melekat pada majelis taklim 

tradisional (Azra 2020). Namun, seiring berjalannya waktu, sikap ini mulai 

berubah. Masyarakat mulai menyadari bahwa media digital bukan pengganti 

interaksi sosial, tetapi perluasan ruang dakwah yang bisa menjangkau lebih 

banyak orang. 

Hal ini terlihat jelas di Pesantren Yaspida Sukabumi, di mana 

perubahan sikap masyarakat berlangsung cukup dinamis. Menurut KH. MA, 

“Awalnya banyak warga yang ragu. Mereka bilang dakwah kok lewat HP, apa 

bisa sampai ke hati? Tapi setelah melihat konten santri yang sederhana tapi 

menyentuh, mereka justru ikut menyebarkan videonya.” (Wawancara, Agustus 

2025). Kalimat ini mencerminkan proses adaptasi sosial yang alami, di mana 

penerimaan terhadap dakwah digital berawal dari keakraban dan relevansi 

pesan. Yaspida berhasil menunjukkan bahwa teknologi bisa menjadi alat 

penguat solidaritas sosial, bukan ancaman terhadap nilai-nilai tradisional. 

Respon masyarakat terhadap dakwah digital di Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut juga menunjukkan hal serupa. Sebagian jamaah merasa 

dakwah digital membantu mereka tetap terhubung dengan pesantren meskipun 

tinggal jauh dari lokasi. Salah satu wali santri, NY, mengungkapkan, “Saya 

kerja di Jakarta, tapi tetap bisa ikut kajian Jumat malam lewat YouTube 

pesantren. Rasanya dekat, padahal jauh.” (Wawancara, September 2025). 



72  

Pengalaman semacam ini menegaskan bahwa dakwah digital bukan sekadar 

media penyiaran, melainkan juga ruang emosional yang menjaga hubungan 

spiritual antara pesantren dan jamaah. Dalam perspektif komunikasi 

keagamaan, ini menunjukkan terbentuknya bentuk baru dari religious 

intimacy, yaitu kedekatan religius yang dimediasi oleh teknologi (Wardani et 

al. 2022). 

Meski begitu, sebagian masyarakat tradisional masih menunjukkan 

resistensi terhadap media digital. Di lingkungan Pesantren Persis Benda 

Tasikmalaya, beberapa tokoh sepuh menganggap media sosial dapat 

mengaburkan batas antara ilmu dan hiburan. KH. HR mengakui, “Ada 

kekhawatiran kalau dakwah di media sosial itu jadi pamer atau malah 

kehilangan adab. Tapi kita terus mengingatkan santri agar tetap menjaga niat 

dan sopan santun dalam menyampaikan dakwah.” (Wawancara, Agustus 

2025). Kekhawatiran semacam ini mencerminkan benturan nilai antara tradisi 

pesantren yang menjunjung adab dan logika media digital yang sering kali 

menuntut kecepatan, ekspresi, dan sensasi. 

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui teori Diffusion of Innovation 

(Rogers 2003), khususnya pada tahap “persuasion” di mana masyarakat mulai 

menimbang manfaat dan risiko suatu inovasi sebelum menerimanya. Di tahap 

ini, proses adopsi dakwah digital di pesantren sangat dipengaruhi oleh 

kepercayaan terhadap otoritas kyai. Ketika kyai dan pengelola pesantren 

menunjukkan sikap positif terhadap digitalisasi, maka masyarakat pun 

mengikuti. Namun jika kyai bersikap hati-hati atau skeptis, proses penerimaan 

berlangsung lebih lambat. Dengan demikian, posisi kyai tidak hanya sebagai 

komunikator agama, tetapi juga sebagai opinion leader dalam adopsi inovasi 

sosial-keagamaan (Saputra and Sirozi 2025). 



73  

Selain itu, perubahan kultural yang muncul dari dakwah digital juga 

tampak pada cara masyarakat mengonsumsi dan menyebarkan pesan 

keagamaan. Jika dulu mereka hanya menjadi pendengar pasif di pengajian, 

kini banyak yang ikut aktif membagikan video, kutipan ayat, atau potongan 

ceramah melalui grup WhatsApp dan media sosial lainnya. Fenomena ini 

memperlihatkan terbentuknya budaya partisipatif (participatory culture) 

dalam dakwah (Jenkins 2006), di mana masyarakat tidak lagi hanya menerima 

pesan, tetapi ikut berperan sebagai penyebar dan penafsir makna. Seorang 

santri Yaspida mengatakan, “Kadang yang share video dakwah kami bukan 

santri, tapi ibu-ibu pengajian yang merasa isinya cocok dengan 

kehidupannya.” (Wawancara, September 2025). 

Namun, perlu dicatat bahwa partisipasi masyarakat dalam dakwah 

digital juga membawa tantangan baru. Banyaknya konten agama yang beredar 

tanpa pengawasan kadang menimbulkan kebingungan antara mana yang 

ilmiah dan mana yang sekadar opini. Di sinilah pesantren memiliki peran 

penting untuk menjaga kualitas dan kredibilitas dakwah di dunia maya (A. 

ihsan H. Huda and Obianto 2025). Pesantren harus menjadi penyeimbang 

antara tradisi keilmuan dan dinamika teknologi, sehingga masyarakat tidak 

terseret dalam arus informasi yang dangkal. 

Respon sosial dan kultural masyarakat terhadap dakwah digital di Jawa 

Barat menunjukkan proses adaptasi yang kompleks namun konstruktif. 

Awalnya ditandai oleh keraguan dan resistensi, namun perlahan bergeser 

menjadi penerimaan dan partisipasi aktif. Perubahan ini terjadi karena adanya 

peran kuat dari kyai dan pesantren dalam menafsirkan ulang fungsi teknologi 

sebagai sarana pengabdian dan penyebaran nilai keislaman. Dakwah digital 

akhirnya menjadi medium baru bagi masyarakat pesantren untuk memperluas 

makna kehadiran spiritual di tengah dunia yang semakin terhubung. 



74  

B. Adaptasi Kelembagaan dan Kurikulum Digital 

Transformasi dakwah digital di pesantren tidak mungkin berjalan 

tanpa dukungan kelembagaan yang solid. Perubahan paradigma dakwah 

memerlukan sistem manajemen baru yang mampu mengintegrasikan fungsi 

keagamaan, pendidikan, dan teknologi. Karena itu, banyak pesantren di Jawa 

Barat mulai melakukan restrukturisasi organisasi untuk menyesuaikan diri 

dengan kebutuhan era digital. Langkah ini menjadi bagian dari adaptasi 

kelembagaan yang tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga ideologis— 

yakni perubahan cara pandang terhadap teknologi sebagai alat dakwah dan 

pendidikan (Saputra and Sirozi 2025). 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, restrukturisasi ini 

dilakukan dengan membentuk Divisi Dakwah Digital di bawah Bidang Humas 

dan Pengembangan Media. Divisi ini beranggotakan santri senior dan 

beberapa guru muda yang memiliki kemampuan dalam desain grafis, editing 

video, dan penulisan konten. Menurut DS, salah satu pengelola bidang IT, 

“Kami dulu cuma punya satu orang yang bisa ngedit video, sekarang sudah 

ada tim kecil berisi delapan santri yang rutin mengelola konten YouTube dan 

Instagram.” (Wawancara, Agustus 2025). Pembentukan tim ini menandai 

perubahan signifikan dalam pola manajemen pesantren: dari sistem yang 

sentralistik di bawah kendali kyai, menjadi lebih kolaboratif dan berbasis 

kompetensi. 



75  

Figure 7 mengelola konten YouTube dan Instagram di Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Kyai YS sebagai pimpinan pesantren menyebut bahwa perubahan 

struktur ini bukan sekadar penyesuaian teknis, melainkan bagian dari visi 

dakwah yang berkelanjutan. “Kalau pesantren ingin tetap hidup di tengah 

zaman digital, harus punya organisasi yang siap melayani jamaah lintas 

ruang. Media sekarang itu bagian dari ladang dakwah,” ujarnya (Wawancara, 

September 2025). Pernyataan ini mencerminkan pemahaman strategis bahwa 

keberlangsungan dakwah tidak cukup hanya dengan kekuatan spiritual dan 

intelektual, tetapi juga dengan pengelolaan informasi yang profesional. 

Dakwah digital, dalam konteks ini, menjadi instrumen penting bagi pesantren 

untuk memperluas jangkauan nilai-nilai keislaman. 

Fenomena restrukturisasi ini juga ditemukan di Pesantren Persis 67 

Benda Tasikmalaya. Pesantren ini membentuk Tim Literasi Digital Persis 

Benda yang berfungsi untuk mendokumentasikan dan mempublikasikan 

kegiatan dakwah, pengajian, serta diskusi ilmiah pesantren. Tim tersebut 

terdiri dari santri tingkat akhir dan alumni muda yang memiliki pengalaman 

jurnalistik. KH. HR menjelaskan, “Kami sadar bahwa dakwah lewat tulisan 



76  

harus dikelola secara sistematis. Santri kami yang aktif di media harus punya 

tanggung jawab moral dan kemampuan literasi tinggi.” (Wawancara, Agustus 

2025). Di bawah kepemimpinan kyai, tim ini bekerja layaknya redaksi mini 

dengan pembagian tugas yang jelas: penulis, editor, fotografer, dan admin 

media sosial. 

Berbeda dengan dua pesantren sebelumnya, Yaspida Sukabumi 

mengambil pendekatan yang lebih sederhana namun partisipatif. Mereka tidak 

membentuk unit formal seperti divisi media, tetapi mengintegrasikan kegiatan 

dokumentasi dan dakwah digital ke dalam aktivitas keseharian santri. Setiap 

acara pesantren, mulai dari pengajian, kegiatan sosial, hingga pentas seni, 

direkam dan dibagikan melalui akun media sosial pesantren. Menurut KH. 

MA, “Kami tidak ingin terlalu birokratis. Yang penting semangat dakwahnya 

jalan. Santri yang punya minat di media, kami beri ruang untuk berkreasi.” 

(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa adaptasi 

kelembagaan di Yaspida lebih bersifat kultural dan berbasis kepercayaan, 

bukan struktural formal seperti di Al-Furqon atau Persis. 

Restrukturisasi organisasi di ketiga pesantren ini menunjukkan pola 

yang berbeda sesuai dengan karakter dan orientasi ideologis masing-masing 

lembaga. Pesantren Muhammadiyah lebih cepat melakukan modernisasi 

struktur dengan menekankan profesionalitas kerja dan manajemen media 

(Faridah 2025). Pesantren Persis cenderung menekankan sistem kerja berbasis 

literasi dan validitas keilmuan, sedangkan pesantren NU seperti Yaspida lebih 

mengutamakan fleksibilitas dan budaya partisipatif. Ketiga model ini 

memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah di pesantren tidak bersifat 

seragam, melainkan kontekstual—dipengaruhi oleh sejarah, nilai, dan budaya 

organisasi yang melatarbelakanginya. 



77  

Dari perspektif teori organizational change (Kotter 1996), proses 

restrukturisasi pesantren ini dapat dipahami sebagai bentuk adaptive 

leadership yang dilakukan oleh kyai dan pimpinan lembaga. Tahapannya 

meliputi kesadaran akan perubahan lingkungan, pembentukan tim 

transformasi, dan penguatan visi bersama di antara santri dan guru. Pada tahap 

ini, kyai berperan ganda sebagai pemimpin spiritual dan manajer perubahan. 

KH. YS misalnya, sering terlibat langsung dalam rapat redaksi media dakwah 

pesantren. “Saya ikut rapat supaya arah dakwahnya tetap lurus, bukan 

sekadar viral,” ujarnya (Wawancara, Agustus 2025). 

Adaptasi kelembagaan seperti ini juga memperkuat legitimasi 

pesantren di mata masyarakat. Dengan memiliki sistem media yang rapi, 

pesantren dapat mengelola citra publik secara lebih positif dan transparan. 

Publik kini tidak hanya melihat pesantren sebagai tempat pendidikan agama, 

tetapi juga sebagai pusat produksi pengetahuan dan informasi keislaman. 

Dalam konteks inilah, restrukturisasi organisasi pesantren bukan sekadar 

pembentukan unit media, tetapi simbol dari perubahan paradigma 

kepemimpinan dakwah: dari yang tertutup dan lokal menjadi terbuka, kreatif, 

dan komunikatif (Castells 2009a). 

Perubahan struktur kelembagaan pesantren di era digital membawa 

konsekuensi pada sistem pembelajaran dan kurikulum. Adaptasi tidak bisa 

berhenti pada level organisasi, tetapi harus menyentuh inti fungsi pesantren 

sebagai lembaga pendidikan. Oleh karena itu, banyak pesantren mulai 

mengintegrasikan literasi digital ke dalam kurikulum dan kegiatan 

pembelajaran santri. Literasi digital di sini tidak sekadar kemampuan teknis 

mengoperasikan perangkat, tetapi kemampuan memahami, memproduksi, dan 

menyebarkan pesan keagamaan dengan etika dan tanggung jawab sosial 

(Livingstone 2008b). 



78  

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, integrasi literasi 

digital dilakukan secara bertahap sejak 2023. Kegiatan pelatihan media 

diperkenalkan sebagai bagian dari program ekstrakurikuler “Santri Kreatif 

Digital.” DS, pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami adakan pelatihan 

membuat video dakwah, desain grafis, dan menulis artikel singkat untuk 

santri. Setiap minggu ada kelas praktik, lalu hasilnya diunggah ke media 

sosial pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025). Pelatihan ini kemudian 

menjadi kegiatan wajib bagi santri tingkat akhir. Mereka tidak hanya diajarkan 

ilmu agama, tetapi juga bagaimana menyampaikan pesan keagamaan dalam 

bahasa yang sesuai dengan dunia digital. 

Kyai YS menegaskan bahwa penguasaan literasi digital merupakan 

bentuk amal jariyah intelektual yang sangat penting di era ini. “Dakwah di 

zaman ini tidak cukup dengan lisan. Santri harus bisa berdakwah lewat 

tulisan, gambar, dan video. Itu bagian dari jihad ilmu,” ujarnya (Wawancara, 

September 2025). Pendekatan ini sejalan dengan semangat Muhammadiyah 

yang menekankan rasionalitas, pembaruan, dan pemanfaatan teknologi untuk 

kemaslahatan publik (Faridah 2025). Dengan cara ini, Al-Furqon menjadikan 

literasi digital bukan sekadar keterampilan tambahan, tetapi bagian dari misi 

ideologis dakwah modern. 

Sementara itu, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menerapkan 

pendekatan yang lebih akademik dalam mengintegrasikan literasi digital. 

Mereka memasukkan materi Jurnalistik Dakwah dan Teknologi Komunikasi 

Islam ke dalam kurikulum kelas akhir. Materi ini diajarkan oleh dosen tamu 

dari perguruan tinggi Islam dan jurnalis muda alumni pesantren. Santri belajar 

menulis artikel keislaman, mengelola blog, dan melakukan riset sederhana 

sebelum memproduksi konten dakwah. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin 



79  

santri punya dasar literasi yang kuat. Dakwah di media itu bukan hanya soal 

gaya, tapi soal substansi dan kredibilitas.” (Wawancara, Agustus 2025). 

FS, salah satu santri tingkat akhir di Persis Benda, mengatakan bahwa 

pelatihan tersebut membuka pandangannya terhadap dunia dakwah yang lebih 

luas. “Sekarang saya paham bagaimana menulis dakwah yang argumentatif, 

bukan hanya mengutip ayat tanpa konteks. Kami juga belajar cara 

menghindari plagiarisme dan menyebut sumber.” (Wawancara, September 

2025). Pengalaman ini menunjukkan bahwa literasi digital di pesantren Persis 

tidak berhenti pada keterampilan teknis, tetapi juga mencakup etika dan 

metodologi ilmiah. Hal ini sejalan dengan nilai burhāni—pendekatan rasional 

dan ilmiah dalam memahami agama—yang menjadi ciri khas dakwah Persis 

(A. ihsan H. Huda and Obianto 2025). 

Figure 8 literasi digital di pesantren Persis 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Berbeda dari dua pesantren tersebut, Yaspida Sukabumi 

mengembangkan pendekatan literasi digital yang berbasis pengalaman sosial 

santri. Mereka tidak mengajarkan teori secara formal, tetapi memberikan 

ruang bagi santri untuk belajar langsung melalui praktik dakwah digital di 



80  

lapangan. Setiap kegiatan pesantren, seperti bakti sosial, pengajian akbar, atau 

kegiatan seni, dijadikan bahan untuk membuat konten video dan dokumentasi. 

KH. MA menjelaskan, “Kami ajarkan santri untuk bercerita, bukan hanya 

menyampaikan ayat. Dakwah itu harus bisa menyentuh perasaan masyarakat, 

dan media adalah jembatan yang efektif.” (Wawancara, September 2025). 

Dengan pendekatan ini, santri belajar menghubungkan nilai keagamaan 

dengan konteks sosial secara alami. 

Integrasi literasi digital di tiga pesantren ini menggambarkan variasi 

yang menarik. Al-Furqon menekankan profesionalitas dan inovasi, Persis 

fokus pada rasionalitas dan keilmuan, sedangkan Yaspida menonjolkan 

pendekatan humanis dan kultural. Ketiganya memperlihatkan bahwa literasi 

digital tidak dapat dipisahkan dari ideologi dan kultur masing-masing 

lembaga. Dalam konteks teori organizational learning (Senge 1990), hal ini 

menunjukkan bahwa setiap pesantren sedang berada pada tahap 

“pembelajaran adaptif”—yakni proses menyesuaikan nilai lama dengan 

pengetahuan baru tanpa kehilangan identitas dasarnya. 

Namun, integrasi literasi digital juga menghadapi beberapa kendala. 

Di banyak pesantren, masih terdapat kesenjangan kemampuan antara santri 

dan ustadz senior. Beberapa guru mengaku kesulitan menyesuaikan diri 

dengan teknologi, baik karena faktor usia maupun keterbatasan waktu. 

Seorang guru di Al-Furqon, berinisial HR, mengatakan, “Kami sering minta 

bantuan santri untuk hal-hal teknis. Tapi kami tetap mengawasi isi dakwahnya 

agar tidak keluar dari nilai pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025). Situasi 

ini memperlihatkan adanya generational gap dalam adopsi digital, tetapi juga 

menunjukkan sinergi antara pengalaman dan energi muda yang menjadi 

kekuatan khas pesantren. 



81  

Integrasi literasi digital ke dalam kurikulum pesantren menandai 

perubahan orientasi pendidikan dari sekadar transfer ilmu menjadi 

transformasi kompetensi. Santri tidak hanya dibekali pemahaman agama, 

tetapi juga kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan komunikatif di dunia 

digital. Dakwah bukan lagi aktivitas sepihak, melainkan bentuk kolaborasi 

antara ilmu, teknologi, dan kesadaran moral. Dengan begitu, pesantren mampu 

memainkan peran ganda: menjaga tradisi keilmuan Islam sekaligus menjadi 

pelopor inovasi dakwah di era digital yang serba cepat dan terbuka. 

Adaptasi kelembagaan di era digital menuntut pesantren untuk tidak 

hanya berinovasi pada struktur dan kurikulum, tetapi juga pada sistem 

manajemen pendidikan dan dakwah secara keseluruhan. Perubahan teknologi 

membawa konsekuensi terhadap cara pengelolaan, penilaian, dan penyebaran 

aktivitas keagamaan. Jika sebelumnya dakwah berjalan secara spontan dan 

terpusat pada figur kyai, kini pesantren mulai menerapkan sistem yang lebih 

terencana, terukur, dan berorientasi hasil (Saputra and Sirozi 2025). 

Pergeseran ini mencerminkan upaya pesantren untuk menjadikan dakwah 

digital bukan sekadar inisiatif individu, melainkan bagian dari sistem 

pendidikan terpadu yang melibatkan seluruh komponen pesantren. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, sistem dakwah kini 

diatur dengan mekanisme yang menyerupai manajemen redaksi. Setiap pekan, 

tim dakwah digital mengadakan rapat untuk menentukan tema, jadwal 

produksi, dan format konten. Hasil kegiatan kemudian dievaluasi berdasarkan 

jumlah penonton, komentar positif, dan tingkat partisipasi audiens. DS, 

pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami buat kalender editorial dakwah. 

Setiap minggu ada tema, misalnya akhlak, sosial, atau kajian tafsir. Santri 

bergiliran jadi pembicara, lalu video disunting sebelum diunggah.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Pola ini mencerminkan profesionalisme baru 



82  

dalam pengelolaan dakwah yang tidak hanya berorientasi pada isi, tetapi juga 

strategi komunikasi dan efektivitas penyampaian pesan. 

Kyai YS sebagai pimpinan pesantren menilai pendekatan sistematis ini 

tidak mengurangi ruh spiritual dakwah, justru memperkuatnya. “Kalau 

dakwah diatur dengan baik, maka setiap konten bisa lebih bermanfaat dan 

terarah. Yang penting tetap niatnya lillāh,” ujarnya (Wawancara, September 

2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa efisiensi manajerial dalam konteks 

pesantren tidak bertentangan dengan nilai-nilai keagamaan, selama prinsip 

keikhlasan dan tanggung jawab sosial tetap dijaga (A. ihsan H. Huda and 

Obianto 2025). 

Sementara itu, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menerapkan 

sistem evaluasi dakwah digital berbasis rubrik keilmuan. Setiap konten 

dakwah yang akan dipublikasikan harus melalui tahap verifikasi substansi oleh 

dewan ustadz. Mereka menilai keaslian sumber, validitas dalil, dan kesesuaian 

dengan nilai ajaran Persis. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin memastikan 

bahwa apa pun yang diunggah oleh santri mencerminkan prinsip dakwah bil-

‘ilm, bukan sekadar semangat.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini 

sejalan dengan karakter Persis yang menekankan integrasi antara rasionalitas 

dan ketaatan tekstual. 

Selain evaluasi internal, pesantren ini juga menggunakan forum 

diskusi daring sebagai sarana pembinaan. Para santri diminta untuk menulis 

refleksi pribadi setelah mempublikasikan konten dakwah di blog atau media 

sosial pesantren. “Kami belajar dari audiens. Kalau ada kritik, kami bahas 

dalam forum. Dari situ, santri memahami pentingnya mendengar umpan balik 

publik,” tutur FS, santri tingkat akhir (Wawancara, September 2025). Praktik 

ini memperlihatkan proses pembelajaran berbasis refleksi, di mana santri tidak 



83  

hanya menjadi penyampai pesan tetapi juga pembelajar aktif dalam dunia 

komunikasi digital. 

Sementara itu, Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen 

dakwah berbasis komunitas. Mereka tidak menggunakan struktur formal 

seperti redaksi atau kurikulum tetap, melainkan membangun jaringan 

kolaboratif antara santri, guru, dan masyarakat. KH. MA menjelaskan, “Kami 

ingin dakwah digital tumbuh alami. Santri bisa berkolaborasi dengan warga 

sekitar, bikin konten sederhana tapi relevan.” (Wawancara, September 2025). 

Dengan sistem ini, dakwah digital menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari 

di pesantren. Santri belajar berkomunikasi langsung dengan masyarakat dan 

memahami konteks sosial tempat dakwah dijalankan. 

Perbedaan sistem manajemen dakwah di tiga pesantren tersebut 

mencerminkan variasi pendekatan terhadap inovasi pendidikan. Al-Furqon 

mengadopsi model profesional berbasis target dan efisiensi; Persis 

mengedepankan ketepatan substansi dan verifikasi ilmiah; sedangkan Yaspida 

menekankan spontanitas sosial dan nilai kebersamaan. Jika dilihat melalui 

perspektif Diffusion of Innovation (Rogers 2003), ketiga pesantren ini berada 

pada tahap “decision–implementation,” di mana inovasi digital telah diterima 

dan mulai diterapkan dengan pola khas masing-masing. 



84  

Figure 9 Yaspida Sukabumi mengembangkan sistem manajemen dakwah 

berbasis komunitas 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

Adaptasi sistem pendidikan ini juga membawa implikasi pada 

hubungan antara kyai, santri, dan masyarakat. Peran kyai tidak lagi semata 

sebagai pemberi ilmu, tetapi juga sebagai fasilitator yang mengarahkan 

potensi santri untuk berinovasi. Santri menjadi aktor kreatif yang mampu 

menggabungkan nilai-nilai keislaman dengan teknologi. Sedangkan 

masyarakat berperan sebagai audiens sekaligus pengawas moral terhadap isi 

dakwah pesantren. Dalam konteks ini, sistem manajemen dakwah digital tidak 

hanya berfungsi sebagai alat koordinasi, tetapi juga sebagai mekanisme 

pembentukan karakter dan tanggung jawab kolektif (Castells 2009b). 

Kendati demikian, perubahan sistem ini tidak selalu berjalan mulus. Di 

beberapa pesantren, muncul kekhawatiran bahwa penerapan sistem 

manajemen yang terlalu teknis dapat menggeser nilai keikhlasan dakwah. 

Seorang ustadz di Persis Benda menyampaikan, “Kalau semua diukur dari 

like dan view, takutnya dakwah jadi kompetisi, bukan ibadah.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Kekhawatiran ini menunjukkan pentingnya keseimbangan 

antara profesionalitas dan spiritualitas dalam manajemen dakwah digital. 



85  

Adaptasi sistem pendidikan dan manajemen dakwah di pesantren Jawa 

Barat memperlihatkan proses transformasi yang matang. Pesantren tidak 

hanya berupaya mengikuti arus digital, tetapi juga membangun mekanisme 

internal untuk menjaga substansi dakwah. Melalui kombinasi antara 

manajemen modern, etika keilmuan, dan nilai spiritual, pesantren berhasil 

menunjukkan bahwa dakwah digital bukan ancaman bagi tradisi, melainkan 

evolusi alami dari sistem pendidikan Islam yang terus hidup dan berkembang 

seiring zaman. 

C. Transformasi Budaya Santri 

Transformasi digital di pesantren bukan hanya tentang teknologi dan 

kelembagaan, tetapi juga tentang perubahan pola pikir santri. Selama berabad- 

abad, posisi santri dalam sistem pesantren lebih banyak dipahami sebagai 

penerima ilmu. Mereka duduk, mendengarkan, mencatat, dan menaati arahan 

kyai. Struktur hubungan ini bersifat hierarkis dan menekankan adab serta 

kepatuhan. Namun, di era digital, peran santri mengalami pergeseran 

mendasar. Santri tidak lagi sekadar penerima ajaran, tetapi juga menjadi 

produsen pengetahuan dan pelaku aktif dalam penyebaran nilai keagamaan. 

Pergeseran ini menandai lahirnya budaya kreatif santri yang menggabungkan 

nilai tradisi dengan kemampuan inovatif di dunia digital (Wardani et al. 2022). 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, misalnya, banyak 

santri yang kini terlibat dalam produksi konten dakwah. Mereka membuat 

video kajian singkat, menulis artikel reflektif, dan mendesain poster digital 

bertema moralitas Islam. DS, pengelola media pesantren, mengatakan, “Dulu 

kami hanya mengandalkan ustadz untuk ceramah. Sekarang santri ikut 

berkontribusi. Mereka belajar editing, voice-over, bahkan bikin narasi 

dakwah sendiri.” (Wawancara, Agustus 2025). Perubahan ini bukan semata 



86  

akibat kemajuan teknologi, melainkan hasil dari proses pembinaan yang 

menanamkan kesadaran bahwa dakwah adalah tanggung jawab bersama. 

Peran aktif santri ini menunjukkan munculnya paradigma baru dalam 

pendidikan pesantren. Santri tidak hanya dianggap sebagai subjek 

pembelajaran, tetapi juga mitra dalam pengembangan dakwah. Kyai YS 

menegaskan, “Kami ingin santri menjadi agen dakwah yang kreatif. Mereka 

boleh berinovasi, asal tidak keluar dari nilai-nilai akhlak dan kebenaran 

ilmu.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan tersebut mencerminkan 

pergeseran otoritas yang lebih partisipatif. Dakwah digital memberi ruang bagi 

santri untuk mengekspresikan gagasan religius tanpa harus menunggu 

instruksi dari atas. 

Salah satu contoh nyata transformasi ini terlihat dalam proyek Santri 

Bicara Digital di Al-Furqon. Program ini melatih santri untuk membuat video 

pendek berdurasi satu hingga dua menit berisi pesan moral dan ajaran Islam 

kontekstual. Konten yang dihasilkan kemudian dipublikasikan melalui media 

sosial pesantren dan ditinjau oleh tim pengajar. MY, santri yang aktif dalam 

program tersebut, menjelaskan, “Awalnya kami gugup tampil di depan 

kamera, tapi lama-lama terbiasa. Sekarang saya merasa dakwah itu bukan 

hanya kewajiban ustadz, tapi juga kesempatan bagi kami untuk belajar 

menyampaikan kebaikan.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, semangat kreatif santri 

diarahkan melalui kegiatan literasi digital. Santri menulis artikel ilmiah dan 

opini keislaman di buletin pesantren. Mereka belajar menulis secara 

argumentatif dan faktual dengan tetap mengedepankan etika dakwah. KH. HR 

menuturkan, “Kami tidak ingin santri hanya pandai bicara, tapi juga mampu 

menulis. Dakwah tulisan bisa lebih tahan lama daripada ceramah yang hilang 

begitu saja.” (Wawancara, September 2025). Dengan pendekatan ini, dakwah 



87  

tidak hanya berkembang di ruang visual, tetapi juga dalam bentuk wacana 

intelektual yang bisa dikaji ulang. 

Sementara itu, di Pesantren Yaspida Sukabumi, budaya kreatif santri 

tumbuh dari interaksi sosial yang akrab. Santri dilatih untuk membuat konten 

sederhana dari kegiatan sehari-hari—seperti gotong royong, belajar mengaji, 

atau membantu masyarakat sekitar. KH. MA mengatakan, “Kami tidak 

menuntut hasil yang mewah. Yang penting, dakwah mereka tulus dan relevan. 

Kalau santri bisa membuat video tentang kepedulian sosial, itu juga bagian 

dari dakwah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini 

memperlihatkan bahwa kreativitas santri tidak selalu bergantung pada fasilitas 

modern, tetapi pada kemampuan untuk mengolah realitas sosial menjadi pesan 

moral yang menyentuh. 

Fenomena “santri kreatif” ini memperlihatkan adanya cultural shift 

dalam ekosistem pesantren. Menurut teori digital habitus (Couldry 2012), 

keterlibatan individu dalam dunia digital membentuk pola baru dalam cara 

berpikir, berinteraksi, dan berekspresi. Santri yang terbiasa menggunakan 

teknologi kini mengembangkan gaya komunikasi religius yang lebih personal, 

visual, dan adaptif terhadap audiens muda. Mereka tidak lagi berbicara dengan 

bahasa dakwah klasik, melainkan dengan gaya yang dekat dengan keseharian 

masyarakat. Hal ini menandai pergeseran dari dakwah instruktif menjadi 

dakwah komunikatif—sebuah bentuk dakwah yang tumbuh dari partisipasi, 

bukan hierarki (Rogers 2003). 

Namun, perubahan ini tidak bebas dari tantangan. Sebagian ustadz 

senior masih khawatir bahwa kebebasan berkreasi bisa membuat santri keluar 

dari disiplin keilmuan pesantren. Seorang guru Persis Benda mengaku, “Kami 

tetap mengawasi isi konten santri, supaya jangan sampai salah tafsir atau 

menimbulkan kesalahpahaman.” (Wawancara, Agustus 2025). Kekhawatiran 



88  

ini wajar, mengingat pesantren selalu menjunjung ketelitian dalam memahami 

teks agama. Oleh karena itu, kreativitas santri diarahkan agar tetap selaras 

dengan adab keilmuan dan pengawasan kyai. 

Transformasi dari santri pasif menjadi santri kreatif pada akhirnya 

memperlihatkan keseimbangan antara tradisi dan inovasi. Pesantren tidak 

kehilangan karakternya sebagai lembaga pengawal ilmu dan akhlak, tetapi 

juga membuka ruang bagi lahirnya generasi muda yang berani berinovasi dan 

beradaptasi dengan zaman. Dakwah digital memberi mereka ruang ekspresi 

yang luas sekaligus tanggung jawab moral yang besar. Di tangan para santri 

kreatif ini, nilai-nilai klasik pesantren tidak pudar, tetapi hidup kembali 

dengan wajah baru yang segar dan relevan bagi masyarakat digital. 

Perubahan peran santri menjadi kreator dakwah digital membawa 

dampak besar terhadap cara mereka memahami etika dan spiritualitas. Dunia 

digital memberi ruang kebebasan berekspresi yang luas, namun juga 

menghadirkan tantangan moral yang tidak kecil. Santri dihadapkan pada 

situasi baru di mana setiap kata, gambar, dan video yang mereka unggah 

berpotensi menjadi dakwah—atau sebaliknya, justru menimbulkan fitnah. 

Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya menekankan keterampilan teknis, 

tetapi juga membangun kesadaran etis agar santri mampu berdakwah dengan 

tanggung jawab spiritual (M. Huda and Obianto 2025). 

Kyai YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

menegaskan, “Kita boleh pakai teknologi apa pun untuk dakwah, tapi niatnya 

jangan berubah. Dakwah itu bukan untuk populer, tapi untuk menebar 

manfaat.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini memperlihatkan bahwa 

spiritualitas dakwah digital harus berakar pada nilai ikhlas lillāh—niat murni 

karena Allah semata. Dalam sistem pendidikan pesantren, niat menjadi dasar 

setiap  amal,  dan  nilai  itu  kini  diterjemahkan  dalam  konteks  digital: 



89  

menggunakan media bukan untuk mengejar jumlah penonton, tetapi untuk 

menyebarkan kebenaran dengan adab. 

Kesadaran ini ditanamkan melalui pembinaan rutin di pesantren. Di 

Al-Furqon, setiap kali santri akan mempublikasikan konten, mereka diminta 

untuk membaca doa dan muhasabah singkat. DS, pengelola IT pesantren, 

menjelaskan, “Kami biasakan santri berdoa sebelum upload, supaya mereka 

ingat bahwa apa yang diunggah akan dipertanggungjawabkan.” 

(Wawancara, September 2025). Pembiasaan sederhana ini menjadi bentuk 

kontrol moral yang efektif. Ia mengingatkan santri bahwa aktivitas digital pun 

merupakan bagian dari amal yang dinilai secara spiritual. 

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, etika 

dakwah digital dirumuskan dalam pedoman tertulis. Tim literasi pesantren 

membuat kode etik santri digital yang berisi prinsip kejujuran, kehati-hatian 

dalam menulis dalil, dan larangan menyebarkan informasi yang belum 

diverifikasi. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin santri sadar bahwa setiap 

unggahan adalah tanggung jawab ilmiah. Kalau salah menafsirkan ayat, bisa 

menyesatkan orang.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini 

mencerminkan warisan intelektual Persis yang menekankan dakwah berbasis 

ilmu dan akurasi. Dalam konteks dunia digital yang penuh disinformasi, kode 

etik semacam ini menjadi bentuk spiritual discipline yang melatih santri untuk 

berhati-hati dalam berdakwah. 

Berbeda dengan dua pesantren di atas, Yaspida Sukabumi 

mengembangkan pembinaan etika dan spiritualitas digital melalui pendekatan 

kultural. KH. MA menjelaskan, “Kami ajarkan santri untuk menanamkan 

rasa malu dan tanggung jawab. Dunia maya itu seperti pasar besar—kalau 

tidak jaga adab, bisa tersesat.” (Wawancara, September 2025). Setiap pekan, 

para santri mengikuti forum halaqah adab digital, di mana mereka berdiskusi 



90  

tentang kasus nyata, seperti ujaran kebencian, hoaks, atau perdebatan agama 

di media sosial. Dalam forum ini, santri diajak memahami bahwa menjaga 

adab di dunia maya sama pentingnya dengan menjaga adab di dunia nyata 

(Azra 2020). 

Pembentukan etika digital juga menciptakan refleksi spiritual baru di 

kalangan santri. MY, santri Al-Furqon, menceritakan pengalamannya, “Saya 

pernah bikin video yang niatnya lucu tapi malah disalahpahami. Sejak itu 

saya lebih hati-hati dan selalu niatkan setiap postingan untuk dakwah, bukan 

untuk hiburan.” (Wawancara, Agustus 2025). Pengalaman seperti ini menjadi 

bagian dari proses pembelajaran spiritual yang otentik. Santri belajar bahwa 

kesalahan dalam ruang digital bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga ujian 

moral yang mengajarkan kedewasaan. 

Dalam kerangka teori media ethics in religious communication (Ess 

2013), etika dakwah digital tidak hanya berkaitan dengan aturan moral 

eksternal, tetapi juga kesadaran batin untuk bertanggung jawab terhadap 

dampak pesan. Santri yang berperan sebagai komunikator agama perlu 

memahami bahwa setiap tindakan digitalnya memiliki dimensi etis dan 

teologis. Di sinilah letak pentingnya spiritualitas digital: kemampuan untuk 

menghadirkan kesadaran ketuhanan di ruang virtual. Dakwah digital yang 

beradab dan bermakna lahir dari keseimbangan antara niat ikhlas, ilmu yang 

benar, dan cara penyampaian yang santun. 

Di sisi lain, proses pembentukan spiritualitas digital juga memperluas 

makna ibadah bagi santri. Kegiatan seperti membuat konten, mengedit video, 

atau menulis artikel tidak lagi dianggap sekadar keterampilan duniawi, tetapi 

juga bagian dari amal shaleh. FS, santri Persis Benda, menyebut, “Kalau 

niatnya benar, edit video pun bisa jadi ibadah. Kami belajar bahwa dakwah 

tidak harus di mimbar, bisa juga lewat laptop.” (Wawancara, September 



91  

2025). Kesadaran semacam ini menunjukkan integrasi antara nilai spiritual 

dan aktivitas teknologi, di mana ruang digital menjadi ladang amal baru bagi 

generasi santri (Rogers 2003). 

Pembentukan etika dan spiritualitas digital di pesantren pada akhirnya 

memperlihatkan bahwa dakwah bukan sekadar soal pesan yang disampaikan, 

tetapi juga soal karakter penyampainya. Santri yang kreatif tidak cukup hanya 

terampil, tetapi juga harus memiliki kesadaran moral yang matang. Pesantren 

menjadi ruang penting untuk menanamkan nilai-nilai ini agar santri dapat 

berperan sebagai duta dakwah yang cerdas, beradab, dan berjiwa spiritual di 

tengah derasnya arus digitalisasi. Dengan demikian, dakwah pesantren tidak 

kehilangan ruhnya, melainkan justru menemukan bentuk spiritualitas baru 

yang tumbuh dari refleksi, tanggung jawab, dan niat yang tulus di ruang maya. 

D. Dinamika Adaptasi di Tiga Pesantren 

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjadi contoh menarik 

dari bagaimana lembaga pendidikan Islam modern merespons tantangan 

digital dengan cara yang progresif namun tetap berakar pada nilai-nilai 

ideologis Muhammadiyah. Sejak 2020, pesantren ini menegaskan 

komitmennya untuk mengembangkan model dakwah berbasis teknologi 

informasi. Mereka tidak hanya memanfaatkan media sosial untuk publikasi 

kegiatan, tetapi juga menjadikannya sebagai bagian integral dari sistem 

pendidikan dan dakwah santri (Pratama et al. 2024). 

Kyai YS, pimpinan pesantren, menjelaskan bahwa transformasi digital 

Al-Furqon berangkat dari kesadaran teologis dan pragmatis. “Kami melihat 

dunia digital bukan ancaman, tapi sarana baru untuk berdakwah. 

Tantangannya hanya bagaimana menjaga substansi dakwah agar tetap sesuai 

dengan nilai Islam.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini 

menunjukkan keseimbangan antara ijtihad dakwah dan sikap adaptif terhadap 



92  

perubahan zaman. Bagi YS, teknologi hanyalah alat; esensinya tetap pada niat 

dan pesan dakwah itu sendiri. 

Langkah awal adaptasi Al-Furqon dimulai dengan pendirian Pusat 

Dakwah Digital Muhammadiyah Garut pada awal 2022. Unit ini berfungsi 

sebagai laboratorium media dakwah bagi santri. Mereka diajarkan cara 

membuat konten video, mengelola podcast, dan menulis naskah kajian 

singkat. DS, pengelola IT pesantren, menjelaskan, “Kami melatih santri untuk 

berdakwah lewat berbagai media. Ada yang jadi editor video, ada yang bikin 

desain, dan ada juga yang jadi narator. Semua berkontribusi sesuai 

bakatnya.” (Wawancara, September 2025). 

Model ini mencerminkan gagasan distributed learning system, di mana 

pembelajaran dan dakwah tidak lagi terpusat pada figur kyai, tetapi tersebar 

ke seluruh elemen pesantren (Siagian and Nasution 2023). Santri menjadi 

subjek aktif dalam produksi dan distribusi pengetahuan agama. Kegiatan 

dakwah yang dulunya hanya berlangsung di majelis taklim kini diperluas ke 

kanal YouTube, Instagram, dan TikTok pesantren. Menariknya, beberapa 

video pendek santri bahkan berhasil menarik perhatian masyarakat luas 

dengan pesan moral yang sederhana namun reflektif, seperti kampanye 

“Dakwah Satu Menit” dan “Ngaji dari Pesantren.” 

Kegiatan digitalisasi ini juga menimbulkan perubahan kultural di 

lingkungan pesantren. Aktivitas santri tidak lagi terbatas pada belajar kitab, 

tetapi juga mengelola media dan merancang narasi dakwah yang relevan. MY, 

salah satu santri aktif, menuturkan, “Kalau dulu kami hanya mendengarkan 

pengajian, sekarang kami juga bikin konten yang mengajak teman-teman 

untuk hijrah. Jadi dakwah itu bukan cuma didengar, tapi dikerjakan bareng.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Pengalaman ini menumbuhkan rasa kepemilikan 



93  

terhadap dakwah—sesuatu yang sebelumnya dianggap domain eksklusif 

ustadz atau kyai. 

Meski begitu, Al-Furqon tetap berhati-hati dalam menjaga kemurnian 

pesan dakwah. Setiap konten yang dipublikasikan harus melewati proses 

penyuntingan dan verifikasi oleh tim pengajar. KH. YS menegaskan, “Santri 

boleh kreatif, tapi tidak boleh sembarangan. Dakwah tetap harus berdasar 

ilmu dan adab.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini menunjukkan 

keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab keilmuan— 

dua nilai yang menjadi ciri khas pendidikan Muhammadiyah. 

Secara struktural, sistem adaptasi Al-Furqon dibangun melalui tiga 

pilar utama: (1) edukasi digital berbasis dakwah, (2) literasi media santri, dan 

(3) penguatan nilai akhlak digital. Pilar pertama berfokus pada pelatihan 

teknis dan teologis; santri belajar memahami cara kerja algoritma media sosial, 

strategi publikasi, hingga etika berdakwah di ruang digital. Pilar kedua 

menekankan pentingnya literasi kritis agar santri tidak mudah terjebak dalam 

konten hoaks atau ujaran kebencian. Sementara pilar ketiga memperkuat 

dimensi moral, di mana setiap kegiatan digital diawali dengan niat ibadah dan 

diakhiri dengan refleksi spiritual (Faridah 2025). 

Dari sisi kelembagaan, Al-Furqon juga melakukan reposisi peran guru 

dan pengasuh. Para ustadz senior yang sebelumnya kurang akrab dengan 

teknologi diberi pendampingan oleh santri muda yang lebih digital-savvy. 

Kolaborasi lintas generasi ini menciptakan suasana saling belajar. “Saya 

sering dibantu santri kalau mau kirim materi dakwah lewat media. Tapi saya 

juga mengingatkan mereka tentang batas-batas etika,” kata HR, salah satu 

ustadz senior (Wawancara, Agustus 2025). Interaksi ini mencerminkan bentuk 

reciprocal learning antara pengalaman spiritual dan kemampuan teknis yang 

menjadi kekuatan khas pesantren. 



94  

Dalam konteks teori organizational change (Senge 1990), pola 

adaptasi Al-Furqon bisa disebut sebagai transformasi sinergis, di mana inovasi 

digital tidak menggantikan sistem lama, tetapi memperkaya tradisi dakwah 

dengan cara baru. Pesantren ini tidak kehilangan karakter keilmuannya, 

melainkan memperluas maknanya ke ruang digital. Dakwah yang dulunya 

terbatas pada lingkup lokal kini meluas ke audiens nasional, bahkan global. 

Beberapa konten dakwah Al-Furqon yang diunggah ke YouTube mendapatkan 

komentar dari diaspora Indonesia di luar negeri—menandakan bahwa 

pesantren kini telah menjadi bagian dari jaringan global Islam digital. 

Namun, keberhasilan ini juga menghadirkan tantangan baru. 

Peningkatan eksposur publik membuat pesantren harus lebih cermat dalam 

menjaga reputasi. DS mengakui, “Kalau ada satu saja konten yang 

menyinggung, efeknya bisa besar. Jadi kami selalu hati-hati dan diskusi dulu 

sebelum upload.” (Wawancara, September 2025). Tantangan semacam ini 

memperlihatkan bahwa adaptasi digital tidak hanya soal kemampuan teknis, 

tetapi juga manajemen risiko dan komunikasi publik. 

Pola adaptasi Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

menunjukkan model dakwah digital yang berimbang antara inovasi dan 

otentisitas. Teknologi dimanfaatkan untuk memperluas jangkauan dakwah 

tanpa mengorbankan nilai keikhlasan dan disiplin ilmu. Dengan strategi ini, 

Al-Furqon berhasil menempatkan diri sebagai representasi pesantren modern 

yang cerdas, religius, dan relevan di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Dakwah mereka tidak lagi terikat ruang dan waktu, tetapi bertransformasi 

menjadi gerakan spiritual yang hidup di dunia digital. 

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya merupakan salah satu lembaga 

pendidikan Islam yang memadukan tradisi intelektual tajdid (pembaharuan) 

dengan sistem dakwah berbasis rasionalitas dan disiplin ilmu. Sebagai bagian 



95  

dari jaringan Persatuan Islam, pesantren ini dikenal memiliki karakter 

keilmuan yang kuat, berpijak pada pemurnian akidah dan semangat bil-‘ilm 

wa al-hujjah—berdakwah dengan ilmu dan argumentasi. Ketika memasuki era 

digital, karakter epistemologis ini menjadi fondasi utama dalam membangun 

strategi dakwah yang adaptif dan terarah. KH. HR, pimpinan pesantren, 

menegaskan, “Kami tidak menolak digitalisasi, tapi kami menolak 

kesembronoan. Dakwah di media harus tetap berbasis ilmu.” (Wawancara, 

Agustus 2025). 

Transformasi digital di Pesantren Persis 67 dimulai sekitar tahun 2021, 

ketika pandemi COVID-19 mempercepat kebutuhan akan pembelajaran 

daring. Dari sinilah muncul kesadaran bahwa media digital bukan sekadar alat 

komunikasi sementara, tetapi ruang baru bagi dakwah intelektual. Sejak itu, 

pesantren mulai mengembangkan berbagai platform dakwah digital seperti 

kanal YouTube “Persis Talks”, podcast “Ngaji Rasional”, serta blog santri 

yang berisi tulisan reflektif dan argumentatif tentang keislaman kontemporer. 

FS, santri tingkat akhir, menjelaskan, “Kami diajarkan menulis dan berbicara 

di depan kamera, tapi yang paling penting adalah berpikir sebelum 

berbicara.” (Wawancara, September 2025). 

Pendekatan ini berbeda dari pesantren lain yang menekankan aspek 

kreativitas visual. Di Persis 67, substansi menjadi prioritas utama. Setiap 

konten dakwah harus melalui proses verifikasi akademik sebelum 

disebarluaskan. DS, anggota tim redaksi pesantren, mengatakan, “Ada tiga 

tahap sebelum upload: review isi, koreksi bahasa, dan validasi sumber dalil. 

Ini seperti jurnal ilmiah kecil.” (Wawancara, Agustus 2025). Prosedur ini 

mencerminkan semangat ijtihad kolektif, di mana dakwah digital tidak 

dijalankan secara impulsif, melainkan melalui proses intelektual yang terukur 

dan dapat dipertanggungjawabkan. 



96  

Dalam konteks kurikulum, pesantren ini mengintegrasikan mata 

pelajaran Jurnalistik Dakwah, Logika Islam, dan Etika Media ke dalam 

program pembelajaran sejak 2022. Langkah ini merupakan bagian dari strategi 

internalisasi nilai tafaqquh fi al-din (pendalaman ilmu agama) yang 

disesuaikan dengan kebutuhan zaman. KH. HR menjelaskan, “Kami ingin 

santri tidak hanya paham dalil, tapi juga paham konteks dan cara 

menyampaikannya di dunia digital.” (Wawancara, September 2025). Dengan 

demikian, pendidikan dakwah di Persis 67 tidak hanya fokus pada isi, tetapi 

juga pada strategi komunikasi berbasis akal sehat dan kearifan moral. 

Kegiatan dakwah digital di pesantren ini tidak terlepas dari pendekatan 

learning by doing. Santri diminta untuk membuat proyek dakwah tematik, 

seperti “Sains dan Tauhid”, “Islam dan Literasi”, atau “Etika Sosial dalam Era 

Media.” Setiap proyek dikaji bersama guru pembimbing dan dipublikasikan di 

laman pesantren. FS menuturkan, “Kami belajar dari umpan balik audiens. 

Kalau ada komentar kritis, kami jadikan bahan evaluasi.” (Wawancara, 

September 2025). Proses ini membentuk budaya diskusi yang sehat dan kritis 

di kalangan santri, sesuatu yang menjadi ciri khas gerakan Persis sejak awal 

abad ke-20 (Azra 2020). 

Selain pembelajaran, adaptasi digital juga terlihat dalam pengelolaan 

kelembagaan. Pesantren Persis 67 membentuk Majelis Dakwah dan Informasi 

Digital yang terdiri dari santri senior dan alumni muda. Majelis ini bertugas 

merancang tema dakwah mingguan, mengelola konten media sosial, serta 

melakukan riset kecil tentang tren keagamaan di kalangan remaja. Menurut 

HR, “Kami tidak mau dakwah kami terputus dari realitas. Karena itu, kami 

riset dulu: isu apa yang sedang ramai, dan bagaimana cara Islam 

menjawabnya.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan berbasis riset ini 



97  

membuat dakwah Persis lebih responsif terhadap isu kontemporer, seperti 

toleransi, lingkungan, dan etika media sosial. 

Dalam perspektif digital religion (H Campbell 2013), apa yang 

dilakukan Persis 67 Benda merupakan bentuk religious rationalization— 

proses ketika nilai-nilai agama diterjemahkan ke dalam logika sistem digital 

tanpa kehilangan substansi spiritualnya. Pesantren ini tidak sekadar mengikuti 

arus teknologi, tetapi melakukan reinterpretasi terhadap prinsip dakwah agar 

tetap kompatibel dengan media baru. Dengan cara ini, digitalisasi menjadi 

sarana pemurnian, bukan sekularisasi dakwah. 

Namun, sistem adaptasi rasional ini tidak berarti tanpa hambatan. 

Tantangan utama datang dari kesenjangan kemampuan digital di kalangan 

ustadz senior. Beberapa guru masih memandang teknologi dengan curiga 

karena khawatir mengaburkan keaslian tradisi dakwah. Salah seorang 

pengajar, berinisial AN, mengakui, “Kami harus menyesuaikan diri. Tapi 

kalau dakwahnya viral tanpa kedalaman, itu juga bahaya.” (Wawancara, 

September 2025). Oleh karena itu, pesantren mengadakan pelatihan khusus 

untuk guru agar mampu memahami fungsi dan etika teknologi, bukan hanya 

aspek teknisnya. 

Keunikan lain dari Pesantren Persis 67 adalah penerapan peer review 

dakwah. Setiap santri yang membuat konten harus menyerahkan draft-nya 

untuk dikritisi oleh teman sejawat. Tujuannya bukan untuk mencari kesalahan, 

melainkan menumbuhkan budaya ilmiah dan sikap terbuka terhadap kritik. 

“Kalau kita salah tafsir, teman yang lain bisa bantu koreksi. Jadi dakwahnya 

tidak jadi milik pribadi, tapi milik jamaah,” ujar FS (Wawancara, September 

2025). Mekanisme ini memperkuat semangat kolektif dan menghindarkan 

dakwah dari ego personal. 



98  

Secara konseptual, pola adaptasi Persis 67 dapat dipahami melalui 

kerangka epistemic governance (Pihlström 2023), di mana otoritas keilmuan 

menjadi dasar dalam mengatur narasi publik agama. Pesantren ini berhasil 

menjaga keseimbangan antara otoritas tradisional dan inovasi digital dengan 

menjadikan ilmu sebagai penentu utama. Dakwah digital di tangan mereka 

menjadi ruang dialog yang rasional dan beradab, bukan arena provokasi atau 

sensasionalisme. 

Pada akhirnya, adaptasi digital di Pesantren Persis 67 Benda 

Tasikmalaya mencerminkan model intellectual digital pesantren—yakni 

dakwah berbasis ilmu, disiplin, dan akhlak. Mereka menunjukkan bahwa 

modernitas tidak harus berarti kehilangan spiritualitas, dan teknologi tidak 

harus berlawanan dengan agama. Dengan komitmen pada rasionalitas Islam 

dan pembaruan yang berakar pada tradisi, Persis 67 berhasil menjadi contoh 

pesantren yang mampu menjembatani antara teks dan konteks, antara nilai 

klasik dan tuntutan era digital. 

Pesantren Yaspida Sukabumi memiliki karakter yang berbeda 

dibandingkan dua pesantren sebelumnya. Sebagai pesantren yang tumbuh dari 

tradisi Nahdlatul Ulama (NU), Yaspida menampilkan corak dakwah yang 

lebih kultural, partisipatif, dan berbasis pengalaman sosial. Jika Pesantren Al- 

Furqon menonjolkan modernitas dan Persis 67 menekankan rasionalitas, maka 

Yaspida membangun kekuatan adaptasinya pada nilai kebersamaan dan 

kebermaknaan sosial. Bagi mereka, dakwah bukan sekadar penyebaran pesan 

agama, tetapi juga proses membangun kesadaran sosial dan spiritual 

masyarakat melalui pendekatan yang humanis (Azra 2020). 

KH. MA, pimpinan Yaspida, menegaskan bahwa pesantren ini tidak 

terburu-buru dalam mengadopsi digitalisasi. “Kami tidak mau latah ikut tren. 

Teknologi itu penting, tapi yang lebih penting adalah hati dan niatnya. Kalau 



99  

dakwah digital membuat kita lupa pada akhlak, berarti ada yang salah,” 

ujarnya (Wawancara, Agustus 2025). Prinsip ini menunjukkan bahwa Yaspida 

menempatkan digitalisasi sebagai sarana pendukung, bukan tujuan utama. 

Dakwah tetap berpijak pada nilai tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), dan 

ta’adul (berimbang)—tiga prinsip besar dalam tradisi keagamaan NU (A. 

ihsan H. Huda and Obianto 2025). 

Adaptasi digital Yaspida dimulai secara organik sejak 2022. Bukan 

dengan mendirikan unit media formal, tetapi dengan mendorong santri dan 

alumni muda untuk aktif di media sosial. Mereka membuat konten sederhana 

seperti dokumentasi kegiatan, video refleksi, dan testimoni masyarakat 

tentang manfaat program pesantren. MA menjelaskan, “Kami biarkan santri 

belajar dari pengalaman. Mereka pegang HP, bikin video, lalu kita diskusikan 

bareng. Dari situ muncul kesadaran bahwa dakwah digital juga butuh adab.” 

(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini mencerminkan pola 

pembelajaran experiential learning, di mana pengalaman langsung menjadi 

sarana utama pembentukan sikap dan nilai. 

Berbeda dari Al-Furqon dan Persis yang menekankan sistem dan 

struktur, Yaspida justru mengandalkan relasi sosial dan kedekatan emosional. 

Dakwah digital mereka sering kali lahir dari kegiatan nyata di lapangan— 

seperti bakti sosial, pengajian kampung, atau pelatihan kewirausahaan. Santri 

diajak merekam kegiatan tersebut dan menarasikannya dengan gaya 

sederhana, menggunakan bahasa Sunda atau Indonesia sehari-hari. HR, salah 

satu santri Yaspida, mengatakan, “Kami nggak bikin dakwah yang berat- 

berat. Yang penting masyarakat ngerti dan merasa dekat. Dakwah itu soal 

rasa.” (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini berhasil menjaga 

hubungan pesantren dengan masyarakat sekitar, sambil memperkenalkan 

nilai-nilai keislaman secara halus dan kontekstual. 



100  

Dari sisi kelembagaan, Yaspida tidak memiliki struktur formal seperti 

“divisi media”, tetapi membentuk komunitas Santri Nyunda Digital—sebuah 

gerakan sosial yang menekankan pelestarian budaya lokal sebagai bagian dari 

dakwah. Mereka memproduksi konten-konten berbahasa Sunda yang berisi 

pesan moral, doa harian, dan petuah kyai lokal. MA menjelaskan, “Bahasa 

daerah itu jembatan spiritual. Kalau masyarakat mendengar bahasa sendiri, 

pesan dakwah lebih cepat masuk ke hati.” (Wawancara, September 2025). 

Pendekatan ini memperlihatkan sinergi antara kearifan lokal dan teknologi 

modern dalam membangun model dakwah digital berbasis identitas budaya. 

Menariknya, proses adaptasi Yaspida juga melibatkan komunitas 

masyarakat. Alumni pesantren, tokoh desa, dan bahkan pelaku seni lokal ikut 

berpartisipasi dalam kegiatan dakwah digital. Mereka membuat program Ngaji 

di Kampung yang disiarkan secara langsung melalui platform Facebook dan 

YouTube. Kegiatan ini disambut positif oleh masyarakat karena 

menggabungkan unsur hiburan dan edukasi. Salah seorang warga, DS, 

mengaku, “Dulu saya jarang ikut pengajian, tapi kalau nonton ‘Ngaji di 

Kampung’ di HP, saya bisa sambil kerja di sawah.” (Wawancara, September 

2025). Hal ini menunjukkan bahwa Yaspida memahami konteks sosial 

masyarakatnya dan menyesuaikan strategi dakwah agar tetap membumi. 

Dalam konteks teori glocalization (Featherstone, Robertson, and Lash 

1995), pola adaptasi Yaspida dapat dipahami sebagai upaya menggabungkan 

nilai global dan lokal secara harmonis. Pesantren ini tidak menolak kemajuan 

digital, tetapi menyesuaikannya dengan kebutuhan dan karakter masyarakat 

Sukabumi yang religius dan komunal. Dakwah digital di Yaspida bukan 

proyek modernisasi yang memutus akar tradisi, melainkan proses 

retradisionalisasi digital—yakni menghidupkan kembali nilai-nilai lokal 

melalui sarana modern. 



101  

Namun, pendekatan kultural ini juga memiliki tantangan. Salah 

satunya adalah keterbatasan fasilitas dan sumber daya manusia. Tidak semua 

santri memiliki perangkat yang memadai, dan sebagian ustadz belum 

sepenuhnya memahami teknologi digital. HR, salah satu pengasuh muda, 

mengakui, “Kita masih terbatas alat, tapi semangatnya besar. Kadang santri 

pakai HP bergantian, yang penting konten dakwah tetap jalan.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Situasi ini menunjukkan bahwa digitalisasi dakwah di Yaspida 

lebih bersifat bottom-up—berangkat dari inisiatif individu dan komunitas, 

bukan kebijakan struktural. 

Kendati demikian, justru di sinilah letak kekuatan Yaspida. Adaptasi 

yang lahir dari akar sosial menghasilkan dakwah yang autentik dan relevan 

dengan kehidupan masyarakat. Setiap konten yang dibuat tidak hanya memuat 

pesan agama, tetapi juga pengalaman hidup, kerja keras, dan nilai solidaritas 

warga. Ini membuat dakwah digital Yaspida memiliki kedekatan emosional 

yang tinggi dengan audiensnya. Seperti diungkapkan MA, “Kalau dakwah 

terasa dari hati, meski gambarnya sederhana, tetap sampai ke hati orang 

lain.” (Wawancara, September 2025). 

Pola adaptasi Pesantren Yaspida Sukabumi menggambarkan model 

cultural-based digital dakwah—sebuah strategi yang memadukan teknologi 

dengan nilai tradisi dan kebersamaan sosial. Yaspida menunjukkan bahwa 

keberhasilan dakwah digital tidak hanya ditentukan oleh kecanggihan media, 

tetapi juga oleh kedalaman makna dan kehangatan hubungan manusia. Dalam 

konteks ini, pesantren menjadi ruang pertemuan antara spiritualitas, budaya, 

dan teknologi—tempat di mana nilai-nilai lama tidak digantikan, tetapi justru 

diperkuat untuk menjawab tantangan zaman. 

Transformasi dakwah di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, 

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Pesantren Yaspida Sukabumi 



102  

memperlihatkan tiga pola adaptasi yang berbeda namun saling melengkapi. 

Ketiganya merepresentasikan corak keberagamaan di Jawa Barat yang 

dinamis—menggabungkan modernitas, rasionalitas, dan kulturalitas dalam 

satu lanskap dakwah digital. Dengan memeriksa kesamaan dan perbedaan pola 

tersebut, dapat dipahami bahwa dakwah digital pesantren bukan sekadar 

fenomena teknologis, tetapi juga ekspresi dari cara setiap lembaga 

menafsirkan nilai keislaman dan menjawab tantangan zaman (Azra 2020). 

Secara konseptual, ketiga pesantren berangkat dari motivasi yang 

sama: memperluas jangkauan dakwah dan memperkuat relevansi pesan Islam 

di tengah masyarakat digital. Namun, perbedaan muncul dalam cara mereka 

mengartikulasikan misi tersebut. Al-Furqon menonjol dengan model 

teknologis-progresif, Persis 67 mengembangkan pendekatan rasional-ilmiah, 

sementara Yaspida memilih jalur kultural-partisipatif. Ketiganya 

menunjukkan bahwa adaptasi digital bukan proses seragam, melainkan hasil 

dari dialektika antara nilai ideologis, struktur kelembagaan, dan konteks sosial 

masing-masing pesantren (Pratama et al. 2024). 

Pada tingkat kelembagaan, Al-Furqon bergerak cepat dengan 

membentuk unit media dan pusat dakwah digital. Struktur ini membuat proses 

adaptasi berlangsung secara sistematis, dengan pembagian peran yang jelas 

antara santri, guru, dan tim redaksi. Pendekatan ini menghasilkan model 

dakwah yang terencana, berorientasi hasil, dan profesional. Sementara itu, 

Persis 67 menekankan pentingnya integrasi keilmuan dan validitas epistemik. 

Mereka membangun mekanisme verifikasi dan peer review untuk memastikan 

setiap konten memiliki landasan ilmiah yang kuat. Berbeda dari keduanya, 

Yaspida lebih mengandalkan spontanitas sosial. Dakwah digitalnya tumbuh 

dari kegiatan sehari-hari, bukan kebijakan institusional, dan menyatu dengan 

praktik kebudayaan masyarakat Sukabumi. 



103  

Kyai YS dari Al-Furqon menyebut pendekatan ini sebagai “ijtihad 

modern pesantren”—yakni upaya menjawab perubahan dengan kreativitas 

tanpa meninggalkan nilai dasar. “Kami tidak ingin pesantren tertinggal. Tapi 

teknologi itu alat, bukan tujuan. Tujuan kami tetap dakwah yang 

menyejukkan.” (Wawancara, September 2025). Sebaliknya, KH. HR dari 

Persis 67 melihat digitalisasi sebagai ruang baru untuk memperkuat 

argumentasi keislaman. “Media itu medan baru. Tapi kalau tanpa ilmu, kita 

bisa tersesat di dalamnya.” (Wawancara, Agustus 2025). Sedangkan KH. MA 

dari Yaspida menekankan sisi sosial dari dakwah digital: “Kami ingin 

masyarakat merasa dekat dengan pesantren, bukan merasa diadili oleh pesan 

dakwah.” (Wawancara, September 2025). 

Jika dibandingkan berdasarkan dimensi epistemologis, ketiga 

pesantren ini memperlihatkan tiga corak pengetahuan dalam dakwah digital. 

Al-Furqon menampilkan pola teknokratik, di mana efisiensi, manajemen, dan 

inovasi teknologi menjadi bagian dari struktur pengetahuan dakwah. Persis 67 

mewakili pola epistemik-argumentatif, dengan penekanan pada logika, 

disiplin ilmu, dan otoritas keilmuan. Sedangkan Yaspida menonjolkan pola 

empatik-sosiokultural, dengan fokus pada relasi emosional dan kedekatan 

sosial sebagai sarana penyampaian pesan agama (H Campbell 2013). 

Perbedaan ini sekaligus menggambarkan keragaman wajah Islam di Jawa 

Barat: rasional di utara, modern di tengah, dan kultural di selatan. 

Dalam konteks pembelajaran santri, perbedaan tersebut menghasilkan 

orientasi yang unik. Santri Al-Furqon lebih terbiasa berpikir kreatif dan 

produktif melalui proyek-proyek media. Mereka memiliki mentalitas 

“pembuat” (creator) yang selaras dengan etos dakwah modern 

Muhammadiyah. Santri Persis 67 tumbuh sebagai pemikir dakwah, dengan 

kecakapan analitis dan kemampuan berpolemik yang kuat. Sementara santri 



104  

Yaspida lebih menonjol dalam empati sosial—mereka belajar 

menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam hubungan kemanusiaan sehari-hari. 

MY, santri Al-Furqon, menggambarkannya dengan lugas: “Kalau di sini, 

dakwah itu bukan hanya bicara benar atau salah, tapi juga soal bagaimana 

kita hadir di tengah masyarakat.” (Wawancara, September 2025). 

Dari sisi relasi kyai-santri, pergeseran pola kepemimpinan juga tampak 

jelas. Di Al-Furqon, kyai berperan sebagai mentor yang memberi ruang 

inovasi. Di Persis 67, kyai tetap menjadi penjaga otoritas ilmu, memastikan 

dakwah digital tidak kehilangan kedalaman. Sementara di Yaspida, peran kyai 

lebih sebagai figur moral yang menjaga harmoni sosial dan spiritual. 

Perbedaan gaya kepemimpinan ini menegaskan bahwa adaptasi digital bukan 

hanya soal teknologi, tetapi juga soal bagaimana otoritas religius 

diterjemahkan dalam konteks baru (Castells 2009b). 

Secara umum, komparasi ketiga pesantren menunjukkan tiga strategi 

besar dakwah digital pesantren di Jawa Barat: 

a. Transformasi Struktural (Al-Furqon)–menata sistem, membangun 

infrastruktur, dan menciptakan model dakwah profesional. 

b. Transformasi Epistemik (Persis 67)–menguatkan basis ilmu, 

verifikasi, dan rasionalitas dalam setiap konten dakwah. 

c. Transformasi Sosial-Kultural (Yaspida)–memperluas dakwah ke 

ruang sosial, memadukan budaya lokal dengan pesan keagamaan. 

Ketiganya memiliki kesamaan visi, yaitu menjadikan dakwah lebih 

terbuka, kontekstual, dan relevan di era digital. Namun, cara mereka 

mencapainya ditentukan oleh tradisi, ideologi, dan habitus pesantrennya 

masing-masing. Dalam teori religious adaptation (Campbell and Evolvi 

2020), fenomena ini disebut sebagai “diversifikasi spiritual,” di mana 



105  

lembaga-lembaga keagamaan mengembangkan strategi berbeda untuk 

mempertahankan relevansi tanpa kehilangan otentisitas. 

Dengan demikian, perbandingan antara Al-Furqon, Persis 67, dan 

Yaspida memperlihatkan bahwa dakwah digital di pesantren Jawa Barat bukan 

sekadar respons pragmatis terhadap modernitas, tetapi juga bentuk ijtihad 

sosial. Pesantren membuktikan bahwa mereka mampu bertransformasi tanpa 

tercerabut dari akar nilai-nilai keislaman. Teknologi dijadikan media 

penguatan dakwah, bukan pengganti spiritualitas. Dari titik ini, terlihat jelas 

bahwa wajah Islam pesantren Jawa Barat di era digital bukan monolitik, tetapi 

plural, reflektif, dan dialogis—mewakili perpaduan unik antara tradisi, ilmu, 

dan kebudayaan. 

Perubahan paradigma dakwah di pesantren-pesantren Jawa Barat 

menunjukkan dinamika yang jauh lebih kompleks daripada sekadar 

digitalisasi teknis. Ketika Al-Furqon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda 

Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi beradaptasi dengan era digital, yang 

sebenarnya terjadi adalah transformasi epistemologis dan kultural: pesantren 

menafsirkan ulang makna dakwah dalam konteks masyarakat jaringan 

(network society) yang digambarkan oleh Castells (2009). Dengan kata lain, 

digitalisasi bukan hanya membawa alat baru, tetapi membentuk ulang cara 

berpikir, berkomunikasi, dan beragama di kalangan santri dan kyai (Castells 

2009b). 

Model dakwah pesantren yang terbentuk di era ini bisa dipahami 

sebagai hasil dari tiga proses utama: reformulasi nilai, reorganisasi 

kelembagaan, dan rekonstruksi interaksi sosial. Ketiga proses ini tidak 

berjalan linear, tetapi saling berkelindan membentuk ekosistem dakwah digital 

yang khas. Reformulasi nilai terlihat dari upaya pesantren untuk 

mengontekstualisasikan ajaran Islam dengan tantangan zaman. Reorganisasi 



106  

kelembagaan tampak dari perubahan struktur dan sistem manajemen dakwah. 

Sementara rekonstruksi interaksi sosial tercermin dari hubungan baru antara 

kyai, santri, dan masyarakat yang kini diperantarai oleh media digital. 

Dalam dimensi reformulasi nilai, pesantren tidak meninggalkan 

prinsip-prinsip tradisional, melainkan menafsirkannya kembali dalam konteks 

digital. Misalnya, konsep ikhlas kini diterjemahkan sebagai komitmen etis 

dalam bermedia; tabligh dipahami bukan sekadar menyampaikan, tetapi juga 

mendialogkan pesan agama secara interaktif; dan akhlaq al-karimah menjadi 

pedoman etika digital bagi santri. KH. YS dari Al-Furqon menegaskan, “Kami 

ingin santri paham bahwa dakwah bukan untuk mencari viralitas, tapi untuk 

menjaga martabat Islam.” (Wawancara, Agustus 2025). Reformulasi ini 

memungkinkan pesantren mempertahankan spiritualitasnya sembari 

membuka diri terhadap kemajuan teknologi (A. ihsan H. Huda and Obianto 

2025). 

Pada level reorganisasi kelembagaan, digitalisasi memaksa pesantren 

untuk menata ulang tata kelola dakwahnya. Al-Furqon membentuk pusat 

media dan sistem evaluasi konten, Persis 67 menerapkan mekanisme peer 

review dan kajian ilmiah, sedangkan Yaspida mengembangkan komunitas 

dakwah berbasis masyarakat. Tiga model ini, meski berbeda, menunjukkan 

pola adaptasi struktural yang berorientasi pada kolaborasi dan desentralisasi. 

Santri tidak lagi sekadar pelaksana, tetapi juga perancang dan penggerak 

dakwah. KH. HR dari Persis menilai, “Dakwah di era digital harus berbasis 

sistem. Kalau tidak diatur, bisa kehilangan arah.” (Wawancara, September 

2025). Pandangan ini sejalan dengan teori learning organization Senge 

(1990), yang menekankan pentingnya sistem pembelajaran kolektif dalam 

menghadapi perubahan cepat (Senge 1990). 



107  

Sementara itu, dalam ranah rekonstruksi interaksi sosial, pesantren 

mengalami pergeseran dari hubungan hierarkis menuju hubungan partisipatif. 

Kyai masih menjadi pusat otoritas moral, tetapi santri kini memiliki peran aktif 

sebagai mediator dakwah. Relasi ini melahirkan model komunikasi dua arah 

di mana pesan agama tidak hanya disampaikan, tetapi juga didialogkan dengan 

audiens digital. Di Yaspida, misalnya, santri kerap berdiskusi dengan 

masyarakat melalui kolom komentar atau siaran langsung. MA menyebut 

fenomena ini sebagai “ngaji virtual”—bentuk baru pengajian yang 

memadukan kehadiran spiritual dengan teknologi digital (Wawancara, 

September 2025). 

Ketiga proses tersebut kemudian membentuk apa yang bisa disebut 

sebagai Model Transformasi Dakwah Pesantren Digital (MTDPD) — 

kerangka sintesis yang menggambarkan dinamika baru dakwah berbasis 

pesantren di era digital. Model ini terdiri dari empat komponen utama: 

a. Spiritual Foundation (Landasan Spiritualitas): Dakwah digital 

tetap berakar pada nilai keikhlasan, adab, dan tanggung jawab 

moral. Teknologi digunakan sebagai sarana, bukan tujuan. Contoh: 

pembiasaan doa sebelum unggah konten di Al-Furqon dan 

pedoman etika digital di Persis 67 (Wawancara, Agustus 2025). 

b. Intellectual Framework (Kerangka Intelektual): Penguatan 

kapasitas berpikir kritis dan analitis dalam memproduksi konten 

dakwah. Santri didorong untuk memahami konteks sosial dan 

epistemik sebelum menyampaikan pesan agama (Wardani et al. 

2022). 

c. Socio-Cultural Integration (Integrasi Sosial-Kultural): Dakwah 

dihubungkan dengan kehidupan sehari-hari masyarakat. Tradisi 



108  

lokal, bahasa daerah, dan pengalaman sosial dijadikan medium 

dakwah yang relevan dan menyentuh (Featherstone et al. 1995). 

d. Collaborative Management (Manajemen Kolaboratif): Pesantren 

membangun sistem dakwah yang melibatkan banyak pihak: kyai, 

santri, alumni, dan masyarakat. Pendekatan ini melahirkan 

ekosistem dakwah yang partisipatif dan adaptif terhadap 

perubahan teknologi (Senge 1990). 

Model MTDPD ini menegaskan bahwa pesantren tidak hanya menjadi 

“objek digitalisasi,” tetapi aktor aktif dalam membentuk peradaban digital 

Islam. Mereka tidak sekadar beradaptasi, tetapi juga berkontribusi dalam 

menciptakan narasi religius yang damai, rasional, dan inklusif di dunia maya. 

Dakwah pesantren kini berfungsi ganda: melestarikan warisan keilmuan Islam 

dan menghidupkannya kembali dalam ruang publik digital. 

Secara teoritis, model ini menunjukkan bahwa transformasi dakwah 

digital di pesantren merupakan bentuk hybridization antara tradisi dan 

modernitas. Pesantren tidak menolak globalisasi, tetapi menafsirkan ulangnya 

dalam bingkai nilai lokal dan spiritualitas Islam. Proses ini sejalan dengan 

konsep glocal Islam (Eickelman and Anderson 2003), di mana praktik 

keagamaan beradaptasi dengan teknologi global tanpa kehilangan identitas 

lokal. 

Dengan demikian, sintesis teoritis ini menggambarkan bahwa 

keberhasilan transformasi dakwah di pesantren Jawa Barat bergantung pada 

tiga kekuatan utama: kemampuan spiritual untuk menjaga nilai, kemampuan 

intelektual untuk memahami perubahan, dan kemampuan sosial untuk 

membangun kolaborasi. Ketiganya membentuk fondasi bagi pesantren masa 

depan—pesantren yang bukan hanya pusat ilmu, tetapi juga pusat inovasi dan 

spiritualitas digital. 



109  

BAGIAN VII 

PEMANFAATAN TEKNOLOGI DIGITAL 

DALAM DAKWAH PESANTREN 

A. Platform Digital yang Digunakan 

Perkembangan teknologi digital dalam dua dekade terakhir membawa 

dampak besar bagi dunia pendidikan Islam, termasuk pesantren di Jawa Barat. 

Transformasi ini tidak hanya mengubah cara pesantren berkomunikasi, tetapi 

juga menggeser paradigma dakwah dari ruang konvensional ke ruang virtual. 

Jika sebelumnya dakwah pesantren identik dengan mimbar, majelis taklim, 

dan forum pengajian langsung, kini dakwah juga hidup di platform YouTube, 

Instagram, blog, dan bahkan podcast. Dalam konteks ini, pesantren bukan 

sekadar penonton, tetapi pelaku aktif dalam lanskap digital yang terus 

berkembang (H Campbell 2013). 

Di Jawa Barat, pesantren-pesantren besar mulai mengadopsi media 

digital sejak 2018–2019, terutama setelah pandemi COVID-19 mempercepat 

proses digitalisasi pendidikan dan dakwah. KH. YS dari Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut menuturkan, “Awalnya kami buat akun YouTube hanya 

untuk dokumentasi pengajian. Tapi lama-lama, ternyata banyak masyarakat 

luar yang menonton dan merasa terbantu. Dari situ kami sadar, dakwah 

digital punya potensi besar.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini 

menggambarkan pergeseran pemahaman di kalangan kyai dan pengelola 

pesantren terhadap fungsi media: dari sekadar alat dokumentasi menjadi 

sarana dakwah strategis. 



110  

Figure 10 Kanal Youtube Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 
 

Sumber: (Admin 2025) 

Fenomena ini juga terjadi di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya. 

KH. HR menjelaskan bahwa media digital membantu memperluas akses santri 

terhadap literatur keislaman modern dan sekaligus menjadi ruang latihan 

intelektual. “Kami gunakan blog dan kanal YouTube untuk mengasah 

kemampuan santri menulis dan berdiskusi. Dulu dakwah hanya di masjid, 

sekarang bisa lintas dunia.” (Wawancara, September 2025). Dengan 

pendekatan berbasis literasi, pesantren Persis menjadikan media digital bukan 

hanya tempat menyebarkan pesan, tapi juga laboratorium berpikir. 

Berbeda dengan dua pesantren tersebut, Pesantren Yaspida Sukabumi 

menunjukkan pola yang lebih organik. Digitalisasi di sana tidak muncul dari 

kebijakan institusional, melainkan dari inisiatif santri dan alumni muda. 

Mereka menggunakan Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal untuk 

membagikan kegiatan sosial dan pengajian kampung. KH. MA menuturkan, 

“Kami tidak punya tim khusus media, tapi semangat santri besar. Mereka 

bikin konten sederhana, tapi pesannya sampai ke masyarakat.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa teknologi digital bisa 

menjadi alat pemberdayaan kultural yang lahir dari akar komunitas. 



111  

Secara umum, pola pemanfaatan media digital di pesantren Jawa Barat 

dapat dikategorikan ke dalam tiga model utama: 

a. Model Struktural-Profesional–diterapkan oleh pesantren seperti 

Al-Furqon Muhammadiyah yang memiliki tim khusus dan sistem 

kerja terorganisir. 

b. Model Akademik-Rasional–dikembangkan oleh Persis 67, yang 

menekankan integrasi antara ilmu dan media. 

c. Model Kultural-Komunitatif–diwakili oleh Yaspida, yang 

mengedepankan spontanitas sosial dan partisipasi masyarakat. 

Ketiga model ini merefleksikan karakter ideologis pesantren masing- 

masing. Muhammadiyah dengan semangat modernisasi dan efisiensi, Persis 

dengan rasionalitas dan disiplin ilmu, serta NU dengan pendekatan kultural 

dan sosialnya. Dalam konteks teori media ecology (McLuhan 1964), setiap 

pesantren berinteraksi dengan media digital sesuai dengan nilai, tradisi, dan 

habitus komunikasinya. Media bukan sekadar sarana teknis, melainkan 

lingkungan yang membentuk cara pesantren berpikir dan berinteraksi. 

Santri kini menjadi aktor utama dalam perubahan ini. Mereka tidak lagi 

hanya penerima ajaran, tetapi juga kreator konten dakwah. DS, santri Al- 

Furqon, mengatakan, “Dulu dakwah itu hanya untuk ustadz. Sekarang kami 

juga bisa berdakwah lewat video pendek, tulisan, atau desain poster. Rasanya 

dakwah jadi lebih dekat dan menyenangkan.” (Wawancara, September 2025). 

Ungkapan ini menunjukkan lahirnya generasi baru santri yang memahami 

bahasa digital sebagai bahasa dakwah modern. 

Namun, transformasi ini tidak lepas dari tantangan. Banyak pesantren 

yang masih menghadapi keterbatasan infrastruktur dan SDM. Beberapa kyai 

senior masih merasa asing dengan teknologi dan lebih nyaman dengan metode 



112  

dakwah tradisional. Seorang pengajar di Yaspida, HR, menyebut, 

“Masalahnya bukan niat, tapi kemampuan. Banyak guru belum terbiasa pakai 

laptop, apalagi edit video.” (Wawancara, Agustus 2025). Kondisi ini 

menunjukkan bahwa keberhasilan dakwah digital sangat bergantung pada 

kesiapan manusia, bukan sekadar perangkat teknologi. 

Pemetaan awal ini menegaskan bahwa pemanfaatan media digital di 

pesantren Jawa Barat telah memasuki tahap institusionalisasi. Dakwah digital 

bukan lagi fenomena eksperimental, melainkan bagian dari strategi jangka 

panjang pesantren dalam menjaga relevansi dakwah Islam di era global. 

Dengan basis nilai-nilai keislaman yang kuat dan semangat inovasi santri, 

pesantren berhasil menjadikan ruang digital bukan sekadar arena informasi, 

tetapi juga ruang spiritual baru—tempat dakwah bertemu dengan kreativitas 

dan kemanusiaan. 

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh 

pesantren yang paling cepat beradaptasi dengan ekosistem dakwah digital di 

Jawa Barat. Pemilihan platform digital di pesantren ini tidak dilakukan secara 

serampangan, melainkan hasil pertimbangan strategis yang melibatkan 

pimpinan pesantren, tim media, dan beberapa guru muda yang paham 

teknologi. Berdasarkan hasil wawancara, keputusan untuk memanfaatkan 

website, kanal YouTube, dan artikel digital dilandaskan pada tiga aspek utama: 

jangkauan dakwah, kualitas penyampaian pesan, dan kesinambungan literasi 

keagamaan. 

KH. YS, pimpinan Pesantren Al-Furqon, menjelaskan bahwa website 

menjadi fondasi utama dalam strategi digital pesantren karena fungsinya 

sebagai “rumah data dakwah.” Menurutnya, “Website kami bukan cuma 

tempat pengumuman kegiatan, tapi juga pusat pengetahuan Islam. Kami ingin 

masyarakat bisa mengakses khutbah, artikel, dan hasil kajian santri dari 



113  

mana saja.” (Wawancara, Agustus 2025). Website ini dikelola secara 

profesional oleh tim media pesantren dan berfungsi sebagai arsip digital yang 

menampung ratusan tulisan keagamaan, naskah khutbah, hingga karya ilmiah 

santri. 

Pemilihan YouTube sebagai platform kedua tidak lepas dari dorongan 

generasi muda pesantren yang menyadari bahwa mayoritas masyarakat kini 

lebih menyukai konten visual. Salah satu pengurus tim media, HS, 

mengatakan, “Kyai sering menyampaikan tausiyah pendek di aula, dan kami 

rekam. Dari situ muncul ide untuk membuat kanal YouTube agar masyarakat 

luar bisa ikut ngaji.” (Wawancara, September 2025). Kanal YouTube “Al- 

Furqon TV” kini menayangkan berbagai jenis konten, mulai dari ceramah 

berdurasi pendek (short lectures), pengajian kitab, hingga video dokumenter 

kegiatan sosial pesantren. 

Secara teoretis, pilihan ini sejalan dengan prinsip media ecology 

McLuhan (1964), yang menyatakan bahwa setiap medium bukan hanya alat 

komunikasi, tetapi juga lingkungan kultural yang mempengaruhi cara manusia 

berpikir dan berinteraksi (McLuhan 1964). YouTube di tangan pesantren 

berfungsi bukan sekadar sebagai wadah hiburan, melainkan medium 

pendidikan moral. Konten video memungkinkan dakwah tampil dalam bentuk 

yang lebih komunikatif, ekspresif, dan personal. Dengan begitu, pesan 

spiritual Islam yang biasanya bersifat verbal dapat diterjemahkan ke dalam 

bahasa visual yang mudah dicerna oleh masyarakat muda (Livingstone 

2008b). 

Selain YouTube, Al-Furqon juga memanfaatkan artikel digital yang 

ditulis langsung oleh para santri dan ustadz muda. Artikel-artikel tersebut 

membahas isu-isu keislaman kontemporer seperti etika bermedia, ekologi 

Islam, dan fiqih sosial. Setiap tulisan melalui proses peer review internal agar 



114  

menjaga akurasi dan kedalaman ilmiah. “Kami ingin santri tidak hanya bisa 

bicara, tapi juga menulis. Dakwah lewat tulisan itu lebih bertahan lama,” ujar 

Ustadz FR, pengampu mata pelajaran jurnalistik dakwah (Wawancara, 

September 2025). Artikel digital ini kemudian dipublikasikan di laman 

alfurqonmuhgarut.sch.id, yang kini dikunjungi oleh ribuan pembaca tiap 

bulan. 

Dari segi strategi audiens, Al-Furqon memetakan tiga lapisan target 

dakwah digital: 

a. Kalangan internal pesantren, yakni santri dan guru yang 

memanfaatkan platform sebagai sarana belajar. 

b. Masyarakat umum, terutama kalangan mahasiswa dan pekerja 

muda yang mencari konten dakwah singkat di YouTube. 

c. Jaringan alumni, yang menjadi penyebar utama konten pesantren 

melalui media sosial pribadi mereka. 

Model distribusi ini memperlihatkan pendekatan dakwah yang bersifat 

jaringan (networked dakwah), di mana penyebaran pesan tidak lagi terpusat 

pada satu otoritas, tetapi tersebar melalui komunitas digital. Fenomena ini 

selaras dengan teori network society Castells (2009), bahwa otoritas di era 

digital tidak lagi bersifat hierarkis, melainkan partisipatif dan terbentuk 

melalui hubungan horizontal (Castells 2009b). 

Dalam konteks teknis, tim media Al-Furqon memiliki jadwal publikasi 

mingguan yang disebut “Kalender Dakwah Digital.” Setiap minggu 

ditetapkan tema tertentu, misalnya “Adab Digital,” “Islam dan Ekologi,” 

atau “Etika Bermedia.” HS menjelaskan, “Kami biasa rapat tiap Senin sore, 

menentukan konten yang mau naik minggu ini. Setelah itu, tim video dan 



115  

penulis jalan bareng.” (Wawancara, Agustus 2025). Sistem ini membuat 

dakwah digital Al-Furqon tetap konsisten dan terarah. 

Menariknya, digitalisasi ini juga memunculkan transformasi peran 

santri. Jika sebelumnya mereka hanya mendengarkan ceramah, kini mereka 

aktif terlibat dalam produksi konten. DS, salah satu santri yang bertugas di 

bagian editing, mengaku, “Awalnya cuma disuruh ngedit video, tapi lama- 

lama saya belajar tentang isi ceramah juga. Ternyata, editing itu juga bagian 

dari dakwah.” (Wawancara, September 2025). Pandangan ini menunjukkan 

bahwa teknologi tidak menghapus spiritualitas, melainkan memperluas ruang 

partisipasi dakwah. 

Namun, Al-Furqon tetap menjaga prinsip-prinsip nilai 

Muhammadiyah, seperti rasionalitas, profesionalisme, dan etika dakwah. KH. 

YS menegaskan, “Kami tidak ingin dakwah digital berubah jadi ajang 

mencari popularitas. Konten kami harus tetap ilmiah dan menjaga adab.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Dengan panduan ini, pesantren berusaha 

menghindari jebakan banalitas dan menjaga kualitas pesan agar tetap sesuai 

dengan ruh Islam berkemajuan. 

Secara konseptual, strategi Al-Furqon memperlihatkan bahwa 

keberhasilan dakwah digital tidak hanya bergantung pada teknologi, tetapi 

juga pada kesadaran epistemologis dalam menggunakan media. Media digital 

bukan pengganti dakwah klasik, melainkan pelengkap yang membuka ruang 

baru bagi penyebaran nilai-nilai Islam. Pesantren Al-Furqon menjadi contoh 

bagaimana lembaga tradisional bisa memanfaatkan teknologi tanpa 

kehilangan karakter moral dan intelektualnya. 

Kalau Al-Furqon Muhammadiyah Garut membangun strategi dakwah 

digital berbasis kelembagaan dan profesionalisme media, dua pesantren 

lainnya—Persis  67  Benda  Tasikmalaya  dan  Yaspida  Sukabumi— 



116  

menunjukkan arah yang berbeda. Keduanya menggunakan media digital 

bukan sekadar untuk menyampaikan pesan, tetapi juga untuk memperkuat 

identitas dan karakter sosial-keagamaan masing-masing pesantren. Pemilihan 

platform di kedua lembaga ini memperlihatkan bagaimana nilai ideologis dan 

kondisi kultural lokal memengaruhi arah digitalisasi dakwah. 

Pesantren Persis 67 Benda dikenal dengan tradisi intelektualnya yang 

kuat. Maka tidak mengherankan jika platform digital yang mereka pilih adalah 

blog ilmiah, jurnal online, dan YouTube edukatif. KH. HR, pimpinan 

pesantren, menjelaskan, “Kami ingin dakwah digital tidak hanya populer, tapi 

juga mendidik. Karena itu, kami dorong santri menulis, meneliti, dan 

berdiskusi lewat media digital.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Blog dan jurnal online di pesantren ini dikelola oleh tim santri senior 

dan alumni yang sudah terbiasa menulis karya ilmiah. Artikel-artikel yang 

dimuat membahas topik-topik seperti tafsir tematik, fikih kontemporer, hingga 

ulasan buku keislaman. Santri menulis bukan sekadar untuk menyebarkan 

opini, tapi untuk melatih kedalaman berpikir. Salah satu guru pembimbing, 

Ustadz NR, mengatakan, “Blog bagi kami seperti mimbar digital. Bedanya, 

di sini santri belajar bertanggung jawab atas tulisannya.” (Wawancara, 

September 2025). 

Selain blog, YouTube edukatif menjadi media visual utama Persis 67. 

Kanal mereka menayangkan diskusi ilmiah, bedah buku, serta kajian tematik 

tentang tafsir dan hadis. Gaya penyajian cenderung serius, tapi terstruktur, 

sesuai dengan karakter pesantren Persis yang menekankan rasionalitas dan 

sistematika berpikir. “Kami ingin konten dakwah tetap ilmiah, tapi mudah 

dipahami masyarakat. Tantangannya adalah menjaga keseimbangan antara 

logika dan bahasa populer,” ujar KH. HR (Wawancara, Agustus 2025). 



117  

Pemilihan platform ini sejalan dengan prinsip new media literacy 

(Livingstone 2008b), yang menekankan pentingnya kemampuan kritis dalam 

memahami, memproduksi, dan menilai informasi di ruang digital. Santri 

Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media, tetapi juga mengembangkan 

kepekaan epistemologis terhadap kebenaran pesan dakwah. Dalam hal ini, 

pesantren berperan sebagai pusat literasi keagamaan yang membangun 

kesadaran intelektual sekaligus moral. 

Kelebihan pendekatan Persis 67 adalah kedalaman konten dan 

kredibilitas ilmiah, namun tantangannya terletak pada jangkauan audiens yang 

lebih terbatas. KH. HR mengakui, “Kalau bicara jumlah penonton, kami tidak 

sebanyak pesantren lain. Tapi bagi kami, yang penting kualitas 

pembelajarannya.” (Wawancara, September 2025). Hal ini menunjukkan 

bahwa digitalisasi dakwah tidak selalu identik dengan popularitas, tetapi juga 

dengan keutuhan nilai ilmiah dan moral pesan yang disampaikan. 

Figure 11 Santri Persis tidak hanya belajar memanfaatkan media 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi mengambil jalur berbeda 

yang lebih kultural dan sosial. Alih-alih fokus pada bentuk akademik atau 

formal, Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah diakses 

seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal. Langkah ini lahir dari 



118  

kesadaran bahwa masyarakat di sekitar pesantren sebagian besar berasal dari 

pedesaan dan memiliki kedekatan emosional dengan bahasa Sunda serta 

tradisi lokal. 

KH. MA, pimpinan Yaspida, menjelaskan, “Kami dakwahnya santai 

saja. Yang penting pesannya nyampe. Santri kami lebih suka bikin konten di 

Instagram atau kirim kajian lewat grup WhatsApp keluarga.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Dengan gaya yang sederhana, Yaspida berhasil mengubah 

media sosial menjadi ruang silaturahmi dakwah. Konten-kontennya tidak 

selalu berisi ceramah, tetapi juga kutipan hikmah, video pendek kegiatan 

sosial, dan podcast yang menampilkan obrolan ringan tentang nilai-nilai 

keislaman dan budaya Sunda. 

Figure 12 Yaspida memanfaatkan media yang lebih ringan dan mudah 

diakses seperti Instagram, WhatsApp, dan podcast lokal 
 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2025) 

 

Podcast “Ngaji Nyunda” menjadi salah satu produk unggulan Yaspida. 

Podcast ini menampilkan diskusi antara santri dan ustadz tentang tema sehari- 

hari, seperti ngaji sabar, silaturahmi digital, atau ngajaga lemah cai (menjaga 

alam). Santri RF yang menjadi salah satu host mengatakan, “Kami sengaja 

pakai bahasa Sunda supaya lebih akrab. Kadang ada candaannya juga, biar 

dakwah nggak kaku.”  (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini 



119  

memperlihatkan pemahaman mendalam tentang konteks kultural audiens 

lokal, sesuai dengan pandangan Robertson tentang glocalization—yakni 

adaptasi nilai global ke dalam konteks lokal tanpa kehilangan identitas 

(Featherstone et al. 1995). 

Pemanfaatan WhatsApp group di Yaspida juga menarik. Grup-grup ini 

berfungsi sebagai kanal dakwah komunitas, tempat santri dan masyarakat 

saling berbagi video pengajian dan informasi kegiatan sosial. Kadang, grup 

tersebut juga menjadi wadah diskusi ringan seputar agama. Menurut salah satu 

guru, Ustadz IA, “Di sini masyarakat nggak takut bertanya. Kalau di majelis 

kadang malu, tapi di WhatsApp mereka bebas curhat soal masalah hidup dan 

agama.” (Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa 

teknologi digital membuka ruang komunikasi egaliter antara santri, kyai, dan 

masyarakat. 

Dari perspektif teori Uses and Gratifications (Blumler and Katz 1974), 

pilihan media di Yaspida menjawab kebutuhan audiens terhadap dakwah yang 

bersifat personal, sederhana, dan relevan dengan kehidupan sehari-hari. 

Audiens tidak hanya mencari informasi agama, tapi juga keakraban sosial dan 

kenyamanan emosional. 

Jika dibandingkan, ketiga pesantren menunjukkan tiga arah strategi 

digitalisasi dakwah: 

a. Al-Furqon Muhammadiyah Garut menonjol dengan pendekatan 

struktural-profesional melalui website dan YouTube. 

b. Persis 67 Benda Tasikmalaya menampilkan model akademik- 

rasional dengan blog dan YouTube edukatif. 

c. Yaspida Sukabumi mengusung pendekatan kultural-komunitatif 

lewat Instagram, WhatsApp, dan podcast. 



120  

Ketiganya menunjukkan bahwa pemanfaatan media digital di 

pesantren tidak bisa diseragamkan. Pilihan platform selalu terkait dengan 

habitus sosial, visi dakwah, dan basis jamaah yang dilayani. Dalam konteks 

media ecology (McLuhan 2019), setiap pesantren membangun “lingkungan 

digitalnya” sendiri, yang merefleksikan sistem nilai dan pola komunikasi 

khasnya. 

Pemetaan ini menegaskan bahwa digitalisasi dakwah di Jawa Barat 

bukan sekadar proses teknologis, tetapi transformasi epistemologis dan 

kultural. Pesantren bukan hanya mengadopsi media baru, tetapi juga 

menafsirkan ulang makna dakwah dan hubungan sosial di dunia digital. 

Dengan cara ini, dakwah pesantren tidak kehilangan jati diri tradisionalnya, 

melainkan memperluas maknanya agar lebih kontekstual dan berdaya jangkau 

global. 

B. Strategi Produksi dan Distribusi Konten Dakwah 

Di tengah derasnya arus informasi dan banjir konten keagamaan di 

dunia maya, pesantren-pesantren di Jawa Barat belajar bahwa dakwah digital 

tidak bisa dilakukan secara spontan. Dibutuhkan perencanaan matang agar 

pesan yang disampaikan tidak sekadar menarik perhatian, tetapi juga 

menanamkan nilai dan makna. Di sinilah muncul kesadaran baru di kalangan 

pesantren bahwa dakwah di era digital bukan sekadar aktivitas dakwah, 

melainkan praktik komunikasi strategis. 

Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh paling 

menonjol dalam hal ini. Mereka mengembangkan sistem yang disebut 

“Kalender Dakwah Digital”—semacam peta mingguan yang mengatur tema, 

waktu tayang, dan jenis konten yang akan dipublikasikan. Setiap Senin sore, 

tim media pesantren berkumpul di ruang pertemuan kecil di belakang masjid 

utama. Di sana, santri, guru muda, dan pengelola media duduk melingkar 



121  

sambil membuka laptop dan catatan ide. “Kami tidak mau konten keluar tanpa 

perencanaan,” kata HS, ketua tim media pesantren. “Setiap konten harus 

punya tujuan dan nilai dakwah yang jelas.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Proses perencanaan itu dimulai dari tahap ideation, di mana setiap 

anggota tim bebas mengusulkan tema dakwah sesuai isu aktual. Kadang ide 

muncul dari hasil pengajian kitab, kadang dari tren sosial yang ramai 

dibicarakan di media. Misalnya, ketika muncul perbincangan tentang gaya 

hidup digital dan etika media, tim Al-Furqon memutuskan untuk mengangkat 

tema “Adab di Dunia Maya.” Dalam rapat ideasi itu, santri DS berkata, “Kita 

nggak bisa cuma bilang ‘jangan gibah online’. Orang perlu tahu alasannya, 

perlu contoh.” (Wawancara, Agustus 2025). Komentar sederhana ini menjadi 

titik awal lahirnya satu seri video dakwah pendek yang membahas etika 

komunikasi digital dalam Islam. 

Tahap berikutnya adalah produksi. Di sinilah nilai kerja sama dan 

kedisiplinan pesantren diuji. Setiap konten dirancang dengan pembagian peran 

yang jelas: siapa yang menulis naskah, siapa yang merekam, siapa yang 

menyunting. KH. YS sebagai pimpinan pesantren tidak turun langsung ke 

dapur produksi, tetapi memberikan pengarahan spiritual dan etis di awal. 

“Niatkan semua karena dakwah, bukan karena viewers,” katanya dalam satu 

sesi pengarahan (Wawancara, September 2025). Arahan ini menjadi semacam 

etika produksi di Al-Furqon: kualitas dan keikhlasan harus berjalan beriringan. 

Sementara di Persis 67 Benda Tasikmalaya, tahap produksi 

berlangsung dengan pendekatan yang lebih akademik. Setiap konten, baik 

artikel maupun video, harus melewati proses review dua lapis — dari sisi 

teologis dan dari sisi ilmiah. Ustadz NR menjelaskan, “Kami ingin konten 

dakwah tetap punya dasar ilmiah. Kalau santri menulis, harus ada 

referensinya. Kalau membuat video, harus ada naskahnya.” (Wawancara, 



122  

September 2025). Hal ini menunjukkan bahwa di pesantren ini, dakwah digital 

bukan sekadar ekspresi spontan, melainkan proses ilmiah yang penuh 

pertanggungjawaban. 

Setelah konten selesai diproduksi, masuklah ke tahap distribusi, yang 

menjadi tantangan tersendiri. Di Al-Furqon, setiap konten diunggah ke kanal 

YouTube resmi dan dibagikan lewat situs pesantren serta jaringan alumni. 

Mereka juga memanfaatkan Instagram dan grup WhatsApp untuk memperluas 

jangkauan. HS menjelaskan, “Kami percaya kekuatan distribusi itu ada pada 

jaringan sosial. Alumni jadi perpanjangan tangan dakwah kami.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Strategi ini membuat konten dakwah Al-Furqon 

tidak hanya dikonsumsi oleh warga Garut, tapi juga oleh masyarakat Indonesia 

dan diaspora alumni di luar negeri. 

Berbeda dengan Al-Furqon, Persis 67 lebih menekankan kontrol 

kualitas ketimbang jangkauan. Mereka merilis konten lebih jarang, tetapi 

setiap unggahan selalu disertai ringkasan ilmiah atau kutipan sumber kitab. 

Sementara Yaspida Sukabumi mengambil jalur yang lebih organik dan cepat. 

Konten yang dibuat oleh santri disebar melalui WhatsApp atau Instagram 

tanpa jadwal kaku. “Kami biarkan santri kreatif. Kalau mereka merasa ada 

pesan baik, langsung kirim,” ujar KH. MA (Wawancara, Agustus 2025). 

Pendekatan ini memperlihatkan fleksibilitas dan spontanitas dakwah berbasis 

komunitas yang khas pesantren tradisional. 

Tahap terakhir adalah evaluasi. Di sinilah peran refleksi spiritual 

menonjol. Evaluasi tidak hanya soal jumlah penonton, komentar, atau likes, 

tapi juga tentang apakah pesan yang disampaikan benar-benar membawa 

manfaat. Di Al-Furqon, tim media biasa mengadakan sesi muhasabah setiap 

akhir bulan. Mereka menonton kembali video-video yang sudah diunggah 

sambil berdiskusi. “Kalau ada komentar negatif, kami anggap itu kritik. Tapi 



123  

kalau ada yang bilang ‘saya jadi ingat shalat karena video ini’, itu sudah 

cukup jadi motivasi,” kata DS, santri yang mengurus bagian feedback 

(Wawancara, September 2025). 

Dalam konteks teori new media literacy (Livingstone 2008b), keempat 

tahapan ini—ideation, produksi, distribusi, dan evaluasi—menunjukkan 

bagaimana pesantren mulai menginternalisasi logika media tanpa kehilangan 

prinsip dakwahnya. Mereka belajar memahami media tidak hanya sebagai alat 

teknis, tetapi juga sebagai ruang etis. Proses kreatif di pesantren kini menjadi 

ajang pembelajaran multidimensi: intelektual, spiritual, dan teknologis. 

Menariknya, tahapan-tahapan itu juga merefleksikan karakter setiap 

pesantren. Al-Furqon yang modern bergerak sistematis, Persis 67 menekankan 

validitas ilmiah, dan Yaspida mengandalkan spontanitas kultural. Namun di 

balik perbedaan itu, ada benang merah yang sama: bahwa dakwah digital 

bukan sekadar proyek teknologi, melainkan ibadah yang membutuhkan 

perencanaan, kesabaran, dan kejujuran. 

Dalam ruang yang hening setelah rapat mingguan di Al-Furqon, KH. 

YS pernah berkata, “Zaman boleh berubah, tapi adab dakwah tidak. Kalau 

niatnya benar, media apa pun bisa jadi jalan kebaikan.” (Wawancara, Agustus 

2025). Kalimat itu menggambarkan esensi dari seluruh proses perencanaan 

dakwah digital pesantren: bahwa teknologi hanyalah kendaraan, sedangkan 

tujuan sejatinya tetap sama—mengantar manusia mendekat kepada Tuhan. 

Dalam setiap proses digitalisasi dakwah pesantren, selalu ada titik 

pertemuan antara tradisi dan inovasi. Di titik itu, lahirlah konten-konten 

unggulan yang bukan hanya menarik secara visual, tapi juga memancarkan 

nilai spiritual yang mendalam. Ketiga pesantren — Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi 

— menghadirkan bentuk dakwah digital yang berbeda satu sama lain, namun 



124  

semuanya berangkat dari niat yang sama: menghidupkan dakwah Islam di 

tengah masyarakat yang makin digital dan dinamis. 

Konten digital di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

menunjukkan kombinasi yang kuat antara disiplin manajemen dan kreativitas 

santri. Salah satu produk andalan mereka adalah video pendek bertajuk “Ngaji 

Satu Menit.” Setiap video menampilkan potongan ceramah KH. YS yang 

disunting ringkas dengan latar musik lembut dan teks kutipan Qur’an di bagian 

bawah layar. Ide sederhananya berasal dari perbincangan santai di ruang 

redaksi pesantren. “Sekarang orang sibuk, kalau nonton dakwah panjang- 

panjang suka bosan,” kata HS, ketua tim media (Wawancara, Agustus 2025). 

“Tapi kalau satu menit, pesannya cepat sampai, dan mereka bisa bagikan 

ulang dengan mudah.” 

Kekuatan video ini justru terletak pada kesederhanaannya. Santri DS 

yang menjadi editor mengatakan bahwa setiap detik harus bermakna. “Kyai 

pesan supaya jangan terlalu banyak efek, jangan lucu-lucuan. Cukup suara, 

ayat, dan pesan,” ujarnya (Wawancara, September 2025). Pendekatan 

minimalis ini menunjukkan bagaimana pesantren memaknai estetika dalam 

konteks spiritual. Dalam teori komunikasi digital, hal ini disebut sebagai 

meaningful brevity—kemampuan menyampaikan pesan mendalam dalam 

durasi singkat (Livingstone 2008b). 

Selain video pendek, Al-Furqon juga memproduksi konten infografis 

bertema Etika Bermedia dalam Islam. Setiap minggu, santri membuat desain 

grafis sederhana berisi potongan hadis atau pandangan ulama klasik tentang 

tanggung jawab sosial di ruang publik. Infografis ini diunggah di laman resmi 

dan akun media sosial pesantren. “Kami ingin mengajarkan adab digital, tapi 

dengan gaya visual yang ringan,” ujar Ustadz FR, pengampu pelatihan konten 

(Wawancara, September 2025). Hasilnya, konten mereka kerap dibagikan 



125  

ulang oleh sekolah-sekolah Muhammadiyah dan komunitas mahasiswa Islam 

di berbagai kota. 

Di sisi lain, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya mengembangkan 

konten dengan karakter akademik yang kuat. Mereka memiliki program 

unggulan “Dialog Kitab Digital” — sebuah seri video diskusi tematik antara 

guru dan santri senior yang membahas teks klasik dari perspektif modern. 

Setiap episode diawali dengan pembacaan potongan kitab, lalu dilanjutkan 

dengan dialog reflektif tentang relevansinya dengan kehidupan masa kini. KH. 

HR menuturkan, “Kami ingin masyarakat tahu bahwa kitab kuning tidak 

usang. Di dalamnya ada kebijaksanaan yang selalu bisa dibaca ulang sesuai 

zaman.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Konten Dialog Kitab Digital tidak hanya menjadi tontonan, tapi juga 

sarana belajar. Banyak mahasiswa dan santri luar yang menggunakannya 

sebagai bahan kuliah daring. Dengan struktur sistematis dan bahasa yang 

terukur, video ini mencerminkan gaya dakwah Persis 67 yang intelektual 

namun tetap mengakar pada kesederhanaan pesantren. Dalam perspektif new 

media literacy (Livingstone 2008a), format semacam ini memperluas literasi 

keagamaan masyarakat—bukan hanya tentang “apa yang dikatakan,” tapi juga 

“bagaimana cara berpikir” tentang agama. 

Selain video, Persis 67 juga meluncurkan jurnal online At-Tafkir 

Digital, yang berisi tulisan-tulisan santri muda tentang tafsir sosial, ekonomi 

Islam, dan persoalan moral modern. Ustadz NR menjelaskan, “Menulis bagi 

kami adalah dakwah juga, tapi bentuknya sunyi. Tidak semua orang harus 

bicara, sebagian cukup berpikir dan menulis.” (Wawancara, September 

2025). Tulisan-tulisan itu kemudian dibagikan melalui blog pesantren dan 

sering diunggah ulang oleh komunitas intelektual muda Islam di Jawa Barat. 



126  

Sementara itu, Pesantren Yaspida Sukabumi menonjol dengan 

pendekatan yang sangat sosial dan kultural. Salah satu konten andalan mereka 

adalah podcast “Ngaji Nyunda,” sebuah ruang digital yang memadukan 

humor, kearifan lokal, dan nilai spiritual. Di sebuah kamar asrama yang 

disulap jadi studio sederhana, dua santri berbincang santai dalam bahasa 

Sunda tentang tema-tema keseharian seperti “Sabar Teu Aya Batasna” dan 

“Ngajaga Diri di Sosmed.” Di sela tawa dan cerita ringan, terselip pesan 

mendalam tentang kesederhanaan, kesabaran, dan kejujuran. RF, salah satu 

host podcast, mengatakan, “Kami ingin dakwah terasa seperti ngobrol sama 

teman, bukan ceramah dari atas.” (Wawancara, September 2025). 

Pendekatan Yaspida membuktikan bahwa dakwah digital bisa tetap 

bersifat lokal dan manusiawi tanpa kehilangan substansinya. Podcast “Ngaji 

Nyunda” memiliki pendengar setia bukan hanya di Sukabumi, tapi juga di 

Cianjur dan Bandung. Banyak alumni yang merantau di luar kota mengaku 

menjadikan podcast itu sebagai pengingat rumah. Dalam salah satu komentar 

pendengar di akun Spotify mereka tertulis, “Ngadenge ieu podcast teh siga 

balik deui ka lembur jeung diajar deui kumaha jadi jalma sabar.” 

(Mendengarkan podcast ini seperti pulang kampung dan belajar kembali 

menjadi manusia yang sabar). Pesantren Yaspida berhasil memanfaatkan 

ruang digital untuk membangun nostalgia spiritual—hal yang jarang disentuh 

oleh konten dakwah modern. 

Selain podcast, Yaspida juga aktif di Instagram dengan unggahan- 

unggahan sederhana namun menyentuh. Foto kegiatan sosial, aksi bersih 

masjid, atau doa singkat disertai caption dalam bahasa Sunda menjadi cara 

mereka menyebarkan pesan keislaman yang lembut. Dalam teori uses and 

gratifications (Blumler and Katz 1974), konten semacam ini memenuhi 



127  

kebutuhan emosional audiens akan kedekatan dan kehangatan spiritual, bukan 

sekadar informasi agama. 

Dari ketiga studi kasus ini tampak bahwa konten unggulan pesantren 

di era digital tidak hanya mencerminkan kreativitas teknis, tetapi juga orientasi 

nilai dan cara berpikir lembaga tersebut. Al-Furqon menonjol dalam 

profesionalitas dan manajemen dakwah visual, Persis 67 dalam rasionalitas 

ilmiah dan kedalaman intelektual, sementara Yaspida menghadirkan 

keintiman kultural yang penuh rasa. Ketiganya, meskipun berbeda jalan, 

memiliki benang merah yang sama: kejujuran dalam berdakwah dan 

kesungguhan dalam menjaga nilai Islam di tengah arus perubahan media. 

Maka yang disebut konten unggulan di lingkungan pesantren bukanlah 

yang paling banyak ditonton, melainkan yang paling banyak menanamkan 

nilai. Dalam setiap video, infografis, artikel, atau podcast, tersimpan kerja 

keras santri yang menulis, merekam, dan mengedit bukan demi tepuk tangan, 

melainkan demi keberlanjutan makna. Di balik setiap klik dan share, ada niat 

ibadah yang pelan tapi pasti, mengubah ruang digital menjadi ladang pahala 

yang baru. 

Dakwah pesantren di era digital bukan lagi sekadar soal kemampuan 

berbicara atau menulis, tapi tentang bagaimana memahami, memproduksi, dan 

mengelola pesan dalam sistem komunikasi yang semakin kompleks. Di titik 

inilah teori New Media Literacy menjadi penting—teori yang menekankan 

bahwa melek media bukan hanya bisa menggunakan alat, tapi juga memahami 

makna sosial, etika, dan ideologinya. Dalam konteks pesantren, literasi media 

baru ini bukan hal yang datang dari luar, melainkan berkelindan dengan tradisi 

tafaqquh fiddin—proses memahami agama secara mendalam dan bertanggung 

jawab (Livingstone 2008a). 



128  

Para santri di Al-Furqon Muhammadiyah Garut, misalnya, telah 

membangun kesadaran baru bahwa setiap proses kreatif adalah bagian dari 

dakwah yang harus diemban dengan niat dan pengetahuan. Dalam sesi diskusi 

mingguan, KH. YS sering menegaskan bahwa mengedit video pun bisa 

bernilai ibadah jika dilakukan dengan niat menyebarkan kebaikan. 

(Wawancara, Agustus 2025). Kalimat ini sederhana, tapi mencerminkan 

perubahan besar dalam pola pikir dakwah di lingkungan pesantren. Di masa 

lalu, dakwah dianggap tugas eksklusif para ustadz dan kyai; kini, setiap santri 

dengan kamera di tangan bisa menjadi penyampai pesan Islam, asalkan 

memahami etika dan substansi yang ia bawa. 

Dalam proses pembuatan konten digital, prinsip-prinsip literasi media 

tampak diterapkan secara natural. Santri diajak berpikir tentang siapa audiens 

mereka, apa pesan yang ingin disampaikan, dan bagaimana cara mengemasnya 

tanpa kehilangan nilai keikhlasan. HS, ketua tim media Al- Furqon, 

menjelaskan, “Kami selalu diskusikan dulu pesan utama. Jangan sampai 

videonya bagus tapi maknanya kosong.” (Wawancara, September 2025). 

Sikap ini sejalan dengan dimensi critical understanding dalam New Media 

Literacy, yang menuntut kesadaran terhadap konteks sosial dan nilai moral di 

balik setiap konten (Livingstone 2008b). 

Pendekatan serupa terlihat di Persis 67 Benda Tasikmalaya, meskipun 

dengan gaya yang lebih akademik. Di pesantren ini, new media literacy 

diterjemahkan sebagai kemampuan untuk menjaga integritas ilmu di tengah 

banjir informasi. Para santri tidak hanya belajar membuat konten, tapi juga 

meneliti keabsahan sumber dan memastikan kejelasan argumentasi. Ustadz 

NR menegaskan, “Kalau santri menulis di blog, kami minta mereka 

menyertakan referensi kitab atau jurnal. Jangan cuma pendapat pribadi.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Dengan demikian, dakwah digital di Persis 67 



129  

tidak hanya menyampaikan pesan agama, tetapi juga mendidik masyarakat 

untuk berpikir kritis dan tidak mudah termakan hoaks keagamaan. 

Di sisi lain, Yaspida Sukabumi menawarkan bentuk literasi media yang 

lebih kultural dan intuitif. Bagi para santrinya, melek media berarti mampu 

mengaitkan pesan agama dengan pengalaman hidup sehari-hari. RF, santri 

Yaspida yang aktif membuat podcast “Ngaji Nyunda”, berkata, “Kalau orang 

kampung dengar ceramah berat-berat, mereka cepat bosan. Tapi kalau 

diselipin humor dan bahasa Sunda, mereka dengerin sampai habis.” 

(Wawancara, September 2025). Dalam pandangan RF, literasi media bukan 

soal teknis, tapi soal empati—kemampuan memahami psikologi audiens dan 

menemukan bahasa yang membuat pesan terasa dekat. Pendekatan ini 

memperlihatkan dimensi social literacy dari teori Livingstone, yakni 

kemampuan menavigasi hubungan sosial dalam konteks komunikasi digital 

(Livingstone and Stoilova 2021). 

Ketiga pesantren tersebut menunjukkan bahwa literasi media di dunia 

pesantren bukanlah proses imitasi dari Barat, melainkan bentuk adaptasi yang 

sangat khas. Mereka tidak sekadar belajar bagaimana membuat video yang 

bagus atau menulis artikel yang menarik, tetapi juga bagaimana menjaga ruh 

dakwah dalam setiap aktivitas digital. Di Al-Furqon, santri diajarkan untuk 

memahami algoritma media sosial sebagai tantangan spiritual: bagaimana 

tetap ikhlas di tengah logika likes dan views. Di Persis 67, mereka belajar 

bahwa menulis dengan data dan referensi adalah bagian dari jihad ilmiah. 

Sedangkan di Yaspida, mereka belajar bahwa senyum, tawa, dan bahasa lokal 

juga bisa menjadi ibadah jika digunakan untuk menyebarkan nilai kebaikan. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa literasi media dalam pesantren 

bergerak di dua arah sekaligus: ke dalam dan ke luar. Ke dalam, karena 

prosesnya memperkaya tradisi berpikir dan belajar santri; ke luar, karena 



130  

hasilnya memperluas jangkauan dakwah hingga ke ruang publik digital. 

Dalam istilah Castells (2009), mereka tengah membangun networked piety — 

bentuk kesalehan yang terhubung melalui jaringan komunikasi (Castells 

2009b). 

Namun, penerapan new media literacy di pesantren juga menghadapi 

paradoks. Di satu sisi, media digital memberikan ruang luas bagi santri untuk 

berekspresi. Di sisi lain, ruang yang sama bisa menjerumuskan jika tidak 

dibarengi dengan bimbingan moral. KH. MA dari Yaspida pernah 

mengingatkan, “Sekarang dakwah bisa jadi dosa kalau niatnya salah. Kadang 

orang posting ayat tapi niatnya pamer.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Peringatan ini menjadi refleksi penting bahwa literasi media di pesantren tidak 

berhenti pada kemampuan teknis, tapi juga mencakup kesadaran spiritual yang 

mendalam. 

Dari hasil observasi di lapangan, tampak bahwa pesantren telah 

membangun sistem pendidikan dakwah digital yang holistik. Mereka tidak 

hanya mengajarkan santri untuk memahami media, tetapi juga mengasah tiga 

bentuk kecerdasan utama: kecerdasan moral (niat dan etika dalam bermedia), 

kecerdasan intelektual (pemahaman kritis terhadap informasi), dan kecerdasan 

sosial (kemampuan membangun hubungan dan dialog dengan masyarakat 

digital). Ketiganya berpadu menjadi semacam etika digital pesantren, yang 

menempatkan teknologi bukan sebagai lawan tradisi, melainkan perpanjangan 

nilai-nilai tauhid dan adab. 

Dengan demikian, penerapan new media literacy di pesantren Jawa 

Barat tidak hanya mengubah cara mereka berdakwah, tetapi juga cara mereka 

memahami dakwah itu sendiri. Teknologi bukan lagi sekadar alat penyebaran, 

melainkan bagian dari spiritualitas modern. Dakwah di ruang digital menjadi 

bentuk baru dari mujahadah—perjuangan untuk menjaga keikhlasan dan 



131  

kebijaksanaan di tengah arus informasi yang deras. Dalam satu kesempatan, 

KH. YS menyimpulkan dengan kalimat yang tenang tapi penuh makna, 

“Kalau dulu kita berjuang lewat mimbar, sekarang lewat layar. Tapi yang kita 

perjuangkan tetap sama: hati manusia.” (Wawancara, September 2025). 

C. Kreativitas Santri dalam Media Dakwah 

Di tengah perubahan zaman yang cepat, santri kini bukan hanya 

penerima ilmu, tapi juga pencipta makna. Dunia digital memberi mereka ruang 

baru untuk menyalurkan gagasan, perasaan, dan keyakinan keagamaan dengan 

cara yang kreatif dan relevan. Namun, kreativitas santri dalam dakwah digital 

tidak lahir begitu saja. Ia tumbuh dari perpaduan antara bimbingan kyai, 

pengalaman spiritual, dan dorongan untuk menyesuaikan diri dengan dunia 

komunikasi baru yang serba visual, cepat, dan interaktif. 

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut memulai perubahan ini 

dengan langkah kecil tapi signifikan. Setiap bulan, mereka mengadakan 

pelatihan jurnalistik dan editing video untuk santri. Dalam pelatihan itu, para 

ustadz muda yang paham teknologi mengajarkan cara menulis naskah dakwah, 

membuat video dengan narasi singkat, dan mengelola akun media sosial 

dengan tanggung jawab. Di sela sesi pelatihan, KH. YS sering mengingatkan, 

“Kreativitas itu anugerah, tapi kalau tidak disertai niat yang lurus, bisa 

menyesatkan.” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu menjadi pegangan 

para santri bahwa dalam dunia digital yang sibuk dengan algoritma, niat tetap 

menjadi kompas utama. 

Suasana ruang pelatihan Al-Furqon sering kali sederhana. Beberapa 

santri duduk bersila di lantai dengan laptop dan ponsel di tangan, 

mendengarkan instruktur yang menjelaskan cara menulis narasi video atau 

menyesuaikan pencahayaan kamera. Namun di balik kesederhanaan itu, ada 

semangat yang besar. Santri DS, yang kini dipercaya mengelola kanal 



132  

YouTube pesantren, berkata dengan mata berbinar, “Dulu saya malu bicara di 

depan kamera. Tapi setelah belajar, saya tahu, kalau pesannya baik, malu itu 

bagian dari perjuangan.” (Wawancara, September 2025). 

Pelatihan semacam ini tidak hanya mengasah keterampilan teknis, tapi 

juga menumbuhkan kesadaran estetis bahwa dakwah yang baik harus 

disampaikan dengan keindahan dan kejujuran. Dalam teori semiotik Barthes 

(1977), setiap elemen visual — dari ekspresi wajah, pakaian, hingga 

pencahayaan—mengandung tanda dan makna. Santri belajar bahwa pesan 

agama tidak hanya diucapkan lewat kata, tetapi juga dipantulkan lewat sikap 

tubuh dan cara berbicara (Barthes 1977). Ketika kamera menyala, mereka 

tidak sedang memainkan peran, tapi sedang memantulkan karakter keislaman 

yang sesungguhnya. 

Sementara itu, di Persis 67 Benda Tasikmalaya, pelatihan media 

berjalan dengan nuansa yang lebih intelektual. Para santri senior dilatih 

menulis naskah dakwah yang berbasis data dan argumentasi ilmiah. “Kami 

ingin santri paham bahwa setiap kalimat di media punya konsekuensi,” ujar 

Ustadz NR, dosen pembimbing literasi media (Wawancara, Agustus 2025). 

“Kalau salah tafsir, bisa menyesatkan. Jadi menulis itu bukan hanya soal 

gaya, tapi juga tanggung jawab.” Kalimat itu menjadi refleksi bahwa 

kreativitas santri di Persis tidak hanya diukur dari kemampuan teknis, tapi dari 

kedalaman analisis dan kesetiaan terhadap prinsip ilmiah. 

Persis 67 bahkan memiliki laboratorium kecil di mana santri berlatih 

menulis script video dakwah, menyusun infografis data keagamaan, dan 

berdiskusi tentang konten yang tengah viral. KH. HR sering hadir di akhir sesi, 

bukan untuk menilai hasil kerja, tapi untuk mengarahkan substansi pesan. 

Dalam satu pertemuan, beliau menegaskan, “Kalau kita mau berdakwah di 

dunia maya, jangan ikut gaya orang lain. Tunjukkan Islam yang berpikir, 



133  

Islam yang menenangkan.” (Wawancara, September 2025). Dari sinilah 

muncul gaya khas Persis 67: konten yang tenang, logis, tapi tajam secara nilai. 

Berbeda dengan dua pesantren itu, Yaspida Sukabumi menumbuhkan 

kreativitas santri dengan cara yang lebih organik dan sosial. Tidak ada ruang 

pelatihan formal, tapi ada budaya saling berbagi pengetahuan. Santri yang bisa 

membuat video akan mengajarkan yang lain. Yang paham desain membantu 

teman-temannya menata tampilan konten. Mereka belajar dari praktik dan 

kebersamaan, bukan dari modul atau kurikulum. “Kami belajar dari 

pengalaman. Kadang salah edit, tapi nanti diperbaiki bareng-bareng,” kata 

RF, santri Yaspida yang menjadi pengelola podcast “Ngaji Nyunda.” 

(Wawancara, September 2025). 

Peran kyai di Yaspida sangat penting dalam menjaga arah kreativitas 

itu. KH. MA tidak banyak ikut campur dalam teknis, tapi selalu hadir dalam 

setiap tahap refleksi. Ia lebih sering memberi petuah spiritual ketimbang 

instruksi teknis. “Saya bilang ke santri, kalau kamu mau bikin video, 

bayangkan kamu sedang bicara dengan Allah, bukan dengan kamera,” 

tuturnya (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu menancap kuat di benak 

para santri. Mereka belajar bahwa teknologi hanyalah sarana; yang utama 

adalah bagaimana pesan dakwah tetap menjadi cermin dari hati yang ikhlas. 

Dalam konteks ini, kreativitas santri di tiga pesantren itu menunjukkan 

spektrum yang luas: dari yang sistematis dan terencana hingga yang spontan 

dan berbasis komunitas. Tetapi di balik semua itu, ada satu pola yang sama— 

bahwa kyai tidak lagi sekadar pengajar teks, melainkan mentor spiritual yang 

menuntun proses kreatif. Mereka bukan sutradara yang mengatur semuanya, 

melainkan cahaya yang menjaga agar arah dakwah tidak melenceng dari 

tujuan. 



134  

Kreativitas dakwah di tangan para santri membawa warna baru bagi 

pesantren. Konten-konten yang mereka hasilkan mungkin sederhana, tetapi 

lahir dari keseimbangan antara logika, rasa, dan iman. Mereka menciptakan 

ruang digital yang tidak sekadar menghibur, tetapi menenangkan. Di tengah 

dunia yang semakin gaduh, suara santri muncul pelan namun pasti — suara 

yang membawa kembali makna ketulusan, kerja kolektif, dan cinta terhadap 

ilmu. 

Fenomena ini sekaligus membantah anggapan bahwa pesantren hanya 

melahirkan penghafal teks. Justru, dari balik dinding-dinding pesantren yang 

sederhana, lahir generasi kreator dakwah yang berpikir kritis, bekerja 

kolaboratif, dan menyampaikan pesan dengan cara yang paling manusiawi. 

Dalam istilah McLuhan (1964), mereka telah menjadi “pembentuk lingkungan 

baru,” menciptakan ruang digital yang bernapas dengan nilai-nilai Islam 

(McLuhan 2019). 

Seperti dikatakan KH. YS dalam satu sesi pembinaan media di Al- 

Furqon, “Kalau santri bisa mengubah satu hati lewat video yang jujur, itu 

lebih berharga daripada seribu penonton yang hanya lewat.” (Wawancara, 

September 2025). Kalimat itu menutup refleksi panjang tentang makna 

kreativitas dalam dakwah digital pesantren: bahwa di tengah gemerlap dunia 

maya, pesan yang lahir dari hati akan selalu menemukan jalannya menuju hati 

yang lain. 

Dalam era visual seperti sekarang, pesan dakwah tidak lagi hanya 

disampaikan lewat kata-kata, tapi juga melalui gambar, ekspresi, warna, dan 

simbol. Dakwah digital pesantren dengan cepat beradaptasi dengan realitas ini. 

Mereka menyadari bahwa di balik setiap video, foto, atau infografis, tersimpan 

tanda-tanda yang dapat membentuk makna baru dalam benak audiens. Di 

sinilah teori semiotik Roland Barthes (1977) menemukan 



135  

relevansinya. Menurut Barthes, setiap teks visual memuat dua lapisan makna: 

denotasi (apa yang tampak) dan konotasi (makna kultural yang tersembunyi) 

(Barthes 1977). Dalam konteks pesantren, lapisan konotatif itu sering kali 

menjadi ruang bagi nilai-nilai spiritual untuk hidup dan berkomunikasi. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, konten dakwah visual 

mereka tampak sederhana, tapi sarat simbolisme. Dalam video “Ngaji Satu 

Menit,” misalnya, santri yang berbicara selalu mengenakan baju koko putih 

polos dan duduk bersila di lantai tanpa latar dekoratif. Bagi sebagian orang, 

itu mungkin hanya tampilan biasa. Namun, dalam kacamata semiotik, 

kesederhanaan itu adalah tanda (signifier) dari nilai ketulusan dan kesahajaan 

pesantren. KH. YS menjelaskan, “Kami sengaja tidak pakai latar yang ramai. 

Supaya orang fokus ke pesan, bukan ke tampilan.” (Wawancara, Agustus 

2025). 

Visual yang minim ornamen ini menciptakan efek spiritual yang kuat. 

Ia menandakan kehadiran “kesunyian yang berbicara”—kesan damai dan 

jernih yang justru lahir dari keterbatasan. Dalam istilah Barthes, pesan 

semacam itu membangun myth atau mitos kultural tentang pesantren: tempat 

yang tenang, suci, dan penuh makna batin. Santri DS yang menjadi editor 

menuturkan, “Kita pengen orang nonton itu kayak ngerasa lagi di serambi 

pesantren. Sederhana tapi adem.” (Wawancara, September 2025). 

Pendekatan visual yang sama juga terlihat dalam konten infografis 

bertema Etika Bermedia dalam Islam. Warna hijau muda mendominasi setiap 

desain—bukan kebetulan, karena hijau dalam tradisi Islam melambangkan 

kehidupan, kedamaian, dan keberkahan. Tulisan arab kecil di pojok bawah 

bukan sekadar hiasan, tapi penanda identitas keilmuan pesantren. Secara 

semiotik, setiap elemen itu bekerja sebagai kode visual yang menyatukan 

tradisi dan modernitas. Pesan yang ingin disampaikan tidak hanya ada pada 



136  

teks hadis atau ayat, tetapi juga pada rasa yang dihadirkan oleh visualnya: 

damai, bersih, dan penuh adab. 

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, kekuatan 

pesan visual terletak pada struktur dan ketenangan komposisi. Dalam seri 

video “Dialog Kitab Digital,” dua tokoh selalu duduk sejajar di depan rak 

kitab yang rapi, dengan pencahayaan hangat yang stabil. Di permukaan, itu 

mungkin hanya setting biasa, tetapi secara semiotik, formasi sejajar 

menunjukkan kesetaraan dan dialog—pesan bahwa ilmu adalah ruang terbuka 

bagi siapa pun yang mau berpikir. KH. HR menegaskan, “Kita ingin 

menunjukkan bahwa belajar kitab bukan monolog. Santri juga boleh bertanya, 

berdialog, dan menafsir.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Selain itu, kamera dalam video Persis 67 selalu bergerak lambat dan 

jarang melakukan potongan cepat. Ini bukan tanpa alasan. Gerak lambat 

menciptakan kesan reflektif dan mendalam, mengundang audiens untuk 

merenung, bukan sekadar menonton. Dalam analisis Barthesian, gaya ini 

menandakan tempo spiritual—ritme yang mengembalikan pengalaman 

religius ke suasana khusyuk. Seorang santri senior, NR, menjelaskan, “Kami 

ingin orang nonton dan merasa tenang, bukan tergesa-gesa seperti nonton 

vlog.” (Wawancara, September 2025). 

Berbeda dari dua pesantren tersebut, Pesantren Yaspida Sukabumi 

memanfaatkan simbolisme budaya lokal untuk memperkuat daya tarik dakwah 

visualnya. Dalam podcast “Ngaji Nyunda,” simbol-simbol Sunda seperti kain 

sarung, hiasan bambu, dan tawa ringan menjadi elemen penting dari identitas 

visual mereka. RF, host podcast itu, mengatakan, “Kami sengaja tetap pakai 

logat Sunda dan suasana kampung biar orang merasa dekat. Dakwah itu 

harus akrab, bukan menggurui.” (Wawancara, September 2025). 



137  

Dalam setiap tayangan “Ngaji Nyunda,” ekspresi wajah, intonasi, dan 

tawa menjadi bagian dari pesan dakwah itu sendiri. Menurut teori Barthes, hal- 

hal seperti ini membentuk anchorage—cara visual dan bahasa saling 

menopang untuk menciptakan makna yang stabil. Ketika RF tertawa sambil 

berkata “Ulah jadi jalma sombong di media sosial, atuh” (jangan jadi orang 

sombong di media sosial), audiens tidak hanya menerima pesan moral, tapi 

juga merasakan kehangatan budaya yang menyertainya. Pesan itu terasa akrab 

karena disampaikan dengan bahasa dan simbol yang berasal dari kehidupan 

mereka sendiri. 

Kreativitas visual para santri ini juga melahirkan kisah sukses baru. 

Salah satunya datang dari DS, santri Al-Furqon yang kanal YouTube-nya 

“Satu Menit Berfaedah” kini diikuti lebih dari dua puluh ribu orang. DS tidak 

pernah menyangka videonya yang sederhana bisa viral. “Awalnya saya cuma 

pengin latihan bicara. Tapi pas video ‘Adab di Dunia Maya’ ditonton banyak 

orang, saya sadar ternyata banyak yang haus akan nasihat sederhana,” 

ujarnya (Wawancara, September 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa 

kejujuran dan kesederhanaan tetap menjadi nilai yang kuat di dunia digital 

yang serba cepat dan kompetitif. 

Kisah lain datang dari RF di Yaspida, yang bersama timnya berhasil 

membawa podcast “Ngaji Nyunda” masuk daftar “Top 10 Podcast Religius 

Lokal” versi platform Spotify Indonesia. Namun RF tidak menganggap hal itu 

sebagai prestasi pribadi. “Kami senang, tapi ini bukan soal popularitas. Kami 

pengin orang-orang sadar bahwa dakwah bisa lewat tawa, bukan marah- 

marah.” (Wawancara, Agustus 2025). Dalam pernyataan itu, RF 

mengartikulasikan semangat humanisasi dakwah digital—bahwa humor, 

bahasa lokal, dan kehangatan bisa menjadi strategi spiritual yang efektif di 

tengah masyarakat modern. 



138  

Dari ketiga pesantren itu, dapat dilihat bahwa visual dalam dakwah 

pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap pesan verbal, tetapi 

sebagai sarana komunikasi yang sarat nilai. Elemen warna, suara, ekspresi, 

bahkan kesunyian, semuanya bekerja bersama membentuk pengalaman 

spiritual yang baru. Pesantren berhasil mengubah media digital menjadi ruang 

estetika religius—ruang di mana keindahan, nilai, dan keimanan berpadu. 

Dalam pandangan Barthes, makna tidak pernah final; ia selalu 

bergerak di antara penanda dan yang ditandai. Begitu pula dengan dakwah 

digital pesantren: ia tidak berhenti pada teks atau citra, tapi terus hidup dalam 

interpretasi masyarakat yang menontonnya. Maka, setiap video atau podcast 

bukan hanya media komunikasi, tetapi juga mediasi makna—tempat di mana 

agama, budaya, dan kreativitas bertemu. 

Seperti diucapkan KH. MA dari Yaspida dengan nada lembut saat sesi 

muhasabah santri, “Kalau kalian bikin video dakwah, pastikan yang menonton 

bukan cuma matanya yang terbuka, tapi juga hatinya.” (Wawancara, 

September 2025). Kalimat itu menutup refleksi ini dengan sempurna: dakwah 

visual bukan tentang siapa yang paling canggih, tetapi siapa yang paling tulus. 

D. Efektivitas Komunikasi Dakwah Digital 

Transformasi dakwah ke ranah digital bukan hanya persoalan teknis 

atau adaptasi terhadap zaman, tetapi juga ujian efektivitas komunikasi. 

Pertanyaannya sederhana namun fundamental: apakah dakwah digital benar- 

benar mampu menyentuh hati masyarakat seperti halnya dakwah tradisional 

di masjid dan pesantren? Dari hasil observasi dan wawancara di tiga 

pesantren—Al-Furqon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, 

dan Yaspida Sukabumi—terlihat bahwa efektivitas dakwah digital sangat 

ditentukan oleh kemampuan pesantren menggabungkan kekuatan tradisi 

dengan fleksibilitas media baru. 



139  

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, pengaruh dakwah 

digital terasa paling nyata dari meningkatnya interaksi audiens di kanal 

YouTube dan laman media sosial pesantren. Kanal “Ngaji Satu Menit” yang 

dikelola santri DS rata-rata ditonton lebih dari 5.000 kali setiap unggahan. 

Namun, bagi tim media pesantren, angka penonton bukanlah ukuran utama. 

HS, koordinator media, menegaskan, “Kami lebih perhatikan komentar. Dari 

situ kami tahu apakah orang hanya menonton, atau benar-benar memahami.” 

(Wawancara, Agustus 2025). 

Komentar-komentar di video mereka menunjukkan bentuk 

keterlibatan emosional yang cukup tinggi. Seorang penonton menulis, 

“Terima kasih, Ustadz. Video ini saya tonton setiap pagi sebelum kerja, bikin 

hati tenang.” Ada juga yang menulis, “Ngaji satu menit tapi bisa buat saya 

introspeksi seharian.” Dari sudut pandang teori Uses and Gratifications 

(Blumler and Katz 1974), fenomena ini menggambarkan bahwa audiens tidak 

sekadar pasif, melainkan aktif memilih dan memaknai konten dakwah sesuai 

kebutuhan spiritualnya. Dakwah digital memberi ruang bagi khalayak untuk 

menjadi subjek yang mengatur ritme spiritualitasnya sendiri—mereka bisa 

menonton kapan pun, di mana pun, tanpa terikat ruang dan waktu. 

Bagi KH. YS, perubahan ini adalah bentuk keberkahan zaman. “Kalau 

dulu dakwah terbatas di mimbar, sekarang setiap ponsel bisa jadi masjid 

kecil,” ujarnya sambil tersenyum (Wawancara, September 2025). Pernyataan 

itu menggambarkan kesadaran baru di kalangan ulama pesantren: media 

digital bukan pengganti, melainkan perpanjangan tangan dari dakwah 

konvensional. Dalam konteks ini, efektivitas dakwah digital tidak diukur dari 

jumlah penonton semata, tetapi dari sejauh mana pesan dakwah mampu 

membangun kebiasaan baru dalam kehidupan beragama. 



140  

Berbeda dengan Al-Furqon, Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya 

memaknai efektivitas dakwah digital dari sisi kualitas interaksi ilmiah. Video 

“Dialog Kitab Digital” mereka memang tidak viral secara angka, tapi punya 

basis penonton yang loyal dan aktif berdiskusi. Dalam setiap unggahan, kolom 

komentar diisi dengan pertanyaan dan sanggahan bernuansa akademik. Ustadz 

NR menuturkan, “Kami senang lihat penonton nanya balik, bukan cuma 

bilang ‘Aamiin’. Itu tandanya mereka berpikir.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Di sini, dakwah digital berfungsi sebagai public sphere—ruang publik 

virtual tempat umat berdialog dan mengembangkan pemahaman agama secara 

rasional (Habermas 1989). Para penonton tidak sekadar menerima kebenaran 

secara pasif, tetapi ikut serta dalam proses pencarian makna. Menurut KH. HR, 

“Itu justru mirip suasana halaqah zaman dulu, tapi lewat layar.” 

(Wawancara, September 2025). Artinya, dakwah digital mampu 

menghadirkan kembali tradisi keilmuan Islam klasik dalam format modern, 

menjembatani antara teks kitab dan konteks kekinian. 

Sementara itu, di Pesantren Yaspida Sukabumi, efektivitas dakwah 

digital lebih terasa dalam dimensi emosional dan sosial. Podcast “Ngaji 

Nyunda” yang mereka kelola berhasil menjangkau segmen masyarakat yang 

selama ini sulit tersentuh oleh dakwah formal — buruh pabrik, pedagang 

pasar, hingga perantau di luar Jawa Barat. RF, salah satu host podcast, 

bercerita, “Sering ada yang kirim pesan, katanya mereka dengar podcast kami 

pas di bus atau waktu lembur malam. Katanya, rasanya kayak ngobrol sama 

teman.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Bagi Yaspida, kedekatan semacam itu lebih penting daripada 

popularitas. KH. MA menjelaskan, “Kalau orang merasa didengar dan 

disapa lewat dakwah, berarti komunikasi itu berhasil.” (Wawancara, 

September 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa efektivitas dakwah 



141  

tidak selalu harus diukur dengan angka atau engagement, tapi bisa juga 

melalui kualitas hubungan yang terbangun antara penyampai pesan dan 

penerimanya. Dalam perspektif Uses and Gratifications, ini disebut affective 

involvement—keterlibatan emosional audiens dalam pengalaman media yang 

membentuk koneksi spiritual personal (Katz, Gurevitch, and Haas 1974). 

Perbandingan antara dakwah daring (online) dan luring (tatap muka) 

juga menjadi tema reflektif di ketiga pesantren. Di Al-Furqon, KH. YS 

mengakui bahwa dakwah daring efektif menjangkau audiens luas, tetapi 

“tidak bisa menggantikan kehangatan tatap muka.” (Wawancara, September 

2025). Santri DS menambahkan, “Kalau ngaji di pesantren, ada aura yang 

beda. Tapi lewat video, kami bisa tetap nyambungin semangatnya ke orang 

yang jauh.” (Wawancara, Agustus 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa 

bagi para pelaku dakwah pesantren, efektivitas digital bersifat komplementer, 

bukan substitusional. 

Di Persis 67, perbandingan ini ditarik ke ranah epistemologis. Dakwah 

luring dianggap sebagai ruang pembentukan adab dan sanad keilmuan, 

sedangkan dakwah daring lebih sebagai ruang penyebaran ide dan refleksi 

publik. “Kalau di dunia nyata, kita belajar adab. Kalau di dunia maya, kita 

belajar berdialog,” ujar Ustadz NR (Wawancara, Agustus 2025). Keduanya, 

kata beliau, harus berjalan berdampingan agar pesan Islam tetap utuh— 

berakar dan berjejak. 

Sedangkan di Yaspida, dakwah daring justru memperkuat dakwah 

luring. Santri menggunakan podcast dan Instagram bukan untuk 

menggantikan pengajian rutin, tapi untuk memperpanjang resonansi pesan 

setelah pengajian selesai. RF menjelaskan, “Biasanya habis kajian Jumat 

malam, kami langsung rekam podcast tentang tema yang sama. Jadi yang 

nggak hadir tetap bisa ikut.” (Wawancara, September 2025). Strategi ini 



142  

menunjukkan integrasi dua dunia: pesantren offline yang berakar dalam 

komunitas, dan pesantren online yang hidup di ruang digital. 

Dari berbagai data lapangan ini, dapat disimpulkan bahwa efektivitas 

dakwah digital di pesantren tidak bisa diukur secara tunggal. Ia bekerja dalam 

berbagai dimensi—kognitif, emosional, sosial, dan spiritual. Bagi sebagian 

audiens, efektivitas berarti menemukan pengetahuan baru; bagi yang lain, 

berarti merasa ditemani dalam kesepian modern. Media digital membuka jalan 

bagi dakwah yang lebih personal, interaktif, dan adaptif terhadap kebutuhan 

spiritual masyarakat yang beragam. 

Namun, efektivitas dakwah digital juga mengandung tantangan. 

Dalam satu sesi refleksi tim media Al-Furqon, HS mengungkapkan 

kegelisahan mereka: “Kadang algoritma bikin pesan kita tenggelam. Yang 

lucu dan kontroversial malah cepat naik.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Pernyataan ini menyingkap paradoks era digital: dakwah bisa menjangkau 

banyak orang, tapi juga bisa terjebak dalam logika popularitas. Oleh karena 

itu, pesantren perlu terus mengembangkan ethical literacy—kesadaran moral 

dalam menggunakan teknologi agar dakwah tetap terarah pada nilai, bukan 

sekadar jumlah penonton. 

Di penghujung wawancara di Yaspida, KH. MA berkata dengan nada 

lirih, “Kalau satu video bisa bikin orang ingat Allah, meski cuma satu orang, 

itu sudah dakwah yang berhasil.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu 

merangkum esensi efektivitas dakwah pesantren di era digital: bukan tentang 

seberapa banyak yang melihat, tetapi seberapa dalam pesan itu tinggal di hati 

mereka. 

Setiap dakwah memiliki audiensnya sendiri, dan setiap audiens punya 

alasan berbeda untuk mendengarkan. Prinsip ini menjadi dasar dari teori Uses 

and Gratifications (Blumler and Katz 1974), yang menegaskan bahwa 



143  

khalayak tidak pasif terhadap media, tetapi aktif mencari kepuasan tertentu 

dari pesan yang mereka konsumsi. Dalam konteks dakwah digital pesantren di 

Jawa Barat, teori ini menemukan bentuk yang sangat khas: santri, alumni, 

masyarakat sekitar, hingga perantau di luar negeri mengonsumsi konten 

dakwah bukan hanya untuk informasi, tetapi juga untuk rasa keterhubungan 

spiritual dan sosial. 

Berdasarkan hasil wawancara di lapangan, ditemukan bahwa 

mayoritas audiens konten dakwah pesantren menggunakan media digital 

dengan motif spiritual sekaligus emosional. Di Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut, misalnya, sebagian besar penonton “Ngaji Satu 

Menit” adalah kalangan pekerja muda dan ibu rumah tangga. Mereka 

menonton bukan karena ingin belajar agama secara mendalam, tetapi karena 

mencari ketenangan di sela aktivitas harian. Seorang penonton, AN (32 tahun), 

menulis di kolom komentar, “Saya sering buka video ini pas macet di jalan. 

Rasanya kayak diingatkan pelan-pelan tanpa dihakimi.” (Wawancara daring, 

September 2025). 

Temuan ini memperlihatkan bahwa kebutuhan audiens tidak selalu 

bersifat kognitif, tetapi juga afektif. Mereka mencari pengalaman religius yang 

ringan namun bermakna. KH. YS menegaskan, “Zaman sekarang, orang tidak 

kekurangan ceramah, tapi kekurangan ketenangan. Jadi tugas kami bukan 

hanya menjelaskan, tapi menenangkan.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Pernyataan ini sejalan dengan dimensi emotional gratification dalam teori 

Uses and Gratifications, yaitu bahwa media dipilih karena mampu 

memberikan rasa nyaman, penghiburan, dan kelegaan psikologis (Katz et al. 

1974). 

Berbeda dengan Al-Furqon, audiens di Pesantren Persis 67 Benda 

Tasikmalaya menunjukkan pola penggunaan media yang lebih reflektif dan 



144  

intelektual. Berdasarkan observasi komentar dan wawancara daring dengan 

penonton, sebagian besar dari mereka adalah mahasiswa, guru madrasah, dan 

santri alumni. Mereka menggunakan video “Dialog Kitab Digital” sebagai 

sumber belajar tambahan. Salah satu responden, FM (27 tahun), mengaku, 

“Saya suka formatnya karena tidak menggurui. Saya bisa ikut berpikir.” 

(Wawancara, September 2025). 

Dalam hal ini, motivasi utama audiens adalah cognitive gratification— 

kebutuhan akan pengetahuan dan pemahaman rasional. Media dakwah digital 

menjadi perpanjangan ruang belajar yang menghubungkan ilmu klasik dengan 

konteks modern. KH. HR menjelaskan, “Kalau dulu kita baca kitab di surau, 

sekarang kitabnya hadir di layar. Tapi semangatnya sama: tafakkur.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa pesantren 

berhasil memanfaatkan media digital bukan sekadar untuk penyebaran 

dakwah, tapi juga untuk mempertahankan tradisi intelektual Islam dalam 

format baru. 

Sementara itu, audiens Pesantren Yaspida Sukabumi menampilkan 

karakter yang unik: mereka menggunakan konten dakwah sebagai sarana 

menjaga identitas kultural dan spiritual. Podcast “Ngaji Nyunda” bukan hanya 

tempat mendengarkan nasihat agama, tetapi juga ruang nostalgia budaya 

Sunda. Dalam wawancara dengan salah satu pendengar, NN (45 tahun), 

seorang perantau asal Sukabumi yang kini tinggal di Bekasi, ia berkata, 

“Setiap denger podcast itu rasanya kayak pulang. Logatnya, humornya, 

semuanya bikin rindu kampung.” (Wawancara daring, September 2025). 

Respons ini memperlihatkan bahwa fungsi media dalam dakwah tidak 

selalu religius secara formal. Ia juga bisa menjadi sarana pemeliharaan 

identitas budaya dan kedekatan emosional. Dalam terminologi Uses and 

Gratifications, ini termasuk dalam kategori social integrative gratification— 



145  

kebutuhan untuk merasa menjadi bagian dari kelompok sosial tertentu (Katz 

et al., 1974). KH. MA menegaskan hal ini dalam wawancara, “Kami tidak 

ingin dakwah terasa jauh. Kalau bahasa dan budayanya dekat, hatinya ikut 

terbuka.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Jika dibandingkan antara ketiga pesantren tersebut, dapat dilihat bahwa 

pola respons audiens dakwah digital sangat bergantung pada karakter lembaga 

dan gaya komunikasinya. Pesantren Al-Furqon memunculkan audiens yang 

mencari kedamaian personal (personal emotional needs), Persis 67 menarik 

audiens dengan orientasi ilmiah (cognitive needs), sementara Yaspida 

membangun keterikatan sosial dan budaya (social integrative needs). 

Ketiganya secara bersamaan menggambarkan keberhasilan pesantren Jawa 

Barat dalam mengelola dakwah digital yang multi-dimensi—tidak hanya 

mendidik, tetapi juga menenangkan dan mengikat. 

Namun, teori Uses and Gratifications juga membantu menjelaskan 

keterbatasan dakwah digital pesantren. Karena audiens bersifat aktif, mereka 

memilih dan menafsirkan pesan sesuai kebutuhan pribadi. Artinya, kontrol 

pesan tidak sepenuhnya di tangan da’i. KH. YS mengakui hal ini, “Kadang 

orang ambil potongan video lalu diunggah ulang tanpa konteks. Itu bisa 

bahaya.” (Wawancara, September 2025). Fenomena out-of-context sharing 

ini menunjukkan risiko fragmentasi makna dalam ruang digital—ketika pesan 

dakwah kehilangan konteks spiritual dan berubah menjadi sekadar potongan 

viral. 

Untuk mengatasi hal itu, pesantren mengembangkan sistem moderasi 

internal. Di Al-Furqon, setiap video. Perbandingan antara dakwah luring (tatap 

muka) dan daring (digital) di pesantren-pesantren Jawa Barat memperlihatkan 

pergeseran mendasar dalam cara manusia berinteraksi dengan nilai spiritual. 

Kedua bentuk dakwah ini tidak saling meniadakan, melainkan saling 



146  

melengkapi—yang satu mengakar di ruang sosial nyata, yang lain menjangkau 

ruang batin digital. Dari hasil observasi di tiga pesantren—Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda Tasikmalaya, dan Yaspida 

Sukabumi—muncul gambaran menarik tentang bagaimana dua model dakwah 

ini memengaruhi dimensi spiritualitas, relasi sosial, dan keseimbangan 

psikologis jamaah. 

Dalam dimensi spiritualitas, dakwah luring tetap memiliki daya 

transformatif yang sulit digantikan oleh media digital. Di pesantren, interaksi 

langsung antara kyai dan santri menciptakan pengalaman yang tidak hanya 

kognitif, tetapi juga afektif. KH. YS dari Al-Furqon menjelaskan, “Kalau 

ngaji tatap muka, bukan hanya ilmu yang berpindah, tapi juga getaran hati.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Saat santri duduk melingkar, mendengarkan 

suara lembut guru yang membaca ayat, suasana hening itu menjadi bagian dari 

ibadah itu sendiri. Keheningan, tatapan mata, bahkan aroma ruang ngaji— 

semua membangun embodied spirituality, sebuah pengalaman keagamaan 

yang melibatkan seluruh indra. 

Namun, dakwah daring membawa bentuk spiritualitas baru yang lebih 

reflektif dan personal. Audiens yang menonton ceramah digital sering 

melakukannya dalam kesendirian: di kamar, di bus, atau di sela jam kerja. 

Situasi itu menciptakan ruang introspeksi yang lebih privat. DS, santri Al- 

Furqon yang mengelola kanal YouTube pesantren, mengatakan, “Banyak yang 

bilang ke saya, mereka nonton video kami pas malam sebelum tidur. Katanya, 

itu jadi waktu mereka ngobrol sama diri sendiri.” (Wawancara, September 

2025). Fenomena ini menunjukkan munculnya bentuk silent spirituality— 

pengalaman religius yang tidak terikat pada ruang publik, melainkan terjadi 

dalam keheningan digital. 



147  

Dari sisi dimensi sosial, dakwah luring lebih unggul dalam 

membangun solidaritas komunitas. Di Persis 67, misalnya, setiap pengajian 

rutin Jumat malam menjadi ajang pertemuan sosial yang mempererat 

hubungan antarwarga pesantren. “Kadang setelah kajian, jamaah ngobrol 

sampai larut. Dari situ muncul ide kegiatan sosial,” ujar Ustadz NR 

(Wawancara, Agustus 2025). Dakwah luring berfungsi sebagai ritual kolektif, 

tempat masyarakat merasakan kebersamaan yang hangat. 

Sebaliknya, dakwah daring membuka bentuk baru solidaritas virtual. 

Komunitas audiens yang terbentuk di kolom komentar atau grup WhatsApp 

pesantren menjadi ruang diskusi yang dinamis. Di Yaspida Sukabumi, para 

pendengar podcast “Ngaji Nyunda” sering berdiskusi dan saling menyapa 

setelah tayangan dirilis. RF, host podcast, menceritakan, “Kadang ada yang 

saling bantu di kolom komentar. Ada yang curhat, ada yang mendoakan.” 

(Wawancara, September 2025). Meskipun tidak saling mengenal secara fisik, 

mereka merasakan kebersamaan spiritual yang nyata. Ini menggambarkan 

bentuk networked religiosity (Campbell 2010)—praktik keagamaan yang 

berakar dalam interaksi sosial berbasis jaringan digital. 

Namun, bentuk solidaritas digital juga punya sisi rapuh. Hubungan 

yang dibangun lewat layar mudah hilang ketika algoritma berubah atau ketika 

perhatian publik bergeser. KH. MA dari Yaspida menegaskan, “Di dunia 

maya, orang bisa cepat dekat tapi juga cepat lupa.” (Wawancara, Agustus 

2025). Pernyataan itu mengingatkan bahwa dakwah daring membutuhkan 

upaya berkelanjutan untuk menjaga kehangatan spiritual agar tidak tereduksi 

menjadi sekadar konsumsi konten. 

Dari perspektif psikologis, dakwah luring memberi rasa keteraturan 

dan kestabilan emosional. Kehadiran fisik guru menciptakan rasa aman bagi 

santri dan jamaah. Di Al-Furqon, misalnya, banyak santri yang merasa tenang 



148  

hanya dengan duduk di majelis tanpa harus berbicara. “Kalau lihat wajah 

Kyai, hati jadi adem,” kata salah satu santri, MN (Wawancara, September 

2025). Efek psikologis semacam ini menjelaskan mengapa pesantren masih 

menjadi pusat penguatan mental-spiritual di tengah tekanan hidup modern. 

Namun, dakwah daring juga memberi ruang bagi penyembuhan 

psikologis yang berbeda. Banyak audiens yang mengaku merasa “ditemani” 

oleh video atau podcast dakwah saat mereka mengalami kesepian. Seorang 

pendengar Ngaji Nyunda menulis di pesan langsung kepada tim Yaspida, 

“Saya sering kerja malam sendirian di pabrik. Kalau dengar podcast ini, 

rasanya kayak lagi diajak ngobrol.” (Wawancara daring, September 2025). Di 

sini, dakwah digital berperan sebagai mediated companionship—hubungan 

emosional yang terbentuk antara individu dan figur religius di media. Ia bukan 

pengganti hubungan nyata, tapi jembatan yang mengurangi jarak dan kesepian 

spiritual. 

Perbandingan antara luring dan daring ini menunjukkan bahwa 

keduanya memiliki efektivitas berbeda namun saling menopang. Dakwah 

luring unggul dalam membangun kedekatan sosial dan otoritas moral, 

sementara dakwah daring kuat dalam menjangkau ruang personal dan 

memberi pengalaman spiritual yang fleksibel. KH. HR menyimpulkan dengan 

jernih, “Kalau luring itu jamaah datang ke pesantren, kalau daring pesantren 

yang datang ke jamaah.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan ini 

merangkum arah transformasi dakwah modern: dari dakwah yang 

mengundang, menuju dakwah yang menghampiri. 

Namun, keseimbangan antara keduanya masih menjadi tantangan. 

Beberapa santri Al-Furqon mengaku bahwa aktivitas media kadang membuat 

mereka kehilangan waktu untuk belajar kitab secara mendalam. “Kalau lagi 

sibuk edit video, kadang lupa baca tafsir,” kata DS (Wawancara, September 



149  

2025). Ini menunjukkan potensi distraction effect dalam dakwah digital— 

ketika aktivitas media justru menyerap energi spiritual jika tidak dikelola 

dengan niat yang tepat. Oleh karena itu, kyai berperan penting sebagai penjaga 

keseimbangan antara semangat inovasi dan kedalaman spiritual. 

Dalam perspektif teori komunikasi agama, kedua bentuk dakwah ini 

sebetulnya mewakili dua model komunikasi: dakwah luring sebagai ritual 

communication (Carey 1989)—yang menekankan kebersamaan dan 

pembentukan makna bersama; dan dakwah daring sebagai transmission 

communication — yang fokus pada penyebaran pesan. Pesantren di Jawa 

Barat kini tengah berusaha menggabungkan keduanya menjadi bentuk ketiga: 

spiritual network communication, yaitu dakwah yang mengalir melalui 

jaringan teknologi tanpa kehilangan sentuhan ruhaniyahnya. 

Pada akhirnya, baik luring maupun daring memiliki kesamaan misi: 

menyentuh hati manusia. KH. MA menutup sesi wawancara dengan kalimat 

yang sederhana tapi penuh makna, “Yang penting bukan di mana dakwah 

disampaikan, tapi apakah orang yang mendengarnya makin dekat sama 

Allah.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu menjadi penanda bahwa 

efektivitas dakwah sejati bukan diukur dari jumlah audiens, tetapi dari 

kedalaman dampak spiritual yang ditinggalkannya. 



150  

BAGIAN VIII 

TANTANGAN DAN PELUANG 

DAKWAH DIGITAL PESANTREN 

A. Tantangan Internal 

Salah satu tantangan paling nyata dalam transformasi dakwah digital 

di pesantren Jawa Barat adalah keterbatasan sumber daya manusia (SDM) dan 

infrastruktur media. Banyak pesantren menyadari pentingnya dakwah digital, 

namun belum sepenuhnya memiliki kemampuan teknis dan peralatan 

memadai untuk mendukungnya. Di lapangan, kesenjangan ini terlihat jelas 

antara pesantren yang sudah memiliki struktur media profesional, seperti Al- 

Furqon Muhammadiyah Garut, dengan pesantren berbasis komunitas seperti 

Yaspida Sukabumi yang masih mengandalkan peralatan sederhana dan tenaga 

sukarela. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, tim media pesantren 

sudah terbentuk secara formal sejak 2021. Mereka memiliki beberapa kamera 

DSLR, komputer editing, dan jaringan internet yang relatif stabil. Namun, 

meskipun sistem mereka terlihat mapan, tantangan tetap ada pada aspek 

keberlanjutan SDM. HS, ketua tim media, menjelaskan, “Santri di sini cepat 

belajar, tapi begitu mereka lulus, kami kehilangan orang yang bisa ngedit. 

Jadi harus mulai dari nol lagi tiap angkatan baru.” (Wawancara, Agustus 

2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa regenerasi SDM teknis menjadi 

masalah klasik di pesantren. Keahlian digital belum menjadi bagian dari 

sistem pembelajaran berkelanjutan, sehingga kemampuan teknis sering kali 

hilang bersama kepergian santri yang lulus. 



151  

Keterbatasan SDM ini juga mencerminkan tantangan struktural: 

pesantren pada dasarnya bukan lembaga yang didirikan untuk memproduksi 

konten media, melainkan lembaga pendidikan spiritual. Oleh karena itu, 

adaptasi ke dunia digital menuntut pergeseran paradigma yang tidak mudah. 

KH. YS, pimpinan Al-Furqon, mengakui, “Kami ini ahli dalam mengajar 

kitab, bukan mengatur kamera. Tapi kalau dakwah harus lewat layar, maka 

kami belajar.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan itu mencerminkan 

semangat adaptif pesantren, namun sekaligus memperlihatkan jarak antara 

misi keagamaan dan realitas teknologis yang kini dihadapi. 

Sementara itu, di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, kemampuan 

teknis lebih baik karena sebagian santri merupakan mahasiswa kampus 

teknologi dan komunikasi. Namun, keterbatasan muncul dari minimnya alat 

produksi yang memadai. Ustadz NR menjelaskan, “Kami punya banyak ide, 

tapi alatnya terbatas. Kadang satu kamera dipakai bergantian sampai 

malam.” (Wawancara, Agustus 2025). Kekurangan alat ini memperlambat 

proses produksi dan membuat tim media sering kali menunda proyek dakwah. 

Hal ini mengindikasikan adanya infrastructure gap — kesenjangan fasilitas 

yang secara langsung memengaruhi konsistensi produksi dakwah digital. 

Di Pesantren Yaspida Sukabumi, tantangan lebih berat. Mereka hanya 

memiliki satu komputer yang digunakan bergantian untuk administrasi dan 

editing. Internet sering lambat, bahkan sinyal tidak stabil saat hujan. RF, salah 

satu santri pengelola podcast Ngaji Nyunda, bercerita dengan nada santai tapi 

getir, “Kadang kalau mau upload podcast, saya jalan ke warung kopi dekat 

jalan raya biar sinyalnya kuat. Di sana sekalian ngopi, nungguin file-nya 

selesai diunggah.” (Wawancara, September 2025). Kisah ini menggambarkan 

kenyataan lapangan yang kerap diabaikan dalam diskursus tentang digitalisasi 



152  

dakwah: bahwa di balik setiap konten inspiratif, ada perjuangan teknis yang 

panjang dan melelahkan. 

Keterbatasan infrastruktur tidak hanya memengaruhi kualitas 

produksi, tapi juga berdampak pada psikologi para santri kreatif. Mereka harus 

berhadapan dengan rasa frustrasi ketika ide-ide bagus tidak bisa diwujudkan 

karena keterbatasan alat. Menurut DS, santri Al-Furqon yang aktif dalam 

editing, “Pernah kami rencanain bikin video dokumenter, tapi gagal karena 

laptopnya gak kuat render. Rasanya sedih, padahal idenya bagus banget.” 

(Wawancara, September 2025). Di sini, tantangan teknis berubah menjadi 

tantangan emosional: bagaimana menjaga semangat dakwah di tengah 

keterbatasan material. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah di pesantren 

bukan sekadar urusan kemampuan individu, melainkan persoalan ekosistem. 

Dalam teori digital divide (Van Dijk 2006), kesenjangan digital bukan hanya 

perbedaan dalam akses teknologi, tetapi juga dalam kemampuan 

menggunakannya untuk tujuan produktif. Pesantren yang memiliki sumber 

daya dan jaringan eksternal mampu lebih cepat beradaptasi, sementara 

pesantren yang minim dukungan harus mengandalkan kreativitas internal 

untuk bertahan. 

Beberapa pesantren mencoba mengatasi hambatan ini dengan 

pendekatan kolaboratif. Di Al-Furqon, misalnya, mereka menjalin kerja sama 

dengan alumni yang memiliki usaha media dan teknologi. HS menjelaskan, 

“Kalau ada proyek besar, kami biasanya pinjam alat ke alumni. Mereka juga 

bantu ngajarin editing.” (Wawancara, September 2025). Pola kolaborasi ini 

menjadi salah satu solusi realistis untuk mengatasi keterbatasan fasilitas. 

Sementara Yaspida mengandalkan solidaritas sosial—santri yang punya 

ponsel bagus akan meminjamkannya untuk merekam video dakwah. 



153  

Namun, di balik semua keterbatasan ini, ada kekuatan tersembunyi: 

keikhlasan dan kreativitas. Banyak santri justru melihat tantangan teknis 

sebagai ruang latihan kesabaran dan kerja sama. KH. MA dari Yaspida pernah 

berujar, “Kalau semua serba mudah, mungkin dakwah kita tidak seikhlas ini.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Kalimat itu mengandung makna mendalam: 

teknologi boleh terbatas, tapi semangat dakwah tetap tak terbendung. 

Keterbatasan SDM dan infrastruktur akhirnya tidak hanya menjadi 

hambatan, tetapi juga cermin dari karakter pesantren yang selalu berjuang dari 

bawah. Dalam konteks dakwah digital, kesulitan teknis menjadi bagian dari 

proses spiritual: ujian kesabaran, ketekunan, dan kolaborasi. Seperti yang 

dikatakan DS dengan senyum kecil, “Laptop boleh lemot, tapi niat dakwah 

jangan.” (Wawancara, September 2025). 

Dengan begitu, tantangan SDM dan infrastruktur tidak sekadar 

persoalan teknis, tetapi juga medan latihan moral dan spiritual. Pesantren Jawa 

Barat, meski masih menghadapi kekurangan peralatan dan tenaga profesional, 

terus melangkah dengan prinsip sederhana tapi kuat: dakwah harus terus 

berjalan, seberat apa pun jalannya. 

Salah satu tantangan signifikan dalam transformasi dakwah digital 

pesantren adalah rendahnya literasi digital di kalangan ustadz senior. Di 

banyak pesantren Jawa Barat, para kyai dan ustadz sepuh memegang otoritas 

keagamaan dan moral yang tinggi, namun sebagian dari mereka belum terbiasa 

berinteraksi dengan teknologi informasi modern. Kesenjangan generasi antara 

ustadz dan santri muda menciptakan friksi kecil dalam proses adaptasi digital, 

baik dalam hal pemahaman, cara berpikir, maupun pola dakwah yang 

digunakan. 

Dalam wawancara dengan KH. AN dari Pesantren Persis 67 Benda 

Tasikmalaya,   beliau   mengungkapkan   keprihatinannya   terhadap 



154  

perkembangan media sosial dalam konteks dakwah. “Teknologi itu ibarat 

pisau bermata dua,” ujarnya pelan. “Kalau salah niat, bisa melukai. Saya lebih 

tenang ceramah di masjid daripada bicara di depan kamera.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Ucapan ini menggambarkan dilema moral dan spiritual yang 

dihadapi oleh banyak ustadz senior: mereka memahami pentingnya dakwah 

digital, tetapi khawatir terhadap potensi penyalahgunaan niat, riya, dan 

kehilangan nilai keikhlasan. 

Sebagian ustadz lainnya bahkan masih memandang media sosial 

dengan kecurigaan. Di Yaspida Sukabumi, Ustadz SY menuturkan, “Saya 

pernah lihat santri bikin konten ceramah di TikTok. Niatnya bagus, tapi kok 

kayaknya malah jadi hiburan, bukan nasihat.” (Wawancara, September 

2025). Pandangan ini memperlihatkan adanya jarak persepsi terhadap bentuk 

dakwah baru yang tidak selalu sesuai dengan format tradisional. Dalam 

konteks ini, rendahnya literasi digital bukan hanya soal kemampuan teknis, 

melainkan juga soal kesadaran kultural dan teologis dalam menghadapi ruang 

publik baru yang terbuka dan tak terkontrol. 

Secara psikologis, kondisi ini dapat dijelaskan melalui teori resistance 

to change yang dikemukakan oleh Kurt Lewin (1951). Dalam teorinya, 

perubahan sosial sering kali menimbulkan “kekuatan penghambat” (resisting 

forces) yang muncul dari kebiasaan lama, ketakutan akan ketidakpastian, dan 

ancaman terhadap nilai-nilai yang sudah mapan (Lewin 1951). Dalam konteks 

pesantren, perubahan menuju dakwah digital dianggap sebagai potensi 

ancaman terhadap otoritas tradisional ustadz senior, yang selama ini terbentuk 

dalam sistem komunikasi tatap muka dan sanad keilmuan yang ketat. Ketika 

dakwah berpindah ke ruang digital yang terbuka untuk siapa pun, sebagian 

kyai merasa nilai otoritas itu mulai kabur. 



155  

Fenomena ini juga tampak dalam pola komunikasi internal pesantren. 

Di Al-Furqon Muhammadiyah Garut, misalnya, para ustadz muda sering kali 

harus menjelaskan ulang kepada senior mereka tentang manfaat penggunaan 

YouTube atau Instagram. Salah satu santri yang juga mengajar di bidang 

media, DS, menuturkan, “Awalnya banyak ustadz yang kurang percaya kalau 

dakwah lewat YouTube bisa membawa manfaat. Tapi setelah lihat banyak 

jamaah dari luar kota ikut kajian online, baru mulai paham.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Proses ini menggambarkan perubahan bertahap, di mana 

literasi digital berkembang bukan lewat pelatihan formal, melainkan melalui 

pengalaman konkret dan hasil nyata yang bisa dirasakan. 

Namun, resistensi ustadz senior tidak selalu negatif. Dalam banyak 

kasus, sikap kehati-hatian mereka justru menjadi pengingat moral agar 

dakwah digital tidak terjebak pada orientasi popularitas. KH. YS dari Al- 

Furqon menegaskan, “Santri boleh kreatif, tapi jangan menjual agama untuk 

like dan subscribe.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan ini 

mengandung pesan penting: bahwa literasi digital di pesantren tidak cukup 

hanya menguasai alat, tetapi juga harus diimbangi dengan literasi etika. Dalam 

pandangan beliau, teknologi hanyalah sarana, bukan inti dari dakwah itu 

sendiri. 

Sementara itu, upaya peningkatan literasi digital di kalangan ustadz 

senior mulai dilakukan secara perlahan. Di beberapa pesantren, santri muda 

berinisiatif mengadakan pelatihan sederhana seperti penggunaan kamera, 

pengelolaan akun media sosial, dan dasar-dasar editing video. Menurut HS, 

ketua tim media Al-Furqon, “Kami ajarin para ustadz cara pakai Zoom waktu 

pandemi, terus berlanjut sampai sekarang buat kajian online. Awalnya kaku, 

sekarang malah jadi semangat karena bisa dakwah ke luar negeri.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Transformasi kecil ini memperlihatkan bahwa 



156  

resistensi bisa berubah menjadi penerimaan ketika manfaatnya dirasakan 

langsung. 

Masalah literasi digital juga berkaitan erat dengan habitus pesantren 

yang terbentuk dari tradisi lisan dan kehadiran fisik. Dalam budaya pesantren, 

keilmuan dan keberkahan sering kali dipahami melalui tatap muka dan adab 

berguru. Ketika dakwah berpindah ke ruang digital, bentuk kehadiran spiritual 

itu menjadi pertanyaan baru: apakah berkah masih mengalir lewat layar? 

Sebagian ustadz senior merasa kehilangan makna keintiman murid-guru 

dalam ruang virtual. Dalam pandangan Habermas (1989), perubahan seperti 

ini menunjukkan pergeseran “ruang publik religius” yang semula bersifat 

komunal menjadi mediatif dan individualistic (Habermas 1989). 

Rendahnya literasi digital di kalangan ustadz senior tidak berarti 

penolakan total terhadap kemajuan, melainkan bentuk kehati-hatian terhadap 

dampak sosial dan spiritual dari media. Justru dalam kehati-hatian ini 

tersimpan nilai penting: kontrol moral atas arus digital yang terlalu cepat. 

Tantangan bagi santri dan pengelola media pesantren adalah bagaimana 

menjembatani dua generasi—yang satu berakar pada tradisi kitab dan 

ketenangan, dan yang lain tumbuh di era kecepatan dan visualitas. 

Dengan demikian, literasi digital di pesantren tidak bisa hanya diukur 

dari kemampuan teknis, tetapi harus dipahami sebagai bagian dari 

transformasi nilai. Dakwah digital bukan sekadar soal siapa yang lebih 

canggih menggunakan teknologi, tetapi siapa yang mampu menjaga makna, 

niat, dan adab di tengah derasnya arus informasi. Perubahan di pesantren, 

seperti kata Lewin (1951), membutuhkan unfreezing nilai lama tanpa 

memutuskan akar moralnya. Di titik inilah, dakwah digital pesantren 

menemukan bentuk khasnya—modern, tapi tetap berjiwa tradisi (Lewin 

1951). 



157  

Transformasi dakwah digital di pesantren Jawa Barat bukan hanya 

persoalan teknologi, tetapi juga pergulatan nilai di antara para pelakunya. Di 

balik semangat modernisasi, muncul pula resistensi yang lahir dari 

kekhawatiran moral dan spiritual. Sebagian kyai dan ustadz memandang 

bahwa kemajuan digital memang tak terhindarkan, namun tetap harus 

dikendalikan agar tidak menggeser niat suci dakwah. Pandangan ini 

menegaskan bahwa perubahan dalam dunia pesantren tidak selalu berlangsung 

linear, melainkan seringkali diiringi oleh tarik-menarik antara idealisme 

keagamaan dan tuntutan zaman. 

KH. AN dari Pesantren Persis Benda mengungkapkan sikap hati-hati 

yang mencerminkan pandangan tradisional namun bijak. “Teknologi itu perlu 

dikendalikan agar tidak mendominasi niat dakwah,” ujarnya ketika ditemui di 

kediamannya (Wawancara, Agustus 2025). Baginya, penggunaan media 

digital bukan sekadar alat bantu, tetapi medan ujian bagi keikhlasan. Ketika 

dakwah dilakukan di ruang publik yang terbuka dan diukur dengan angka— 

seperti jumlah penonton, komentar, dan like—maka risiko tergesernya niat 

ibadah menjadi nyata. Pandangan ini menunjukkan dimensi etis dari resistensi, 

bukan semata penolakan terhadap perubahan. 

Sikap serupa juga muncul di kalangan ustadz Yaspida Sukabumi. 

Menurut KH. MA, dakwah digital memang memudahkan akses ilmu, tetapi 

juga membuka peluang riya yang lebih besar. “Kalau dulu, dakwah itu antara 

guru dan jamaah. Sekarang, semua orang bisa bicara soal agama tanpa guru. 

Ini harus hati-hati,” ujarnya sambil tersenyum (Wawancara, September 

2025). Kekhawatiran itu bukan tanpa dasar. Di media sosial, banyak konten 

dakwah viral yang justru kehilangan kedalaman spiritual karena lebih 

menonjolkan  gaya  daripada  substansi.  Fenomena  ini  memperlihatkan 



158  

bagaimana digitalisasi bisa mengubah bentuk komunikasi agama menjadi 

tontonan yang rentan terhadap komodifikasi nilai. 

Dalam perspektif teori resistance to change yang dikemukakan Kurt 

Lewin (1951), resistensi bukan sekadar bentuk perlawanan terhadap inovasi, 

melainkan reaksi alami dari sistem sosial yang sedang mencari keseimbangan 

baru. Lewin menjelaskan bahwa setiap perubahan sosial melibatkan dua 

kekuatan: driving forces (pendorong perubahan) dan restraining forces 

(penahan perubahan). Dalam konteks pesantren, santri muda dan tim media 

merupakan kekuatan pendorong, sementara kyai dan ustadz senior berperan 

sebagai kekuatan penahan yang menjaga nilai dan norma (Lewin 1951). 

Ketegangan di antara keduanya menciptakan dinamika yang justru menjadi 

energi bagi proses transformasi itu sendiri. 

Konteks spiritual pesantren membuat resistensi ini memiliki makna 

yang lebih dalam. Bagi banyak kyai, dakwah bukan hanya tentang 

menyampaikan pesan, tetapi juga menjaga niat. Ketika dakwah dipindahkan 

ke ruang digital yang penuh interaksi dan apresiasi publik, maka ujian niat 

menjadi semakin berat. HS, ketua tim media Al-Furqon, mengaku, “Awalnya 

saya bangga kalau video dakwahnya banyak yang nonton, tapi lama-lama 

takut juga. Takut niatnya berubah, takut dakwah jadi ajang cari pujian.” 

(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menunjukkan refleksi spiritual 

yang jarang muncul dalam wacana modernisasi media, bahwa keberhasilan 

dalam angka belum tentu sejalan dengan keberhasilan moral. 

Namun resistensi tidak selalu berarti stagnasi. Dalam praktiknya, 

banyak kyai yang akhirnya menemukan jalan tengah antara menjaga nilai dan 

mengikuti zaman. KH. YS dari Al-Furqon menyebutnya sebagai “dakwah 

digital beradab.” Ia menjelaskan, “Kami tidak menolak media sosial, tapi kami 

pakai dengan adab. Video ceramah kami mulai dengan basmalah, tutup 



159  

dengan doa, tidak pakai gaya heboh.” (Wawancara, Agustus 2025). Konsep 

ini memperlihatkan proses adaptasi yang khas pesantren: perubahan diterima, 

tetapi harus melalui filter nilai. Dakwah digital tidak boleh kehilangan ruhnya 

sebagai amal ibadah. 

Di sisi lain, resistensi terhadap perubahan juga muncul karena adanya 

ketimpangan pemahaman antara santri dan ustadz. Santri muda yang terbiasa 

dengan logika algoritma seringkali mengukur keberhasilan dakwah melalui 

metrik popularitas, sementara ustadz senior masih berpikir dalam kerangka 

keberkahan dan keilmuan. Perbedaan paradigma ini menciptakan ketegangan 

epistemologis di dalam lembaga pesantren. Seorang santri Yaspida, RF, 

menjelaskan dengan jujur, “Kalau videonya gak banyak yang nonton, kadang 

kami merasa gagal. Tapi ustadz bilang, yang penting isi pesannya sampai, 

bukan jumlah view-nya.” (Wawancara, September 2025). Dialog seperti ini 

menjadi ruang belajar bersama bagi dua generasi yang sedang mencari cara 

baru berdakwah tanpa kehilangan makna. 

Fenomena resistensi juga memperlihatkan bagaimana pesantren 

berusaha mempertahankan identitasnya di tengah arus komersialisasi dakwah. 

Banyak pesantren menolak tawaran monetisasi kanal YouTube mereka dengan 

alasan menjaga keikhlasan. Menurut DS, pengelola kanal Al-Furqon Official, 

“Kami belum aktifkan iklan, karena takut niatnya berubah. Kyai pesan, 

dakwah jangan dikomersilkan.” (Wawancara, Agustus 2025). Keputusan ini 

mungkin tampak sederhana, tapi memiliki implikasi besar terhadap ekonomi 

digital pesantren. Di satu sisi, menolak monetisasi berarti menjaga kemurnian 

niat; di sisi lain, itu juga berarti kehilangan potensi sumber daya untuk 

memperkuat dakwah. Di sinilah muncul dilema moral yang khas dunia 

pesantren modern. 



160  

Dalam konteks ini, resistensi justru bisa dibaca sebagai bentuk 

spiritual resilience — keteguhan menjaga prinsip di tengah perubahan cepat. 

Pesantren tidak menolak teknologi, tetapi menundukkannya di bawah kendali 

nilai-nilai religius. KH. MA menegaskan, “Teknologi boleh canggih, tapi 

jangan sampai hati kita jadi dingin.” (Wawancara, September 2025). Ucapan 

itu sederhana, tapi menyiratkan filosofi dakwah pesantren di era digital: 

modernisasi tidak boleh menghilangkan rasa khusyuk. 

Dengan demikian, resistensi terhadap perubahan bukan hambatan 

mutlak, melainkan proses reflektif yang membantu pesantren menemukan 

keseimbangan baru. Teori Lewin (1951) menjelaskan bahwa perubahan sejati 

terjadi ketika kekuatan pendorong dan penahan mencapai titik harmoni, bukan 

ketika salah satunya kalah (Lewin 1951). Dalam dakwah digital pesantren, 

harmoni itu tampak dalam sikap hati-hati para kyai, ketaatan santri terhadap 

nilai, dan usaha bersama untuk tetap berdakwah dengan adab. Perubahan tidak 

lagi dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai ladang ujian bagi keikhlasan 

dan kebijaksanaan. 

B. Tantangan Eksternal 

Arus informasi di era digital bergerak lebih cepat daripada kemampuan 

lembaga keagamaan tradisional untuk menyesuaikan diri. Dalam konteks 

pesantren di Jawa Barat, percepatan ini melahirkan medan baru: dakwah tidak 

lagi hanya berlangsung di masjid dan majelis ilmu, tetapi di platform digital 

yang dipenuhi konten instan. Akibatnya, pesantren harus berhadapan dengan 

aktor-aktor baru—para influencer keagamaan non-pesantren—yang mampu 

menarik jutaan pengikut melalui gaya dakwah yang ringan, visual, dan mudah 

dibagikan. 

KH. YS dari Al-Furqon Muhammadiyah Garut menggambarkan 

fenomena ini dengan nada reflektif. “Sekarang orang belajar agama dari 



161  

reels tiga puluh detik. Kadang isinya bagus, tapi sering juga menyesatkan,” 

ujarnya sambil menatap layar ponselnya (Wawancara, Agustus 2025). Ia 

menambahkan bahwa perubahan cara konsumsi dakwah ini membuat 

masyarakat lebih menyukai kecepatan dibanding kedalaman. Pandangan 

tersebut menggambarkan ketegangan mendasar antara tradisi keilmuan 

pesantren—yang berbasis sanad dan dialog—dengan budaya digital yang 

menuntut konten singkat dan menghibur. 

Persaingan ini tampak jelas ketika membandingkan kanal-kanal 

pesantren dengan para influencer agama yang populer di YouTube atau 

TikTok. Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, santri-santri pengelola 

media sering mengamati bagaimana gaya para penceramah muda di luar 

pesantren menarik audiens. Menurut NR, salah satu pengelola kanal Persis 

Media Islam, “Kami lihat influencer itu bisa ratusan ribu penonton karena 

tampilannya keren, musiknya enak, dan bahasanya ringan. Sementara video 

kami, walau isinya dalil kuat, view-nya cuma ratusan.” (Wawancara, 

September 2025). Ungkapan ini menunjukkan bagaimana dakwah digital kini 

beroperasi di bawah logika algoritma—di mana estetika, tempo, dan 

keterlibatan visual sering kali lebih menentukan jangkauan daripada substansi 

pesan. 

Fenomena tersebut dapat dijelaskan melalui teori symbolic power yang 

dikemukakan oleh Pierre Bourdieu (1991). Dalam konteks ini, influencer 

keagamaan memiliki modal simbolik berupa popularitas, gaya komunikasi, 

dan citra modern yang memberi legitimasi sosial baru di ruang publik digital. 

Sementara pesantren, meskipun memiliki modal kultural berupa otoritas 

keilmuan dan kredibilitas moral, sering kali kalah bersaing dalam sistem yang 

menilai nilai dakwah berdasarkan interaksi, views, dan likes. Akibatnya, 

otoritas  keagamaan  tradisional  yang  dulu  berpusat  di  pesantren  kini 



162  

menghadapi desentralisasi—otoritas berpindah dari lembaga ke figur 

individual yang mampu menyesuaikan diri dengan logika media (Bourdieu 

1991). 

Di Yaspida Sukabumi, RF, salah satu santri kreatif, mengakui bahwa 

mereka harus menyesuaikan gaya komunikasi agar tidak kalah relevan. “Kami 

tetap pakai bahasa Sunda, tapi dibikin ringan dan lucu. Kalau terlalu serius, 

orang langsung skip,” katanya (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini 

menunjukkan upaya pesantren untuk merespons tantangan dengan adaptasi 

kultural. Namun, dilema muncul ketika keseriusan ilmu harus dikompromikan 

demi keterjangkauan pesan. KH. MA menegaskan, “Boleh ringan, tapi jangan 

dangkal. Dakwah itu bukan hiburan.” (Wawancara, September 2025). Di 

sinilah pesantren berusaha menyeimbangkan antara gaya dan isi, antara 

kecepatan dan kedalaman. 

Percepatan informasi juga berdampak pada cara masyarakat 

membentuk persepsi tentang kebenaran agama. Di era media sosial, 

kredibilitas tidak lagi hanya diukur dari sanad keilmuan, tetapi juga dari 

kemampuan tampil meyakinkan di layar. Menurut teori mediatization of 

religion (Hjarvard 2011), media bukan hanya menjadi saluran, melainkan juga 

lingkungan baru yang membentuk makna religius. Pesantren yang lambat 

beradaptasi dengan logika visual dan ritme algoritma berisiko kehilangan 

pengaruh di kalangan muda yang tumbuh dalam budaya digital. 

Namun, beberapa pesantren mulai menemukan strategi baru untuk 

menghadapi kompetisi ini. Al-Furqon membentuk tim khusus yang memantau 

tren dakwah di media sosial setiap pekan. HS, ketua tim media, menuturkan, 

“Kami belajar dari influencer juga. Gaya mereka kami ambil sedikit, tapi 

tetap jaga isi. Misalnya, opening videonya cepat, tapi tetap ada ayat dan 

hadis.” (Wawancara, Agustus 2025). Strategi ini mencerminkan pola adaptasi 



163  

selektif: memanfaatkan aspek positif dari dunia influencer tanpa kehilangan 

identitas pesantren. 

Persaingan dengan influencer non-pesantren akhirnya bukan hanya 

soal siapa yang lebih populer, tetapi siapa yang lebih mampu menjaga makna 

dakwah di tengah kebisingan digital. Dalam pandangan Carey (1989), 

komunikasi yang bermakna bukan hanya tentang penyampaian pesan, 

melainkan juga tentang pembentukan ritual dan makna bersama. Pesantren 

berusaha mempertahankan dimensi ritual itu—melalui doa pembuka, adab 

berbicara, dan penggunaan bahasa santun—meski kini dilakukan di depan 

kamera (Carey 1989). 

Dengan demikian, kompetisi antara pesantren dan influencer bukan 

semata konflik otoritas, melainkan proses negosiasi makna. Pesantren belajar 

untuk tampil di dunia digital tanpa kehilangan ruhnya, sementara publik 

belajar kembali membedakan antara kepopuleran dan kedalaman. Seperti 

diungkap KH. YS menjelang akhir wawancara, “Kami tidak harus lebih viral, 

yang penting lebih bermakna.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu 

merangkum inti perjuangan pesantren di era informasi cepat: menjadi relevan 

tanpa kehilangan arah spiritual. 

Perkembangan media sosial membuka ruang luas bagi dakwah, tetapi 

juga menghadirkan ancaman serius berupa distorsi ajaran Islam dan 

penyebaran hoaks keagamaan. Dalam konteks pesantren Jawa Barat, 

tantangan ini dirasakan semakin berat karena arus informasi yang tidak 

terkendali sering kali menimbulkan kebingungan di tengah masyarakat. 

Dakwah yang dulunya disampaikan melalui jalur sanad dan otoritas keilmuan 

kini harus bersaing dengan “dakwah instan” yang tidak jelas sumbernya. 

Pesantren pun dihadapkan pada dilema: bagaimana menjaga kemurnian ajaran 

di tengah derasnya informasi digital yang tidak semuanya dapat diverifikasi. 



164  

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

menyampaikan keprihatinannya, “Sekarang banyak sekali video pendek yang 

mengutip ayat tapi tidak utuh. Kadang potongan itu menyesatkan karena tidak 

dijelaskan konteksnya.” (Wawancara, Agustus 2025). Ia menambahkan bahwa 

masyarakat sering terjebak pada sensasi visual tanpa sempat memeriksa 

kebenaran isi pesan. Fenomena ini menandakan pergeseran epistemologis 

dalam cara umat memahami agama. Bila dulu keilmuan diukur dari kedalaman 

sanad dan penguasaan kitab, kini sering kali diukur dari daya tarik visual dan 

kecepatan penyebaran pesan. 

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, ustadz NR 

mengungkapkan hal serupa. Menurutnya, hoaks keagamaan kini menjadi 

tantangan baru bagi lembaga pendidikan Islam. “Ada yang bilang salat pakai 

cara tertentu biar rezeki lancar, padahal tidak ada dasar hadisnya. Video 

seperti itu viral, dan orang percaya begitu saja,” jelasnya (Wawancara, 

September 2025). Ia menambahkan bahwa tugas pesantren kini bukan hanya 

mengajar, tetapi juga meluruskan informasi yang salah. Para santri ditugaskan 

untuk membuat klarifikasi dan penjelasan di kanal resmi pesantren. Langkah 

ini dilakukan bukan untuk menyerang pihak tertentu, tetapi untuk menjaga 

integritas ajaran Islam agar tidak terdistorsi oleh logika sensasi. 

Dalam pandangan teori mediatization of religion (Hjarvard 2011), 

media bukan lagi sekadar alat penyebaran pesan agama, tetapi juga agen yang 

mengubah cara agama dipersepsikan dan dipraktikkan. Ketika ajaran Islam 

berinteraksi dengan algoritma media sosial, logika religiusitas pun 

terpengaruh oleh logika komersial dan popularitas. Di titik inilah pesantren 

berperan penting sebagai “penyeimbang epistemologis.” KH. AN dari Persis 

menyebutnya sebagai jihad informasi. “Sekarang jihad bukan hanya di medan 

perang, tapi di dunia maya. Kita harus lawan kebohongan dengan ilmu,” 



165  

tegasnya (Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan itu menegaskan pergeseran 

makna dakwah di era digital—dari sekadar menyampaikan ajaran menjadi 

upaya aktif menjaga kebenaran. 

Salah satu bentuk nyata perlawanan terhadap distorsi informasi adalah 

program Santri Cek Fakta di Yaspida Sukabumi. Program ini melibatkan santri 

dalam memverifikasi konten keagamaan yang beredar di media sosial. RF, 

salah satu anggota tim, menjelaskan, “Kami cari sumber aslinya, lihat siapa 

yang bicara, terus kami klarifikasi di akun pesantren. Kadang kami juga bikin 

video balasan biar lebih cepat tersebar.” (Wawancara, September 2025). 

Program seperti ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya menjadi 

korban arus digital, tetapi juga mulai membangun mekanisme literasi kritis di 

kalangan santri. Peran mereka tidak lagi sekadar penerima informasi, tetapi 

juga penjaga otentisitas ajaran. 

Namun, upaya melawan hoaks bukan tanpa hambatan. Santri yang 

mencoba melakukan klarifikasi sering mendapat cibiran atau serangan balik 

dari pengguna internet yang fanatik terhadap figur tertentu. “Pernah kami 

dikata-katain cuma karena bilang hadis yang dipakai salah tafsir,” cerita DS 

dari Al-Furqon (Wawancara, September 2025). Situasi ini memperlihatkan 

betapa beratnya menjaga otoritas agama di ruang digital yang penuh opini dan 

polarisasi. Menurut Habermas (1989), ruang publik digital telah kehilangan 

rasionalitas komunikatifnya karena didominasi oleh suara-suara yang tidak 

mengutamakan dialog, melainkan kemenangan simbolik (Habermas 1989). 

Pesantren, dengan tradisi ilmiahnya yang berbasis adab dan argumentasi, 

harus berhadapan dengan logika baru yang menilai kebenaran melalui jumlah 

“share” dan “like.” 

Fenomena distorsi ajaran juga terkait erat dengan meningkatnya 

religious  populism  di  dunia  maya,  di  mana  ajaran  agama  sering 



166  

disederhanakan untuk mendukung agenda identitas atau politik tertentu. KH. 

MA dari Yaspida menegaskan, “Kalau agama dijadikan alat untuk emosi 

massa, yang hilang itu bukan cuma adab, tapi juga kebijaksanaan.” 

(Wawancara, September 2025). Dalam konteks ini, pesantren memiliki 

tanggung jawab moral untuk mengembalikan fungsi dakwah sebagai ruang 

pencerahan, bukan provokasi. 

Sebagai respon, beberapa pesantren kini memperkuat kurikulum 

literasi media untuk santri. Mereka diajarkan cara mengenali sumber valid, 

memverifikasi hadis digital, hingga menggunakan platform fact-checking 

keagamaan. HS dari Al-Furqon menyebut langkah ini sebagai bentuk tahsin 

niat digital—memperbaiki niat dalam menggunakan teknologi untuk dakwah. 

“Kita ajarkan santri, jangan asal share. Setiap klik itu tanggung jawab,” 

katanya tegas (Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini bukan hanya 

bersifat teknis, tetapi juga spiritual, karena menghubungkan etika digital 

dengan nilai keikhlasan dan kehati-hatian dalam menyebarkan ilmu. 

Distorsi ajaran dan hoaks agama menuntut pesantren untuk tidak hanya 

reaktif, tetapi juga proaktif dalam membangun sistem verifikasi internal. 

Melalui pendekatan berbasis ilmu dan adab, pesantren mencoba memulihkan 

kepercayaan publik terhadap dakwah yang kredibel. Mereka berupaya 

membuktikan bahwa di tengah hiruk-pikuk dunia maya, kebenaran masih bisa 

dijaga jika berpijak pada nilai, sanad, dan tanggung jawab moral. 

Sebagaimana dikatakan KH. AN dengan tenang di akhir wawancara, 

“Kita tidak bisa menghentikan internet, tapi kita bisa menuntunnya agar 

tunduk pada adab.” (Wawancara, September 2025). Kalimat ini menegaskan 

bahwa perjuangan pesantren bukan untuk melawan teknologi, tetapi untuk 

mengembalikan ruh spiritual ke dalam ruang digital yang mulai kehilangan 

makna. Di situlah dakwah pesantren menemukan misinya yang baru—bukan 



167  

sekadar berdakwah di dunia maya, tapi berdakwah tentang dunia maya itu 

sendiri. 

Di tengah euforia dakwah digital yang semakin meluas, pesantren di 

Jawa Barat menghadapi dilema moral yang kian kompleks: bagaimana 

menyeimbangkan antara keinginan untuk menjangkau audiens luas dan 

komitmen untuk menjaga keikhlasan dakwah. Fenomena viral dakwah kini 

menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, viralitas dapat memperluas 

jangkauan pesan keagamaan hingga lintas wilayah dan generasi. Namun di sisi 

lain, keinginan untuk “viral” sering kali menggoda para dai dan santri untuk 

menyesuaikan diri dengan selera algoritma, bukan dengan nilai-nilai dakwah 

yang sejati. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

mengungkapkan refleksinya dengan nada hati-hati. “Kami ingin dakwah kami 

sampai ke banyak orang, tapi jangan sampai niatnya berubah jadi ingin 

terkenal,” ujarnya sambil tersenyum tipis (Wawancara, Agustus 2025). Ia 

mengakui bahwa fenomena viral memang menggoda karena di dunia digital, 

keberhasilan sering kali diukur dengan angka—jumlah penonton, pengikut, 

dan komentar positif. Padahal dalam tradisi pesantren, keberhasilan dakwah 

diukur dari ketulusan niat, keilmuan, dan keberkahan pesan. Perbedaan 

standar ini menciptakan ketegangan nilai antara dakwah spiritual dan dakwah 

algoritmik. 

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, santri muda yang aktif 

mengelola kanal dakwah digital sering kali mengalami tekanan yang sama. 

NR, pengelola kanal YouTube pesantren, mengaku, “Kadang kami bikin video 

serius tentang tafsir, tapi yang nonton sedikit. Begitu bikin konten ringan 

dengan humor santri, langsung ribuan view. Itu bikin bingung, harus pilih 

yang disukai orang atau yang bermanfaat?” (Wawancara, September 2025). 



168  

Pertanyaan itu menggambarkan realitas baru dakwah di era digital—di mana 

makna dan manfaat tidak selalu sejalan dengan popularitas. 

Fenomena ini dapat dipahami melalui teori etika komunikasi Islam 

yang diajukan oleh Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin, bahwa amal yang baik 

bukan diukur dari seberapa banyak diketahui orang, tetapi seberapa tulus 

niatnya. Jalaluddin Rakhmat (2008) kemudian memperkuat konsep ini dalam 

konteks komunikasi modern, bahwa komunikasi religius sejati harus 

berorientasi pada tabsyir (memberi kabar gembira) dan tazkiyah (penyucian 

jiwa), bukan sekadar persuasi populer. Dalam perspektif ini, keinginan 

menjadi viral bisa menjadi bentuk halus dari riya digital—sebuah penyakit 

hati yang muncul di era teknologi (Rakhmat 2008). 

KH. MA dari Yaspida Sukabumi menegaskan hal itu dalam 

wawancara, “Kalau dakwah hanya untuk viral, maka itu bukan lagi dakwah, 

tapi hiburan. Dakwah itu harus menenangkan hati, bukan memancing emosi.” 

(Wawancara, September 2025). Ia mengingatkan bahwa pesantren memiliki 

tanggung jawab untuk menjaga dakwah agar tetap dalam koridor ilmu dan 

adab. Namun kenyataan di lapangan menunjukkan, banyak santri muda yang 

mulai terjebak pada pola produksi konten demi algoritma. Video ceramah 

dibuat lebih singkat, judul dibuat provokatif, dan gaya bicara dibuat atraktif 

agar menarik perhatian. HS dari Al-Furqon mengaku, “Kami kadang terpaksa 

bikin judul yang agak sensasional biar diklik. Tapi isi videonya tetap dakwah 

yang lurus.” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat “terpaksa” itu 

mencerminkan konflik antara idealisme dan realitas digital. 

Dilema ini bukan sekadar persoalan moral individu, tetapi juga 

persoalan struktural. Algoritma media sosial bekerja dengan logika yang tidak 

netral; ia mengutamakan konten yang memancing reaksi emosional dan 

memperbanyak  interaksi. Artinya,  semakin  provokatif  sebuah  konten, 



169  

semakin besar peluangnya untuk viral. Di sinilah dakwah pesantren diuji: 

bagaimana mempertahankan kedalaman spiritual di tengah sistem yang 

mendorong permukaan visual. Menurut teori mediatization (Hjarvard 2011), 

ketika agama beradaptasi dengan media, maka agama juga berisiko 

“termediasi” oleh nilai-nilai media itu sendiri—yakni kecepatan, sensasi, dan 

konsumsi massa. 

Namun, banyak santri dan ustadz mulai menyadari bahwa viralitas 

bukan satu-satunya ukuran keberhasilan. RF, santri Yaspida yang aktif 

membuat podcast Ngaji Nyunda, mengatakan dengan tegas, “Saya senang 

kalau ada yang dengar podcast kami, tapi lebih senang kalau ada yang bilang 

hatinya jadi tenang setelah dengar.” (Wawancara, September 2025). Ucapan 

ini menegaskan bahwa makna dakwah tidak ditentukan oleh jumlah klik, tetapi 

oleh perubahan hati pendengarnya. Perspektif seperti ini menunjukkan bahwa 

nilai spiritual masih menjadi fondasi utama, bahkan di tengah tekanan budaya 

digital. 

Beberapa pesantren mulai mengambil posisi moderat dengan 

menekankan meaningful engagement daripada sekadar viral engagement. KH. 

AN dari Persis menyebutnya sebagai dakwah bermakna. “Kalau dakwah viral 

itu cepat naik, cepat juga hilang. Tapi kalau dakwah bermakna, ia akan 

tumbuh di hati orang meski pelan,” jelasnya (Wawancara, Agustus 2025). 

Pandangan ini memperlihatkan strategi moral dalam menghadapi dunia digital 

yang menuntut kecepatan dan reaksi. Pesantren tidak menolak viralitas, tetapi 

menempatkannya sebagai bonus, bukan tujuan. 

Secara filosofis, dilema ini memperlihatkan pertemuan dua dunia: 

dunia spiritual yang menilai dari niat dan keberkahan, dan dunia digital yang 

menilai dari data dan jangkauan. Pesantren berusaha menjembatani keduanya 

melalui pendekatan etika dakwah digital—yakni penggunaan teknologi tanpa 



170  

kehilangan ruh. Sebagaimana dikatakan KH. YS di akhir wawancara, “Biar 

kecil tapi istiqamah, lebih baik daripada besar tapi kehilangan makna.” 

(Wawancara, September 2025). 

Dengan demikian, dilema moral antara dakwah viral dan dakwah 

bermakna bukan sekadar soal strategi komunikasi, tetapi juga cermin 

pergulatan spiritual di era baru. Pesantren Jawa Barat berusaha menjadi 

penuntun arah di tengah hiruk-pikuk algoritma—mengajarkan bahwa niat suci 

tetap bisa hidup di ruang digital, selama teknologi dikendalikan oleh nilai, 

bukan sebaliknya. 

C. Peluang Strategis 

Transformasi digital telah membuka babak baru dalam sejarah dakwah 

pesantren di Jawa Barat. Bila dulu ruang dakwah terbatas pada lingkungan 

lokal dan jamaah sekitar, kini batas geografis mulai memudar. Dengan bantuan 

teknologi digital, pesantren dapat menyapa umat di luar daerah, bahkan hingga 

lintas negara. Fenomena ini menciptakan peluang besar bagi pesantren untuk 

memperluas pengaruh spiritualnya dan memperkenalkan Islam Indonesia 

yang moderat dan beradab ke panggung global. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut 

menyampaikan hal itu dengan penuh rasa syukur. “Dulu kami dakwahnya 

hanya di masjid kampung dan majelis ibu-ibu. Sekarang, jamaah dari 

Malaysia, Brunei, bahkan Jepang ikut ngaji lewat YouTube. Ini hal yang tak 

pernah kami bayangkan sebelumnya,” ujarnya sambil menunjukkan daftar 

komentar di kanal Al-Furqon Official (Wawancara, Agustus 2025). Bagi KH. 

YS, fenomena ini bukan hanya tentang ekspansi jangkauan, tetapi juga tentang 

tanggung jawab baru—membawa wajah pesantren ke dunia internasional 

tanpa kehilangan akar keilmuannya. 



171  

Dakwah lintas wilayah juga dirasakan oleh Pesantren Persis 67 Benda 

Tasikmalaya. NR, pengelola kanal digitalnya, mengungkapkan, “Setiap kali 

kami unggah ceramah bahasa Indonesia, selalu ada komentar dari santri atau 

alumni di Timur Tengah. Kadang mereka minta topik khusus tentang 

perbandingan mazhab atau isu moderasi Islam.” (Wawancara, September 

2025). Interaksi ini menunjukkan bahwa dakwah pesantren kini berfungsi 

sebagai hub intelektual yang menghubungkan diaspora Muslim Indonesia 

dengan pusat-pusat pendidikan Islam global. Pesantren yang dulu dikenal 

lokal kini memainkan peran sebagai duta dakwah yang memadukan keilmuan 

klasik dengan keterbukaan modern. 

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui konsep networked religion 

yang dikemukakan oleh Heidi Campbell (2010). Menurut Campbell, agama di 

era digital mengalami perubahan bentuk menjadi jaringan sosial yang 

terhubung lintas ruang dan waktu. Otoritas keagamaan tidak lagi bersifat 

hierarkis dan terikat lokasi, melainkan bersifat cair, kolaboratif, dan 

partisipatif (Campbell 2010). Dalam konteks ini, pesantren di Jawa Barat 

bertransformasi menjadi “node” dalam jaringan dakwah global—tetap 

memegang prinsip sanad keilmuan, tetapi juga terbuka terhadap interaksi 

lintas budaya. 

Salah satu contoh menarik datang dari Pesantren Yaspida Sukabumi, 

yang berhasil menarik perhatian komunitas Sunda diaspora di luar negeri. 

Melalui program Podcast Ngaji Nyunda, mereka membahas tafsir dan akhlak 

menggunakan bahasa Sunda halus. RF, pengelolanya, bercerita, “Banyak 

pendengar kami dari Belanda dan Qatar, mereka rindu bahasa daerah tapi 

juga ingin tetap ngaji. Kami jadi penghubung mereka dengan kampung 

halaman.” (Wawancara, September 2025). Cerita ini memperlihatkan dimensi 



172  

emosional dari dakwah digital—bukan hanya menyampaikan ilmu agama, tapi 

juga menjaga identitas kultural dan rasa keterikatan terhadap tanah asal. 

Dakwah lintas wilayah juga mendorong munculnya solidaritas antar- 

pesantren. Al-Furqon, Persis, dan Yaspida sering berkolaborasi dalam 

membuat konten bersama, terutama pada momen-momen besar seperti 

Ramadan dan Maulid Nabi. HS dari tim media Al-Furqon menuturkan, “Kami 

pernah bikin kajian bareng Yaspida lewat Zoom. Ustadznya dari Sukabumi, 

host-nya dari Garut, penontonnya dari berbagai kota bahkan luar negeri. 

Rasanya seperti majelis ilmu besar tanpa batas.” (Wawancara, Agustus 

2025). Kolaborasi semacam ini memperlihatkan bentuk baru dari ukhuwah 

digital—ikatan keilmuan dan spiritual yang melampaui jarak geografis. 

Selain memperluas jangkauan dakwah, globalisasi pesantren di ruang 

digital juga memperkuat citra Islam Nusantara di mata dunia. Melalui konten 

berbahasa Indonesia dan lokal, pesantren memperlihatkan wajah Islam yang 

ramah, moderat, dan berakar pada budaya. KH. AN dari Persis menyebut hal 

ini sebagai “dakwah berwajah Indonesia.” Menurutnya, “Kita harus 

tunjukkan Islam yang lembut dan menghargai budaya. Dunia perlu tahu 

bahwa pesantren Indonesia punya cara berdakwah yang damai dan beradab.” 

(Wawancara, September 2025). Dalam konteks global yang sering 

menampilkan Islam dengan citra keras, kontribusi pesantren seperti ini 

menjadi strategi dakwah yang tidak hanya religius, tetapi juga diplomatis. 

Namun, peluang globalisasi dakwah ini juga membawa tanggung 

jawab besar terhadap kualitas dan akurasi ajaran. Beberapa pesantren mulai 

membentuk tim penyunting konten yang memeriksa teks, rujukan hadis, dan 

sumber tafsir sebelum diunggah. HS menegaskan, “Kalau sudah sampai luar 

negeri, kesalahan kecil bisa jadi masalah besar. Jadi kami lebih hati-hati.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini menunjukkan bahwa pesantren 



173  

tidak hanya mengejar ekspansi, tetapi juga menjaga kredibilitas di tengah 

eksposur global yang tinggi. 

Perkembangan ini sejalan dengan teori glocalization dalam studi 

media (Featherstone et al. 1995), yang menjelaskan bagaimana komunitas 

lokal mengadaptasi nilai global tanpa kehilangan identitas lokalnya. Pesantren 

di Jawa Barat melakukan hal serupa: mereka memanfaatkan teknologi global 

untuk memperkuat dakwah lokal yang berakar pada budaya Sunda dan tradisi 

Islam moderat. Hal ini menjadikan pesantren bukan sekadar pengguna 

teknologi, tetapi juga agen budaya yang mentransformasi globalisasi menjadi 

peluang spiritual. 

Sebagaimana diungkap KH. YS di akhir wawancara, “Kalau dulu 

pesantren dikenal di kampung, sekarang bisa dikenal dunia. Tapi ingat, yang 

kita sebar bukan popularitas, tapi keberkahan.” (Wawancara, September 

2025). Kalimat itu menutup sesi ini dengan refleksi yang dalam: bahwa 

globalisasi dakwah bukan tujuan, melainkan amanah. Pesantren kini berdiri di 

simpang jalan antara dunia tradisi dan dunia digital, membawa nilai-nilai lokal 

yang suci untuk menjadi penyejuk di ruang global yang gaduh. 

Salah satu kekuatan tersembunyi dari pesantren di Jawa Barat dalam 

menghadapi era digital adalah jaringan alumninya yang solid dan aktif. Dalam 

banyak kasus, alumni bukan hanya menjadi pendukung moral atau finansial, 

tetapi juga motor utama dalam mengembangkan konten dakwah kreatif. 

Kolaborasi antara santri yang masih belajar dan alumni yang sudah terjun di 

dunia profesional menciptakan simbiosis baru dalam dakwah digital: tradisi 

bertemu inovasi, keikhlasan berpadu dengan profesionalisme. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, kolaborasi semacam 

ini sudah menjadi bagian dari strategi dakwah digital sejak 2022. HS, ketua 

tim media, menceritakan, “Kami punya grup WhatsApp yang isinya alumni 



174  

yang kerja di media, agensi, bahkan dosen komunikasi. Mereka bantu kami 

bikin konsep video, kadang bantu editing kalau ada proyek besar.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Hubungan ini bukan sekadar bantuan teknis, tapi 

juga ruang belajar informal bagi santri untuk memahami dunia produksi 

konten yang lebih profesional. Di sisi lain, bagi para alumni, kolaborasi ini 

menjadi sarana untuk tetap terhubung dengan ruh pesantren yang membentuk 

karakter mereka. 

NR dari Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya menggambarkan 

kolaborasi itu sebagai bentuk ukhuwah digital. “Kalau dulu alumni bantu 

bangun asrama, sekarang mereka bantu bangun channel YouTube,” ujarnya 

sambil tertawa (Wawancara, September 2025). Kalimat ringan itu 

menyiratkan perubahan bentuk solidaritas di era baru: dari gotong royong fisik 

menjadi gotong royong digital. Banyak alumni yang kini menjadi desainer 

grafis, editor, atau pengembang web turut menyumbangkan keahliannya 

secara sukarela. Kolaborasi ini tidak hanya memperkuat kapasitas teknis 

pesantren, tetapi juga memperluas jangkauan dakwah karena alumni 

membawa jejaring audiens baru dari luar komunitas tradisional pesantren. 

Fenomena ini dapat dipahami melalui konsep social capital yang 

dikemukakan oleh James Coleman, di mana hubungan sosial yang kuat dalam 

suatu komunitas dapat menghasilkan nilai kolektif yang bermanfaat untuk 

tujuan bersama (Coleman 1990). Dalam konteks pesantren, modal sosial itu 

terbangun dari ikatan emosional antara santri dan alumni yang dilandasi rasa 

hormat kepada guru, loyalitas terhadap lembaga, dan semangat berdakwah. 

Modal sosial inilah yang kemudian dimobilisasi menjadi kekuatan digital. 

Dengan jaringan alumni yang tersebar di berbagai kota, pesantren tidak lagi 

bekerja sendiri, melainkan menjadi bagian dari ekosistem dakwah yang 

terdistribusi secara nasional. 



175  

Salah satu contoh menarik datang dari Yaspida Sukabumi. Pesantren 

ini sempat viral setelah meluncurkan serial video pendek berjudul Santri di 

Tengah Kota, yang menceritakan keseharian alumni yang bekerja di Jakarta 

namun tetap menjaga tradisi pesantren. RF, kreator serial tersebut, 

menjelaskan, “Alumni bantu dari semua sisi—ada yang jadi kameramen, ada 

yang bantu caption, bahkan ada yang bantu promosi di Instagram mereka.” 

(Wawancara, September 2025). Kolaborasi itu tidak hanya menghasilkan 

konten menarik, tetapi juga memperlihatkan pesan sosial yang kuat: bahwa 

menjadi santri tidak berarti ketinggalan zaman, dan bahwa nilai-nilai 

pesantren bisa hidup di mana pun, termasuk di jantung modernitas. 

Selain produksi konten, kolaborasi santri–alumni juga berkembang 

dalam bentuk pelatihan dan mentoring. Di Pesantren Persis, misalnya, para 

alumni rutin mengadakan workshop daring tentang storytelling dakwah, 

manajemen media sosial, dan desain grafis. NR menjelaskan, “Kami ingin 

santri tidak hanya paham agama, tapi juga paham cara menyampaikan pesan 

dengan menarik.” (Wawancara, September 2025). Program semacam ini 

membantu memperluas wawasan santri dan menyiapkan mereka menjadi dai 

digital yang kompeten dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Kerja sama ini juga memperkuat rasa keberlanjutan antara generasi. 

Santri muda melihat alumni bukan hanya sebagai kakak kelas, tapi juga 

sebagai mentor dan teladan profesional. Sebaliknya, alumni merasa tetap 

menjadi bagian dari perjuangan dakwah pesantren, meskipun telah 

meninggalkan temboknya. KH. YS dari Al-Furqon menyebut hubungan itu 

sebagai “rantai berkah.” Menurutnya, “Kalau dulu sanad ilmu disambung 

lewat kitab, sekarang sanad dakwah disambung lewat jaringan digital.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Ucapan itu menggambarkan makna baru dari 



176  

sanad di era modern: keterhubungan spiritual yang diperluas melalui 

teknologi. 

Namun, kolaborasi santri dan alumni tidak lepas dari tantangan. 

Beberapa alumni yang sibuk di luar pesantren terkadang sulit menjaga 

konsistensi waktu, sementara santri di dalam pesantren memiliki keterbatasan 

teknis. HS mengakui, “Kadang alumni bisa bantu cuma sesekali, jadi kami 

harus fleksibel. Tapi justru di situ seninya, bagaimana dakwah ini tetap 

berjalan meski semua punya kesibukan masing-masing.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Tantangan ini menunjukkan bahwa dakwah digital berbasis 

komunitas tidak bisa disamakan dengan industri media profesional, tetapi 

justru bertumpu pada semangat pengabdian dan rasa kebersamaan. 

Lebih jauh, kolaborasi ini juga menumbuhkan kesadaran baru di 

kalangan santri bahwa dakwah bukan lagi tugas individu, melainkan kerja 

kolektif. Dalam wawancara di Yaspida, RF menegaskan, “Kalau dulu ustadz 

ceramah, santri dengar. Sekarang semua terlibat—ada yang nulis, rekam, 

edit, upload. Dakwah jadi kerja bareng.” (Wawancara, September 2025). 

Perubahan ini memperlihatkan pergeseran paradigma dari dakwah hierarkis 

menjadi dakwah kolaboratif, di mana setiap individu berperan sesuai 

keahliannya. 

Dari sisi spiritual, kolaborasi santri dan alumni juga memperkuat nilai 

ukhuwah fillah yang menjadi inti kehidupan pesantren. Semangat gotong 

royong digital tidak hanya mempercepat produksi konten, tetapi juga 

memperdalam makna kebersamaan dalam berjuang di jalan dakwah. KH. MA 

dari Yaspida menutup wawancaranya dengan kalimat penuh makna, “Kalau 

dulu santri kerja bakti bersihin masjid, sekarang kerja bakti bersihin 

algoritma dari konten yang menyesatkan.” (Wawancara, September 2025). 



177  

Pernyataan itu menyimpulkan esensi kolaborasi ini: bahwa pesantren, 

dengan segala keterbatasannya, berhasil membangun bentuk baru dari kerja 

dakwah yang berbasis solidaritas, kreativitas, dan keikhlasan. Kolaborasi 

antara santri dan alumni bukan sekadar strategi adaptif, melainkan manifestasi 

nilai pesantren dalam format digital—sebuah gotong royong spiritual yang 

kini hidup di dunia maya. 

Perkembangan dakwah digital di Jawa Barat telah membawa pesantren 

ke tahap baru dalam perjalanan panjangnya. Lembaga yang dulu dikenal 

sebagai tempat pendidikan tradisional dengan kesederhanaan dan kesunyian 

kini tampil lebih terbuka, profesional, dan komunikatif. Transformasi ini tidak 

hanya soal adaptasi teknologi, tetapi juga tentang rebranding — bagaimana 

pesantren menampilkan dirinya sebagai lembaga religius yang relevan di 

tengah perubahan sosial dan kultural masyarakat modern. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut mengakui 

bahwa transformasi ini bukan sesuatu yang mudah. “Kami tidak ingin 

pesantren kehilangan ruhnya, tapi kami juga tidak bisa menutup mata 

terhadap zaman,” katanya tegas (Wawancara, Agustus 2025). Menurutnya, 

rebranding bukan berarti mengubah pesantren menjadi institusi modern secara 

total, melainkan menampilkan nilai-nilai klasik pesantren dalam bentuk yang 

bisa dipahami publik masa kini. Ia menambahkan, “Kalau dulu orang datang 

ke pesantren untuk belajar agama, sekarang pesantren yang harus datang ke 

masyarakat lewat media.” 

Pendekatan baru ini terlihat jelas dalam cara pesantren mengelola 

identitas visual dan narasi komunikasinya. Di Al-Furqon, setiap konten 

dakwah digital disertai dengan logo pesantren, gaya visual yang konsisten, 

serta narasi positif tentang Islam yang moderat dan berkemajuan. HS, ketua 

tim medianya, menjelaskan, “Kami belajar dari lembaga lain. Sekarang 



178  

setiap postingan punya tone warna khas, tagline, dan pesan moral yang 

singkat. Orang yang lihat langsung tahu itu dari Al-Furqon.” (Wawancara, 

September 2025). Strategi ini menunjukkan kesadaran akan pentingnya citra 

publik (public image) dalam dunia digital. 

Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya juga melakukan hal serupa, 

tapi dengan pendekatan yang lebih akademik. Mereka menonjolkan citra 

sebagai pusat dakwah intelektual yang berbasis ilmu dan riset keagamaan. NR, 

pengelola kanal Persis Media Islam, menjelaskan, “Kami ingin dikenal bukan 

hanya sebagai pesantren, tapi juga sebagai lembaga pemikiran Islam modern. 

Konten kami banyak yang berupa diskusi ilmiah, bukan sekadar ceramah.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 

rebranding dakwah tidak selalu harus visual dan populer, tapi juga bisa 

berbasis kredibilitas ilmiah. 

Sementara itu, Yaspida Sukabumi menonjolkan pendekatan yang lebih 

kultural dan humanis. Melalui program Podcast Ngaji Nyunda dan konten 

reflektif tentang kehidupan santri, Yaspida berhasil menampilkan wajah Islam 

yang lembut dan membumi. RF, pengelola konten Yaspida, menuturkan, 

“Kami ingin pesantren dilihat sebagai tempat yang hangat dan terbuka. Santri 

bukan cuma hafal kitab, tapi juga paham teknologi dan peduli sosial.” 

(Wawancara, September 2025). Pendekatan ini berhasil menarik perhatian 

masyarakat muda yang sebelumnya menganggap pesantren sebagai lembaga 

tertutup. 

Secara teoretis, strategi ini dapat dijelaskan melalui konsep religious 

branding (Einstein 2008), di mana lembaga keagamaan membangun citra 

melalui simbol, narasi, dan pengalaman publik yang konsisten. Dalam konteks 

pesantren, branding tidak dimaksudkan untuk komersialisasi agama, tetapi 

sebagai sarana memperkuat kepercayaan publik dan memperluas jangkauan 



179  

dakwah. Dengan menghadirkan citra positif, pesantren dapat memperbaiki 

persepsi masyarakat urban yang sering melihat lembaga keagamaan 

tradisional sebagai terbelakang atau kolot. 

KH. AN dari Persis menegaskan pentingnya hal ini. “Kita harus 

tunjukkan bahwa pesantren bisa modern tanpa kehilangan kesederhanaan. 

Modern bukan berarti glamor, tapi tertib, bersih, dan terbuka,” ujarnya 

(Wawancara, September 2025). Ungkapan ini menunjukkan arah baru dalam 

strategi komunikasi pesantren: menampilkan nilai klasik dalam kemasan 

kontemporer. Dalam hal ini, modernitas bukan lawan dari tradisi, melainkan 

alat untuk memperkuatnya. 

Pergeseran ini juga membawa dampak pada pola hubungan antara 

pesantren dan masyarakat. Jika dulu komunikasi bersifat satu arah—ustadz 

berbicara, masyarakat mendengar—kini interaksi menjadi dua arah melalui 

media sosial. Masyarakat dapat bertanya, berkomentar, bahkan berdiskusi 

langsung dengan pengelola dakwah. HS menuturkan, “Kami sering dapat DM 

dari orang luar daerah yang curhat soal masalah agama. Kadang kami 

teruskan ke ustadz, lalu jawabnya kami buat video supaya manfaatnya lebih 

luas.” (Wawancara, Agustus 2025). Interaktivitas ini menjadikan pesantren 

hadir sebagai lembaga yang bukan hanya mengajar, tapi juga mendengar. 

Dalam kerangka komunikasi modern, strategi rebranding ini dapat 

dipahami sebagai bentuk adaptasi terhadap komunikasi publik berbasis nilai 

(Heath 2010), di mana pesan keagamaan dikomunikasikan secara persuasif 

dengan memperhatikan konteks sosial dan psikologis audiens. Pesantren 

belajar mengemas nilai-nilai Islam dalam bahasa visual dan narasi yang ramah 

publik tanpa kehilangan otoritas moralnya. 

Meski demikian, proses rebranding tidak lepas dari tantangan. 

Sebagian masyarakat masih menilai bahwa penggunaan media sosial oleh 



180  

pesantren berpotensi mengurangi wibawa keulamaan. KH. MA dari Yaspida 

menanggapi hal ini dengan tenang. “Wibawa itu bukan dari pakaian atau 

tempat duduk tinggi. Wibawa itu kalau pesan kita bisa menyejukkan banyak 

hati, meski lewat layar.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu 

menggambarkan bahwa pesantren kini sedang menafsir ulang makna otoritas 

keagamaan dalam dunia digital—bahwa kredibilitas bukan lagi monopoli 

mimbar, tapi juga bisa tumbuh dari kehangatan dan keaslian pesan. 

Pada akhirnya, rebranding pesantren sebagai lembaga religius modern 

bukanlah proyek pencitraan semata, melainkan ekspresi kesadaran baru bahwa 

dakwah harus hadir di setiap ruang kehidupan manusia, termasuk di dunia 

digital. Pesantren Jawa Barat, dengan segala keterbatasan dan kelebihannya, 

sedang menunjukkan pada dunia bahwa tradisi dan modernitas tidak harus 

saling meniadakan. Seperti disampaikan KH. YS di akhir wawancara, 

“Pesantren itu ibarat pelita lama yang dinyalakan dengan minyak baru. 

Cahayanya tetap sama, tapi sinarnya bisa menjangkau lebih jauh.” 

(Wawancara, September 2025). 

D. Studi Komparatif Peluang dan Tantangan 

Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjadi salah satu contoh 

menarik dari pesantren yang berhasil beradaptasi dengan arus digital tanpa 

meninggalkan akar tradisi keagamaannya. Terletak di jantung Garut, pesantren 

ini dikenal memiliki visi dakwah yang progresif dan manajemen media yang 

relatif profesional. Namun di balik keberhasilan tersebut, terdapat dinamika 

internal yang memperlihatkan bagaimana perubahan digital tidak datang tanpa 

tantangan. Melalui analisis SWOT (Strength, Weakness, Opportunity, Threat), 

potret Al-Furqon memberikan gambaran konkret tentang transformasi dakwah 

pesantren di era baru ini. 



181  

Kekuatan utama Al-Furqon terletak pada sistem manajemen dakwah 

digital yang rapi dan berkelanjutan. Pesantren ini telah membentuk Tim Media 

Dakwah sejak awal 2021, dengan struktur yang mencakup divisi produksi, 

desain, editing, dan distribusi konten. HS, ketua tim tersebut, menjelaskan, 

“Kami ingin dakwah ini dikelola seperti lembaga media profesional, tapi tetap 

dengan ruh pesantren. Setiap konten harus melewati tahap kurasi, disetujui 

ustadz, baru diunggah.” (Wawancara, Agustus 2025). Sistem ini menjamin 

kualitas konten tetap terjaga, baik dari sisi isi maupun nilai moral. 

Kedisiplinan dalam manajemen konten menjadi pembeda utama antara 

Al-Furqon dan banyak pesantren lain. Mereka memiliki kalender editorial 

bulanan, rapat evaluasi rutin, dan tim pengawas teologis yang memastikan 

pesan dakwah selaras dengan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin. Bahkan, 

menurut KH. YS, pimpinan pesantren, “Setiap video dakwah harus punya 

nilai ilmu, adab, dan akhlak. Kalau hanya lucu tanpa makna, lebih baik tidak 

diunggah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan ini memperlihatkan 

keseriusan pesantren dalam menjaga integritas dakwah di ruang digital. 

Meski manajemen dakwah Al-Furqon tampak solid, pesantren ini 

masih menghadapi keterbatasan dari sisi sumber daya manusia. Mayoritas 

anggota tim media adalah santri aktif yang juga harus menunaikan kewajiban 

belajar dan ibadah. Akibatnya, muncul gejala digital burnout—kelelahan 

mental akibat aktivitas daring yang berlebihan. HS mengakui, “Kadang anak- 

anak kerja sampai malam buat editing, padahal besok subuh harus ngaji. 

Kalau nggak diatur, semangat dakwah malah jadi beban.” (Wawancara, 

Agustus 2025). 

Selain itu, regenerasi tim menjadi tantangan tersendiri. Setiap kali 

santri lulus, kemampuan teknis yang mereka miliki ikut hilang. Proses 

pelatihan ulang bagi santri baru memakan waktu dan tenaga. Dalam konteks 



182  

ini, kelemahan Al-Furqon bukan pada semangatnya, tetapi pada sistem 

kaderisasi digital yang belum mapan. 

Keberhasilan Al-Furqon dalam memanfaatkan teknologi digital 

membuka peluang besar dalam memperluas jangkauan dakwahnya. Kanal 

YouTube mereka kini diikuti ribuan penonton dari berbagai daerah bahkan 

luar negeri. HS menunjukkan, “Ada yang kirim pesan dari Hong Kong, Qatar, 

dan Jepang. Mereka bilang dakwah kami jadi pengingat di tengah kesibukan 

kerja.” (Wawancara, September 2025). 

Peluang lain muncul dari kemampuan pesantren memanfaatkan 

teknologi untuk memperkuat citra publiknya sebagai lembaga religius 

modern. Melalui kombinasi antara tampilan visual profesional dan pesan 

moral yang mendalam, Al-Furqon berhasil menampilkan Islam yang 

menyejukkan. Hal ini memperluas jaringan kerja sama dengan lembaga 

pendidikan lain dan meningkatkan kepercayaan publik terhadap pesantren 

sebagai pusat pembelajaran agama yang adaptif terhadap zaman. 

Dari perspektif teoretis, fenomena ini sejalan dengan konsep digital 

religious authority (Heidi Campbell 2013), di mana otoritas keagamaan tidak 

lagi eksklusif pada lembaga tertentu, melainkan terbentuk melalui kredibilitas 

digital. Al-Furqon berhasil memanfaatkan ruang ini tanpa kehilangan kontrol 

nilai. 

Meski peluang terbuka luas, ancaman eksternal tetap mengintai. Salah 

satu tantangan utama adalah ketergantungan pada platform digital seperti 

YouTube dan Instagram. Perubahan algoritma dapat langsung memengaruhi 

jangkauan dakwah. NR, pengelola konten, mengeluh, “Kadang view turun 

drastis padahal kontennya sama bagusnya. Kami nggak tahu kenapa, mungkin 

algoritma berubah.” (Wawancara, September 2025). 



183  

Selain itu, munculnya influencer agama non-pesantren dengan 

pendekatan yang lebih populer juga menjadi ancaman tersendiri. KH. YS 

mengakui, “Kami tidak bisa bersaing dengan gaya ceramah yang 

sensasional. Tapi kami yakin, yang dari hati akan sampai ke hati.” 

(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa pesantren 

memilih jalan konsistensi dibanding mengejar sensasi, meski risikonya adalah 

pertumbuhan audiens yang lebih lambat. 

Ancaman lain datang dari kelelahan digital dan risiko penyalahgunaan 

niat. Dalam beberapa kasus, sebagian santri mulai merasa dakwah digital 

membuat mereka lebih sibuk dengan urusan teknis daripada spiritual. KH. YS 

sering mengingatkan, “Teknologi itu alat, jangan sampai menggantikan zikir 

di hati.” (Wawancara, September 2025). Kalimat ini menegaskan bahwa 

keseimbangan antara kerja digital dan kesadaran spiritual harus terus dijaga 

agar dakwah tidak kehilangan substansinya. 

Melalui analisis SWOT, dapat disimpulkan bahwa Pesantren Al- 

Furqon memiliki kekuatan pada aspek manajemen dan visi dakwahnya, namun 

masih membutuhkan sistem kaderisasi digital yang lebih kuat untuk menjaga 

keberlanjutan. Peluang global yang mereka miliki menunjukkan potensi besar, 

sementara ancaman datang dari kelelahan tim dan dinamika algoritma yang 

sulit dikendalikan. 

Namun justru di tengah semua tantangan itu, Al-Furqon menunjukkan 

karakter khas pesantren: istiqamah dalam perubahan. Sebagaimana diungkap 

KH. YS di akhir wawancara, “Kami mungkin tidak paling cepat, tapi kami 

berusaha jadi yang paling konsisten. Karena dalam dakwah, yang penting 

bukan viral, tapi bertahan.” (Wawancara, September 2025). 

Pesantren Persatuan Islam (Persis) 67 Benda Tasikmalaya memiliki 

tradisi dakwah yang kuat berbasis intelektualisme Islam dan ketertiban 



184  

berpikir. Ciri khas ini turut memengaruhi cara mereka beradaptasi dengan 

dunia digital. Berbeda dengan pesantren lain yang menekankan sisi visual dan 

popularitas, Persis Benda mengembangkan model dakwah digital yang 

menonjolkan substansi ilmiah dan integritas keilmuan. Namun, karakter 

akademik yang menjadi kekuatan utama ini juga membawa tantangan 

tersendiri, terutama dalam konteks komunikasi digital yang menuntut 

kecepatan, kesederhanaan, dan daya tarik visual. 

Salah satu kekuatan utama Pesantren Persis Benda adalah kedalaman 

keilmuan dan konsistensi mereka dalam menjaga otoritas ilmiah dakwah. 

Dalam wawancara, KH. AN, salah satu pengajar senior, menegaskan, “Kami 

tidak ingin dakwah hanya jadi tontonan. Dakwah harus jadi sarana 

pencerahan intelektual.” (Wawancara, Agustus 2025). Prinsip ini tercermin 

dalam cara mereka memproduksi konten. Setiap artikel atau video yang 

diunggah melewati proses kajian teologis dan akademik yang ketat. 

NR, pengelola kanal Persis Media Islam, menjelaskan bahwa 

pesantren memiliki tim editorial kecil yang terdiri dari ustadz muda dan 

mahasiswa alumni. “Kami biasa diskusi dulu sebelum posting. Kalau bahas 

topik seperti pluralisme atau bid’ah, kami pastikan dalilnya lengkap dan 

bahasanya tidak memecah.” (Wawancara, September 2025). Pendekatan 

berbasis validasi ilmiah ini menjadikan dakwah Persis memiliki posisi unik di 

tengah derasnya arus informasi agama yang sering kali dangkal dan penuh 

sensasi. 

Dalam kerangka teori religious authority in digital contexts (H 

Campbell 2013), kekuatan Persis terletak pada kemampuan mempertahankan 

kredibilitas dan otoritas keagamaannya di tengah disrupsi digital. Dengan 

menempatkan otoritas ilmiah sebagai poros utama, Persis berhasil menjaga 

identitasnya sebagai lembaga dakwah berbasis ilmu, bukan hiburan. 



185  

Namun, kekuatan intelektual yang menjadi ciri khas Persis juga 

menghadirkan tantangan tersendiri. Di era di mana pesan visual dan gaya 

komunikasi ringan lebih mudah diterima publik, pendekatan ilmiah terkadang 

dianggap “terlalu berat” oleh audiens muda. NR mengakui hal ini dengan 

jujur, “Kadang engagement kami rendah karena konten kami terlalu panjang 

atau terlalu serius. Tapi kalau disederhanakan, kami takut maknanya hilang.” 

(Wawancara, Agustus 2025). 

Kekakuan format ini menjadi hambatan utama dalam memperluas 

jangkauan dakwah. Beberapa video kajian berdurasi 40–60 menit sering kali 

tidak ditonton sampai selesai. Bahkan artikel panjang yang dimuat di laman 

Persis Online Journal lebih banyak dibaca oleh kalangan akademisi daripada 

masyarakat umum. Masalah ini menggambarkan dilema klasik antara menjaga 

kedalaman dan menyesuaikan diri dengan budaya digital yang serba cepat. 

Kelemahan lain adalah minimnya inovasi visual dan gaya penyajian 

konten. HS, salah satu santri magang di divisi media, menyebut, “Kami belum 

punya editor tetap. Kadang desain thumbnail aja dibuat seadanya. Padahal 

itu penting buat menarik perhatian.” (Wawancara, September 2025). 

Kurangnya sumber daya teknis membuat potensi dakwah ilmiah mereka tidak 

sepenuhnya optimal di dunia digital yang sangat visual. 

Meski menghadapi kendala teknis, Persis memiliki peluang besar 

untuk mengintegrasikan tradisi keilmuan dengan dakwah digital berbasis riset. 

Dalam beberapa tahun terakhir, pesantren mulai membuka diri terhadap 

kolaborasi akademik dengan universitas dan lembaga penelitian Islam. KH. 

AN menjelaskan, “Kami sedang merancang jurnal online yang 

menggabungkan hasil penelitian santri dengan refleksi dakwah digital.” 

(Wawancara, September 2025). 



186  

Peluang ini sangat strategis karena membuka ruang baru bagi dakwah 

ilmiah yang berbasis data dan riset. Dengan demikian, pesantren tidak hanya 

menjadi lembaga penyebar pesan moral, tetapi juga penghasil pengetahuan 

Islam yang kredibel. Hal ini sejalan dengan konsep knowledge-based da’wah 

(Abu Zahra 2015), yang menekankan pentingnya dakwah berbasis ilmu 

sebagai pilar peradaban Islam modern. 

Selain itu, Persis memiliki peluang besar untuk memperluas jangkauan 

dakwah melalui platform yang lebih interaktif seperti podcast diskusi tematik 

atau webinar kolaboratif. Dengan memanfaatkan kekuatan alumni yang 

tersebar di berbagai kampus dan lembaga, pesantren dapat menciptakan 

jaringan dakwah akademik lintas daerah dan negara. 

Tantangan terbesar Persis datang dari luar, yakni kompetisi dengan 

para influencer keagamaan yang menggunakan pendekatan populer dan 

ringan. KH. AN mengakui, “Sekarang orang lebih suka dakwah yang singkat 

dan lucu. Tapi kalau semua serba ringan, kapan umat berpikir dalam?” 

(Wawancara, September 2025). Pernyataan itu menggambarkan keprihatinan 

terhadap tren banalitas dakwah digital yang sering menekankan gaya daripada 

substansi. 

Selain itu, risiko polarisasi digital juga menjadi ancaman serius. Topik- 

topik teologis yang dibahas secara akademik sering disalahpahami atau 

dipelintir oleh pihak luar yang mencari sensasi. NR mengaku pernah 

menghadapi serangan komentar negatif, “Pernah ada video kami soal 

toleransi diserang karena dianggap liberal, padahal isinya sangat moderat.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Situasi ini menegaskan bahwa kredibilitas di 

dunia digital tidak hanya ditentukan oleh kualitas isi, tetapi juga oleh 

kemampuan mengelola persepsi publik. 



187  

Ancaman lain adalah perubahan algoritma media sosial yang tidak 

berpihak pada konten edukatif panjang. Banyak konten dakwah Persis yang 

tenggelam karena kalah oleh video hiburan. Dalam konteks teori attention 

economy (Davenport and Beck 2001), pesantren seperti Persis menghadapi 

tantangan besar untuk bertahan di tengah pasar atensi yang padat dan cepat 

berubah. 

Melalui analisis SWOT, terlihat bahwa Pesantren Persis 67 Benda 

memiliki kekuatan utama pada aspek keilmuan dan kredibilitas moral, tetapi 

harus berhadapan dengan tantangan adaptasi terhadap format digital yang 

menuntut kelincahan visual dan gaya komunikasi yang ringan. Peluang 

mereka terletak pada pengembangan knowledge-based da’wah dan kolaborasi 

akademik, sementara ancamannya datang dari persaingan konten populer dan 

tekanan algoritma media sosial. 

KH. AN menutup wawancara dengan refleksi mendalam, “Kami ini 

tidak sedang mencari penonton, tapi sedang mencari pemahaman. Kalau 

orang paham, meski sedikit, itu lebih berharga dari seribu like.” (Wawancara, 

September 2025). Kalimat ini mencerminkan semangat dakwah Persis yang 

tidak tunduk pada logika viralitas, tetapi tetap berpegang pada misi intelektual 

dan moral Islam yang mendalam. 

Pesantren Yaspida Sukabumi menempati posisi unik dalam lanskap 

dakwah digital di Jawa Barat. Berbeda dari pesantren besar yang 

mengandalkan sistem manajemen formal dan perangkat digital modern, 

Yaspida tumbuh dari kekuatan budaya lokal dan rasa kebersamaan 

komunitasnya. Dakwah di Yaspida tidak hanya menonjolkan isi pesan 

keagamaan, tetapi juga nilai-nilai kearifan lokal yang melekat dalam budaya 

Sunda. Pendekatan ini menjadikan pesantren ini sebagai laboratorium sosial 

bagi perpaduan antara tradisi, modernitas, dan teknologi. 



188  

Kekuatan utama Yaspida terletak pada modal kultural dan sosial yang 

dimilikinya. Pesantren ini dikenal sebagai pusat dakwah berbasis budaya 

Sunda, yang menggunakan bahasa dan simbol lokal dalam menyampaikan 

pesan keislaman. KH. MA, pimpinan Yaspida, menuturkan, “Kami tidak mau 

dakwah terasa jauh dari masyarakat. Kalau pakai basa Sunda, orang lebih 

dekat hatinya.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Pendekatan ini terbukti efektif. Melalui program Podcast Ngaji 

Nyunda, Yaspida berhasil menarik perhatian masyarakat muda di Sukabumi 

dan sekitarnya. Podcast tersebut berisi diskusi ringan tentang akhlak, keluarga, 

dan sosial keagamaan, disampaikan dengan gaya percakapan santai dan humor 

khas Sunda. RF, pengelola podcast, menjelaskan, “Kami ingin ngaji itu terasa 

akrab, bukan menegangkan. Orang yang dengar kayak ngobrol sama guru 

sendiri.” (Wawancara, September 2025). 

Selain itu, Yaspida memiliki jaringan komunitas alumni dan wali santri 

yang aktif mendukung kegiatan digital pesantren. Mereka membantu dalam 

promosi, penggalangan dana, dan penyebaran konten melalui media sosial 

seperti WhatsApp dan Instagram. KH. MA menyebut jaringan ini sebagai 

jamaah digital, yakni kelompok masyarakat yang tetap terhubung secara 

spiritual meski berjauhan secara fisik. Modal sosial semacam ini menjadi 

fondasi kuat bagi keberlanjutan dakwah digital berbasis komunitas. 

Dalam kerangka teori cultural communication (Hall 1997), strategi 

Yaspida dapat dilihat sebagai bentuk localization of religious message— 

proses mengadaptasi pesan agama dengan konteks budaya lokal. Melalui 

pendekatan ini, Yaspida tidak hanya mempertahankan identitasnya, tetapi juga 

memperluas makna Islam yang ramah budaya. 

Namun di balik kekuatan komunitasnya, Yaspida menghadapi 

tantangan besar dari sisi infrastruktur digital. RF menjelaskan, “Kami masih 



189  

pakai kamera pinjaman, internet di sini kadang lemot. Kalau hujan, sinyal 

bisa hilang.” (Wawancara, September 2025). Kondisi geografis Sukabumi 

yang sebagian besar perbukitan membuat akses internet tidak stabil, sehingga 

proses produksi dan distribusi konten sering kali tertunda. 

Kelemahan lainnya terletak pada kemampuan teknis tim produksi. 

Tidak semua santri memiliki keterampilan editing atau desain grafis yang 

memadai. Sebagian konten dibuat sederhana dengan alat seadanya. KH. MA 

menambahkan, “Yang penting pesan sampai, meskipun gambar goyang atau 

suara kurang jelas.” (Wawancara, Agustus 2025). Sikap ini menunjukkan 

semangat keikhlasan, tetapi di sisi lain menjadi hambatan untuk meningkatkan 

kualitas visual dan daya saing konten di tengah ekosistem digital yang semakin 

kompetitif. 

Regenerasi tim media juga menjadi persoalan. Ketika santri yang aktif 

lulus, tidak banyak penerus yang langsung siap menggantikan posisi mereka. 

RF menyebut, “Kami sering mulai dari nol lagi. Santri baru harus belajar 

semua, dari ngerekam sampai upload.” (Wawancara, September 2025). 

Masalah ini menunjukkan bahwa pelatihan berkelanjutan menjadi kebutuhan 

mendesak jika Yaspida ingin mempertahankan eksistensinya di dunia digital. 

Di sisi lain, pendekatan kultural yang digunakan Yaspida justru 

membuka peluang besar. Penggunaan bahasa Sunda dan gaya komunikasi 

yang ringan menjadikan dakwah lebih mudah diterima oleh masyarakat akar 

rumput yang mungkin merasa canggung dengan gaya ceramah formal. RF 

menjelaskan, “Kalau ustadz ngomong pakai istilah Arab terus, orang 

kampung suka mundur. Tapi kalau pakai bahasa mereka, malah banyak yang 

cerita balik.” (Wawancara, September 2025). 

Peluang lain muncul dari potensi ekspansi konten lokal ke audiens 

nasional melalui media digital. Dengan konsep Ngaji Nyunda, Yaspida dapat 



190  

menampilkan kekayaan budaya Sunda sebagai bagian dari dakwah Islam 

Nusantara. Hal ini sejalan dengan visi Islam Berkemajuan yang menempatkan 

nilai lokal sebagai sarana memperkuat universalitas Islam. 

Selain itu, peluang kolaborasi dengan komunitas kreatif lokal juga 

mulai terbuka. Beberapa alumni Yaspida kini bekerja di bidang desain dan 

media, dan mereka sering membantu pesantren dalam memproduksi konten 

tematik seperti video Ramadan atau kegiatan sosial. KH. MA menyebut, 

“Kami ingin pesantren jadi rumah bagi semua orang yang ingin berbuat baik 

lewat media.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Meski peluang besar terbuka, ancaman tetap mengintai. Salah satu 

ancaman utama adalah potensi komersialisasi budaya. Dengan semakin 

populernya konten Ngaji Nyunda, beberapa pihak luar mulai menawarkan 

kerja sama berbayar yang berpotensi menggeser orientasi dakwah menjadi 

komersial. RF mengaku, “Ada tawaran sponsor, tapi kami hati-hati. Jangan 

sampai dakwah kami jadi konten jualan.” (Wawancara, September 2025). 

Ancaman lain adalah distorsi makna budaya. Dalam beberapa 

kesempatan, penggunaan simbol budaya Sunda di media sosial menimbulkan 

perdebatan antara kelompok konservatif dan progresif. Sebagian menilai 

pendekatan tersebut terlalu ringan untuk dakwah, sementara lainnya 

melihatnya sebagai bentuk inovasi kultural. KH. MA menegaskan, “Selama 

tidak keluar dari akidah, budaya itu jembatan, bukan penghalang.” 

(Wawancara, September 2025). 

Selain itu, keterbatasan infrastruktur digital tetap menjadi risiko besar 

terhadap keberlanjutan dakwah. Ketergantungan pada jaringan lokal dan 

peralatan sederhana membuat Yaspida sulit mengikuti ritme distribusi konten 

yang cepat seperti pesantren lain di perkotaan. Dalam konteks teori digital 



191  

divide (van Dijk 2020), Yaspida mencerminkan kesenjangan digital antara 

pesantren rural dan urban yang memengaruhi kecepatan transformasi mereka. 

Melalui analisis SWOT, terlihat bahwa Yaspida memiliki kekuatan 

pada modal budaya dan solidaritas komunitas, namun kelemahannya terletak 

pada aspek teknis dan infrastruktur. Peluang mereka besar dalam 

pengembangan dakwah berbasis budaya lokal yang humanis, sementara 

ancamannya datang dari risiko komersialisasi dan kesenjangan digital. 

KH. MA menutup wawancara dengan refleksi sederhana namun dalam 

makna, “Kami ini santri kampung, tapi semangat kami global. Kami pakai 

teknologi bukan untuk pamer, tapi untuk nyebarin nilai-nilai Sunda yang 

Islami.” (Wawancara, September 2025). Ucapan ini menegaskan bahwa bagi 

Yaspida, dakwah digital bukan soal teknologi semata, tetapi tentang 

bagaimana pesan keagamaan tetap berakar pada tanah budaya yang 

menumbuhkannya. 



192  

BAGIAN IX 

DAMPAK PENGGUNAAN TEKNOLOGI 

DIGITAL TERHADAP 

KEBERMAKNAAN DAKWAH 

A. Dampak terhadap Santri 

Transformasi digital yang terjadi di lingkungan pesantren di Jawa 

Barat membawa dampak signifikan terhadap peningkatan literasi media para 

santri. Jika dahulu santri dikenal sebagai penjaga tradisi keilmuan berbasis 

teks dan hafalan, kini mereka juga menjadi produsen dan kurator pesan-pesan 

keagamaan di dunia digital. Perubahan ini tidak hanya menambah 

keterampilan teknis, tetapi juga memperluas cara berpikir dan berkomunikasi 

santri dalam menyebarkan dakwah Islam yang adaptif terhadap perkembangan 

zaman. 

Pesantren seperti Al-Furqon Muhammadiyah Garut, Persis 67 Benda 

Tasikmalaya, dan Yaspida Sukabumi menjadi contoh nyata bagaimana literasi 

media tumbuh di ruang religius yang awalnya tertutup dari teknologi. HS, 

ketua tim media Al-Furqon, menjelaskan, “Dulu santri cuma tahu nulis 

makalah dan naskah ceramah. Sekarang mereka bisa bikin video, edit, dan 

atur caption dakwah di Instagram. Semua dengan niat ibadah.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Pernyataan ini memperlihatkan adanya proses digital 

empowerment, yaitu kemampuan individu menguasai teknologi bukan hanya 

untuk kepentingan duniawi, tetapi juga sebagai instrumen religius. 

Peningkatan literasi media di kalangan santri juga membawa 

perubahan paradigma dalam memahami makna dakwah. NR dari Pesantren 



193  

Persis 67 menuturkan bahwa santri kini lebih kritis dalam memfilter informasi 

keagamaan. “Kalau dulu kita cuma dengar dari ustadz, sekarang kita bisa cek 

sumbernya, baca tafsir digital, dan diskusi di grup. Jadi lebih selektif,” 

ujarnya (Wawancara, September 2025). Literasi media mengajarkan santri 

untuk tidak sekadar menjadi penerima pesan, tetapi juga pengelola makna. 

Mereka belajar membedakan antara konten yang otentik dan yang bersifat 

manipulatif, sekaligus menjaga integritas pesan dakwah di tengah derasnya 

arus informasi yang kerap bercampur dengan hoaks keagamaan. 

Dalam konteks teori Digital Religiosity yang dikemukakan oleh Heidi 

Campbell (2012), fenomena ini menunjukkan bahwa keberagamaan di era 

digital tidak hanya diukur dari tingkat konsumsi terhadap konten religius, 

tetapi dari kemampuan individu menginterpretasikan, memproduksi, dan 

mengomunikasikan nilai-nilai agama melalui media baru (Campbell 2012a). 

Para santri tidak lagi hanya “mengkaji kitab,” tetapi juga “mengkaji 

algoritma.” Mereka menyadari bahwa setiap media memiliki logika dan 

dampak yang berbeda terhadap penyampaian pesan dakwah. HS menuturkan, 

“Kalau bikin video YouTube, harus beda dengan ceramah di majelis. Kita 

sesuaikan gaya bicara, durasi, dan gambar supaya penonton nggak bosan.” 

(Wawancara, Agustus 2025). 

Di Pesantren Yaspida, literasi media tidak hanya diajarkan secara 

teknis, tetapi juga secara etis. KH. MA sering mengingatkan santrinya, “Santri 

itu harus paham media, tapi jangan diperbudak media. Pakai teknologi untuk 

berdakwah, bukan buat eksis.” (Wawancara, September 2025). Pesan itu 

menjadi landasan etika digital bagi santri: mereka belajar bahwa kemampuan 

teknologis tanpa orientasi moral bisa menimbulkan riya’ digital, yaitu perilaku 

pamer amal melalui media sosial. Dengan demikian, literasi media di 



194  

pesantren tidak hanya berfokus pada kemampuan kognitif dan teknis, tetapi 

juga pada penguatan kesadaran spiritual. 

Selain itu, perubahan budaya belajar juga tampak nyata. Santri kini 

menggunakan YouTube untuk memahami tajwid, Canva untuk membuat 

infografis dakwah, dan WhatsApp untuk berdiskusi dengan ustadz di luar jam 

pelajaran. Hal ini menunjukkan bahwa teknologi telah memperluas ruang 

pembelajaran santri dari pesantren ke dunia maya tanpa menghilangkan nilai 

adab dan disiplin. Dalam beberapa kasus, para ustadz mulai memanfaatkan 

Google Classroom dan Zoom Meeting untuk kajian kitab. Menurut NR, 

“Kalau dulu ngaji harus duduk di serambi, sekarang bisa sambil online. Tapi 

tetap sopan, tetap hormat ke guru.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Fenomena ini memperlihatkan pergeseran fungsi pesantren sebagai 

ruang produksi pengetahuan keagamaan yang tidak lagi terbatas secara fisik. 

Pesantren menjadi bagian dari jaringan global pengetahuan Islam yang 

tersebar secara digital. Dengan literasi media, santri dapat menjembatani teks 

klasik dan konteks modern. Mereka mampu menafsirkan ulang makna 

“tabligh” dalam konteks media baru: bukan hanya menyampaikan pesan lewat 

lisan, tetapi juga melalui visual, audio, dan interaksi daring. 

Namun, proses penguatan literasi ini tidak sepenuhnya berjalan mulus. 

Sebagian santri masih mengalami kesulitan memahami etika bermedia, 

terutama dalam menjaga keseimbangan antara konten dakwah dan ekspresi 

diri. KH. AN dari Persis menilai, “Santri zaman sekarang cepat belajar 

teknologi, tapi harus diingatkan supaya tidak kehilangan adabnya.” 

(Wawancara, September 2025). Tantangan etis ini menunjukkan bahwa literasi 

media bukan hanya soal keterampilan teknis, tetapi juga proses pembentukan 

karakter digital yang berakar pada nilai-nilai spiritual. 



195  

Dalam kerangka ini, dakwah digital tidak hanya menghasilkan konten, 

tetapi juga menciptakan manusia baru: santri yang literat, komunikatif, dan 

reflektif. Mereka belajar bahwa teknologi bukan pengganti kitab, melainkan 

jembatan untuk memperluas makna kitab di ruang digital. Proses ini 

menunjukkan bahwa literasi media di pesantren bukan sekadar kemampuan 

membaca dan menulis di dunia maya, tetapi bagian dari perjalanan spiritual 

untuk memahami dan menyebarkan kebenaran dengan cara yang relevan di 

era digital. 

Salah satu dampak paling terasa dari transformasi digital di dunia 

pesantren adalah perubahan cara santri mempelajari dan memahami ilmu 

agama. Jika sebelumnya proses pembelajaran di pesantren didominasi oleh 

metode tradisional seperti bandongan dan sorogan, kini muncul bentuk baru 

pembelajaran berbasis media visual dan interaktif. Pergeseran ini tidak 

sekadar menyentuh aspek teknis, tetapi juga epistemologis—mengubah cara 

santri berinteraksi dengan teks suci, guru, dan pengetahuan itu sendiri. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, misalnya, pelajaran 

tafsir kini tidak hanya dilakukan melalui kitab klasik, tetapi juga melalui 

tayangan visual yang menampilkan tafsir kontekstual dengan ilustrasi grafis 

dan video pendek. HS, salah satu santri pengelola media, menjelaskan, “Kami 

buat video pendek tentang tafsir ayat, pakai gambar dan narasi supaya 

gampang dipahami. Banyak teman bilang lebih cepat nyantol di pikiran.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Penggunaan visual ini memperlihatkan 

bagaimana pesan agama kini dikomunikasikan dengan pendekatan 

multimodal, menggabungkan teks, gambar, dan suara untuk memperkaya 

pemahaman spiritual. 

Perubahan metode ini juga membawa dampak psikologis terhadap 

semangat belajar santri. Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, ustadz 



196  

muda mulai menggunakan PowerPoint, Infografis Quranic Studies, dan 

podcast diskusi tafsir sebagai pelengkap kitab kuning. NR, salah satu pengajar, 

menyebut, “Santri sekarang lebih fokus kalau materi divisualkan. Kalau cuma 

baca kitab tebal, mereka cepat bosan. Tapi kalau kita tampilkan dengan 

contoh video, langsung hidup suasananya.” (Wawancara, September 2025). 

Dalam konteks ini, metode visual bukan sekadar alat bantu belajar, 

tetapi juga sarana dakwah yang membangun koneksi emosional. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Campbell (2012) tentang Digital Religiosity, di 

mana praktik keagamaan digital tidak hanya mereproduksi ajaran lama dalam 

format baru, tetapi menciptakan pengalaman religius yang lebih partisipatif 

dan personal (Campbell 2012a). Melalui video dan desain visual, pesan-pesan 

agama menjadi lebih mudah diakses, diingat, dan direnungkan. 

Namun, pergeseran dari teks ke visual juga mengubah cara santri 

memahami makna kitab. Di Yaspida Sukabumi, KH. MA menuturkan bahwa 

sebagian santri muda mulai “mengaji lewat layar.” Ia menjelaskan, 

“Sekarang santri bisa belajar tafsir dari YouTube, tapi tetap harus diawasi. 

Jangan sampai mereka ambil dari sumber yang tidak jelas sanadnya.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Kekhawatiran ini menunjukkan bahwa di balik 

kemudahan akses, ada risiko dekonsekrasi ilmu agama—pengetahuan yang 

dulu diperoleh melalui proses berguru langsung kini bisa diakses dengan satu 

klik, tanpa filter otoritas keilmuan. 

Fenomena ini menciptakan dialektika baru antara teks dan konteks. 

Santri tetap menghormati guru dan kitab klasik, tetapi juga terbuka terhadap 

media digital sebagai sarana eksplorasi makna. Di Pesantren Persis, misalnya, 

santri sering menonton ulang rekaman kajian ustadz mereka untuk mengulang 

pelajaran. NR mengatakan, “Kalau dulu lupa catatan, ya sudah. Sekarang 



197  

tinggal replay video. Jadi bisa belajar lebih dalam.” (Wawancara, September 

2025). 

Kehadiran media visual juga memperluas cakrawala pengetahuan 

santri. Mereka tidak hanya menghafal ayat dan hadis, tetapi juga belajar 

membuat storyboard, mengedit suara, dan menyusun narasi dakwah. HS 

menyebut, “Sekarang santri itu ustadz sekaligus editor. Mereka belajar 

mengatur angle kamera supaya pesan dakwahnya kuat.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Kegiatan ini menunjukkan integrasi antara aspek intelektual 

dan kreatif yang memperkaya makna pendidikan pesantren di era digital. 

Namun, transformasi ini tidak lepas dari dilema. Beberapa ustadz 

senior masih memandang media visual sebagai gangguan terhadap 

kekhusyukan belajar. KH. AN dari Persis menilai, “Ilmu itu turun lewat adab, 

bukan layar. Kalau terlalu visual, takutnya yang terserap bukan maknanya, 

tapi tampilannya.” (Wawancara, September 2025). Pendapat ini 

mengingatkan bahwa pembelajaran agama berbasis media tetap harus dijaga 

keseimbangannya agar tidak terjebak dalam estetika tanpa esensi. 

Dalam perspektif pedagogi Islam modern, perubahan ini sebenarnya 

membuka ruang baru bagi metode tarbiyah ma’lumatīyah—pendidikan 

berbasis informasi yang menekankan pada integrasi ilmu, teknologi, dan 

spiritualitas. Melalui media digital, pesantren dapat menghadirkan 

pembelajaran yang lebih relevan dengan kebutuhan generasi Z tanpa 

kehilangan kedalaman ilmiah dan spiritual. 

Perubahan metode belajar ini juga memperlihatkan bagaimana santri 

memaknai teknologi sebagai bagian dari ibadah. RF dari Yaspida mengatakan, 

“Kalau kami bikin konten tafsir atau doa, niatnya bukan cari viewer, tapi 

semoga ada yang dapat manfaat.” (Wawancara, September 2025). Dalam 

pernyataan sederhana itu tersirat makna mendalam: bahwa penggunaan media 



198  

digital oleh santri bukan sekadar alat belajar, tetapi juga bentuk pengabdian 

spiritual. 

Dengan demikian, pergeseran dari teks ke visual bukanlah bentuk 

degradasi pengetahuan, melainkan perluasan cara belajar dan berdakwah. 

Pesantren kini menjadi ruang pertemuan antara kitab dan kamera, antara 

qalam dan klik. Transformasi ini menandai babak baru pendidikan Islam di 

mana tradisi tidak hilang, tetapi justru menemukan bentuk baru untuk tetap 

hidup dalam budaya digital. 

Perubahan besar dalam dunia dakwah digital tidak hanya terjadi pada 

aspek teknis dan metodologis, tetapi juga pada ranah spiritual. Di tengah 

derasnya arus teknologi dan konten yang serba cepat, para santri di berbagai 

pesantren di Jawa Barat berusaha mempertahankan satu hal yang menjadi inti 

dari seluruh aktivitas mereka: niat ibadah. Integrasi antara keterampilan digital 

dan kesadaran spiritual menjadi wujud nyata bagaimana pesantren beradaptasi 

tanpa kehilangan jati diri. 

HS, santri senior sekaligus pengelola media di Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut, menuturkan, “Kami belajar ngedit, bikin konten, tapi 

tetap niatnya ibadah. Setiap kali mau upload, kami baca bismillah dan niatkan 

supaya ada orang yang dapat hidayah.” (Wawancara, Agustus 2025). Ucapan 

ini menggambarkan cara santri memahami teknologi bukan sekadar alat, 

melainkan wadah untuk menyalurkan nilai-nilai ilahi. Dalam pandangan 

mereka, kerja di depan komputer tidak kalah mulianya dengan mengajar atau 

berdakwah di mimbar selama diniatkan untuk kebaikan. 

Prinsip niat ini menjadi fondasi spiritual yang menjaga kemurnian 

dakwah digital pesantren. NR dari Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya 

menambahkan, “Kalau nggak dijaga niatnya, bisa bahaya. Dari dakwah bisa 

berubah jadi cari pujian.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan 



199  

tersebut menyinggung fenomena yang disebut Campbell (2012) sebagai 

performative religiosity, yaitu kondisi ketika praktik keagamaan di ruang 

digital bergeser dari ekspresi iman menuju pencitraan publik (Campbell 

2012a). Para santri sadar bahwa dunia digital mudah menggoda ego, karena 

setiap unggahan disertai angka views, likes, dan followers yang bisa 

memengaruhi keikhlasan hati. 

Kesadaran ini membuat banyak pesantren menerapkan etika digital 

berbasis spiritualitas. Di Al-Furqon, sebelum memulai proses produksi konten, 

para santri biasa membaca doa bersama dan mendengarkan nasihat ustadz. 

KH. YS menjelaskan, “Kami ingin santri tahu bahwa dakwah itu bukan lomba 

popularitas. Kalau satu orang saja sadar karena kontenmu, itu sudah cukup.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Ritual sederhana ini berfungsi sebagai pengingat 

bahwa aktivitas digital mereka tetap berada dalam bingkai ibadah, bukan 

sekadar proyek kreatif. 

Fenomena ini juga menunjukkan adanya spiritualitas baru di kalangan 

santri—spiritualitas yang tidak lagi terikat sepenuhnya pada ruang fisik, tetapi 

bisa hadir dalam ruang digital. RF dari Pesantren Yaspida Sukabumi 

menjelaskan, “Kadang saya bikin video tengah malam setelah ngaji. Rasanya 

tenang, kayak berdzikir, cuma bedanya dzikirnya lewat visual.” (Wawancara, 

September 2025). Pengalaman ini memperlihatkan bentuk digital spirituality, 

di mana proses pembuatan konten dakwah menjadi bagian dari praktik religius 

yang memadukan zikir, kreativitas, dan teknologi. 

Dalam konteks teori Digital Religiosity (Campbell 2012a), 

pengalaman spiritual semacam ini merupakan bagian dari transisi identitas 

religius di era digital. Keberagamaan tidak lagi semata-mata diwujudkan 

dalam bentuk ritual formal, tetapi juga dalam proses produksi makna di dunia 

maya.  Santri  tidak  hanya  menyebarkan  pesan  agama,  tetapi  juga 



200  

menegosiasikan identitasnya sebagai dai digital yang beroperasi di tengah 

logika algoritma dan budaya populer. 

Namun, tidak semua proses ini berjalan tanpa kendala. KH. AN dari 

Persis menegaskan pentingnya membangun kesadaran moral agar dakwah 

digital tidak kehilangan kedalaman. Ia mengatakan, “Teknologi itu seperti 

pisau. Kalau niatnya benar, bisa jadi alat dakwah. Tapi kalau niatnya 

melenceng, bisa jadi alat fitnah.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan 

itu menegaskan pentingnya niat sebagai kompas moral dalam setiap aktivitas 

digital. 

Untuk menjaga keseimbangan antara semangat berkarya dan 

keikhlasan, beberapa pesantren mengembangkan pembiasaan spiritual di 

ruang media. Di Yaspida, misalnya, setiap santri diwajibkan menulis caption 

dakwah disertai doa pendek atau refleksi diri. RF menjelaskan, “Kami 

diajarkan bahwa kata-kata itu bisa jadi doa. Jadi kalau posting, harus dari 

hati.” (Wawancara, September 2025). Praktik sederhana ini menjadi bentuk 

digitalisasi nilai ikhlas dan tabligh yang diajarkan dalam tradisi pesantren. 

Integrasi antara teknologi dan niat ibadah ini juga memperlihatkan 

bahwa spiritualitas santri di era digital tidak melemah, melainkan menemukan 

bentuk baru. Mereka belajar menyeimbangkan antara kompetensi digital dan 

kesadaran transendental. Dalam perspektif dakwah, ini menjadi model 

keberagamaan yang progresif—spiritualitas yang tidak eksklusif di masjid, 

tetapi juga hidup di ruang digital. 

Di sisi lain, pengalaman spiritual para santri dalam bekerja di media 

digital memperkuat nilai kebersamaan (ukhuwah digital). HS menuturkan, 

“Kalau kita kerja bareng bikin video dakwah, rasanya kayak gotong royong 

ibadah. Ada yang shooting, ada yang edit, semua punya niat yang sama.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Ungkapan ini memperlihatkan bagaimana proses 



201  

teknis produksi konten dapat menjadi pengalaman religius kolektif yang 

memperkuat solidaritas antar santri. 

Pada akhirnya, integrasi niat spiritual dalam aktivitas digital bukan 

hanya menjaga kemurnian dakwah, tetapi juga menjadi bentuk resistance 

spiritual terhadap budaya digital yang cenderung konsumtif dan narsistik. 

Pesantren melalui para santrinya berhasil menghadirkan oase nilai di tengah 

padang algoritma—mengubah layar menjadi ladang amal, dan klik menjadi 

dzikir. 

B. Dampak terhadap Pesantren 

Era digital membawa pesantren pada titik penting dalam sejarahnya: 

dari lembaga pendidikan tradisional yang berfokus pada transmisi ilmu 

keagamaan, kini menjadi aktor publik yang aktif dalam ruang dakwah modern. 

Transformasi ini tidak hanya bersifat teknologis, tetapi juga ideologis dan 

kelembagaan. Pesantren tidak lagi sekadar tempat belajar, tetapi juga pusat 

produksi pesan moral, ruang komunikasi sosial, dan lembaga keagamaan yang 

tampil di ruang digital sebagai sumber otoritas baru. 

Perubahan peran ini tampak jelas di Pesantren Al-Furqon 

Muhammadiyah Garut. KH. YS menjelaskan, “Kalau dulu pesantren 

menunggu jamaah datang, sekarang pesantren yang datang ke jamaah lewat 

media.” (Wawancara, Agustus 2025). Pandangan ini menggambarkan 

pergeseran paradigma dari dakwah pasif ke dakwah proaktif. Pesantren kini 

memanfaatkan teknologi sebagai sarana memperluas cakupan dakwah, 

menjangkau masyarakat di luar tembok fisik, bahkan hingga lintas negara. 

Reposisi ini juga diiringi restrukturisasi kelembagaan. Al-Furqon, 

misalnya, membentuk Divisi Media Dakwah yang berfungsi layaknya biro 

komunikasi publik. Divisi ini mengelola seluruh aktivitas digital pesantren, 



202  

mulai dari perencanaan konten, pengelolaan media sosial, hingga koordinasi 

dengan ustadz dan santri. HS, ketua divisi, menjelaskan, “Setiap pesan yang 

keluar dari pesantren harus punya nilai dan identitas. Kami tidak ingin 

pesantren hanya aktif, tapi juga relevan dan dipercaya.” (Wawancara, 

September 2025). Dengan demikian, pesantren tidak lagi hanya lembaga 

pengajar, tetapi juga lembaga komunikator moral yang memiliki strategi 

komunikasi tersendiri. 

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, reposisi kelembagaan ini 

bersifat lebih intelektual. KH. AN menuturkan, “Kami ingin dakwah 

pesantren dikenal sebagai dakwah berbasis ilmu, bukan sekadar nasihat.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Untuk itu, mereka mengembangkan jurnal 

digital keislaman dan program diskusi daring sebagai bagian dari strategi 

dakwah ilmiah. Melalui pendekatan ini, pesantren tidak hanya beradaptasi 

terhadap digitalisasi, tetapi juga memperkuat posisi akademiknya di ruang 

publik. Reposisi semacam ini menandai pergeseran dari pesantren sebagai 

lembaga tradisional ke pesantren yang berperan sebagai lembaga riset dan 

penyebaran ilmu keagamaan modern. 

Sementara itu, di Yaspida Sukabumi, proses reposisi berjalan dengan 

cara yang lebih kultural. Pesantren ini memanfaatkan platform digital untuk 

menampilkan wajah Islam yang ramah dan membumi melalui Podcast Ngaji 

Nyunda dan konten budaya dakwah lokal. KH. MA menuturkan, “Pesantren 

kami ingin dikenal bukan hanya karena ngajinya, tapi juga karena kehangatan 

dan keterbukaannya terhadap masyarakat.” (Wawancara, September 2025). 

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa reposisi pesantren tidak harus 

meninggalkan tradisi, tetapi justru memperluas tradisi itu dalam bahasa dan 

bentuk yang bisa diterima generasi digital. 



203  

Dalam konteks teori kelembagaan, perubahan ini dapat dijelaskan 

dengan konsep institutional transformation (Scott 2001), yang menyatakan 

bahwa lembaga keagamaan yang mampu bertahan di tengah perubahan sosial 

adalah yang mampu menyesuaikan struktur dan praktiknya tanpa kehilangan 

legitimasi nilai. Pesantren yang mengintegrasikan teknologi dalam dakwahnya 

sedang melakukan reframing terhadap identitasnya: dari lembaga pembentuk 

individu saleh menjadi lembaga penggerak moral sosial di ruang publik 

digital. 

Reposisi ini juga berdampak pada cara pesantren berinteraksi dengan 

masyarakat dan pemerintah. Di beberapa wilayah, pesantren kini menjadi 

mitra strategis dalam program literasi digital dan moderasi beragama. HS 

mengungkapkan, “Kami pernah diundang oleh Dinas Kominfo untuk ngisi 

pelatihan dakwah digital bagi guru madrasah. Dulu nggak kebayang 

pesantren bisa sejajar dengan lembaga publik seperti itu.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Fakta ini menunjukkan bahwa otoritas pesantren kini meluas 

ke ranah sosial-budaya dan kebijakan publik, menjadikan mereka bagian dari 

ekosistem digital nasional yang aktif. 

Namun, proses reposisi ini juga tidak terlepas dari ketegangan internal. 

Sebagian ustadz senior masih melihat digitalisasi sebagai ancaman terhadap 

kesakralan ilmu agama. KH. AN mengingatkan, “Teknologi itu ibarat air. Bisa 

jadi sumber kehidupan, tapi juga bisa menenggelamkan kalau tidak 

dikendalikan.” (Wawancara, September 2025). Ketegangan ini 

memperlihatkan dinamika antara nilai tradisional dan kebutuhan modernisasi 

yang harus terus dinegosiasikan di dalam tubuh pesantren. 

Meski demikian, arah perubahan sudah jelas: pesantren kini menjadi 

lembaga dakwah modern yang tidak lagi dibatasi oleh ruang fisik dan waktu. 

Dakwah tidak lagi eksklusif dalam bentuk ceramah, tetapi hadir dalam format 



204  

digital yang mampu menjangkau berbagai lapisan masyarakat. Seperti 

dikatakan KH. MA, “Kalau dulu pesantren itu menyalakan pelita di kampung, 

sekarang pelitanya nyala di layar.” (Wawancara, September 2025). 

Dengan reposisi ini, pesantren tidak kehilangan ruh spiritualnya, tetapi 

justru menemukan relevansi baru di tengah masyarakat yang terus bergerak. 

Modernisasi dakwah pesantren bukan sekadar perubahan bentuk, tetapi proses 

memperluas makna kehadiran Islam di tengah era digital. 

Kemunculan pesantren di ruang digital telah mengubah wajah lembaga 

keagamaan ini di mata publik. Dulu, pesantren sering dipersepsikan sebagai 

institusi yang tertutup, konservatif, dan hanya relevan bagi kalangan internal. 

Kini, melalui media digital, citra itu perlahan bergeser menjadi lembaga yang 

modern, komunikatif, dan terbuka terhadap masyarakat luas. Transformasi ini 

bukan hasil dari kampanye pencitraan sesaat, tetapi bagian dari proses panjang 

di mana pesantren menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman tanpa kehilangan 

identitas spiritualnya. 

Di Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut, perubahan citra ini 

terasa sangat nyata. KH. YS menuturkan, “Dulu orang mengenal pesantren 

hanya dari cerita atau kabar mulut ke mulut. Sekarang, masyarakat bisa 

melihat langsung kegiatan kami lewat YouTube dan Instagram. Mereka jadi 

tahu bahwa pesantren itu tidak ketinggalan zaman.” (Wawancara, Agustus 

2025). Melalui konten visual seperti dokumentasi pengajian, kegiatan sosial, 

hingga karya kreatif santri, pesantren berhasil membangun kehadiran publik 

yang positif. 

Proses ini menggambarkan bagaimana media digital berfungsi sebagai 

jendela transparansi sosial bagi lembaga keagamaan. Publik kini dapat 

mengakses aktivitas pesantren secara langsung, tanpa harus datang ke lokasi. 

HS, ketua tim media, menjelaskan, “Banyak masyarakat yang tertarik 



205  

menyekolahkan anaknya setelah nonton konten dakwah kami. Mereka bilang, 

ternyata pesantren sekarang bersih, rapi, dan modern.” (Wawancara, 

September 2025). Pernyataan ini menunjukkan bahwa digitalisasi tidak hanya 

memperluas dakwah, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik terhadap 

pesantren sebagai lembaga pendidikan dan moral yang kredibel. 

Di Pesantren Persis 67 Benda Tasikmalaya, peningkatan citra publik 

diwujudkan melalui pendekatan akademik. Mereka mengelola website dan 

kanal media ilmiah yang menampilkan kajian keislaman, penelitian santri, dan 

diskusi teologis. NR, pengelola konten Persis, mengatakan, “Kami ingin 

pesantren dikenal bukan hanya karena tradisi, tapi juga karena 

intelektualitasnya.” (Wawancara, September 2025). Dengan strategi ini, 

Persis berhasil membangun citra sebagai lembaga dakwah berbasis ilmu 

pengetahuan yang profesional dan kredibel di ruang digital. 

Sementara itu, Yaspida Sukabumi mengembangkan citra publiknya 

melalui pendekatan kultural. Konten Ngaji Nyunda mereka yang memadukan 

bahasa Sunda, musik lokal, dan nilai-nilai Islam moderat berhasil menarik 

simpati masyarakat dari berbagai kalangan. KH. MA menjelaskan, “Kami 

ingin pesantren hadir dengan wajah yang ramah dan membumi. Orang yang 

melihat konten kami harus merasa dekat, bukan takut.” (Wawancara, Agustus 

2025). Strategi ini membuktikan bahwa pesantren mampu membangun 

komunikasi lintas sosial-budaya tanpa kehilangan substansi keagamaannya. 

Dalam konteks teori komunikasi publik, fenomena ini dapat dijelaskan 

melalui konsep strategic religious communication (Heath 2010), di mana 

lembaga keagamaan membangun hubungan dengan publik melalui pesan yang 

autentik, konsisten, dan bernilai. Pesantren yang memanfaatkan media digital 

dengan narasi positif tidak hanya memperkuat reputasinya, tetapi juga 

berperan sebagai mediator nilai antara agama dan masyarakat modern. 



206  

Perubahan citra ini juga menandai terjadinya keterbukaan sosial di 

lingkungan pesantren. Jika sebelumnya interaksi pesantren dengan masyarakat 

terbatas pada kegiatan keagamaan seperti pengajian atau perayaan hari besar 

Islam, kini hubungan itu diperluas melalui interaksi digital yang lebih inklusif. 

RF dari Yaspida menyebut, “Sekarang kami sering dapat komentar dari non-

santri yang bilang suka dengar podcast kami karena bahasanya sederhana 

dan nggak menghakimi.” (Wawancara, September 2025). Dakwah digital 

membuka ruang dialog baru antara pesantren dan masyarakat luas yang 

sebelumnya mungkin merasa jauh atau asing dengan kultur pesantren. 

Selain memperluas relasi sosial, keterbukaan ini juga berimplikasi 

pada meningkatnya partisipasi publik dalam kegiatan pesantren. HS menyebut 

bahwa setelah pandemi, banyak masyarakat yang terlibat dalam program 

donasi digital dan kelas ngaji daring. “Dulu yang nyumbang itu cuma alumni, 

sekarang banyak orang yang bahkan belum pernah datang ke pesantren, tapi 

ikut berdonasi karena mereka tahu kegiatan kami lewat media sosial.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa keterbukaan 

digital tidak hanya menciptakan citra positif, tetapi juga memperluas 

dukungan sosial dan ekonomi bagi pesantren. 

Namun, proses membangun citra publik juga menghadirkan tantangan. 

Sebagian pihak menilai bahwa keterbukaan digital berisiko mengikis 

kesederhanaan pesantren. KH. AN dari Persis menanggapi hal ini dengan 

bijak, “Citra itu penting, tapi jangan jadi topeng. Citra harus tumbuh dari 

akhlak, bukan dari kamera.” (Wawancara, September 2025). Kritik ini 

menjadi pengingat bahwa reputasi digital pesantren harus dijaga agar tetap 

selaras dengan nilai keikhlasan dan kejujuran yang menjadi ruh dakwah Islam. 



207  

Dengan keterbukaan sosial dan citra publik yang semakin positif, 

pesantren kini tidak lagi berdiri di pinggir arus modernitas, melainkan menjadi 

bagian aktif dari masyarakat digital. Perubahan ini membawa dampak jangka 

panjang terhadap persepsi publik: pesantren bukan lagi sekadar lembaga 

konservatif yang menjaga tradisi, tetapi juga pionir dakwah modern yang 

mampu berbicara dengan bahasa zaman. 

Sebagaimana disimpulkan KH. YS di akhir wawancaranya, “Kami 

ingin pesantren dikenal bukan karena bangunannya, tapi karena pikirannya 

yang terbuka.” (Wawancara, September 2025). Pernyataan itu menegaskan 

arah baru pesantren di era digital: terbuka terhadap perubahan, namun tetap 

berpegang pada nilai-nilai yang menuntun perubahan itu sendiri. 

Salah satu dampak paling menarik dari digitalisasi dakwah pesantren 

adalah bagaimana nilai-nilai tradisional Islam seperti tablīgh (penyampaian 

pesan), irsyād (bimbingan moral), dan tanwīr (pencerahan) diadaptasi dalam 

bentuk-bentuk komunikasi digital yang baru. Ketiga nilai ini telah lama 

menjadi pilar dakwah pesantren, tetapi kini menemukan ekspresi yang berbeda 

melalui video, podcast, infografis, dan media sosial. Transformasi ini bukan 

sekadar perubahan medium, tetapi juga refleksi tentang bagaimana pesantren 

memaknai kembali misi dakwahnya di tengah ekosistem digital yang serba 

cepat dan kompetitif. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjelaskan, 

“Dulu tablīgh itu identik dengan ceramah di mimbar. Sekarang tablīgh bisa 

lewat YouTube atau Instagram. Yang penting pesannya sampai dan 

menggerakkan hati.” (Wawancara, Agustus 2025). Ucapan ini 

menggambarkan pergeseran dari dakwah konvensional yang bersifat satu arah 

menuju dakwah digital yang bersifat dialogis dan interaktif. Santri tidak lagi 

sekadar menyampaikan, tetapi juga mendengarkan dan menanggapi komentar, 



208  

menjalin diskusi, serta membangun hubungan dengan audiens secara 

berkelanjutan. 

Dalam konteks tablīgh, media digital memberi ruang bagi 

penyampaian pesan agama yang lebih kreatif dan mudah diakses. HS, santri 

sekaligus pengelola media Al-Furqon, menuturkan, “Kalau dulu dakwah 

cuma lewat teks atau ceramah langsung, sekarang kami bikin video tiga menit 

yang intinya sama: mengajak orang ke kebaikan, tapi dengan gaya yang 

ringan dan dekat.” (Wawancara, September 2025). Video dakwah pendek, 

kutipan ayat bergrafis, dan potongan tausiyah menjadi bentuk baru dari tablīgh 

visual, yang mampu menembus batas geografis dan sosial. 

Sementara itu, irsyād sebagai bimbingan moral juga mengalami 

perluasan makna di ruang digital. KH. AN dari Persis 67 Benda Tasikmalaya 

menjelaskan, “Bimbingan itu sekarang tidak harus tatap muka. Ada santri 

yang konsultasi lewat DM, minta doa atau nasihat soal hidupnya. Ini bentuk 

irsyād yang baru.” (Wawancara, September 2025). Di sini, pesantren 

menjalankan fungsi keagamaannya sebagai pembimbing spiritual yang hadir 

kapan pun dibutuhkan, memanfaatkan ruang digital untuk menjangkau mereka 

yang mungkin tak berani datang langsung ke kyai. 

Peran irsyād digital ini juga memperlihatkan wajah baru hubungan 

kyai-santri yang lebih horizontal. NR dari Persis menambahkan, “Kalau dulu 

kita menunggu giliran untuk sowan ke kyai, sekarang bisa langsung kirim 

pertanyaan lewat WhatsApp. Tapi adabnya tetap dijaga, karena yang penting 

bukan medianya, tapi niat dan sopannya.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Dalam hal ini, media digital tidak menghapus nilai adab dan penghormatan, 

melainkan menyalurkannya dalam bentuk komunikasi yang lebih fleksibel. 

Adapun nilai tanwīr, yakni pencerahan, menjadi semakin relevan di 

tengah arus informasi yang sering kali memicu kebingungan dan polarisasi. 



209  

Pesantren memainkan peran penting sebagai sumber otoritas moral yang 

menebarkan cahaya di ruang publik digital. KH. MA dari Yaspida Sukabumi 

menuturkan, “Kita ingin dakwah di media jadi penerang, bukan pemecah. 

Banyak orang tersesat bukan karena jahat, tapi karena bingung. Tugas 

pesantren adalah menuntun, bukan menghakimi.” (Wawancara, September 

2025). Nilai tanwīr inilah yang menjadikan pesantren tetap relevan di tengah 

derasnya narasi-narasi ekstrem dan dangkal yang beredar di media sosial. 

Dalam praktiknya, tanwīr digital diterjemahkan melalui konten yang 

mengedepankan nilai edukatif dan dialogis. Yaspida, misalnya, mengemas 

video dakwahnya dalam format percakapan ringan antara santri dan 

masyarakat sekitar, membahas isu-isu aktual dengan pendekatan empatik. RF, 

salah satu kreator konten Yaspida, menjelaskan, “Kami ingin dakwah terasa 

manusiawi. Bukan cuma nyuruh, tapi ngajak mikir dan memahami.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Gaya komunikasi ini memperlihatkan bahwa 

pesantren berhasil menempatkan dakwah digital bukan sebagai ruang ceramah 

sepihak, tetapi sebagai arena refleksi sosial dan spiritual bersama. 

Dari perspektif teori dakwah, proses ini menunjukkan bentuk renewal 

of message — pembaruan pesan keagamaan agar tetap bermakna dalam 

konteks zaman. Pesantren mampu menafsir ulang nilai-nilai klasik menjadi 

bahasa baru yang relevan bagi generasi digital. Seperti dijelaskan Campbell 

(2012) dalam konsep digital religiosity, adaptasi spiritual di ruang digital 

terjadi ketika nilai-nilai lama diolah ulang tanpa kehilangan makna 

transendentalnya (Campbell 2012a). Hal ini persis yang dilakukan pesantren: 

menjaga substansi nilai dakwah sambil memperbarui kemasannya agar tetap 

dapat diterima audiens modern. 

Lebih jauh lagi, ketiga nilai tersebut—tablīgh, irsyād, dan tanwīr— 

membentuk fondasi etik bagi seluruh aktivitas digital pesantren. Di tengah 



210  

dunia digital yang sering kali dangkal dan serba instan, pesantren menawarkan 

narasi alternatif: dakwah yang sabar, mendidik, dan menenangkan. KH. YS 

menegaskan, “Kami tidak mau ikut-ikutan tren viral. Kalau satu orang saja 

tercerahkan, itu sudah tanwīr yang sesungguhnya.” (Wawancara, September 

2025). 

Pernyataan ini menutup lingkaran reflektif tentang bagaimana 

pesantren menavigasi dunia digital dengan kompas spiritualnya sendiri. 

Dakwah digital bukan sekadar adaptasi teknologis, melainkan kelanjutan dari 

misi moral yang telah dijalankan pesantren selama berabad-abad. Dalam 

bahasa sederhana, pesantren kini tidak hanya menyalakan pelita di langgar, 

tetapi juga menyalakan cahaya di layar—dan dalam setiap klik yang 

membawa makna, nilai tablīgh, irsyād, dan tanwīr terus hidup. 

C. Dampak terhadap Masyarakat 

Transformasi digital dakwah pesantren telah membawa perubahan 

mendasar dalam cara masyarakat berinteraksi dengan ajaran Islam dan 

lembaga keagamaan. Jika dahulu masyarakat harus hadir langsung di majelis 

pengajian untuk mendengarkan ceramah, kini mereka dapat mengakses pesan- 

pesan keagamaan kapan pun dan di mana pun melalui media digital. 

Perubahan ini tidak hanya berdampak pada pola konsumsi religius 

masyarakat, tetapi juga pada persepsi mereka terhadap pesantren sebagai 

sumber pengetahuan dan bimbingan spiritual yang terpercaya. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjelaskan, 

“Sekarang jamaah tidak hanya datang ke pesantren, tapi pesantren juga hadir 

di rumah mereka lewat YouTube dan WhatsApp.” (Wawancara, Agustus 

2025). Pernyataan ini menegaskan pergeseran bentuk dakwah dari sistem 

push—di mana jamaah harus datang untuk menerima ilmu—ke sistem pull, di 

mana masyarakat secara aktif mencari dan mengakses dakwah sesuai 



211  

kebutuhan spiritual mereka. Dalam konteks ini, pesantren tidak lagi sekadar 

pengajar, tetapi menjadi mitra spiritual yang hadir dalam keseharian 

masyarakat digital. 

Perubahan pola interaksi ini tampak jelas pada masyarakat urban di 

sekitar Garut dan Sukabumi, yang mulai menjadikan dakwah digital pesantren 

sebagai sumber rujukan utama dalam memahami ajaran agama. RF, warga 

Sukabumi yang rutin mengikuti Podcast Ngaji Nyunda dari Yaspida, 

menuturkan, “Saya merasa lebih dekat dengan pesantren. Bahasanya santai, 

tapi dalem. Kadang saya putar sambil kerja, dan tetap dapet nilai agamanya.” 

(Wawancara, September 2025). Fenomena ini menunjukkan bahwa pesantren 

telah berhasil menyesuaikan format dakwah dengan gaya hidup masyarakat 

modern yang dinamis dan serba cepat, tanpa mengorbankan kedalaman pesan. 

Selain memperluas akses terhadap ilmu agama, dakwah digital 

pesantren juga berperan penting dalam memperkuat literasi keagamaan 

masyarakat. Di tengah banjir informasi dan maraknya konten keagamaan yang 

tidak terverifikasi, kehadiran pesantren di ruang digital memberikan alternatif 

yang kredibel dan moderat. KH. AN dari Pesantren Persis 67 Benda 

Tasikmalaya menegaskan, “Banyak orang yang sekarang bingung bedakan 

mana ustadz beneran dan mana yang cuma influencer. Karena itu, kami hadir 

supaya masyarakat dapat dakwah yang benar, bukan sensasi.” (Wawancara, 

Agustus 2025). 

Dalam kerangka teori Uses and Gratifications (Blumler and Katz 

1974), masyarakat kini menggunakan dakwah digital pesantren bukan hanya 

untuk mendapatkan informasi, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan 

spiritual, identitas sosial, dan rasa keterhubungan. Konten pesantren berfungsi 

sebagai social glue—perekat sosial yang mempertemukan individu dari 

berbagai latar belakang dalam ruang digital yang bernuansa religius. 



212  

Misalnya, tayangan live streaming pengajian dari Al-Furqon kerap diikuti oleh 

ribuan penonton dari luar Jawa Barat, bahkan dari luar negeri. HS, pengelola 

kanal tersebut, mengungkapkan, “Pernah ada penonton dari Malaysia yang 

bilang kalau setiap malam Jumat ikut ngaji bareng kami lewat YouTube.” 

(Wawancara, September 2025). 

Dampak sosial lainnya adalah munculnya komunitas dakwah online 

berbasis nilai-nilai pesantren. Di media sosial, masyarakat membentuk grup 

WhatsApp atau Telegram yang berisi kajian, tanya-jawab, dan saling berbagi 

refleksi keagamaan. NR dari Persis mengamati, “Sekarang banyak jamaah 

bikin grup belajar mandiri. Mereka diskusi soal fikih, adab, bahkan politik 

Islam, tapi rujukannya ke konten pesantren.” (Wawancara, Agustus 2025). 

Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi pengajar, tetapi juga 

penggerak komunitas keagamaan digital yang menumbuhkan partisipasi aktif 

masyarakat. 

Keterbukaan ini juga mengubah persepsi masyarakat terhadap 

pesantren sebagai lembaga yang inklusif dan adaptif. Sebelumnya, sebagian 

masyarakat menilai pesantren sebagai ruang yang eksklusif dan hanya terbuka 

bagi kalangan tertentu. Namun kini, dengan adanya media digital, batas-batas 

sosial dan kultural mulai mencair. KH. MA dari Yaspida menyebut, “Sekarang 

ada anak-anak SMA negeri yang ikut kajian online kami. Dulu mungkin 

mereka sungkan datang langsung ke pesantren, tapi lewat digital jadi lebih 

mudah.” (Wawancara, September 2025). Ini menunjukkan bahwa dakwah 

digital telah berperan sebagai jembatan sosial yang mempertemukan 

masyarakat dengan pesantren melalui ruang yang aman, terbuka, dan 

interaktif. 

Dalam konteks yang lebih luas, dampak dakwah digital juga dirasakan 

pada tataran moral masyarakat. Pesan-pesan yang disebarkan pesantren 



213  

tentang adab, keikhlasan, dan kesederhanaan menjadi inspirasi dalam 

kehidupan sehari-hari. Salah satu warga Garut, ibu rumah tangga bernama DS, 

mengatakan, “Saya sering lihat video santri yang ngaji sambil bersih-bersih 

asrama. Dari situ saya belajar bahwa ibadah itu bisa dari hal kecil.” 

(Wawancara, Agustus 2025). Dakwah semacam ini menghidupkan kembali 

kesadaran spiritual yang praktis dan membumi, memperlihatkan bahwa agama 

bukan hanya dogma, tapi juga etika kehidupan. 

Namun, perubahan ini juga membawa dinamika baru dalam relasi 

sosial-keagamaan masyarakat. Ada sebagian kalangan yang menganggap 

bahwa dakwah digital membuat interaksi keagamaan menjadi lebih dangkal 

dan instan. KH. AN menanggapi hal ini dengan reflektif, “Ya, itu tantangan 

kita. Jangan sampai orang cukup nonton video satu menit lalu merasa alim. 

Tapi kalau itu jadi pintu awal untuk belajar lebih dalam, itu sudah baik.” 

(Wawancara, September 2025). Pernyataan ini menegaskan bahwa dakwah 

digital bukan tujuan akhir, melainkan jembatan menuju kesadaran keagamaan 

yang lebih substansial. 

Dalam perspektif sosiologis, fenomena ini dapat dilihat sebagai bentuk 

religious reconfiguration—restrukturisasi pengalaman keagamaan di tengah 

era digital. Masyarakat tidak lagi menggantungkan makna religius pada 

tempat atau figur tunggal, tetapi membangun pengalaman iman secara 

terdistribusi melalui jaringan digital yang luas. Pesantren dalam hal ini 

berperan sebagai penyeimbang moral, memastikan bahwa arus spiritualitas 

digital tetap berpijak pada nilai-nilai otentik Islam. 

Pada akhirnya, dampak dakwah digital terhadap masyarakat bukan 

hanya memperluas akses terhadap pengetahuan agama, tetapi juga 

memperdalam pengalaman spiritual dan memperkuat relasi sosial. Masyarakat 

kini melihat pesantren bukan lagi sebagai lembaga kuno yang berdiri di 



214  

pinggir modernitas, melainkan sebagai mitra kultural yang relevan, adaptif, 

dan inspiratif. Seperti disimpulkan oleh KH. YS, “Kalau dulu pesantren itu 

datang ke masyarakat lewat jalan tanah, sekarang lewat jaringan internet. 

Tapi tujuannya tetap sama—menerangi hati.” (Wawancara, September 2025). 

D. Dimensi Spiritual dan Sosial Dakwah Digital 

Kehadiran teknologi digital tidak hanya mengubah cara dakwah 

dilakukan, tetapi juga menggeser dimensi spiritualitas dan struktur sosial di 

dalamnya. Dakwah yang sebelumnya berlangsung dalam ruang sakral— 

seperti masjid, majelis taklim, dan pesantren—kini bergerak ke ruang publik 

digital yang terbuka dan cair. Transformasi ini melahirkan dua sisi yang saling 

berinteraksi: di satu sisi, spiritualitas baru yang lebih inklusif dan reflektif; di 

sisi lain, risiko munculnya religiositas yang dangkal dan performatif. 

KH. YS dari Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Garut menjelaskan, 

“Sekarang zikir bisa lewat layar, pengajian bisa lewat YouTube, tapi yang 

penting bukan medianya, melainkan hatinya tetap hadir.” (Wawancara, 

Agustus 2025). Ucapan ini menggambarkan bentuk spiritualitas digital, di 

mana makna kehadiran tidak lagi terikat pada ruang fisik, tetapi pada intensi 

dan kesadaran batin seseorang dalam berinteraksi dengan pesan keagamaan. 

Santri dan jamaah belajar menemukan Tuhan dalam ruang yang tak berbatas— 

sebuah bentuk iman virtual yang hidup di dalam dunia digital. 

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui teori Digital Religiosity 

(Campbell 2012a), yang melihat praktik keagamaan online sebagai proses 

pembentukan identitas spiritual baru. Dalam konteks pesantren, santri yang 

berdakwah melalui media digital tidak hanya menyalurkan pesan agama, 

tetapi juga mengalami bentuk baru dari keterhubungan transendental. RF dari 

Yaspida Sukabumi menuturkan, “Kalau bikin konten dakwah, saya ngerasa 

kayak lagi muhasabah juga. Kita belajar, nyari dalil, nulis naskah. Itu jadi 



215  

proses ibadah tersendiri.” (Wawancara, September 2025). Aktivitas kreatif 

digital dengan demikian menjadi ruang kontemplasi, bukan sekadar ekspresi 

publik. 

Namun, spiritualitas digital ini juga menimbulkan tantangan. Di tengah 

budaya media yang menekankan kecepatan dan visualisasi, ada 

kecenderungan munculnya dakwah instan—pesan-pesan agama yang singkat, 

viral, namun sering kali kehilangan kedalaman reflektif. KH. AN dari Persis 

67 Benda Tasikmalaya mengingatkan, “Sekarang banyak orang merasa cukup 

nonton satu menit video dakwah, padahal dakwah itu proses panjang, bukan 

hiburan.” (Wawancara, Agustus 2025). Dakwah digital berpotensi tergelincir 

menjadi konsumsi spiritual yang cepat, di mana keimanan diukur dari jumlah 

tontonan, bukan dari penghayatan makna. 

Dinamika ini memperlihatkan adanya dialektika spiritualitas antara 

dua kutub: spiritualitas substansial dan spiritualitas performatif. Yang pertama 

berakar pada refleksi, niat, dan kesadaran moral; sementara yang kedua 

cenderung muncul dari dorongan popularitas, validasi sosial, dan estetika 

digital. Santri dan kyai di berbagai pesantren menyadari dilema ini, dan 

berupaya menjaga keseimbangan antara ekspresi modern dan substansi ajaran. 

NR dari Persis menuturkan, “Kita boleh pakai efek video, musik latar, tapi 

jangan sampai pesan agamanya tenggelam.” (Wawancara, September 2025). 

Di sisi lain, dakwah digital juga membuka peluang bagi lahirnya 

spiritualitas sosial baru. Jika dulu praktik keagamaan cenderung bersifat 

individual atau komunitarian terbatas, kini muncul bentuk solidaritas religius 

di ruang digital. Jamaah saling menyapa, berbagi pengalaman, bahkan saling 

mendoakan di kolom komentar. HS, pengelola media Al-Furqon, 

mengisahkan, “Waktu ada bencana di Garut, banyak pengikut channel kami 

yang langsung bantu donasi setelah lihat konten dakwah kami. Itu bukti 



216  

bahwa  dakwah  digital  bisa  menggerakkan  hati,  bukan  cuma  klik.” 

(Wawancara, Agustus 2025). 

 

Spiritualitas sosial seperti ini memperluas makna dakwah sebagai 

praktik transformasi sosial, bukan sekadar komunikasi pesan. Pesantren, 

melalui kanal-kanal digitalnya, kini tidak hanya membimbing masyarakat 

untuk beriman, tetapi juga mengajak mereka untuk berbuat. Ini sejalan dengan 

nilai tanwīr (pencerahan) dan irsyād (bimbingan moral) yang menjadi basis 

dakwah pesantren. Melalui dunia digital, pesantren menanamkan nilai-nilai 

solidaritas, empati, dan kepedulian dalam format yang bisa menjangkau jutaan 

orang sekaligus. 

Dalam dimensi sosial, dakwah digital juga mengubah struktur otoritas 

keagamaan. KH. MA dari Yaspida mencatat, “Sekarang banyak jamaah 

belajar dari santri muda. Dulu yang didengar cuma kyai, sekarang ustadz 

muda juga dipercaya.” (Wawancara, September 2025). Pergeseran ini 

memperlihatkan bahwa ruang digital memberi tempat bagi munculnya otoritas 

baru berbasis kompetensi dan kredibilitas konten, bukan semata-mata posisi 

hierarkis. Namun, di balik demokratisasi ini, ada tantangan menjaga akurasi 

dan kedalaman ilmu agar otoritas keagamaan tetap berakar pada tradisi 

keilmuan pesantren. 

Fenomena tersebut sejalan dengan konsep Networked Religion (H 

Campbell 2013), yang menjelaskan bahwa praktik keagamaan digital 

menciptakan jejaring sosial baru di mana individu, lembaga, dan komunitas 

berinteraksi secara horizontal. Dalam konteks pesantren, hal ini berarti kyai, 

santri, dan jamaah membentuk ekosistem religius yang lebih cair, di mana 

setiap individu dapat berkontribusi dalam penyebaran nilai Islam. Dakwah 

menjadi kolaboratif, bukan lagi satu arah. 



217  

Meskipun begitu, munculnya spiritualitas sosial dan performatif di 

ruang digital tetap menuntut refleksi kritis. KH. AN mengingatkan, “Kalau 

niatnya dakwah, maka semua alat bisa jadi jalan pahala. Tapi kalau niatnya 

hanya viral, itu yang bahaya.” (Wawancara, Agustus 2025). Kalimat ini 

menegaskan pentingnya kesadaran moral sebagai fondasi dalam setiap bentuk 

aktivitas digital keagamaan. Dakwah digital tanpa ruh spiritual akan 

kehilangan substansi dan berubah menjadi sekadar hiburan berlabel agama. 

Pada akhirnya, dimensi spiritual dan sosial dakwah digital 

menunjukkan dua hal penting: pertama, bahwa ruang digital dapat menjadi 

arena lahirnya spiritualitas yang reflektif dan empatik; kedua, bahwa ruang ini 

juga rawan mengalami degradasi makna jika kehilangan bimbingan nilai-nilai 

pesantren. Dalam keseimbangan inilah pesantren menemukan relevansinya: 

bukan sekadar pengguna teknologi, tetapi penjaga makna di tengah derasnya 

arus informasi. 

Sebagaimana dikatakan KH. YS di akhir wawancara, “Zaman boleh 

berubah, tapi dakwah tetap tentang hati. Kalau hatinya ikhlas, sinyal ke langit 

tidak pernah putus.” (Wawancara, September 2025). Kalimat sederhana itu 

menegaskan bahwa spiritualitas sejati tidak bergantung pada medium, 

melainkan pada niat dan ketulusan dalam menyampaikan pesan Tuhan. 

Transformasi digital dalam dakwah pesantren merupakan salah satu 

fenomena paling signifikan dalam perkembangan keislaman Indonesia 

kontemporer. Ia bukan sekadar adaptasi terhadap kemajuan teknologi, tetapi 

juga bentuk redefinisi makna dakwah itu sendiri. Dakwah tidak lagi dipahami 

semata sebagai aktivitas verbal yang dilakukan di mimbar, tetapi sebagai 

praktik sosial dan kultural yang melibatkan media, jejaring, dan dinamika 

spiritualitas baru. 



218  

Secara teoretis, perubahan ini mencerminkan pergeseran dari 

paradigma komunikasi dakwah tradisional menuju komunikasi dakwah 

digital, di mana pesan keagamaan beroperasi dalam ekosistem yang interaktif, 

partisipatif, dan visual. Pesantren sebagai lembaga dakwah klasik berhasil 

menavigasi transisi ini tanpa kehilangan orientasi nilai. KH. YS dari Al- 

Furqon Muhammadiyah Garut menyatakan, “Kami tetap berpegang pada 

prinsip tablīgh, irsyād, dan tanwīr. Bedanya sekarang alatnya saja yang 

berubah.” (Wawancara, September 2025). 

Analisis ini memperlihatkan bahwa keberhasilan pesantren dalam 

memanfaatkan teknologi digital berakar pada kemampuannya menjaga 

keseimbangan antara form dan substance. Bentuk dakwah mengalami 

inovasi—melalui YouTube, podcast, infografis, atau media sosial—tetapi 

substansi nilai spiritual, etika, dan moral tetap menjadi fondasi utama. Hal ini 

sejalan dengan teori New Media Theology (Heidi Campbell 2013), yang 

menegaskan bahwa media bukan sekadar sarana penyebaran pesan, melainkan 

juga ruang produksi makna religius baru. Pesantren memanfaatkan ruang ini 

untuk memperluas misi dakwahnya dari lokal ke global, dari fisik ke digital. 

Dalam konteks sosial, dakwah digital pesantren telah menciptakan 

bentuk baru dari komunitas iman yang bersifat terbuka dan lintas batas. 

Masyarakat yang sebelumnya terpisah oleh jarak, latar sosial, atau budaya kini 

dapat berinteraksi dalam ruang yang sama, berbagi pengalaman spiritual, dan 

membangun solidaritas moral. HS dari Al-Furqon menjelaskan, “Sekarang 

jamaah dari Malaysia, Jepang, sampai Arab Saudi ikut ngaji bareng kami 

lewat YouTube. Rasanya kayak pesantren tanpa pagar.” (Wawancara, Agustus 

2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa digitalisasi dakwah bukan hanya 

memperluas jangkauan geografis, tetapi juga memperluas makna kebersamaan 

dalam Islam. 



219  

Namun, di balik peluang tersebut, muncul pula tantangan yang 

kompleks. Digitalisasi dakwah membawa risiko banalitas, di mana pesan- 

pesan agama kehilangan kedalaman karena harus disesuaikan dengan logika 

media: cepat, singkat, dan menarik secara visual. KH. AN dari Persis 67 Benda 

Tasikmalaya mengingatkan, “Sekarang orang lebih cepat terpengaruh video 

satu menit daripada ngaji satu jam. Ini yang harus kita waspadai.” 

(Wawancara, September 2025). Dakwah digital berisiko menjadi performative 

religiosity (Campbell 2012a), ketika tujuan dakwah bergeser dari pencarian 

makna menuju pencarian popularitas. 

Meski begitu, risiko ini tidak dapat dijadikan alasan untuk menolak 

teknologi. Justru di sinilah pesantren memainkan peran penting sebagai 

penjaga keseimbangan makna. Dalam tradisi pesantren, setiap bentuk dakwah 

selalu dilandasi oleh niat (niyyah) dan etika (akhlaq). Ketika kedua nilai ini 

dipertahankan dalam ruang digital, maka dakwah tidak kehilangan 

kesakralannya meski dilakukan melalui layar. NR dari Persis menegaskan, 

“Kalau niatnya lillāh, YouTube pun bisa jadi majelis ilmu.” (Wawancara, 

Agustus 2025). 

Analisis ini menunjukkan bahwa makna keberagamaan di era digital 

bukan melemah, melainkan mengalami reformulasi. Spiritualitas kini tidak 

hanya hadir dalam bentuk ritual, tetapi juga dalam aktivitas kreatif dan 

reflektif yang berbasis teknologi. Santri yang mengedit video dakwah, menulis 

naskah, atau mendesain infografis sedang menjalankan bentuk ibadah baru 

yang memadukan iman dan keterampilan. Fenomena ini sesuai dengan konsep 

digital spirituality (Campbell 2015), di mana praktik keagamaan menemukan 

ekspresi baru melalui teknologi tanpa kehilangan kedalaman religius. 

Lebih jauh, digitalisasi dakwah pesantren juga menantang otoritas 

keagamaan tradisional. Otoritas kyai kini berbagi ruang dengan santri muda 



220  

dan bahkan dengan masyarakat awam yang aktif di media. KH. MA dari 

Yaspida Sukabumi memandang hal ini sebagai peluang, bukan ancaman: 

“Dulu dakwah hanya bisa dilakukan oleh kyai di mimbar. Sekarang santri pun 

bisa jadi dai digital, asal tetap dalam bimbingan.” (Wawancara, September 

2025). Dengan demikian, digitalisasi memperluas partisipasi dakwah, 

menjadikan pesantren sebagai lembaga yang lebih demokratis dan inklusif. 

Dari sisi teologis, dakwah digital pesantren dapat dibaca sebagai upaya 

tajdīd ad-dīn (pembaruan keagamaan), di mana pesantren tidak hanya 

mempertahankan tradisi, tetapi juga memperbaruinya agar relevan dengan 

zaman. Nilai-nilai seperti tablīgh, irsyād, dan tanwīr tetap menjadi roh utama, 

namun dikemas dalam bahasa dan medium yang lebih komunikatif. 

Sebagaimana dikatakan KH. YS, “Tugas pesantren itu menjaga cahaya agar 

tetap menyala, tidak peduli lampunya berubah dari pelita ke LED.” 

(Wawancara, September 2025). 

Secara reflektif, dakwah digital pesantren menunjukkan bahwa 

teknologi dapat menjadi bagian dari ibadah jika dikelola dengan kesadaran 

spiritual dan tanggung jawab sosial. Dunia digital, yang sering dianggap 

sekuler dan dangkal, justru bisa menjadi ruang baru bagi penyebaran nilai- 

nilai ketuhanan. Pesantren dengan karakternya yang moderat dan berbasis 

ilmu menjadi pelaku penting dalam menjaga keseimbangan antara inovasi dan 

tradisi. 

Pada akhirnya, makna dakwah di era digital tidak lagi terbatas pada 

penyampaian pesan, tetapi juga pada penciptaan makna baru tentang 

keberagamaan. Dakwah digital membuka ruang bagi umat Islam untuk 

memaknai ulang hubungan mereka dengan Tuhan, sesama manusia, dan 

teknologi. Dalam konteks ini, pesantren tampil sebagai pelaku transformasi 



221  

yang mampu menjembatani masa lalu dan masa depan, tradisi dan inovasi, 

spiritualitas dan modernitas. 

Seperti dirangkum KH. MA dalam refleksinya, “Kami tidak takut 

dengan dunia digital. Yang kami takutkan adalah jika hati santri berhenti 

berdakwah.” (Wawancara, September 2025). Kalimat itu menutup dengan 

kuat esensi seluruh pembahasan ini—bahwa teknologi hanyalah alat, 

sementara dakwah adalah panggilan hati yang tidak pernah usang oleh zaman. 



222  

BAGIAN X 

PENUTUP 

 
Perjalanan panjang pembahasan dalam buku ini memperlihatkan 

bahwa dakwah pesantren di Jawa Barat tengah berada di persimpangan 

penting antara kontinuitas tradisi dan tuntutan inovasi digital. Pesantren, yang 

selama berabad-abad menjadi benteng moral dan intelektual umat Islam, kini 

menghadapi realitas baru di mana teknologi informasi tidak lagi sekadar alat 

bantu, melainkan ruang utama pembentukan wacana, perilaku, dan kesadaran 

keagamaan masyarakat. Transformasi strategi dakwah di era digital bukan 

hanya sebuah adaptasi teknologis, tetapi juga manifestasi dari kemampuan 

pesantren untuk melakukan reaktualisasi nilai-nilai Islam agar tetap relevan 

dengan perubahan sosial yang begitu cepat. 

Era digital menghadirkan peluang sekaligus tantangan. Di satu sisi, 

media baru membuka akses dakwah yang nyaris tak terbatas. Pesan-pesan 

keislaman dapat disebarluaskan secara masif, menembus batas geografis dan 

sosial, serta menjangkau generasi muda yang sebelumnya sulit disentuh oleh 

pendekatan konvensional. Namun di sisi lain, terbuka pula potensi disrupsi: 

banjir informasi yang tidak terverifikasi, munculnya otoritas-otoritas 

keagamaan baru yang tidak memiliki legitimasi keilmuan, serta komodifikasi 

agama yang kadang menggeser substansi spiritual menjadi sekadar tontonan 

populer. Dalam konteks inilah, peran pesantren menjadi sangat penting— 

bukan hanya sebagai institusi pendidikan agama, tetapi juga sebagai penjaga 

autentisitas dan moralitas dakwah Islam di tengah hiruk-pikuk dunia digital. 



223  

Transformasi dakwah pesantren harus dipahami sebagai proses 

dialektis antara nilai dan inovasi. Nilai-nilai dasar pesantren—keikhlasan, 

kesederhanaan, kedalaman ilmu, serta ketaatan spiritual—merupakan fondasi 

yang tidak boleh hilang. Namun pada saat yang sama, inovasi teknologi 

menjadi jembatan untuk memperluas cakrawala dakwah dan mempercepat 

proses pembelajaran. Dalam hal ini, para kiai, ustaz, dan santri dituntut untuk 

memiliki kompetensi ganda: penguasaan ilmu keislaman yang mendalam serta 

literasi digital yang kuat. Perpaduan keduanya akan melahirkan model dakwah 

baru yang tidak hanya informatif, tetapi juga transformatif—mengubah cara 

berpikir dan bertindak umat secara positif. 

Buku ini menegaskan bahwa teori-teori yang telah dibahas 

sebelumnya, seperti Teori Komunikasi Dakwah, Teori Adopsi Teknologi, Teori 

Media Baru, Teori Pembelajaran Sosial, dan Teori Sosialisasi Digital, 

bukanlah entitas yang berdiri sendiri, melainkan instrumen analitis yang saling 

melengkapi untuk memahami kompleksitas dakwah pesantren modern. Teori 

Komunikasi Dakwah menjelaskan dinamika hubungan antara da’i dan mad’u 

dalam konteks budaya dan teknologi; Teori Adopsi Teknologi menunjukkan 

bagaimana proses penerimaan inovasi digital di kalangan pesantren 

berlangsung secara bertahap; sedangkan Teori Media Baru memberi kerangka 

tentang bagaimana teknologi komunikasi membentuk paradigma baru dalam 

penyebaran nilai-nilai Islam. Adapun Teori Pembelajaran Sosial dan Teori 

Pendidikan Agama menegaskan bahwa dakwah bukan sekadar proses 

komunikasi, tetapi juga proses pembelajaran sosial yang menanamkan nilai 

dan perilaku keagamaan. Keseluruhan teori ini bermuara pada satu kesimpulan 

besar: dakwah digital pesantren harus menjadi medium yang 

mengintegrasikan pengetahuan, nilai, dan tindakan sosial. 



224  

Hasil kajian menunjukkan bahwa sebagian besar pesantren di Jawa 

Barat telah menunjukkan kesiapan dalam menghadapi era digital. Banyak di 

antara mereka yang sudah mengembangkan kanal YouTube, memanfaatkan 

media sosial seperti Instagram, TikTok, atau podcast untuk berdakwah, serta 

membuat aplikasi pembelajaran berbasis digital. Langkah ini menunjukkan 

bahwa pesantren tidak menolak modernitas, tetapi berupaya menaklukkannya 

dengan cara yang arif. Adaptasi tersebut juga sejalan dengan semangat tajdīd 

al-dīn—pembaruan keagamaan yang tidak mengubah substansi ajaran, tetapi 

memperbarui metode penyampaiannya agar sesuai dengan konteks zaman. 

Inilah bentuk nyata ijtihad institusional pesantren dalam merespons perubahan 

sosial. 

Namun, keberhasilan dakwah digital pesantren tidak semata-mata 

ditentukan oleh kemampuan teknologinya, melainkan juga oleh visi ideologis 

dan integritas moral yang melandasinya. Pesantren harus mampu menjaga 

keseimbangan antara idealisme keilmuan dan daya tarik publik. Dalam dunia 

digital yang sangat kompetitif, konten dakwah sering kali terjebak pada logika 

pasar—mengejar jumlah tayangan dan pengikut, tetapi kehilangan kedalaman 

pesan. Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk mengembangkan etika 

dakwah digital: bagaimana menghadirkan pesan keagamaan yang menarik 

tanpa kehilangan substansi, populer tanpa menjadi dangkal, modern tanpa 

tercerabut dari akar tradisi. 

Dari perspektif pendidikan, transformasi dakwah digital juga menuntut 

redefinisi peran santri. Santri tidak lagi hanya diposisikan sebagai penerima 

ilmu, tetapi juga sebagai produsen pengetahuan yang mampu berkontribusi 

melalui karya digital. Proses pembelajaran di pesantren harus diarahkan pada 

pengembangan digital religiosity—religiusitas yang tidak hanya dipraktikkan 

secara ritual, tetapi juga diekspresikan melalui ruang digital. Literasi digital 



225  

menjadi bagian integral dari kurikulum dakwah, karena tanpa kemampuan 

memahami dinamika algoritma, logika media, dan etika berinternet, pesan 

dakwah dapat kehilangan efektivitasnya. 

Selain itu, keberhasilan transformasi dakwah juga memerlukan sinergi 

antara pesantren, pemerintah, lembaga swasta, dan masyarakat. Dukungan 

kebijakan publik yang berpihak pada digitalisasi pesantren, penyediaan 

infrastruktur internet di daerah pedesaan, serta pelatihan teknologi untuk para 

pengasuh dan santri merupakan langkah konkret untuk memperkuat posisi 

pesantren dalam ekosistem dakwah nasional. Dengan demikian, dakwah 

pesantren tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai keagamaan, tetapi juga 

sebagai bagian dari pembangunan sosial dan pemberdayaan umat. 

Transformasi dakwah juga memiliki dimensi teologis yang mendalam. 

Dalam Islam, dakwah bukan hanya aktivitas verbal, tetapi bentuk pengabdian 

kepada Allah dan pelayanan kepada sesama. Dengan demikian, digitalisasi 

dakwah bukan sekadar respons terhadap perkembangan teknologi, melainkan 

bagian dari aktualisasi nilai rahmatan lil ‘alamin—menghadirkan Islam 

sebagai sumber kedamaian dan kemaslahatan bagi semua. Ketika pesantren 

memanfaatkan teknologi digital untuk memperluas jangkauan dakwah, 

sejatinya mereka sedang melaksanakan mandat profetik untuk menyebarkan 

kebaikan di setiap ruang kehidupan, termasuk di ruang virtual. 

Konteks Jawa Barat memberikan ilustrasi menarik tentang bagaimana 

kearifan lokal dan nilai pesantren dapat berbaur dengan teknologi global. 

Pesantren di wilayah ini tumbuh di tengah tradisi religius yang kuat dan 

masyarakat yang dinamis. Karakter masyarakat Sunda yang terbuka, adaptif, 

dan komunikatif menjadi modal sosial yang besar dalam mengembangkan 

dakwah digital yang santun dan inklusif. Dalam konteks ini, pesantren Jawa 

Barat berpotensi menjadi model bagi transformasi dakwah nasional, di mana 



226  

tradisi dan modernitas bukan dipertentangkan, tetapi disinergikan untuk 

mencapai kemaslahatan umat. 

Di sisi lain, tantangan yang dihadapi pesantren juga tidak bisa 

diabaikan. Kesenjangan digital antara pesantren kota dan pesantren desa masih 

cukup lebar. Sebagian pesantren belum memiliki infrastruktur yang memadai, 

sementara sebagian lainnya masih menghadapi resistensi budaya terhadap 

penggunaan teknologi. Ada pula kekhawatiran bahwa digitalisasi akan 

mengikis nilai keikhlasan dan kesederhanaan yang menjadi ciri khas 

kehidupan pesantren. Oleh karena itu, proses transformasi harus dilakukan 

secara gradual, partisipatif, dan berbasis nilai. Teknologi hanyalah alat; 

substansi dakwah tetap bertumpu pada keimanan, keilmuan, dan keikhlasan. 

Refleksi akhir dari seluruh pembahasan ini menunjukkan bahwa 

pesantren memiliki potensi besar untuk menjadi pelopor dakwah digital yang 

berkarakter. Pesantren telah membuktikan ketangguhannya melewati berbagai 

perubahan zaman—dari era kolonial, modernisasi, hingga globalisasi. Kini, di 

era digital, pesantren kembali diuji: apakah ia mampu mempertahankan 

otentisitasnya sekaligus tampil relevan di ruang publik global. Jawabannya 

bergantung pada sejauh mana pesantren mampu menginternalisasi nilai-nilai 

Islam ke dalam teknologi, bukan sebaliknya. Ketika pesantren berhasil 

mengislamkan ruang digital—bukan didigitalisasi oleh budaya global yang 

sekuler—maka di sanalah makna sejati transformasi dakwah akan terwujud. 

Dengan demikian, buku ini menyimpulkan bahwa transformasi strategi 

dakwah pesantren di era digital merupakan keniscayaan sejarah. Transformasi 

ini bukan pilihan, melainkan keharusan moral dan intelektual. Pesantren yang 

tidak beradaptasi dengan teknologi berisiko kehilangan relevansi sosialnya, 

sementara pesantren yang adaptif memiliki peluang besar untuk memperkuat 

peran keagamaan dan kebangsaan di tengah masyarakat 



227  

modern. Namun, keberhasilan transformasi tersebut mensyaratkan integrasi 

yang seimbang antara tradisi dan inovasi, antara teks dan konteks, antara 

spiritualitas dan teknologi. 

Akhirnya, buku ini mengajak para pembaca, akademisi, praktisi 

dakwah, dan seluruh komunitas pesantren untuk terus berfikir kritis dan kreatif 

dalam memaknai era digital. Dunia digital bukanlah ancaman bagi pesantren, 

tetapi medan baru untuk memperluas dakwah dan meneguhkan peran Islam 

sebagai kekuatan moral peradaban. Di tengah krisis moral, polarisasi sosial, 

dan arus informasi yang tak terbendung, pesantren harus tampil sebagai moral 

compass—kompas etis yang menuntun umat menuju kehidupan yang beradab, 

berilmu, dan berakhlak. Hanya dengan cara demikian, pesantren akan terus 

menjadi sumber cahaya (nur) yang menerangi zaman, sebagaimana peran 

historisnya sejak awal berdiri: menanamkan ilmu, membangun karakter, dan 

menyebarkan rahmat bagi seluruh alam. 



228  

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Zahra, Muhammad. 2015. Knowledge-Based Da’wah: Integrating 
Science and Faith in Modern Islamic Preaching. Cairo: Dar al-Fikr. 

Adeyemo, Lateef Kayode. 2014. “Religious Communication as a Mass 
Communication: A Case Study of Effective Da‟ Wah in the 
Contemporary Society.” Uluum Islamiyyah Journal 12:127–43. 

Aditya, Ibnu, and Indira Fatra Deni. 2024. “Analisis Semiotika Roland 
Barthes Pesan Dakwah Habib Husein Ja’far Al Hadar Dalam Youtube 
Has Creative.” Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya 10(3):549– 
58. 

Admin. 2016. “Selayang Pandang Latar Belakang Berdirinya Pesantren Persis 
Benda Tasikmalaya.” Persatuan Islam 67 Benda. Retrieved July 22, 

2025 (https://www.persis67benda.com/selayang-pandang?utm). 

Admin. 2025. “Al-Furqon MBS Cibiuk.” Al-Furqon MBS Cibiuk. Retrieved 
June 28, 2025 
(https://www.youtube.com/channel/UCw4CvSh2MqIqyo62vPE8YPw). 

Agustin, Oriza, Khomsahrial Romli, Fitri Yanti, Jasmadi Jasmadi, Indah 
Eftanastarini, and Leny Setiyana. 2019. “Public Relations as Da’wah 
Communication Strategies In Economic Empowerment of Islamic 
Communities.” in The First International Conference On Islamic 
Development Studies 2019, ICIDS 2019, 10 September 2019, Bandar 
Lampung, Indonesia. 

Ahmed, Maroof, Iin Afriyanti Umar, Rahayu Azkiya, and Salsabila Abdul 
Ghofur. 2023. “Stressors and Coping Mechanism Strategies of Islamic 
Boarding School Students.” International Journal of Academic Studies 
in Science and Education 1(1):56–70. 

Amzat, Ismail Hussein. 2022. Supporting Modern Teaching in Islamic 
Schools: Pedagogical Best Practice for Teachers. Routledge. 

Anderson, Eileen S., Richard A. Winett, and Janet R. Wojcik. 2007. “Self- 
Regulation, Self-Efficacy, Outcome Expectations, and Social Support: 
Social Cognitive Theory and Nutrition Behavior.” Annals of Behavioral 
Medicine 34:304–12. 

Anggadwita, Grisna, Leo-Paul Dana, Veland Ramadani, and Reza Yanuar 

http://www.persis67benda.com/selayang-pandang?utm)
http://www.youtube.com/channel/UCw4CvSh2MqIqyo62vPE8YPw)


229  

Ramadan. 2021. “Empowering Islamic Boarding Schools by Applying 
the Humane Entrepreneurship Approach: The Case of Indonesia.” 
International Journal of Entrepreneurial Behavior & Research 
27(6):1580–1604. 

Anggraini, Gita, Muhibbin Syah, Asep Nursobah, and Bambang Samsul 
Arifin. 2022. “Integration of Islamic Religion and Character Education 
with Environmental Education at Adiwiyata Junior High School.” 
Journal of Social Science 3(2):341–52. 

Apramuka, B., and P. D. I. Kusuma. 2020. “M-Payment as Financial Inclusion 
Strategy in Islamic Boarding School Cooperatives.” P. 1040 in SHS Web 
of Conferences. Vol. 86. EDP Sciences. 

Aronson, Elliot, and J. Merrill Carlsmith. 1962. “Performance Expectancy as 
a Determinant of Actual Performance.” The Journal of Abnormal and 
Social Psychology 65(3):178. 

Asy’arie, Bima Fandi, Amirul Muttaqin, and Moh Aly Mustofa. 2024. 
“Exploration of Trends in Religious Moderation Values in Islamic 
Boarding Schools: A Systematic Literature Review.” Borneo Journal of 
Islamic Education 4(2):101–18. 

Azra, Azyumardi. 2020. Islam Nusantara Dan Transformasi Sosial. Jakarta: 
Prenada Media. 

Baharuddin, Baharuddin. 2021. “Komunikasi Dakwah Tokoh Agama Dalam 
Membangun Masyarakat Multikultural Di Kecamatan Tapango 
Kabupaten Polewali Mandar.” 

Bandura, A. 1986. Social Foundations of Thought and Action: A Social 
Cognitive Theory. Prentice Hall. 

Bandura, Albert. 1969. “Social-Learning Theory of Identificatory Processes.” 
Handbook of Socialization Theory and Research 213:262. 

Bandura, Albert. 1978. “The Self System in Reciprocal Determinism.” 
American Psychologist 33(4):344. 

Bandura, Albert. 1991. “Social Cognitive Theory of Self-Regulation.” 
Organizational Behavior and Human Decision Processes 50(2):248–87. 

Bandura, Albert. 2014. “Social-Cognitive Theory.” Pp. 341–60 in An 
introduction to theories of personality. Psychology Press. 



230  

Bandura, Albert, and Nancy E. Adams. 1977. “Analysis of Self-Efficacy 
Theory of Behavioral Change.” Cognitive Therapy and Research 
1(4):287–310. 

Barnes, Susan B. 2012. Socializing the Classroom: Social Networks and 
Online Learning. Lexington Books. 

Barthes, Roland. 1977. Image, Music, Text. New York: Hill and Wang. 

Baym, Nancy K. 2015. Personal Connections in the Digital Age. John Wiley & 
Sons. 

Bingham, Tony, and Marcia Conner. 2010. The New Social Learning: A Guide 
to Transforming Organizations through Social Media. Berrett-Koehler 
Publishers. 

Blumler, Jay G., and Elihu Katz. 1974. The Uses of Mass Communications: 
Current Perspectives on Gratifications Research. Beverly Hills, CA: Sage 
Publications. 

Bourdieu, Pierre. 1991. Language and Symbolic Power. Harvard University 
Press. 

Campbell, H. 2013. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New 
Media Worlds. London: Routledge. 

Campbell, Heidi. 2010. When Religion Meets New Media. Routledge. 

Campbell, Heidi. 2013. Digital Religion: Understanding Religious Practice in 
Digital Media. Routledge. 

Campbell, Heidi A. 2012a. Digital Religion: Understanding Religious Practice 
in New Media Worlds. New York: Routledge. 

Campbell, Heidi A. 2012b. “Introduction: The Rise of the Study of Digital 
Religion.” Pp. 1–31 in Digital religion. Routledge. 

Campbell, Heidi A. 2015. When Religion Meets New Media. London: 
Routledge. 

Campbell, Heidi A., and Giulia Evolvi. 2020. “Contextualizing Current Digital 
Religion Research on Emerging Technologies.” Human Behavior and 
Emerging Technologies 2(1):5–17. 

Carey, James W. 1989. Communication as Culture: Essays on Media and 

Society. New York: Routledge. 



231  

Castells, Manuel. 2000. “Toward a Sociology of the Network Society.” 
Contemporary Sociology 29(5):693–99. 

Castells, Manuel. 2007. “Communication, Power and Counter-Power in the 
Network Society.” International Journal of Communication 1(1):29. 

Castells, Manuel. 2009a. Communication Power. Oxford University Press. 

Castells, Manuel. 2009b. Mobile Communication and Society: A Global 
Perspective. Mit Press. 

Castells, Manuel. 2011. The Rise of the Network Society. John wiley & sons. 

Castells, Manuel, and Gustavo Cardoso. 2006. The Network Society: From 
Knowledge to Policy. Johns Hopkins Center for Transatlantic Relations 
Washington, DC. 

Chuanchen, Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini. 2023. “Cultivating Cultural 
Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic 
Islamic Values for the Enhancement of Islamic Identity.” Managere: 
Indonesian Journal of Educational Management 5(2):187–97. doi: 
10.52627/managere.v5i2.339. 

Cohen, Ira J. 2008. Emile Durkheim: Sociologist of Modernity. John Wiley & 
Sons. 

Coleman, James S. 1990. Foundations of Social Theory. Harvard University 
Press. 

Couldry, Nick. 2012. Media, Society, World: Social Theory and Digital Media 
Practice. Polity. 

Cucu, Cucu, and Amalia Irfani. 2024. “Da’wah and Social Media: Analysis of 
the Da’wah Model for Community Empowerment on the Trace Bang 
Ibra Youtube.” P. 68 in Proceedings of the 1st International Conference 
Da’wah and Communication Disruptios Era 5. 0 (ICDCDE 2024). 
Springer Nature. 

Cunningham, Stuart, and Education Training. 1998. New Media and 
Borderless Education: A Review of the Convergence between Global 
Media Networks and Higher Education Provision. Canberra. 

Daniel Rusyad, H., S. I. Kom, and M. Sos. 2022. Dakwah Transformatif 
Muhammadiyah Dalam Jihad Konstitusi: Studi Pemikiran Din 
Syamsuddin Dan Haedar Nashir Tentang Jihad Konstitusi (2010-2021). 



232  

AbQarie Press. 

Darmon, Muriel. 2023. Socialization. John Wiley & Sons. 

Davenport, Thomas H., and John C. Beck. 2001. “The Attention Economy.” 
Ubiquity 2001(May):1-es. 

Davis, Derek, and Elena Miroshnikova. 2013. The Routledge International 
Handbook of Religious Education. Routledge. 

Davis, Fred D. 1987. “User Acceptance of Information Systems: The 
Technology Acceptance Model (TAM).” 

Davis, Fred D. 1989. “Technology Acceptance Model: TAM.” Al-Suqri, MN, 
Al-Aufi, AS: Information Seeking Behavior and Technology Adoption 
205:219. 

van Dijk, Jan A. G. M. 2020. The Digital Divide. Cambridge: Polity Press. 

Van Dijk, Teun A. 2006. “Discourse, Context and Cognition.” Discourse 

Studies 8(1):159–77. 

Dreher, Sabine. 2020. Religions in International Political Economy. Springer. 

Dreher, Sabine, and Peter J. Smith. 2016. Religious Activism in the Global 

Economy: Promoting, Reforming, or Resisting Neoliberal Globalization? 
Rowman & Littlefield. 

Dumiyati, Dumiyati, Aries Musnandar, Julhadi Julhadi, and Zaedun Na’im. 
2023. “The Development of Islamic Education Curriculum on Building 
Religious Moderation at Manbaul Ulum Islamic Boarding School.” AL- 
WIJDÃN Journal of Islamic Education Studies 8(3):359–81. 

Dwivedi, Yogesh K., Nripendra P. Rana, Hsin Chen, and Michael D. Williams. 
2011. “A Meta-Analysis of the Unified Theory of Acceptance and Use of 
Technology (UTAUT).” Pp. 155–70 in Governance and Sustainability in 
Information Systems. Managing the Transfer and Diffusion of IT: IFIP 
WG 8.6 International Working Conference, Hamburg, Germany, 
September 22-24, 2011. Proceedings. Springer. 

Dwivedi, Yogesh K., Nripendra P. Rana, Anand Jeyaraj, Marc Clement, and 
Michael D. Williams. 2019. “Re-Examining the Unified Theory of 
Acceptance and Use of Technology (UTAUT): Towards a Revised 
Theoretical Model.” Information Systems Frontiers 21:719–34. 



233  

Efendy, Rustan, Ali Rahman, and Abdul Rahim Karim. 2023. “Scientific 
Transformation of Islamic Boarding Schools through Role of Alums the 
Islamic Education Study Program.” Al-Hayat: Journal of Islamic 
Education 7(2):355–69. 

Ehlebracht, Mark. 2022. “Exploring the Impact of Social Media on the 
Religious and Spiritual Beliefs of Emerging Adults.” 

Eickelman, Dale F., and Jon W. Anderson. 2003. “Redefining Muslim 
Publics.” New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere 
2:1–18. 

Einstein, Mara. 2008. “Brands of Faith: Marketing Religion in a Commercial 
Age.” Religion and American Culture 18(1):1–23. 

Eriksen, Thomas Hylland. 2020. Globalization: The Key Concepts. Routledge. 

Ess, Charles. 2013. Digital Media Ethics. Polity. 

Faridah, Nur. 2025. “Inovasi Dakwah Di Era Digital: Perspektif 
Muhammadiyah.” Jurnal Komunikasi Islam 14(1):45–62. 

Fatmawati, Endang. 2025. “Digitalization of Ramadan Da’wah: Effective 
Strategies for Islamic Education in the Technological Era.” Indonesian 
Journal of Studies on Humanities, Social Sciences and Education 
2(1):14–32. doi: https://doi.org/10.54783/e8q2va80. 

Fauzi, Himdan Khadafy. 2024. “Model Pengelolaan Web Dakwah Berbasis 
Pondok Pesantren: Studi Kasus Pada Web Pondok Pesantren Darul 
Arqam Muhammadiyah Garut.” 

Fealy, Greg, and Sally White. 2008. Expressing Islam: Religious Life and 
Politics in Indonesia. Institute of Southeast Asian Studies. 

Featherstone, Mike, Roland Robertson, and Scott M. Lash. 1995. “Global 
Modernities.” 

Feenberg, Andrew. 2010. Between Reason and Experience: Essays in 
Technology and Modernity. Mit Press. 

Finnemann, Niels Ole. 2011. “Mediatization Theory and Digital Media.” 

Fiqih, Muh Ainul. 2022. “Peran Pesantren Dalam Menjaga Tradisi-Budaya 
Dan Moral Bangsa.” PANDAWA 4(1):42–65. 

Gane, Nicholas, and David Beer. 2008. New Media: The Key Concepts. Berg. 



234  

Gardner, Gray. 2020. “Pixelated Preachers: Simulcast Preaching and the 
Question of Embodiment in Multi-Site Churches.” Bible and the 
Contemporary World 2(2):237–83. 

Gardner, Howard, and Katie Davis. 2013. The App Generation: How Today’s 
Youth Navigate Identity, Intimacy, and Imagination in a Digital World. 
Yale University Press. 

Gauthier, François. 2016. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy 
and Modes of Governance. Routledge. 

Gauthier, François, Tuomas Martikainen, and Linda Woodhead. 2016. 
“Introduction: Religion in Market Society.” Pp. 1–18 in Religion in the 
Neoliberal Age. Routledge. 

Ghalandari, Kamal. 2012. “The Effect of Performance Expectancy, Effort 
Expectancy, Social Influence and Facilitating Conditions on Acceptance 
of e-Banking Services in Iran: The Moderating Role of Age and Gender.” 
Middle-East Journal of Scientific Research 12(6):801–7. 

Giddens, Anthony, and Christopher Pierson. 1998. Conversations with 
Anthony Giddens: Making Sense of Modernity. Stanford University 
Press. 

Goldstein, Warren S. 2017. “Religion in the Neoliberal Age: Political 
Economy and Modes of Governance, Written by Martikainen, Tuomas, 
& Francois Gauthier, 2013.” Comparative Sociology 16(2):307–10. 

Gould, Meredith. 2015. The Social Media Gospel: Sharing the Good News in 
New Ways. Liturgical press. 

Green, Lelia. 2010. The Internet: An Introduction to New Media. Berg. 

Gross, Zehavit. 2011. “Religious Education: Definitions, Dilemmas, 
Challenges, and Future Horizons.” International Journal of Educational 
Reform 20(3):256–76. 

Gyekye, Kwame. 1997. Tradition and Modernity: Philosophical Reflections 
on the African Experience. Oxford University Press. 

Habermas, Jurgen. 1990. The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve 
Lectures. MIT press. 

Habermas, Jürgen. 1989. The Structural Transformation of the Public 
Sphere. MIT Press. 



235  

Habermas, Jürgen. 2014. Religion and Rationality: Essays on Reason, God 
and Modernity. John Wiley & Sons. 

Hall, Stuart. 1997. “The Spectacle of the Other.” Representation: Cultural 
Representations and Signifying Practices 7. 

Hanafi, Yusuf, Ahmad Taufiq, Muhammad Saefi, M. Alifudin Ikhsan, Tsania 
Nur Diyana, Titis Thoriquttyas, and Faris Khoirul Anam. 2021. “The New 
Identity of Indonesian Islamic Boarding Schools in the ‘New Normal’: 
The Education Leadership Response to COVID-19.” Heliyon 7(3). 

Haq, Izzuthoriqul, and Muhammad Labib Syauqi. 2021. “Digital Native 
Character in Social Media Interpretation: A Study on Instagram 
Accounts,@ Quranreview.” Al-A’raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan 
Filsafat 18(1):45–67. 

Hartono, Toni, Imron Rosidi, and Pipir Romadi. 2020. “The Da’i (Muslim 
Preachers) And Social Change Challenges: A Study Of Da’i 
Professionalism In Dumai, Riau.” AFKARUNA 16(1):58–81. 

Hasan, Moch Sya’roni, and Abd Rozaq. 2023. “Service Learning in Building 
an Attitude of Religious Moderation in Pesantren.” Taffiir: 
Interdisciplinary Journal of Islamic Education 4(4):559–76. 

Hasan, Noorhaidi. 2009. “Islamizing Formal Education: Integrated Islamic 
School and a New Trend in Formal Education Institution in Indonesia.” 

Heath, Robert L. 2010. The SAGE Handbook of Public Relations. Thousand 
Oaks, CA: Sage Publications. 

Hefner, CLAIRE-MARIE. 2022. “Morality, Religious Authority, and the Digital 
Edge.” American Ethnologist, n/a (n/a). Https://Doi. Org/Https://Doi. 
Org/10.1111/Amet 13088. 

Held, David, and Anthony McGrew. 2003. The Great Globalization Debate: 
An Introduction. Vol. 4. Polity Press, Cambridge. 

Helland, Christopher. 2016. “Digital Religion.” Handbook of Religion and 
Society 177–96. 

Hilmiati, Hanifah. 2019. “Layanan Bimbingan Kelompok Untuk Mengatasi 
Perilaku Ghasab Dikalangan Santri: Penelitian Di Pondok Pesantren 
Persis 67 Benda Tasikmalaya.” 

Hjarvard, Stig. 2011. “The Mediatisation of Religion: Theorising Religion, 



236  

Media and Social Change.” Culture and Religion 12(02):119–35. 

Hoq, Kazi Mostak Gausul. 2014. “Information Overload: Causes, 
Consequences and Remedies-A Study.” Philosophy and Progress 49– 
68. 

Howard, Philip N. 2010. The Digital Origins of Dictatorship and Democracy: 
Information Technology and Political Islam. Oxford University Press. 

Howcroft, Debra. 1998. Spanning the Spectrum from Utopia to Dystopia. 
The University of Manchester (United Kingdom). 

Hrynyshyn, Derek. 2017. The Limits of the Digital Revolution: How Mass 
Media Culture Endures in a Social Media World. Bloomsbury Publishing 
USA. 

Huda, Al ihsan Huda, and A. Obianto. 2025. “Transformasi Dakwah 
Pesantren Melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren 
Darussalam Blokagung Banyuwangi [Transformation of Islamic 
Boarding School Da’wah through Digital Media: A Case Study of 
Darussalam Islamic Boarding School, Blokagung, Banyu.” Jurnal 
Komunikasi Dan Penyiaran Islam 9(1):146–59. doi: 
10.58518/alamtara.v9i1.3608 [in indonesian]. 

Huda, Miftahul, and Riza Obianto. 2025. Etika Digital Dan Dakwah Moderat 
Di Pesantren Indonesia. Bandung: UIN Press. 

Husna, Ulfatul, and Muhammad Thohir. 2020. “Religious Moderation as a 
New Approach to Learning Islamic Religious Education in Schools.” 
Jurnal Pendidikan Islam 14(1):199–222. 

Hutchings, Tim. 2017. Creating Church Online: Ritual, Community and New 
Media. Routledge. 

Ibrahim, Roslina, N. S. Leng, R. C. M. Yusoff, G. N. Samy, Suraya Masrom, 
and Z. I. Rizman. 2017. “E-Learning Acceptance Based on Technology 
Acceptance Model (TAM).” Journal of Fundamental and Applied 
Sciences 9(4S):871–89. 

Idris, Muh, Saidna Zulfiqar bin Tahir, Nasruddin Yusuf, Evra Willya, Sabil 
Mokodenseho, and Yusriadi Yusriadi. 2021. “The Implementation of 
Religious Moderation Values in Islamic Education and Character 
Subject at State Senior High School 9 Manado.” Academy of Strategic 
Management Journal 20:1–16. 



237  

Al ihsan Huda, Rizqi Huda, and Agung Obianto. 2025. “Transformasi Dakwah 
Pesantren Melalui Media Digital: Studi Kasus Pondok Pesantren 
Darussalam Blokagung Banyuwangi.” Alamtara: Jurnal Komunikasi Dan 
Penyiaran Islam 9(1):146–59. doi: 
https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3608. 

Insyirah, Yeni, Muh Nur Rochim Maksum, Mutohharun Jinan, and Saddam 
Husein. 2023. “The Contribution of the Digital Era in the Social Life of 
Adolescent Millennials with Integrity: From the Perspective of the 
Quran Surah Al-Mujadilah Verse 11.” P. 67 in Proceedings of the 
International Conference on Islamic and Muhammadiyah Studies 
(ICIMS 2023). Vol. 773. Springer Nature. 

Islas, Octavio, Amaia Arribas, and Fernando Gutiérrez. 2018. “The 
Contribution of Alvin Tofler to the Theoretical and Conceptual 
Imaginary of Communication.” Revista Latina de Comunicación Social 
(73):648–61. 

Ismail, Fajar Romdhon. 2025. “Pelatihan Dakwah Bil-Kitabah Santri PERSIS 
Al-Asma, Teguhkan Tradisi Literasi Islam.” Persis.or.Id. 

Jacobsen, Christine. 2010. Islamic Traditions and Muslim Youth in Norway. 
Vol. 10. Brill. 

James, Carrie. 2009. Young People, Ethics, and the New Digital Media: A 
Synthesis from the GoodPlay Project. The MIT Press. 

Japhet, Kiambi. 2020. “Role of Christian Religious Education Subject on 
Student Behaviour: A Case of Day Secondary Schools in North Imenti 
Meru County, Kenya.” 

Jarboe, Greg. 2009. YouTube and Video Marketing: An Hour a Day. John 
Wiley & Sons. 

Jenkins, Philip. 2006. The New Faces of Christianity: Believing the Bible in 
the Global South. Oxford University Press. 

Johnston, Graham M. 2001. Preaching to a Postmodern World: A Guide to 
Reaching Twenty-First Century Listeners. Baker Books. 

Kahfi, Al, and Kholis Ali Mahmudi. 2024. “Transformation of Da’wah in the 
Digital Era: Modern Strategies in Optimizing Technology Based Da’wah 
Management.” Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 9(2):63–79. 



238  

Kamal, Faisal. 2018. “Transformasi Pendidikan Pesantren Sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam Abad 21.” Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama 
Islam 1(2):17–30. 

Kardi, Kardi, Hasan Basri, Andewi Suhartini, and Fitri Meliani. 2023. 
“Challenges of Online Boarding Schools In The Digital Era.” At-Tadzkir: 
Islamic Education Journal 2(1):37–51. 

Katz, Elihu, Michael Gurevitch, and Hadassah Haas. 1974. “On the Use of 
the Mass Media for Important Things.” American Sociological Review 
38(2):164–181. 

Keane, Webb. 2007. Christian Moderns: Freedom and Fetish in the Mission 
Encounter. Vol. 1. Univ of California Press. 

Kimaru, Patrick Muriuki Wangari. 2019. “Social Media and Church 
Communication: The Role of Modern Technology in Transformation of 
Church Interactions: A Case Study of Christ Embassy Church Norway.” 

Kotter, J. P. 1996. Leading Change. Harvard Business Review Press. 

Koukounaras Liagkis, Marios. 2022. “The Socio-Pedagogical Dynamics of 

Religious Knowledge in Religious Education: A Participatory Action- 
Research in Greek Secondary Schools on Understanding Diversity.” 
Religions 13(5):395. 

Lankshear, Colin, and Michele Knobel. 2011. New Literacies: Everyday 
Practices and Social Learning. McGraw-Hill Education (UK). 

Learman, Linda. 2004. Buddhist Missionaries in the Era of Globalization. 
University of Hawaii Press. 

Lechner, Frank J., and John Boli. 2020. The Globalization Reader. John Wiley 
& Sons. 

Lévy, Pierre. 2011. “3.1 Towards a Science of Collective Intelligence.” 
Common Knowledge: The Challenge of Transdisciplinarity 165. 

Lévy, Pierre. 2013. The Semantic Sphere 1: Computation, Cognition and 
Information Economy. John Wiley & Sons. 

Lewin, Kurt. 1951. “Intention, Will and Need.” 

Livingstone, S., and M. Stoilova. 2021. “Data and Privacy Literacy: The Role 
of the School in Educating Children in a Datafied Society.” Oxford 



239  

Review of Education 47(6):700–716. 

Livingstone, Sonia. 2008a. Engaging with Media: Media Literacy, Media 
Education and the Public’s Understanding of Media. London: London 
School of Economics and Political Science. 

Livingstone, Sonia. 2008b. Young People and New Media: Childhood and the 
Changing Media Environment. London: SAGE Publications. 

Machendrawaty, Nanih, Asep Shodiqin, and Dudy Imanuddin Effendi. 2022. 
“Da’wah Education Based on Religious Moderation Training Using 
Digital Technology at Islamic Boarding Schools in East Bandung.” Ilmu 
Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 16(1):109–34. 

Makhutla, Nthabiseng E. 2021. “Effectiveness of Using Social Media for 
Preaching During Covid-19 Lockdown.” Pharos Journal of Theology 
102(2). 

Mannerfelt, Frida. 2023. Co-Preaching: The Practice of Preaching in Digital 
Culture and Spaces. Vol. 2. BoD-Books on Demand. 

Margawati, Erni, and Azriel Christian Nurcahyo. 2024. Learning Christian 
Religious Education (CRE) Through Online Games. AMERTA MEDIA. 

Martikainen, Tuomas. 2017. “The Global Political Economy, Welfare State 
Reforms, and the Governance of Religion.” Pp. 71–93 in Post-Secular 
Society. Routledge. 

Masturin, Masturin. 2022. “Development of Islamic Religious Education 
Materials Based on Religious Moderation in Forming Student 
Character.” Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 
3(4):346–55. 

Mavelli, Luca. 2020. “Neoliberalism as Religion: Sacralization of the Market 
and Post-Truth Politics.” International Political Sociology 14(1):57–76. 

McKenzie, Leon, and R. Michael Harton. 2002. The Religious Education of 
Adults. Smyth & Helwys Publishing, Inc. 

McLuhan, Eric, and Frank Zingrone. 1997. Essential McLuhan. Routledge. 

McLuhan, Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man. 

New York: McGraw-Hill. 

McLuhan, Marshall. 2019. “The Medium Is the Message (1964).” Pp. 20–31 



240  

in Crime and media. Routledge. 

Medoff, Norman J., and Barbara K. Kaye. 2016. Electronic Media: Then, 
Now, and Later. Routledge. 

Melani, Lani, Didin Hafidhuddin, and Ulil Amri Syafri. 2017. “Kurikulum 
Pendidikan Kewirausahaan Berbasis Akhlak Al-Karîmah Pesantren 
Darussyifa Al-Fitrah Sukabumi.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 
6(2):169–94. 

Mubarak, Hafiz, A. Wajid Muntaqa, AMAZ Abidin, Didi Sudrajat, and Abdul 

Wahab Syakhrani. 2022. “THE TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE 
DYNAMICS OF ISLAMIC DA’WAH.” At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan 
Pemikiran Islam 6(1):44–58. 

Muhaemin, Muhaemin, Rusdiansyah Rusdiansyah, Mustaqim Pabbajah, and 
Hasbi Hasbi. 2023. “Religious Moderation in Islamic Religious 
Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian 
Educational Institutions.” Journal of Social Studies Education Research 
14(2):253–74. 

Mujahid, Imam. 2021. “Islamic Orthodoxy-Based Character Education: 
Creating Moderate Muslim in a Modern Pesantren in Indonesia.” 
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11(2):185–212. 

Multazam, Dian Indah. 2022. “THE STRATEGY OF ISLAMIC DAKWAH IN THE 
ERA OF GLOBALIZATION AND MODERNIZATION USING SOCIAL MEDIA.” 
INFOKUM 10(5):169–78. 

Munajat, Nur, Muhammad Ghozil Aulia, and Jauharotun Nafiisah. 2024. 
“The Role of Communication Ethics in the Educational Domain of 
Islamic Religious Education.” IJIRCS: International Journal of Islamic 
Religion Dan Culture Studies 2(2):9–22. 

Mursidi, Agus, M. Kamal, Harwanti Noviandari, Nurul Agustina, and M. 
Haddadalwi Nasyafiallah. 2021. “Virtual Boarding School Education 
Management: The Idea of Equitable Islamic Education Services to the 
Millennial Generation.” Linguistics and Culture Review 5(S3):1054–66. 

Nafisah, Syifaun, Siti Rohaya, and Nazrul Effendy. 2024. “Digital Technology 
Utilization and Library’s Role in Religious Literacy.” Jurnal Kajian 
Informasi & Perpustakaan Vol 12(1):103–20. 

Naqqiyah, Maulidatus Syahrotin, and Ali Nurdin. 2019. “Da’i Credibility in 



241  

the Post-Truth Era: A Study of Da’i in Surabaya.” Ilmu Dakwah: 
Academic Journal for Homiletic Studies 13(2):250–67. 

Nasir, Muhammad, and Muhammad Khairul Rijal. 2021. “Keeping the 
Middle Path: Mainstreaming Religious Moderation through Islamic 
Higher Education Institutions in Indonesia.” Indonesian Journal of Islam 
and Muslim Societies 11(2):213–41. 

Negara, Missy Deva. 2023. “Pembacaan Ayat Al-Qur’an Dalam Zikir 
Khwajagan Di Pondok Pesantren Darussyifa Al-Fitroh Sukabumi.” 

Nikmatullah, Cecep, Wawan Wahyudin, and Anis Fauzi. 2023. “Digital 
Pesantren: Revitalization of the Islamic Education System in the 
Disruptive Era.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian 1–14. 

Nisa, Eva F. 2018. “Social Media and the Birth of an Islamic Social 
Movement: ODOJ (One Day One Juz) in Contemporary Indonesia.” 
Indonesia and the Malay World 46(134):24–43. 

Nurazizah, Rinda Sofiatul. 2023. “Penerapan Model Pembeljaran Creative 
Problem Solving (CPS) Melalui Media Flipchart Untuk Meningkatkan 
Minat Dan Hasil Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran IPA Di MI Al Kautsar 
Durisawo Ponorogo.” 

Nwatu, Gideon U. 2011. Biometrics Technology: Understanding Dynamics 
Influencing Adoption for Control of Identification Deception within 
Nigeria. Walden University. 

Oktarian, Vicky Dwi Nurrahmad Di. 2022. “Peran Kepemimpinan KH E 
Supriatna Mubarok Dalam Pengelolaan Pondok Pesantren: Studi 
Deskriptif Di Pondok Pesantren Darussyifa Al-Fitroh (Yaspida) Kota 
Sukabumi.” 

Ott, Craig, and Harold A. Netland. 2006. Globalizing Theology: Belief and 
Practice in an Era of World Christianity. Baker Academic. 

Ott, Craig, Stephen J. Strauss, and Timothy C. Tennent. 2010. Encountering 
Theology of Mission (Encountering Mission): Biblical Foundations, 
Historical Developments, and Contemporary Issues. Baker Books. 

Palfrey, John, and Urs Gasser. 2011. Born Digital: Understanding the First 
Generation of Digital Natives. ReadHowYouWant. com. 

Pandura, A. 1977. “Social Learning Theory.” New Jer. 



242  

Peters, Timothy D. 2018. “Corporations, Sovereignty and the Religion of 
Neoliberalism.” Law and Critique 29(3):271–92. 

Pihlström, Sami. 2023. Humanism, Antitheodicism, and the Critique of 
Meaning in Pragmatist Philosophy of Religion. Rowman & Littlefield. 

Pohl, Florian. 2006. “Islamic Education and Civil Society: Reflections on the 
Pesantren Tradition in Contemporary Indonesia.” Comparative 
Education Review 50(3):389–409. 

Pratama, Andika, Uyu Wahyudin, Ihat Hatimah, Eko Sulistiono, Debi S. 
Fuadi, Ferianti Ferianti, Toni Hidayat, Haryanto Haryanto, and Sardin 
Sardin. 2024. “From Tradition to Action: The Potential of Community 
Empowerment Through Local Wisdom for Sustainable Environmental 
Protection Practices.” The Eurasia Proceedings of Educational and 
Social Sciences 35:271–82. 

Purwadi, Yohanes Slamet, and Ferry Muhammadsyah Siregar. 2010. “Socio- 
Cultural Functions of Pesantren in Dealing with Modernity.” Retrived 
January. 

Qizam, Ibnu, Izra Berakon, and Herni Ali. 2024. “The Role of Halal Value 
Chain, Sharia Financial Inclusion, and Digital Economy in Socio- 
Economic Transformation: A Study of Islamic Boarding Schools in 
Indonesia.” Journal of Islamic Marketing. 

Rafique, Hamaad, Alaa Omran Almagrabi, Azra Shamim, Fozia Anwar, and 
Ali Kashif Bashir. 2020. “Investigating the Acceptance of Mobile Library 
Applications with an Extended Technology Acceptance Model (TAM).” 
Computers & Education 145:103732. 

Rahman, Fazlur. 2017. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition. Vol. 15. University of Chicago Press. 

Rakhmat, Jalaluddin. 2008. Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Ramey, Joshua. 2016. Politics of Divination: Neoliberal Endgame and the 
Religion of Contingency. Rowman & Littlefield. 

Ramirez, Mary Anne Rea, and Tina Marie Ramirez. 2017. “Changing 
Attitudes, Changing Behaviors. Conceptual Change as a Model for 
Teaching Freedom of Religion or Belief.” JSSE-Journal of Social Science 
Education 98–109. 



243  

Raya, Moch Khafidz Fuad. 2024. “Digital Islam: New Space for Authority and 
Religious Commodification among Islamic Preachers in Contemporary 
Indonesia.” Contemporary Islam 1–34. 

Reader, John. 2017. Reconstructing Practical Theology: The Impact of 
Globalization. Routledge. 

Risdiana, Aris. 2016. “Budaya Organisasi Pondok Pesantren Berbasis NU Dan 
Persis Benda 67 Di Tasikmalaya Jawa Barat.” Aplikasia: Jurnal Aplikasi 
Ilmu-Ilmu Agama 16(2):73–83. 

Robinson, Haddon W. 2014. Biblical Preaching: The Development and 
Delivery of Expository Messages. Baker Academic. 

Rogers, Everett M. 2003. Diffusion of Innovations. 5th ed. New York: Free 
Press. 

Rogers, Everett M., Arvind Singhal, and Margaret M. Quinlan. 2014. 
“Diffusion of Innovations.” Pp. 432–48 in An integrated approach to 
communication theory and research. Routledge. 

Saad M, Hasbalah. 2022. “Tradisi Membaca Surat Al-Kahfi Di Pondok 
Pesantren Al-Furqon Muhammadiyah Boarding School Cibiuk Garut.” 

Saat, Norshahril. 2018. Tradition and Islamic Learning. Flipside Digital 
Content Company Inc. 

Sadri, Ahmad. 1992. Max Weber’s Sociology of Intellectuals. Oxford 
University Press, USA. 

Sah, Moh Arief, and A. Jauhar Fuad. 2024. “Islamic Boarding School 
Education Cultivates Moderate Character in Poso Central Sulawesi.” Al- 
Hayat: Journal of Islamic Education 8(3):1173–96. 

Sajoo, Eva. 2015. “Education, Religion and Values.” Education and 
International Development: An Introduction 201. 

Saleh, Sadhriany Pertiwi, Hafied Cangara, Safiyyah Sabreen, and 
Syamsuddin Ab. 2022. “Digital Da’wah Transformation: Cultural and 
Methodological Change of Islamic Communication in the Current 
Digital Age.” International Journal of Multidisciplinary Research and 
Analysis 5(08):2022–43. doi: 10.47191/ijmra/v5-i8-18. 

Santi, Indyah Hartami, and Bayu Erdani. 2021. Technology Acceptance 
Model (TAM). Penerbit NEM. 



244  

Saputra, Darwin Eka, and Muhammad Sirozi. 2025. “Strategi Penguatan 
Daya Saing Pesantren Di Era Digital.” Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar 10(01):85–99. 

Scherer, Matthew. 2014. “Religion in the Neoliberal Age: Political Economy 
and Modes of Governance. Edited by. Tuomas Martikainen and 
François Gauthie. Burlington, VT: Ashgate Publishing Company, 2013. 
260pp. $109.95 Cloth-Religion in a Consumer Society: Brands, 
Consumers, Market.” Politics and Religion 7(4):841–47. 

Scott, W. Richard. 2001. Institutions and Organizations: Ideas, Interests, and 
Identities. Thousand Oaks: Sage Publications. 

Senge, P. M. 1990. “The Fifth Discipline: The Art and Practice of the Learning 
Organization.” 

Shah, Nishant, Ashish Rajadhyaskha, and Nafis Hasan. 2022. Overload, 
Creep, Excess–An Internet from India. Vol. 45. Institute of Network 
Cultures. 

Siagian, Imam, and Hasan Nasution. 2023. “Distributed Learning System 
Dalam Pendidikan Pesantren Modern.” Tarbiyah: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Islam 9(1):101–20. 

Smith, Christian. 2003. “Theorizing Religious Effects among American 
Adolescents.” Journal for the Scientific Study of Religion 42(1):17–30. 

Smith, Jonathan, Belinda Hewitt, and Zlatko Skrbiš. 2015. “Digital 
Socialization: Young People’s Changing Value Orientations towards 
Internet Use between Adolescence and Early Adulthood.” Information, 
Communication & Society 18(9):1022–38. 

Solahudin, Dindin. 2020. “Dakwah Moderat: Paradigma Dan Strategi 
Dakwah Syekh Ghazali.” 

Solahudin, Dindin. 2023. “Moderate Da’wah and National Resilience: A Case 
Study at the Bandung Regency Religious Harmony Forum (FKUB).” Ilmu 
Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 17(1):177–202. doi: 
10.15575/idajhs.v17i1.25944. 

Solihin, Ihin, Aan Hasanah, and Hisny Fajrussalam. 2020. “Core Ethical 
Values of Character Education Based on Islamic Values in Islamic 
Boarding Schools.” International Journal on Advanced Science, 
Education, and Religion 3(2):21–33. doi: 



245  

https://doi.org/10.33648/ijoaser.v3i2.51. 

Sterin, J. Charles, and Tameka Winston. 2017. Mass Media Revolution. 
Routledge. 

Subchi, Imam, Zulkifli Kusmana, Dewi Khairani, and Rena Latifa. 2022. 
“Cyber Fatwa and Da’wah Acceptance in New Media: How Technology 
Affects Religious Message by Female Ulama.” 

Sukayat, Tata. 2023. “Da’wah Communication in the Contemporary Era: 
Implementing Da’wah Ethics on Social Media.” Jurnal Ilmu Dakwah 
43(2):375–90. 

Sultana, Munazza, and Syed Abdul Ghaffar Bukhari. 2021. “Globalization as 
a Great Challenge to DAWAH and Its Solution in Islamic Perspective.” 
Peshawar Islamicus 12(2):85–96. 

Tabassum, Nabila, and Muhammad Riaz. 2024. “Preaching Islam in the 
Digital Age: A Study of Dr. Farhat Hashmi’s Communication and Media 
Strategies.” The Dialogue 19(3):9–27. 

Tabb, William K. 2004. Economic Governance in the Age of Globalization. 
Columbia University Press. 

Teece, Geoffrey. 2010. “A Religious Approach to Religious Education: The 
Implications of John Hick’s Religious Interpretation of Religion for 
Religious Education.” 

Thohir, Ajid, Mulyana Mulyana, and Ucep Hermawan. 2024. “Kyai Dan 
Pendidikan Kewirausahaan: Membangun Ekonomi Masyarakat 
Perkotaan.” 

Tibi, Bassam. 2009. Islam’s Predicament with Modernity: Religious Reform 
and Cultural Change. Routledge. 

Tuna, Mehmet H. 2020. “Islamic Religious Education in ContempoTuna, M. 
H. (2020). Islamic Religious Education in Contemporary Austrian 
Society: Muslim Teachers Dealing with Controversial Contemporary 
Topics. Religions, 11(8), 392.Rary Austrian Society: Muslim Teachers 
Dealing W.” Religions 11(8):392. 

Ullah, Haroon. 2018. Digital Rebels: Islamists, Social Media and the New 
Democracy. Yale University Press. 

Ummah, Athik Hidayatul. 2021. “New Media and Women’s Da’wah 



246  

Movement in the Post Covid-19 Era.” Hikmatuna: Journal for 
Integrative Islamic Studies 7(2):125–34. 

Venkatesh, Viswanath, Susan A. Brown, Likoebe M. Maruping, and Hillol 
Bala. 2008. “Predicting Different Conceptualizations of System Use: 
The Competing Roles of Behavioral Intention, Facilitating Conditions, 
and Behavioral Expectation.” MIS Quarterly 483–502. 

voor het Regeringsbeleid, Wetenschappelijke Raad, and Nasr Abû Zayd. 
2006. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. 
Amsterdam University Press. 

Wahab, Wahyudi Abdul, and M. Hasbi Umar. 2024. “The Leadership Vision 
of Charismatic Kyai in the Implementation of Religious Moderation 
Values in Al-Baqiyatush Shalihat Islamic Boarding School, Jambi 
Province.” International Journal of Islamic Education, Research and 
Multiculturalism (IJIERM) 6(2):399–424. doi: 10.47006/ijierm.v6i2.336. 

Wahono, Margi, Dasim Budimansyah, Elly Malihah, and Susan Fitriasari. 
2023. “The Role of Social Capital of Islamic Students (Santri) in Facing 
the Impacts of Globalization: A Case Study at Buntet Islamic Boarding 
School.” Society 11(2):377–97. 

Wardana, Guntur, and Lempang Hasibuan. 2024. “Implementation of the 
Partnering of the Faculty of Economics, UIN Malang with Madrasah 
Aliyah (MA) At-Taufiq Bogem Jombang in Increasing the Interest of 
Santri/Wati in Entrepreneurship.” Jurnal Pengabdian Masyarakat 
Bestari 3(10):625–34. 

Wardani, Anesti Rohma, Farid Setiawan, Moh Rifki, Nazhif Nafi’Dinulloh, 
Indo Ahya Maulana, Nur’aini Zahro, Hafizh Ananda Rizkilla, and Nurul 
Khiyaroh. 2022. “Konsep Dasar Analisis Kebijakan Pendidikan.” Jurnal 
Education and Development 10(3):88–93. 

Weber, Max. 1968. On Charisma and Institution Building: Selected Writings. 
Vol. 322. University of Chicago Press. 

Wesselmann, Eric D., Joseph P. Zompetti, and Anna R. George. 2021. “The 
Dynamics of Inclusion and Moral Values in Understanding Reactions to 
Pope Francis’ Rhetoric.” Understanding Pope Francis: Message, Media, 
and Audience 197. 

White, Connie M. 2011. Social Media, Crisis Communication, and Emergency 



247  

Management: Leveraging Web 2.0 Technologies. CRC press. 

Whitehouse, Harvey. 2004. Modes of Religiosity: A Cognitive Theory of 
Religious Transmission. Rowman Altamira. 

Wibowo, Arief. 2008. “Kajian Tentang Perilaku Pengguna Sistem Informasi 
Dengan Pendekatan Technology Acceptance Model (TAM).” Konferebsi 
Nasional Sistem Informasi 9. 

Witte, Alison C. 2013. Preaching and Technology: A Study of Attitudes and 
Practices. Bowling Green State University. 

Yang, Sunggu A. 2021. “The Word Digitalized: A Techno-Theological 
Reflection on  Online Preaching and Its Types.” Homiletic 46(1):75–90. 



248  

 


