BAB 11
TINJAUAN PUSTAKA

A. Perencanaan Kota Modern

Perkembangan kota di era modern ditandai oleh pertumbuhan penduduk yang
pesat, meningkatnya aktivitas ekonomi, dan kemajuan teknologi yang

t.4 Kondisi ini menuntut adanya

mempengaruhi pola kehidupan masyaraka
perencanaan kota yang mampu mengakomodasi berbagai kebutuhan secara
terintegrasi, mulai dari penyediaan infrastruktur, pengelolaan lingkungan, hingga
penciptaan ruang publik yang aman, nyaman, dan inklusif.*> Perencanaan kota
modern bukan sekadar membangun fisik kota, tetapi juga merancang sistem sosial
dan eckonomi yang selaras dengan prinsip keberlanjutan, keadilan, dan

kesejahteraan masyarakat.*®

Dalam konteks penelitian ini, perencanaan kota modern menjadi landasan
penting untuk memahami relevansi ajaran Nabi Muhammad saw terhadap tata
kelola perkotaan.*’ Sebelum membahas hadis-hadis yang berkaitan dengan topik
tersebut, terlebih dahulu perlu dipaparkan definisi dan prinsip-prinsip perencanaan

kota modern menurut literatur tata kota kontemporer.
1.  Definisi Perencanaan Kota Modern

Mody dan Premeaux, sebagaimana dikutip oleh Hindun, menjelaskan bahwa
perencanaan merupakan proses untuk menentukan apa yang seharusnya dicapai
serta bagaimana cara merealisasikannya dalam kenyataan.*® Sejalan dengan itu,
Johnson (1973) menyatakan bahwa proses perencanaan dapat dianggap sebagai
kendaraan untuk mencapai perubahan dalam sistem. Tanpa perencanaan, suatu

sistem tidak akan mampu mengalami perubahan ataupun beradaptasi terhadap

44 Harahap, “Dampak Urbanisasi Bagi Perkembangan Kota Di Indonesia.”

4 Sutriadi, Kota Cerdas Berkelanjutan Perspektif Perencana Kota.

4 Mawar Rahmadita, Halimatussa’diyah, and Deddy Ilyas, “Ekologi Perkotaan: Telaah Ayat-Ayat
Keindahan Alam Sebagai Upaya Mewujudkan Livable City,” Jurnal Riset Agama 5, no. 1 (2025):
81-99, https://doi.org/10.15575/jra.v511.43649.

47 Abdul Mukti Thabrani, “Tata Kelola Pemerintahan Negara Madinah Pada Masa Nabi Muhammad
Saw,” In Right: Jurnal Agama Dan Hak Azazi Maznusia 4, no. 1 (2014): 13-30.

8 Hindun, “Perencanaan Strategis Dan Prilaku Manajerial Lembaga-Lembaga Pendidikan,” 4/-
Fikrah: Jurnal Kependidikan Islam IAIN Sulthan Thaha Saifuddin 13, no. 1 (2015): 113-28.

17



kekuatan-kekuatan lingkungan yang terus berubah. Dalam konteks sistem sosial,
perencanaan menjadi satu-satunya sarana untuk menghadirkan inovasi dan
memastikan kemampuan beradaptasi, karena proses tersebut melibatkan
pengambilan keputusan oleh manusia sebagai penggerak utama perubahan.*®

Menurut Kuncoro, perencanaan didefinisikan sebagai suatu proses yang
berlangsung secara berkesinambungan dan mencakup pengambilan keputusan atau
pemilihan di antara berbagai alternatif penggunaan sumber daya yang tersedia,
dengan tujuan untuk mencapai sasaran-sasaran tertentu di masa mendatang.>
Artinya, perencanaan bukan hanya sekadar menyusun rencana jangka pendek,
tetapi merupakan rangkaian proses yang dinamis dan berorientasi pada masa depan,
dengan mempertimbangkan efisiensi serta efektivitas pemanfaatan sumber daya.

Menurut Y. Dror dalam kutipan Kunarjo, perencanaan didefinisikan sebagai
suatu proses penyiapan seperangkat keputusan yang akan dilaksanakan di masa
mendatang dan diarahkan pada pencapaian sasaran tertentu. Ini menunjukkan
bahwa perencanaan bukan sekadar menyusun langkah-langkah, tetapi merupakan
proses strategis yang mempersiapkan tindakan-tindakan yang terstruktur guna
mencapai tujuan yang telah ditetapkan secara sadar dan terarah.>!

Jadi, untuk keseluruhan dapat disimpulkan bahwa perencanaan merupakan
proses yang sistematis, berkesinambungan, dan terarah untuk menentukan tujuan
yang ingin dicapai di masa depan, serta menyusun langkah-langkah strategis dalam
memanfaatkan sumber daya yang ada guna mewujudkan tujuan tersebut.
Perencanaan juga berfungsi sebagai alat perubahan, penyesuaian terhadap
lingkungan, dan sebagai dasar bagi pengambilan keputusan yang rasional dan
efektif dalam berbagai konteks, baik individu, organisasi, maupun sistem sosial
secara lebih luas.

Perencanaan kota adalah bentuk perencanaan fisik yang bersifat menyeluruh,

karena mencakup berbagai aspek yang saling berkaitan seperti sosial-budaya,

49 Hindun.

50 Mudrajat Kuncoro, Perencanaan Daerah: Bagaimana Membangun Ekonomi Lokal, Kota Dan
Kawasan? (Jakarta: Salemba Empat, 2012), 50.

5! Kunarjo, Perencanaan Dan Pengendalian Program Pembangunan. (Depok: Universitas
Indonesia, 2002), 41.

18



ekonomi, dan politik dalam satu kesatuan wilayah ruang kota. Oleh karena itu,
perencanaan kota disusun sebagai upaya pengelolaan pemanfaatan ruang kota yang
mempertimbangkan berbagai kebutuhan dan kepentingan yang saling berhubungan
atas sumber daya yang terbatas. Selain itu, perencanaan ini juga memperhatikan
hubungan antar fungsi ruang dan kesesuaian dengan kapasitas infrastruktur yang
mendukung masing-masing peruntukan tersebut.>?

Perencanaan kota modern merupakan suatu proses perumusan kebijakan,
strategi, dan tindakan yang bertujuan mengatur penggunaan ruang kota secara
optimal, terpadu, dan berkelanjutan untuk memenuhi kebutuhan masyarakat yang
semakin kompleks.>® Menurut teori perencanaan tata kota, konsep ini mencakup
pengaturan tata ruang, pembangunan infrastruktur, penyediaan fasilitas umum,
pengelolaan lingkungan, serta penataan sosial-ekonomi masyarakat perkotaan agar
tercipta kota yang aman, nyaman, produktif, dan layak huni bagi semua kalangan.>*

Dalam perspektif urban planning kontemporer, perencanaan kota modern
tidak hanya berorientasi pada pembangunan fisik seperti jalan, bangunan, dan
jaringan utilitas, tetapi juga memperhatikan aspek sosial, budaya, dan lingkungan.
Hal ini mencakup pengelolaan mobilitas penduduk, pemenuhan hak atas hunian
yang layak, pemerataan akses terhadap fasilitas publik, pengendalian pencemaran
lingkungan, dan penciptaan ruang publik yang inklusif.>®

Selain itu, perencanaan kota modern dipandang sebagai suatu sistem yang
bersifat multi-disipliner, melibatkan bidang arsitektur, teknik sipil, transportasi,
ekonomi, hukum, hingga sosiologi.®® Pendekatan ini menempatkan kota sebagai

sebuah ekosistem yang saling terkait antara lingkungan buatan dan lingkungan

52 Respati Wikantiyoso, “Mitigasi Bencana Di Perkotaan: Adaptasi Atau Antisipasi Perencanaan Dan
Perancangan Kota ? (Potensi Kearifan Lokal Dalam Perencanaan Dan Perancangan Kota Untuk
Upaya Mitigasi Bencana ),” Local Wisdom 2, no. 1 (2010): 18-29, http://www.respati.ucoz.com.

%3 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota.

5 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya.

55 Arief Rachadiono Wismansyah, “Perencanaan Strategis Dalam Pengembangan Smart City Kota
Tangerang” (Universitas Hasanuddin Makassar, 2024).

% Djuni Prihatin, Susi Darmayanti, and Rezldi Alief Pramadha, Aplikasi Teori Perencanaan: Dari
Konsep Ke Realita (Yogyakarta: Buana Grafika, 2019),
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0
Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM_PEMBETUNGAN TERPUSAT
_STRATEGI MELESTARI.

19



alami, sehingga perencanaan harus mempertimbangkan keseimbangan antara

pertumbuhan ekonomi, kelestarian lingkungan, dan kesejahteraan sosial.>’

Dengan
demikian, perencanaan kota modern merupakan wupaya terstruktur untuk
menciptakan ruang perkotaan yang mampu mengakomodasi kebutuhan masyarakat
saat ini tanpa mengorbankan kemampuan generasi mendatang untuk memenuhi

kebutuhannya, sesuai dengan prinsip pembangunan berkelanjutan.*®
2.  Prinsip-prinsip Perencanaan Kota Modern

Perencanaan kota modern pada hakikatnya berlandaskan sejumlah prinsip
yang bertujuan menciptakan lingkungan perkotaan yang layak huni (livable),
berkelanjutan (sustainable), dan mampu mengakomodasi kepentingan seluruh
lapisan masyarakat.®® Prinsip-prinsip ini berkembang seiring dinamika kebutuhan
kota di era kontemporer yang menuntut keseimbangan antara aspek fisik, sosial,
ekonomi, dan lingkungan.®

Prinsip perencanaan mencakup beberapa hal penting yang menjadi landasan
keberhasilan suatu program atau kegiatan. Pertama, perencanaan harus benar-benar
mengarahkan pada tercapainya tujuan dengan meminimalkan kesalahan langkah
dan menghindari pengorbanan yang tidak perlu, yang hanya dapat dicapai melalui
pertimbangan matang sejak awal. Kedua, perencanaan menjadi tahap awal yang
mendasari seluruh rangkaian proses kerja, karena berfungsi sebagai pedoman,
acuan, dan penentu arah. Ketiga, perencanaan harus meliputi seluruh aspek
pelaksanaan, mulai dari pengaturan sumber daya, pengarahan, koordinasi, hingga
pengawasan. Keempat, perencanaan sebaiknya menyediakan berbagai alternatif
pilihan terkait bahan, waktu, tenaga, biaya, dan faktor lain yang relevan. Kelima,
perencanaan perlu dirancang secara efisien dan hemat sumber daya. Keenam, fokus

perencanaan diarahkan pada hal-hal yang benar-benar penting, disusun dengan

57 Mukaryanti, Alinda Medrial Zain, and Nawa Suwedi, “Keberlanjutan Fungsi Ekologis Sebagai
Basis Penataan Ruang Kota Berkelanjutan,” Jurnal Teknologi Lingkungan 7, no. 1 (2006): 7—15,
https://www.neliti.com/id/publications/152533/.

%8 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota.

%9 Gito Sugiyanto et al., Perencanaan Wilayah Dan Perkotaan (Padang: Global Eksekutif Teknologi,
2023).

80 Sabaqoni, “Fenomena Modernitas Kota Mandiri: Studi Sosiologi Perkotaan Di Kota Bintaro Jaya,
Tangerang Selatan.”

20



jelas, ringkas, dan tidak bertele-tele. Ketujuh, perencanaan harus fleksibel sehingga
dapat disesuaikan dengan situasi dan kondisi yang berubah. Terakhir, diperlukan
strategi yang dapat diterima semua pihak agar pelaksanaan rencana berjalan lancar
dan efektif.®!

Menurut Amallya dkk. (2023), prinsip-prinsip kota modern meliputi empat
aspek utama yang saling berkaitan. Pertama, optimal, yaitu pengelolaan kota yang
efisien, tangguh terhadap perubahan, dapat berkembang (scalable), fleksibel, aman,
dan inovatif. Kedua, terintegrasi, yang menekankan konektivitas dan
kesinambungan sistem antar sektor melalui interoperabilitas, koordinasi kinerja,
dan penerapan standar sesuai regulasi yang berlaku. Ketiga, inklusif dan terbuka,
yang memastikan semua kelompok masyarakat, tanpa memandang latar belakang
sosial, ekonomi, atau budaya, memiliki akses yang sama terhadap fasilitas kota,
sekaligus mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam perencanaan dan
pengambilan keputusan. Keempat, sirkuler dan berkelanjutan, yang diterapkan di
berbagai sektor terutama sektor ekonomi dan lingkungan, di mana teknologi
dimanfaatkan untuk mendorong pertumbuhan usaha, membuka lapangan kerja,
menciptakan perputaran ekonomi berkelanjutan, serta menjaga lingkungan melalui
penerapan teknologi ramah lingkungan dan manajemen energi hijau.%?

Prinsip-prinsip perencanaan kota modern pada dasarnya selaras dengan
konsep pembangunan berkelanjutan yang menempatkan masyarakat sebagai pusat,
seperti yang dijelaskan oleh Nadjib (2021). Pertama, pemberdayaan diarahkan
untuk meningkatkan kapasitas dan kemandirian warga kota dalam menghadapi
tantangan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Kedua, partisipasi berarti keterlibatan
aktif semua lapisan masyarakat dalam perumusan, pelaksanaan, dan evaluasi
kebijakan kota. Ketiga, berpihak pada masyarakat, khususnya kelompok rentan,
dengan memastikan kebijakan perkotaan memberikan kesempatan dan manfaat

yang adil bagi semua. Keempat, transparansi, sehingga proses perencanaan dapat

81 Taufiqurokhman, Konsep Dan Kajian Ilmu Perencanaan, Fakultas Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik
Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (Jakarta, 2008), 8,
http://fisip.moestopo.ac.id/storage/Buku/buku-04-taufiquokhman-konsep-dan-kajian-ilmu-
perencanaan-belum-isbn.pdf.

82 Dita Amallya et al., Cetak Biru Kota Cerdas Nusantara (Jakarta: Kedeputian Bidang Transformasi
Hijau dan Digital, 2023), 21-22.

21



dipantau, dipahami, dan diawasi publik secara terbuka. Kelima, akuntabilitas, di
mana setiap kebijakan dan program memiliki penjelasan yang jelas serta dapat
dipertanggungjawabkan kepada warga. Keenam, selektivitas, yaitu menentukan
prioritas program dan penggunaan sumber daya secara cermat untuk mencapai
dampak optimal. Ketujuh, efisiensi dan efektivitas, yang memastikan pemanfaatan
sumber daya alam, manusia, dan teknologi secara tepat sasaran. Kedelapan,
keberlanjutan, dengan menjamin kesinambungan program dan koordinasi lintas
sektor demi keberlangsungan kualitas hidup kota. Kesembilan, akurasi, yaitu
penggunaan data dan informasi yang valid, lengkap, dan relevan sebagai dasar
pengambilan keputusan. Terakhir, proses iteratif, yang memungkinkan penyesuaian
berulang berdasarkan evaluasi untuk mencapai hasil perencanaan yang semakin
baik.%

Dalam penyusunan Rencana Tata Ruang Wilayah Kota (RTRWK) pada era
desentralisasi, penerapan prinsip-prinsip governance menjadi landasan penting agar
perencanaan berjalan efektif dan inklusif. Prinsip yang menjadi fokus meliputi
partisipasi, responsivitas, transparansi, dan akuntabilitas.®*

Menurut Siahay (2024), prinsip utama perencanaan kota meliputi
perencanaan komprehensif yang mencakup keseluruhan aspek pembangunan,
perencanaan penggunaan lahan untuk mengatur pemanfaatan ruang secara optimal,
perencanaan transportasi guna menciptakan sistem mobilitas yang efektif,
perencanaan lingkungan yang berorientasi pada keberlanjutan, perencanaan
pembangunan ekonomi untuk mendorong pertumbuhan yang merata, serta
perencanaan perumahan yang menjamin ketersediaan hunian layak. Selain itu,
perencanaan kota juga mencakup desain dan arsitektur perkotaan yang estetis dan

fungsional, pelestarian sejarah untuk menjaga nilai-nilai budaya dan identitas lokal,

83 Abdul Nadjib, Manajemen Perencanaan Dan Penganggaran Pembangunan, Sustainability
(Switzerland), vol. 11 (Yogyakarta: Idea Press, 2021), 205-6,
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0
Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM PEMBETUNGAN_TERPUSAT
_STRATEGI_MELESTARIL

64 Bambang Utoyo Sutiyoso, “Analisis Kebijakan Prinsip Governance Dan Aktor Melalui
Analytical Hierarchy Process (AHP) Dalam Perencanaan Kota,” Spirit Publik: Jurnal Administrasi
Publik 12, no. 1 (2017): 45-56, https://doi.org/10.20961/sp.v12i1.11740.

22



serta analisis dampak lingkungan sebagai upaya mengantisipasi dan meminimalkan
potensi kerugian terhadap ekosistem. Keseluruhan prinsip ini saling terkait dan
menjadi kerangka kerja strategis dalam mewujudkan kota yang tertata,
berkelanjutan, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.®®

Secara prinsip, kota modern dibangun dengan tujuan yang jelas serta
mengedepankan perencanaan komprehensif yang mencakup pengelolaan lahan
secara optimal, sistem transportasi yang efektif, perlindungan lingkungan,
pembangunan ekonomi yang merata, penyediaan perumahan layak, desain dan
arsitektur perkotaan yang fungsional dan estetis, serta pelestarian nilai sejarah.
Selain itu, kota modern menerapkan analisis dampak lingkungan, efisiensi,
keberlanjutan, integrasi antar sektor, keterbukaan informasi, partisipasi aktif
masyarakat, akuntabilitas, pemberdayaan warga, fleksibilitas dalam menghadapi

perubahan, dan pengambilan keputusan berbasis data akurat dengan proses evaluasi

berkelanjutan.
B. Perkotaaan dalam Perspektif Islam

Kota dalam perspektif Islam tidak hanya mencakup dimensi spasial dan
teknis, tetapi juga mengandung nilai-nilai filosofis, sosial, politik, dan spiritual.®®
Para pemikir Muslim klasik telah meletakkan dasar konseptual yang kuat tentang
bagaimana kota seharusnya dibangun dan dikelola agar sejalan dengan prinsip-
prinsip syariat dan bertujuan mencapai kemaslahatan umum (maslahah ‘Gmmah).%’
Pemikiran Islam klasik menunjukkan relevansi yang kuat, khususnya melalui
kontribusi tokoh-tokoh Muslim yang mengedepankan prinsip-prinsip keadilan,

keseimbangan, dan keberlanjutan.®® Dalam konteks ini, pemikiran Al-Farabi, Al-

Mawardi, Ibnu Khaldun, Ibnu Al-Azraq, dan Abu Al-Rabi’ memberikan fondasi

% Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota, 30.

6 Muhamad, “Kota Dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir
Karya Ibn ’Ashur (1879-1973M)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), 382.

7 Muhammad, Kota Al-Qur’an: Studi Kota Dari Perspektif Tafsir Interdisiplin (Bandung: Widina
Bhakti Persada, 2021).

% Dinda Selvia and Mawardi Mawardi, “Pengantar Sejarah Pemikiran Ekonomi Syariah Dan
Relevansi Di Era Modern,” RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business 4, no. 2
(2025): 42016, https://doi.org/10.31004/riggs.v4i2.1200.

23



filosofis dan praktis yang dapat digunakan untuk menilai arah kota modern dari
sudut pandang nilai-nilai Islam.

Al-Farabi dalam karyanya al-Madinah al-Fadilah menyebut kota sebagai
sarana utama untuk mencapai kehidupan yang sempurna. Baginya, kota yang baik
adalah kota yang penduduknya bekerja sama untuk mencapai tujuan yang mulia,
yaitu kebahagiaan hakiki. Kota ideal (kota utama) harus dipimpin oleh seorang
pemimpin yang memiliki pengetahuan, akhlak, dan kemampuan manajerial tinggi.
Struktur sosial dalam kota juga harus disusun secara proporsional, di mana setiap
individu melaksanakan fungsi dan perannya demi keseimbangan kolektif.® Ia juga
mengaitkan kebersihan fisik kota dengan kebersihan moral masyarakatnya, dan
menyebut pentingnya penataan ruang, saluran air, dan pembuangan limbah.”
Gagasannya mencakup aspek pendidikan warga kota, peran pemimpin dalam
menanamkan nilai-nilai, serta pentingnya etika dan tujuan spiritual dalam
perencanaan wilayah kota.

Al-Mawardi dalam karyanya al-Ahkam as-Sultaniyyah menekankan
pentingnya peran otoritas negara dalam mengatur kehidupan kota secara adil dan
efisien. Ia menyatakan bahwa pemerintah memiliki tanggung jawab dalam
pembangunan infrastruktur publik seperti jalan, masjid, pasar, serta dalam menjaga
keteraturan dan keamanan. Al-Mawardi menekankan bahwa ruang publik harus
dikelola demi kepentingan masyarakat luas, bukan untuk keuntungan individu atau
kelompok elite.”* Ta memperkenalkan konsep keadilan administratif, pengawasan
ekonomi, dan pengelolaan ruang publik yang harus dijalankan dalam koridor
hukum Islam.

Ibn Khaldun dalam karyanya al- ‘Ibar wa Diwan al-Mubtada’ wa al-Khabar
fi Ayyam al-‘Arab wa al- ‘Ajam wa al-Barbar wa man ‘Asharahum min dhawi as-
Sultan al-Akbar menggunakan pendekatan sosiologis-historis untuk menjelaskan

dinamika kota. la mengemukakan bahwa kemajuan kota ditentukan oleh kekuatan

% Abu Nasr Muhammad bin Muhammad Al-Farabi, A/-Madinah Al-Fadilah (Mesir: Mathba’ah
Mustafa Fahmi al-Kutubi, 1906).

0 Atsir Ahmad Salman et al., “Al-Farabi’s Concept of Political Welfare,” Al-Afkar, Journal For
Islamic Studies 7, no. 4 (2024): 415-25.

' Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, Al-4hkam as-Sultaniyyah (Kairo:
Mathba’ah al-Sa’adah, 1909).

24



solidaritas sosial (‘asabiyyah), stabilitas pemerintahan, dan kemakmuran ekonomi.
Kota adalah pusat peradaban, tetapi juga tempat munculnya kemerosotan jika
masyarakat kehilangan nilai kebersamaan dan keadilan sosial. Ia menekankan
bahwa kejatuhan kota biasanya diawali oleh kemewahan berlebih, korupsi, dan
lemahnya kepemimpinan.”> Pemikirannya mencakup indikator kekuatan sosial
sebagai prasyarat kemajuan kota, dan pentingnya distribusi kekuasaan yang adil.

Ibnu al-Azraq dalam karyanya Keajaiban Tata Kelola Negara dan Hakikat
Kekuasaan banyak mengadopsi dan melanjutkan gagasan Ibn Khaldun, namun
menambahkan dimensi tata ruang kekuasaan. Menurutnya, kota tidak hanya diatur
oleh kekuasaan, tetapi juga oleh desain ruang yang merepresentasikan keadilan dan
efektivitas administrasi. [a berpendapat bahwa pusat pemerintahan harus dikelilingi
oleh fasilitas pelayanan publik, pasar yang terawasi, serta kawasan pemukiman
yang seimbang.’® Ia menghubungkan antara struktur pemerintahan dan bentuk tata
ruang kota, serta pentingnya peran geografis dalam menjaga stabilitas sosial.

Abi ar-Rabi’ dalam pandangannya, kota merupakan bagian dari sistem
pemerintahan yang harus dirancang dengan prinsip efisiensi dan tanggung jawab.
Ia menekankan pentingnya kehadiran sistem pengelolaan kota yang baik, termasuk
pengaturan keuangan negara, keamanan kota, dan pelayanan masyarakat. Ar-Rabi’
juga menekankan bahwa penguasa harus memperhatikan kebutuhan rakyat kecil
dan memprioritaskan kebijakan pembangunan yang merata.’®

Akhirnya, nilai-nilai spiritual dan moral menjadi fondasi tak terpisahkan
dalam konsep kota menurut para tokoh Muslim klasik. Bagi Al-Farabi, kota yang
baik bukan hanya yang makmur secara ekonomi, tetapi juga yang mampu membina
akhlak warganya. Oleh karena itu, kota ideal harus menyediakan ruang bagi
tumbuhnya nilai-nilai keagamaan dan etika publik. Fasilitas ibadah, lembaga

pendidikan moral, serta ruang-ruang sosial yang mendorong interaksi positif

2 Abu Zaid Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun al-Hadrami, AI-‘Ibar Wa Diwan Al-
Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Ayyam Al- ‘Arab Wa Al- ‘Ajam Wa Al-Barbar Wa Man ‘Asharahum Min
Dzawi as-Sulthan Al-Akbar — Juz 1. Al-Mugaddimah (Beirut: Dar Al-Fikr, 2001).

3 Abu ‘Abd Allah Ibn Al-Azraq, Keajaiban Tata Kelola Negara Dan Hakikat Kekuasaan (Kairo:
Dar al-Salam, 2008).

4 Syihabuddin Ahmad bin Abi Ar-Rabi’, Suluk Al-Malik Fi Tadbir Al-Mamalik (Kairo: Dar al-Sya‘b,
1983).

25



antarmasyarakat menjadi indikator penting dalam menilai kualitas spiritual sebuah
kota. Dengan demikian, prinsip-prinsip yang digagas oleh para pemikir Muslim
tersebut dapat digunakan sebagai kerangka konseptual perencanaan kota modern
sebagai berikut:
1. Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses

Prinsip keadilan sosial yang dikemukakan oleh Al-Mawardi menekankan
pentingnya distribusi hak dan layanan publik secara merata. ”° Kota yang ideal
adalah kota yang memberikan kesempatan yang setara bagi semua lapisan
masyarakat dalam hal akses terhadap pendidikan, kesehatan, perumahan, dan
transportasi.®
2. Kemaslahatan Umum sebagai Orientasi Tata Kota

Menurut Ibnu Al-Azraq, perencanaan kota harus diarahkan pada
kemaslahatan kolektif, bukan hanya keuntungan ekonomi bagi pihak tertentu.”” Hal
ini menuntut pengelolaan ruang kota yang berpihak pada kepentingan umum.
3. Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang

Al-Farabi menggambarkan kota sebagai sistem sosial yang menuntut struktur
ruang yang tertata dan fungsional.”® Keseimbangan antara kawasan permukiman,
perdagangan, pendidikan, dan ibadah menjadi syarat utama terciptanya kota yang
terorganisasi.
4. Kepemimpinan Etis dan Partisipatif

Abu Al-Rabi” menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil, jujur, dan
responsif terhadap aspirasi warga.”® Dalam perencanaan kota modern, prinsip ini
relevan dengan tata kelola partisipatif yang melibatkan publik dalam pengambilan
keputusan.

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial

> Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, Al-Ahkam as-Sultaniyyah.

76 Siti Rabbani Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan (Purbalingga:
Eureka Media Aksara, 2021).

" Al-Azraq, Keajaiban Tata Kelola Negara Dan Hakikat Kekuasaan.

8 Abu Nasr Muhammad bin Muhammad Al-Farabi, AI-Madinah Al-Fadilah.

" Syihabuddin Ahmad bin Abi Ar-Rabi’, Suluk Al-Malik Fi Tadbir Al-Mamalik.

26



Ibnu Khaldun menegaskan bahwa perkembangan kota harus memperhatikan
daya dukung lingkungan dan kesinambungan sosial.2° Kota yang terus berkembang
tanpa memperhitungkan dampak ekologis akan mengalami kemunduran peradaban.
6. Integrasi Nilai Spiritual dan Moral

Al-Farabi dan Al-Mawardi melihat kota bukan hanya sebagai ruang fisik,
tetapi juga sebagai ruang pembinaan akhlak dan nilai-nilai keagamaan. Oleh karena

itu, spiritualitas menjadi dimensi penting dalam struktur kota yang ideal.’!

C. Pemahaman Hadis

Dilihat dari perkembangannya, metode pemahaman hadis dapat dibagi ke
dalam dua periode utama, yakni periode klasik dan periode modern.®? Pada periode
klasik, pendekatan yang digunakan cenderung bersifat positivistik, yaitu
menitikberatkan pada aspek literal teks hadis. Fokus kajian pada masa ini meliputi
analisis terhadap kontradiksi antar-matan (mukhtalif al-hadith), pemaknaan lafaz
asing (gharib al-hadith), serta aspek kesejarahan kemunculan hadis (asbab wuriid
al-hadith). Sementara itu, pendekatan pada periode modern lebih bersifat
konstruktivistik, yaitu melakukan rekonstruksi terhadap makna matan dengan
mempertimbangkan berbagai faktor, seperti peran Nabi sebagai penentu syariat (al-
tashri’), penentu keputusan hukum (al-gada’), pendidik karakter (haml al-nafs ‘ald
akhlag mahmudah), serta memperhatikan indikator sistematis baik dari aspek
internal (teks matan) maupun eksternal (konteks di luar matan).

Meskipun telah banyak metode pemahaman hadis yang ditawarkan oleh para
sarjana dan pengkaji hadis, persoalan tentang bagaimana memahami hadis secara
tepat masih terus menjadi perdebatan. Hal ini disebabkan oleh adanya ketegangan
antara corak pemahaman tekstualis dan kontekstualis, serta perbedaan pandangan

antara pendekatan hermeneutik dan penolaknya. Berbagai dinamika tersebut

8 Abu Zaid Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun al-Hadrami, AI-‘Ibar Wa Diwan Al-
Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Ayyam Al- ‘Arab Wa Al- ‘Ajam Wa Al-Barbar Wa Man ‘Asharahum Min
Dzawi as-Sulthan Al-Akbar — Juz 1: Al-Muqgaddimah.

81 Aziz Musbihin and Khusnul Khatimah, “Urban Sufism: Membangun Kecerdasan Spiritual
Masyarakat Perkotaan Era Modern Melalui Pendekatan Transpersonal,” Jousip: Journal of Sufism
and Psychotherapy 4, no. 1 (2024): 55-68, https://doi.org/10.28918/jousip.v4il1.7670.

82 Hasan Su’aidi, “Metode Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub Dalam Kitab Al-Turuk Al-Sahihah
Fi Fahmi Al-Sunnah Al-Nabawiyyah” (2021).

27



menjadi faktor pendorong berkembangnya kajian kritis terhadap metodologi

pemahaman hadis di era kontemporer.®®
1.  Pengertian Pemahaman Hadis

Pemahaman berasal dari kata dasar “paham” yang memiliki beberapa makna,
antara lain pengertian, pendapat atau aliran pandangan, serta kemampuan untuk
mengerti atau tahu sesuatu dengan benar.®® Kata “paham” juga menggambarkan
kecerdasan dalam memahami suatu hal secara mendalam. Sedangkan pemahaman
sendiri adalah suatu proses atau cara dalam melakukan tindakan memahami atau
memahamkan sesuatu kepada orang lain. Dengan kata lain, pemahaman merupakan
usaha seseorang untuk menangkap makna, menginterpretasikan informasi, serta
menyerap pengetahuan sehingga dapat mengerti dan menguasai suatu hal secara
benar dan menyeluruh.®

Pemahaman dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah figh («&), yang berasal
dari kata kerja fagiha-yafgahu-fighan. Secara harfiah, figh berarti al-‘ilmu bi al-
shay i wa al-fahmu lahu, yaitu mengetahui sesuatu dan memahaminya dengan baik.
Dengan demikian, figh tidak hanya sekadar pengetahuan, tetapi juga mencakup
kemampuan untuk memahami dan mengerti sesuatu secara mendalam.® Al-Fairuz
Abadi mendefinisikan pemahaman sebagai al- ‘ilmu bi al-shay’i wa al-fahmu lahu
wa al-fatanah, wa ghalibun ‘ala al-din li sharafihi yang berarti mengetahui sesuatu
dan memahaminya dengan baik, disertai kecerdasan serta kemampuan
mengamalkan agama karena kemuliaannya.®” Definisi ini menekankan bahwa
pemahaman tidak hanya sekadar mengetahui dan mengerti, tetapi juga melibatkan
kecerdasan serta penghayatan dan pengamalan nilai-nilai agama sebagai bentuk

penghormatan terhadap kemuliaannya.

8 Sw’aidi.
8 Suryani Suryani, “Metode Dan Pendekatan Dalam Pemahaman Hadis,” JPT: Jurnal Pendidikan
Tematik 3, no. 3 (2022): 388-98,

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=HWoYEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=sourc
e:book-+ibadah+zikir+dan+doa&ots=E§TK Vr-6In&sig=iY3uUWsVXED vIjsKHUhSEI4pBg.

8 Muhammad Asriady, “Metode Pemahaman Hadis,” Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum Dan
Pendidikan 16, no. 1 (2017): 314-23, https://doi.org/10.30863/ekspose.v16i1.94.

% Tbn Manzur, “Lisan Al-Arab,” in Juz 9 (al-Qahirah: Dar al-Taufigiyyah Li Turats, 2009), 339.

87 Majd al-Din Muhammad ibn Ya’qub al-Fairuz Abadi, “Al-Qamus Al-Muhith,” in Juz 4 (Bairut:
Dar al-Jail, n.d.), 291.

28



Menurut al-Jurjani, al-figh berarti memahami maksud orang yang berbicara
dalam perkataannya (fahm gharad al-mutakallim min kalamihi).®® Sama halnya
dengan Ibn Qayyim yang di kutip oleh Maizuddin menyatakan bahwa kata figh
lebih spesifik dibandingkan fahm, karena figh berarti memahami maksud yang
diinginkan oleh pembicara. Dengan kata lain, figh merupakan kemampuan yang
lebih dari sekadar memahami lafaz atau kata-kata secara kebahasaan, melainkan
menangkap makna dan maksud yang mendalam di balik pembicaraan tersebut.®
Namun, dalam penggunaan khusus, kata figh telah menjadi istilah eksklusif yang
menunjuk pada salah satu disiplin ilmu keislaman, yaitu ilmu yang mempelajari
hukum-hukum syara ’secara praktis yang ditarik (diistinbatkan) dari dalil-dalil yang
terperinci. Hal ini wajar karena meskipun kedua kata tersebut sama-sama bermakna
memahami, kata figh lebih menekankan pada pemahaman secara mendalam. Meski
demikian, dalam konteks pembahasan ini, yang dimaksud dengan kata figh adalah
makna dasarnya secara bahasa, yaitu pemahaman atau pengetahuan tentang sesuatu,
bukan pengertian figh sebagai ilmu hukum Islam yang spesifik.*

Pemahaman hadis sering disebut dengan istilah figh al-hadis, yang
menunjukkan adanya upaya untuk menggabungkan keilmuan hadis dan fikih, atau
setidaknya menghilangkan kesan dikotomis antara kedua disiplin ilmu tersebut.
Dengan demikian, figh al-hadis berperan sebagai jembatan yang menyatukan
pemahaman terhadap teks hadis sekaligus penerapan hukum-hukum yang
terkandung di dalamnya. Selain itu, istilah lain yang sering digunakan untuk
merujuk pada pemahaman hadis antara lain ‘i/lm ma ‘ani al-hadith (ilmu makna
hadis), syarh al-hadith (penjelasan hadis), tafsir al-hadis (penafsiran hadis), dan ma
yustafadu min al-hadith (apa yang diambil manfaatnya dari hadis). Semua istilah
ini menggambarkan proses memahami dan mengkaji hadis secara mendalam agar

dapat diaplikasikan secara tepat.**

8 Ali ibn Muhammad Al-Jurjani, Kitab Al-Ta rifat (Jakarta: Dar al-Kutub al-Islamiyah, n.d.).

8 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis (Padang: Hayfa Press, 2008).

% Maizuddin.

%1 Andi Rahman, Pendekatan-Pendekatan Dalam Memahami Hadis (Jakarta: Program Studi [lmu
Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Institut PTIQ Jakarta, 2023).

29



2.  Prinsip Memahami Hadis

Memahami hadis tidak hanya sebatas mengetahui kandungan, maksud, dan
tujuannya, tetapi juga merupakan upaya mengaktualisasikan ajaran agama dalam
konteks kekinian yang kemudian berupaya menggali spirit atau esensi yang
terkandung di dalamnya.®? Sejumlah ulama, baik dari era klasik maupun
kontemporer, telah menghasilkan berbagai karya yang membahas tata cara
memahami hadis dengan corak dan karakteristik yang beragam. Di antaranya
adalah sebagai berikut:

a. Menurut Imam Syafi’i

Dalam kitabnya Zkhtitlaful Hadis, Imam Syafi’i menekankan empat aspek
utama dalam memahami hadis, yaitu: pemilahan antara umum dan khusus (“‘amm
dan khas), kedudukan hadis ahad, otoritas sunnah sebagai hujjah, serta konsep
nasakh-mansukh. Imam Syafi’i banyak menerapkan pendekatan kontekstual dalam
memahami hadis, terutama untuk mengatasi kontradiksi makna yang tampak di
permukaan. la berpandangan bahwa adanya pertentangan makna dalam hadis sulit
diterima, sehingga penyelesaiannya dapat ditempuh melalui berbagai pendekatan
seperti nasakh, tarjih, atau kompromi. Salah satu bentuk kompromi tersebut adalah
dengan menelusuri konteks atau sabab al-wurud hadis sebagai landasan
pemahaman.%®

b. Menurut Yusuf Qardhawi

Yusuf Qardhawi dalam karyanya kitab kayfa nata ‘amalu ma ‘a al-sunnah al-
nabawiyyah: ma‘alim wa dawabit mengemukakan lima metode khusus dalam
memahami hadis yang menjadi karakteristik sunnah Nabi,** yaitu: Metode
Komprehensif (al-Manhaj al-shumiili | & se3)) z¢iall), Metode Integratif (a/-Manhaj
al-Takamuli | S z¢ial)), Metode Meringankan (al-Manhaj al-Muyassar | g

92 Taufan Anggoro, “Analisis Pemikiran Muhammad Syuhudi Ismail Dalam Memahami Hadis,”
Diroyah: Jurnal llmu Hadis 3, no. 2 (2019): 93—-104.

9 Ahmad Syahroni, “Pembahasan Metode Pemahaman Hadis Imam Syafi’i,” Aktualita: Jurnal
Penelitian Sosial Dan Keagamaan 9, no. 1 (2019): 1-16.

% Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata'amalu Ma’a As-Sunnah An-Nabawiyyah., ed. Muhammad Al-Bagir
(Bandung: Karisma, 1993), 92-93.

30



udll), Metode Proporsional dan Seimbang (al-Manhaj al-Mutawazin |z
0 siall), Metode Realistis dan Efisien (al-Manhaj al-Wagqi‘i | -3 ) gedl) %

Selain itu beliau juga menggagas delapan metode atau langkah-langkah
memahami hadis dengan baik dan benar.®® yaitu mulai dari: (1) memahami hadis
sesuai petunjuk al-Quran; (2) menghimpun hadis-hadis yang setema; (3)
menggabungkan atau mentarjih hadis-hadis yang tampaknya kontradiktif atau
bertentangan secara zahir; (4) memahami hadis sesuai latar belakang, situasi dan
kondisi, serta tujuannya; (5) membedakan antara sarana yang berubah-ubah dan
tujuan yang tetap; (6) membedakan antara ungkapan haqiqah dan majaz; (7)
membedakan antara hadis yang gaib dengan yang nyata; dan yang terakhir (8)
memastikan makna dan konotasi kata-kata dalam hadis.®’

¢. Menurut Muhammad al-Ghazali

Muhammad al-Ghazali dalam karyanya as-Sunnah an-Nabawiyah baina Ahli
al- Fighi wa Ahli al-Hadis mengatakan bahwa pemahaman terhadap hadis perlu
diukur berdasarkan empat standar kesahthan matan hadis, yaitu: matan hadis harus
sesuai dengan al-Qur’an, matan hadis harus sesuai dengan hadis sahih lainnya,
matan hadis harus sesuai dengan fakta historis, dan terakhir matan hadis harus
sesuai dengan kebenaran ilmiah.®® Baik dalam pemahaman maupun penilaian
kesahihan, al-Ghazali menempatkan al-Qur’an sebagai standar utama. Menurutnya,
al-Qur’an berfungsi sebagai tolok ukur utama untuk menentukan hadis yang dapat
diterima, bukan sebaliknya. Oleh karena itu, hadis yang tidak selaras dengan al-

Qur’an harus ditinggalkan, meskipun sanadnya sahih.®® Sama halnya dengan Yusuf

% Wahyuni Nuryatul Choiroh and Munawir Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf Al-
Qaradhawi: Studi Analitis Atas Hadis Partisipasi Wanita Dalam Berpolitik,” Al-Qudwah: Jurnal
Studi Al-Qur’an Dan Hadis 1, no. 1 (2023): 65, https://doi.org/10.24014/alqudwah.v1i1.22817.

% Hablun Ilhami, “Metode Pemahaman Hadis Ala Yusuf Al-Qardhawi,” Jurnal Ilmu Pendidikan
Dan Ilmu Hukum 3, no. 1 (2023): 104-16.

% Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata’amalu Ma’a As-Sunnah An-Nabawiyyah Terj. Muhammad Al-Bagqir
(Bandung: Karisma, 1999), 92-93.

% Didi Suardi, “Metode Pemahaman Hadis Menurut Muhammad Al-Ghazali,” Al-Bayan: Jurnal
Iimu Al-Qur’an Dan Hadis 4, no. 1 (2021): 105-19, https://doi.org/10.35132/albayan.v4i1.104.

% Mukhlis Mukhtar, “Pemahaman Tekstual Dan Kontekstual Pakar Hadis Dan Pakar Fikih Seputar
Sunnah Nabi: Studi Kritis Atas Pemikiran Syaikh Muhammad Al-Ghazali,” Diktum: Jurnal Syariah
Dan Hukum 9, no. 1 (2011): 81-92.

31



Qardhawi, Muhammad al-Ghazali ini termasuk pemikir kontekstual, hanya saja
yusuf Qardhawi cenderung tradisional sedangkan al-Ghazali cenderung liberal .1

Yusuf Qardhawi menjelaskan bahwa kritik terhadap Muhammad al-Ghazali
muncul karena dua alasan utama. Pertama, al-Ghazali menolak penggunaan hadis
ahad dalam penetapan akidah, karena menurutnya, akidah harus bersandar pada
keyakinan yang pasti, bukan dugaan, sehingga hanya hadis mutawatir yang dapat
dijadikan dasar. Kedua, ia menolak beberapa hadis ahad yang dinilainya
bertentangan dengan al-Qur’an, logika ilmiah, dan fakta sejarah. Meskipun secara
umum sejalan dengan para ulama hadis dalam menentukan kriteria kesahihan, al-
Ghazali lebih menekankan bahwa matan hadis harus sejalan dengan prinsip-prinsip
al-Qur’an. Karena itu, ia menolak sebagian hadis sahih yang dianggap tidak sesuai
dengan nilai-nilai Qur’ani dan perkembangan zaman.'%

d. Menurut Syuhudi Ismail

Syuhudi Ismail dalam karyanya Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual,
menjelaskan bahwa apabila sebuah hadis yang setelah dikaji secara mendalam dan
dihubungkan dengan latar belakang kemunculannya, tetap menuntut pemahaman
sesuai dengan bunyi teksnya, maka hadis tersebut lebih tepat dipahami secara
tekstual (tersurat). Sebaliknya, apabila setelah dilakukan pengkajian yang
mendalam ditemukan petunjuk kuat di balik teks tersebut yang mengharuskan
pemaknaan dan penerapannya tidak sesuai dengan makna literalnya, maka hadis
tersebut sebaiknya dipahami secara kontekstual.'%2

Selanjutnya Syuhudi Ismail menegaskan pemahaman hadis yang tepat dapat
dilakukan secara tekstual maupun kontekstual. Oleh karena itu, setiap hadis perlu
dianalisis melalui empat sudut pandang, yaitu:1%
1) Dari bentuk matan hadis Nabi dan cakupan petunjuknya yang meliputi apakah

ia berbentuk jawami’ al-kalim, bahasa tamsil, ungkapan simbolik, bahasa

percakapan dan ungkapan analogi.

10 Fakhrurrozi, “Metode Pemahaman Hadis Kontemporer: Menurut Muhammad Al-Gazali Dan
Yusuf Al-Qardawi,” Waraqat: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 1, no. 1 (2016): 1-15,
https://doi.org/10.51590/waraqat.v1il.14.

101 Quardi, “Metode Pemahaman Hadis Menurut Muhammad Al-Ghazali.”

192 Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Yang Tekstual Dan Kontektual (Jakarta: Bulan Bintang, 1994).

103 Tsmail, 9-48.

32



2) Dari kandungan hadis yang dikaitkan dengan fungsi Nabi. Dalam hal ini,
Syuhudi merujuk pada pandangan al-Qarafi, seorang ulama mazhab Maliki abad
ketujuh hijriyah yang membagi fungsi Nabi menjadi tiga: (1) sebagai penyampai
risalah, sehingga perkataannya dalam kapasitas ini bersifat hukum universal; (2)
sebagai pemimpin, di mana tindakannya tidak boleh diikuti kecuali atas izin
pemimpin; dan (3) sebagai hakim, di mana tindakannya hanya dapat dilakukan
atas perintah hakim.

3) Dari latar belakang historis kemunculan hadis, yang dapat dibedakan menjadi
hadis tanpa sebab khusus, hadis dengan sebab khusus, dan hadis yang berkaitan
dengan situasi tertentu.

4) Dari petunjuk hadis nabi yang tampak bertentangan, yang penyelesaiannya dapat
dilakukan melalui kompromi, tarjih, naskh, dan tawaqqu 1104

Struktur pemikiran Syuhudi Ismail dalam memahami hadis menekankan
analisis teks dan konteks secara kuat. Hal ini tampak dari langkah-langkah yang ia
tempuh dalam memahami hadis, di antaranya: pertama, melakukan analisis teks;
kedua, mengidentifikasi konteks historis kemunculan hadis; dan ketiga, melakukan
kontekstualisasi hadis.%®

e. Menurut Ali Mustafa Yaqub

Secara umum, kerangka pemahaman hadis menurut Ali Mustafa Yaqub
terbagi menjadi dua pendekatan utama: (1) pendekatan tekstual, yang diterapkan
khususnya pada hadis-hadis yang berkaitan dengan hal-hal gaib dan ibadah
mahdhah (ibadah murni); serta (2) pendekatan kontekstual, yaitu memahami hadis
dengan memperhatikan berbagai faktor yang melatarbelakangi kemunculannya,
seperti asbab al-wurud (latar belakang historis hadis), dimensi ruang dan waktu

(konteks lokal dan temporal), unsur kausalitas (‘illat al-kalam), serta kondisi sosial

dan budaya masyarakat saat itu (tagalid).*°®

104 Indal Abror, Metode Pemahaman Hadis, llmu Hadis Press (Yogyakarta: I[Imu Hadis Press, 2017).
105 Anggoro, “Analisis Pemikiran Muhammad Syuhudi Ismail Dalam Memahami Hadis.”

106 Miski, “Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub: Studi Atas Fatwa Pengharaman Serban Dalam
Konteks Indonesia,” Riwayah: Jurnal Studi Hadis 2, no. 1 (2016): 15-31,
https://doi.org/10.21043/riwayah.v2il.1625.

33



Ali Mustafa Yaqub juga mengklasifikasikan metode pemahaman hadis ke
dalam tiga pendekatan utama, yaitu: fahm al-lafzi (analisis terhadap redaksi atau
teks hadis), al-fahmu al-ma ‘nawi (pendekatan kontekstual terhadap makna), dan a/-
fahmu al-lafzi wa al-ma ‘nawi (pendekatan gabungan antara teks dan konteks).
Pendekatan ini dikenal pula dengan istilah pemahaman terhadap mantuq al-hadis
(makna eksplisit) dan mafhum al-hadis (makna implisit), atau antara dalalah
ta ‘abbudiyyah (makna normatif-ibadah) dan dalalah ta ‘aqiliyyah (makna rasional).
Dalam kajian teks, aspek penting yang diperhatikan adalah kemungkinan
penggunaan majaz (makna kiasan), fa 'wil, ‘illat hukum, penyatuan makna, serta
perbedaan atau pertentangan antar hadis (ikhtilaf al-hadis). Sementara dalam
pemahaman maknawi (kontekstual), perlu diperhatikan latar belakang kemunculan
hadis (asbab wurud al-hadis), kondisi geografis, kebudayaan, serta struktur sosial
masyarakat Arab ketika hadis itu muncul.}?’

f. Menurut Maizuddin

Maizuddin dalam bukunya yang berjudul Mefodologi Pemahaman Hadis,
mengelompokkan pendekatan dalam memahami hadis ke dalam empat kategori
utama, yaitu: pendekatan tekstual, kontekstual, tematis, dan opsional.

1) Pendekatan tekstual mencakup tiga bentuk analisis, yaitu pendekatan
kebahasaan (linguistik), pendekatan ushul fikih, dan pendekatan ta 'wil terhadap
makna hadis.

2) Pendekatan kontekstual berupaya memahami hadis dengan mempertimbangkan
konteksnya secara menyeluruh, termasuk konteks redaksional, latar historis,
aspek sosiologis dan antropologis, posisi Nabi ketika menyampaikan hadis,
siapa yang menjadi lawan bicaranya, serta dimensi ruang dan usaha untuk
menyesuaikannya dengan kondisi kekinian.

3) Pendekatan tematis dilakukan dengan menghimpun hadis-hadis yang berkaitan
dengan suatu tema tertentu untuk kemudian dianalisis secara menyeluruh.

4) Pendekatan opsional diterapkan ketika terdapat dua hadis yang tampak

bertentangan dan tidak memungkinkan untuk dikompromikan. Dalam konteks

107 Su’aidi, “Metode Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub Dalam Kitab Al-Turuk Al-Sahihah Fi
Fahmi Al-Sunnah Al-Nabawiyyah.”

34



perbedaan redaksi atau variasi praktik ibadah, digunakan pendekatan tanawwu’
al-‘ibadah (keragaman bentuk ibadah). Walaupun pendekatan ini menerima
keberagaman dalam praktik atau bacaan ibadah, tetap ada kecenderungan untuk
menguatkan salah satu hadis yang dianggap lebih utama. Di samping itu,
pendekatan farjih (menguatkan salah satu hadis) dan naskh (penghapusan
hukum sebelumnya) juga menjadi bagian dari alternatif solusi ketika terjadi
pertentangan antar hadis. %

Dengan demikian, keempat pendekatan ini saling melengkapi dalam
memberikan pemahaman yang utuh, sistematis, dan relevan terhadap konteks sosial
dan praktis. Selain itu masing-masing pendekatan memiliki fungsi sesuai dengan
kebutuhan analisis.

g. Menurut Arifuddin Ahmad

Arifuddin Ahmad dalam bukunya yang berjudul Metodologi Pemahaman
Hadis: Kajian Ilmu Ma’ani al-Hadis, menawarkan sejumlah prinsip penting dalam
memahami hadis, yang dirumuskan ke dalam tiga pendekatan utama, yaitu:
interpretasi tekstual, interpretasi intertekstual, dan interpretasi kontekstual.
1) Interpretasi Tekstual

Pendekatan ini berfokus pada teks hadis itu sendiri tanpa banyak
mempertimbangkan konteks historis kemunculannya atau dalil lainnya. Ada tiga
aspek penting yang ditekankan: Pertama, dari sisi teknik periwayatan, hadis dapat
dikaji dari keutuhan riwayatnya (apakah lengkap/tamm atau tidak lengkap/nagis)
serta dari segi perbedaan redaksi (lafal) dan makna, sehingga pengumpulan
berbagai versi riwayat bisa menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut sebenarnya
merujuk pada satu peristiwa yang sama. Kedua, dari gaya bahasa, Nabi
menggunakan bahasa yang terstruktur dan efektif. Namun, dalam kondisi tertentu,
beliau juga menyesuaikan dialek agar bisa dipahami oleh pendengarnya. Dalam
menyampaikan makna, Nabi kerap menggunakan pengulangan, analogi,
perbandingan, simbol, dan praktik langsung. Ketiga, dari sisi keragaman isi, hadis

mencakup berbagai tema seperti akidah, ibadah, dan akhlak.

108 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis.

35



2) Interpretasi Intertekstual

Metode ini memaknai teks hadis dengan mempertimbangkan hubungan antar
teks, baik dalam satu hadis maupun dengan hadis atau ayat lain. Pendekatan ini
menuntut penggunaan berbagai disiplin ilmu (interdisipliner atau multidisipliner).
Tujuannya adalah untuk menegaskan makna formal dan menggali makna substantif.
Aplikasinya mencakup: memahami sistematika matan hadis, mengaitkan hadis
yang satu dengan hadis lain yang semakna, menghubungkan hadis dengan ayat-ayat
Al-Qur’an, termasuk memahami fungsi hadis sebagai penjelas (bayan) terhadap Al-
Qur’an, baik dalam bentuk tafsir, penguatan, maupun legislasi dan penghapusan
hukum (naskh).
3) Interpretasi Kontekstual

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami latar belakang historis
hadis (asbab al-wurud), termasuk pelaku dan peristiwa sejarah, serta konteks waktu
dan tempat kemunculannya. Di samping itu, juga perlu diperhatikan konteks masa
kini agar hadis tetap relevan. Arifuddin Ahmad menyarankan penggunaan
pendekatan holistik dan multidisipliner seperti sejarah, sosiologi, hermeneutika,
semiotika, dan lainnya. Aplikasinya mencakup: menelaah ada tidaknya sebab
wurud, memperhatikan posisi dan otoritas Nabi ketika menyampaikan hadis,
memahami latar belakang sosial-budaya para sahabat, menelusuri bentuk
periwayatan, serta memperhatikan aspek ruang, waktu, dan dinamika peradaban. 1%°

Secara umum, pemahaman hadis menurut beberapa pakar dapat dirumuskan
ke dalam sejumlah prinsip penting berikut: 1
1. Prinsip Konfirmatif. Setiap makna hadis harus selalu dikonfirmasi dengan Al-

Qur’an sebagai sumber ajaran utama. Hal ini penting karena hadis berperan

sebagai penjelas (bayan) terhadap Al-Qur’an, bukan berdiri sendiri.*'!

109 Marhani Malik and Muh.Yusuf Pawellangi, “Metodologi Ilmu Hadis: Suatu Analisis Pemikiran
Arifuddin Ahmad Tentang Metodologi Pemahaman Hadis,” Jurnal Ushuluddin: Media Dialog
Pemikiran Islam 23, no. 2 (2021): 52—69, https://doi.org/10.24252/jumdpi.v23i2.22967.

110 Abror, Metode Pemahaman Hadis, 7-10.

11 Muannif Ridwan, M Hasbi Umar, and Abdul Ghafar, “Sumber-Sumber Hukum Islam Dan

Implementasinya: Kajian Deskriptif Kualitatif Tentang Al-Qur’an, Sunnah, Dan Ijma’,” Borneo:
Journal of Islamic Studies 1, no. 2 (2021): 28-41.

36



. Prinsip Tematis-Komprehensif. Hadis tidak boleh dipahami secara parsial atau
terpisah. Untuk memahami satu hadis secara utuh, harus mempertimbangkan
hadis-hadis lain yang bertema serupa agar makna yang diperoleh bersifat
menyeluruh dan tidak menyimpang.'?

. Prinsip Kebahasaan. Karena hadis disampaikan dalam bahasa Arab, maka
pemahaman terhadap hadis harus berlandaskan kaidah kebahasaan Arab, baik
dari aspek gramatikal, struktur kalimat, maupun makna semantiknya dalam
konteks budaya Arab.'®

. Prinsip Historis. Memahami hadis harus memperhatikan latar belakang
sejarahnya, termasuk kondisi sosial masyarakat Arab saat itu, konteks khusus
munculnya hadis, serta peran Nabi saat menyampaikannya, apakah sebagai
pemimpin, hakim, sahabat, atau guru.*'*

. Prinsip Realistis. Selain memahami masa lalu, penafsir juga perlu
mempertimbangkan kondisi aktual umat Islam hari ini. Ini berarti penafsiran
hadis harus relevan dengan problematika sosial dan kehidupan nyata umat
Muslim kontemporer.1®

. Prinsip Pembedaan antara Etis dan Legalitas. Hadis tidak semata-mata berisi
hukum formal (legal), tetapi juga mengandung nilai-nilai etis yang lebih
mendalam. Seorang penafsir harus mampu membedakan keduanya agar tidak
hanya berhenti pada aspek hukum, tetapi mampu menggali pesan moral yang
ingin disampaikan Nabi.!!0

. Prinsip Pembedaan antara Instrumen dan intensional. Hadis memiliki dua

dimensi: instrumental (cara) yang bersifat temporer dan kontekstual, serta

intensional (tujuan) yang bersifat universal dan permanen. Dalam memahami

112 Abdul Aziz, Abdul Aziz, Metode Tafsir Tematik Fazlur Rahman Dan Muhammad Bagqir Al-Shadr,
Abdi Fama (Bogor: Abi Fama, 2023), 57.

113 Mohammad Jailani, Jannatul Husna, and Nur Kholis, “Membedah Hermeneutika Perspektif
Ilmuan Muslim Modern: Korelasinya Dalam Studi llmu Hadis,” A/-Quds: Jurnal Studi Alquran Dan
Hadis 6, no. 1 (2022): 211-32, https://doi.org/10.29240/alquds.v6i1.3028.

Y4 Aziz, Abdul Aziz, Metode Tafsir Tematik Fazlur Rahman Dan Muhammad Bagir Al-Shadr, 97.
15 Aziz, 126.

116 Abdul Jabal Idharudin, Muwahidah Nurhasanah, and Samsuddin, “Interpretasi Hadis Perspektif
Fazlur Rahman Dan Relevansinya Terhadap Studi Islam Kontemporer,” Journal of Islamic Studies
6, no. 2 (2025): 582-93.

37



hadis, penekanan utama harus diarahkan pada tujuan inti dari sabda Nabi,
sementara metode atau caranya bisa berubah sesuai konteks zaman dan
masyarakat. !

Dari keseluruhan uraian, dapat disimpulkan bahwa tidak ada satu pun metode
pemahaman hadis yang bersifat sempurna dan final. Oleh karena itu, kurang tepat
jika ada pihak yang mengklaim bahwa metodenya adalah yang paling benar. Suatu
metode mungkin efektif untuk memahami hadis dalam konteks tertentu, namun
kurang sesuai jika diterapkan pada konteks yang berbeda. Artinya, pemilihan
metode sangat bergantung pada teks (nash) dan konteksnya. Dalam praktiknya,
pemahaman hadis tidak cukup hanya mengandalkan ilmu hadis dan disiplin
keislaman lainnya, tetapi perlu pula didialogkan dengan ilmu-ilmu modern, seperti
sosiologi, antropologi, psikologi, sejarah, dan linguistik. Pendekatan kontekstual
terhadap hadis Nabi merupakan keniscayaan di masa kini maupun mendatang,
karena upaya kontekstualisasi menjadikan ajaran Islam bersifat fleksibel, adaptif,
dan rasional sesuai prinsip shalih li kulli zaman wa makan. Meski demikian,
kontekstualisasi harus dilakukan secara hati-hati, sebab tidak semua hadis dapat
dipahami secara kontekstual, terutama yang berkaitan dengan akidah, ibadah, dan
hal-hal gaib. Proses ini juga perlu mempertimbangkan dimensi universal, lokal, dan

partikular sesuai situasi dan kondisi yang ada.!8

3. Metode Pemahaman Hadis

Khazanah keilmuan hadis mencatat bahwa para ulama telah mengembangkan
beragam cara atau metode dalam mengkaji dan memahami sabda Nabi saw agar
maknanya tersampaikan secara akurat serta relevan dengan konteks. Di antara
metode yang paling umum dijadikan rujukan adalah metode fahlili, ijmali,

maudhu’i, dan mugqarin. Masing-masing metode ini memiliki fokus serta tujuan

117 1dharudin, Nurhasanah, and Samsuddin.
118 Sri Purwaningsih, “Kritik Terhadap Rekonstruksi Metode Pemahaman Hadis Muhammad Al-
Ghazali,” Jurnal Theologia 28, no. 1 (2017): 75-102, https://doi.org/10.21580/te0.2017.28.1.1189.

38



yang berbeda, sehingga menawarkan variasi perspektif atau ragam sudut pandang
dalam memahami kandungan hadis.**°
a. Metode Tahlili

Metode tahlili merupakan pendekatan dalam menjelaskan hadis Nabi dengan
cara menguraikan berbagai aspek yang terkandung di dalamnya secara menyeluruh.
Dalam metode ini, seorang pensyarah tidak hanya memaparkan makna lafziyah dari
hadis, tetapi juga menjelaskan makna secara kontekstual sesuai dengan keahlian
dan latar belakang keilmuannya. Metode ini memiliki ciri-ciri: 1) menguraikan
kandungan hadis secara komprehensif dan menyeluruh; 2) menjelaskan makna
hadis secara berurutan, dimulai dari kata per kata, kalimat per kalimat; 3)
memaparkan sabab al-wurud jika tersedia; 4) menyertakan pandangan sahabat,
tabi’in, dan ulama dari berbagai disiplin ilmu; 5) menerangkan hubungan antar
hadis (munasabah); 6) Terkadang dipengaruhi oleh mazhab tertentu, sehingga
menghasilkan beragam corak syarah seperti figh, kalam, atau tasawuf.*?° Beberapa
kitab syarah hadis terkemuka seperti Fath al-Bari karya Ibnu Hajar al-Asqalani
(penjelasan atas Sahih Bukhari) dan A/-Minhaj Syarh Sahih Muslim oleh Imam
Nawawi merupakan contoh dari penerapan metode fah/ili dalam menjelaskan hadis
secara mendalam.!?

Penerapan metode tahlili dalam kajian hadis dilakukan melalui beberapa
tahapan penting. Pertama, takhrij hadis, yaitu usaha untuk menelusuri asal-usul
hadis dari sumber-sumber primer. Kedua, analisis sanad, yang mencakup
identifikasi setiap perawi dalam rantai transmisi, serta pengkajian latar belakang
mereka melalui literatur seperti 7ahdzib al-Kamal atau Siyar A ‘lam al-Nubala’ guna
menilai kredibilitas dan ketepatan hafalan mereka, serta mendeteksi kemungkinan
adanya cacat sanad seperti tadlis atau inqitha’. Ketiga, kritik terhadap matan, yang
meliputi penjabaran kosa kata (mufradat), pemahaman makna secara menyeluruh,

konteks historis kemunculan hadis (asbab al-wurud), kandungan hukum dan nilai

119 Amru Rijal, Muhammad Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, [jmali, Dan Maudhu’i
(Tematik),” Socius: Jurnal Penelitian llmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025): 797-803.

120 Benny Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis,” An-Nidzam: Jurnal Manajemen Pendidikan
Dan Studi Islam 7, no. 1 (2020): 1-15, https://doi.org/10.33507/an-nidzam.v7i1.324.

121 Rijal, Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, [jmali, Dan Maudhu’i (Tematik).”

39



hikmah, keterkaitan hadis dengan dalil lain, serta pandangan dari berbagai ulama
terkait makna yang dikandung hadis tersebut.!??

Metode tahlili memiliki sejumlah keunggulan yang menjadikannya sangat
bernilai dalam studi hadis. Salah satunya adalah kedalaman analisis yang
dihasilkan. Melalui pendekatan ini, peneliti mampu menggali makna hadis secara
menyeluruh, sehingga setiap detail dari teks hadis dapat dipahami dengan seksama.
Metode ini juga sangat tepat digunakan dalam menggali aspek hukum syariat, fikih,
maupun akidah, karena memberikan akurasi yang tinggi dalam penarikan
kesimpulan hukum dari hadis. Selain itu, metode tahlili menuntut peneliti untuk
melakukan kajian sanad dan matan secara mendalam, yang sekaligus memperkuat
penguasaan terhadap ilmu-ilmu seperti rijalul hadis, jarh wa ta’dil, serta kajian
terhadap kecacatan hadis (‘ilal al-hadis). Di samping itu, metode ini
memungkinkan peneliti menjelaskan latar belakang historis turunnya hadis (asbab
al-wurud), yang sangat penting dalam menghindari kesalahan dalam menafsirkan
makna.!?®

Namun demikian, metode ini juga memiliki sejumlah keterbatasan. Proses
kajiannya yang sangat rinci menuntut waktu, energi, serta tingkat keahlian yang
tinggi, sehingga tidak selalu efisien bagi peneliti dengan keterbatasan sumber daya.
Fokusnya yang sempit, yakni pada satu atau beberapa hadis, membuat metode ini
kurang mampu memberikan gambaran menyeluruh terhadap suatu tema yang
memerlukan pendekatan lebih luas. Hal ini juga membuat metode tahlili kurang
efektif bila digunakan untuk mengkaji isu-isu kontemporer yang kompleks dan
menuntut pengumpulan berbagai hadis terkait. Terlebih lagi, kecenderungan terlalu
fokus pada rincian kadang membuat peneliti kehilangan pandangan menyeluruh
(big picture), sehingga hubungan antara hadis yang sedang dikaji dengan hadis-
hadis lain yang relevan bisa terabaikan.?*

b. Metode [jmali

122 Rijal, Tasbih, and Zaenab.
123 Rijal, Tasbih, and Zaenab.
124 Rijal, Tasbih, and Zaenab.

40



Metode ijmali atau metode pemahaman hadis secara global merupakan
pendekatan yang menjelaskan hadis-hadis berdasarkan urutan yang terdapat dalam
kitab-kitab hadis utama, seperti yang ada dalam a/-Kutub al-Sittah. Penjelasan
dilakukan secara ringkas, namun tetap mampu menyampaikan makna literal hadis
dengan bahasa yang jelas, sederhana, dan mudah dipahami. Fokus utama metode
ini adalah menyampaikan inti sari dari hadis, termasuk nilai-nilai moral dan pesan-
pesan utama yang terkandung di dalamnya. Penyampaian makna dilakukan secara
singkat dan langsung kepada pokok persoalan, tanpa terlalu banyak rincian teknis
atau pembahasan ilmiah yang mendalam.!?® Karakter semacam ini membuat
metode ijmali sangat cocok digunakan dalam konteks dakwah, ceramah umum,
kajian singkat, atau dalam buku-buku hadis yang ditujukan bagi kalangan pemula
atau masyarakat awam. Metode ini bertujuan untuk memberikan pemahaman dasar
tentang isi hadis tanpa membebani pembaca atau pendengar dengan istilah teknis,
perdebatan hukum, atau rincian akademik yang rumit. Contoh kitab yang
menerapkan metode ini bisa dilihat pada beberapa ringkasan hadis atau kitab hadis
yang disusun untuk tujuan dakwah dan pendidikan dasar.!?

Penerapan metode ijmali dalam memahami hadis dilakukan melalui beberapa
langkah yang sederhana namun bermakna. Pertama-tama, hadis dibacakan dengan
jelas agar maknanya tersampaikan secara utuh. Setelah itu, dijelaskan makna umum
dari hadis tersebut secara ringkas, misalnya bahwa inti pesan hadis adalah
pentingnya nasihat dalam Islam yang menunjukkan kepedulian dan keinginan baik
terhadap sesama. Selanjutnya, dijelaskan secara global kepada siapa saja nasihat itu
ditujukan, yaitu kepada Allah dengan mentauhidkan dan menaati-Nya, kepada
Kitab-Nya dengan meyakini dan mengamalkannya, kepada Rasul-Nya dengan
mengikuti sunahnya, kepada pemimpin dengan menaati selama tidak dalam
kemaksiatan, dan kepada seluruh umat Islam melalui saling menasihati dalam
kebaikan. Terakhir, ditegaskan nilai moral dari hadis ini, yakni mendorong umat
Islam untuk menjadi pribadi yang peduli dan menjauhi sikap egois, karena Islam

mengajarkan semangat kebersamaan dan kepedulian sosial. Dalam pendekatan ini,

125 Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis.”
126 Rijal, Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, [jmali, Dan Maudhu’i (Tematik).”

41



pembahasan teknis seperti sanad, redaksi, atau perdebatan hukum tidak
dikedepankan, karena fokusnya adalah penyampaian makna inti secara mudah dan
singkat.'?’

Metode ijmali atau global dalam memahami hadis memiliki sejumlah
keunggulan yang membuatnya efektif dalam konteks tertentu. Salah satu
kelebihannya adalah efisiensi waktu, karena metode ini memungkinkan
pemahaman hadis secara cepat dan menyeluruh tanpa harus melalui kajian
mendalam. Pendekatan ini sangat cocok untuk pembelajaran awal, dakwah, atau
pengajaran dasar, karena penjelasannya yang ringkas, lugas, dan mudah dipahami,
terutama oleh kalangan awam atau pemula yang belum memiliki latar belakang
ilmu hadis. Selain itu, metode ijmali bersifat praktis, sehingga sering digunakan
dalam ceramah umum, buku saku, atau pengajian singkat. Pendekatan yang ringan
ini juga mampu membangkitkan minat dan motivasi awal untuk mempelajari hadis
lebih lanjut, tanpa menimbulkan beban kognitif yang berat. Namun demikian,
metode ini memiliki sejumlah keterbatasan. Karena penjelasannya bersifat umum
dan ringkas, maka pemahaman yang dihasilkan cenderung kurang mendalam.
Nuansa penting dalam teks hadis bisa saja terlewat, sehingga berisiko menimbulkan
penyederhanaan makna yang berlebihan, bahkan salah tafsir apabila tidak
dilengkapi dengan sumber-sumber pendukung. Metode ini juga tidak memadai
untuk keperluan riset ilmiah yang memerlukan verifikasi sanad, analisis matan,
serta pendalaman terhadap perbedaan pendapat ulama. Di samping itu, pendekatan
ini tidak memberikan pembekalan teknis yang memadai kepada pembaca untuk
memahami metodologi keilmuan hadis secara utuh.'?®

c. Metode Maudhu’i

Metode maudhu’i (tematik) merupakan pendekatan yang paling menyeluruh
dalam memahami suatu persoalan melalui perspektif hadis. Berasal dari kata
maudhu’ yang berarti tema atau topik, metode ini menekankan pada pengumpulan
seluruh hadis yang berkaitan dengan satu tema tertentu, lalu dianalisis secara

sistematis guna memperoleh pemahaman yang utuh dan menyeluruh terhadap isu

127 Rijal, Tasbih, and Zaenab.
128 Rijal, Tasbih, and Zaenab.

42



tersebut. Tidak seperti metode fahlili yang berfokus pada satu hadis, pendekatan ini
berusaha menginventarisasi berbagai hadis relevan dari beragam sumber, meskipun
tersebar di kitab-kitab dan bab yang berbeda. Setelah terkumpul, hadis-hadis
tersebut kemudian dikelompokkan ke dalam sub-sub tema, dianalisis dari berbagai
perspektif, serta dicermati hubungan antara hadis-hadis yang saling menguatkan
(syahid atau mutaba’ah), atau yang tampak kontradiktif, untuk kemudian
diselaraskan melalui metode jam 'u wa taufig atau tarjih.*?°

Proses ini mencakup beberapa langkah utama, dimulai dari penentuan tema,
dilanjutkan dengan pencarian hadis-hadis terkait menggunakan kata kunci tertentu
melalui indeks tematik (mu’jam) atau perangkat lunak hadis, lalu dilakukan
klasifikasi dan verifikasi sanad untuk menilai tingkat keautentikannya. Setelah itu,
barulah dilakukan analisis dan sintesis guna mendapatkan pemahaman secara
menyeluruh, dan terakhir merumuskan kesimpulan. Metode maudhu’i sangat
relevan digunakan dalam menjawab isu-isu kontemporer dan dalam penyusunan
fikih tematik, karena mampu memberikan pemahaman yang terstruktur dan
komprehensif dari seluruh spektrum hadis yang tersedia terkait suatu topik.'

Metode maudhu’i atau tematik dalam kajian hadis menawarkan pendekatan
yang sangat komprehensif untuk memahami suatu isu melalui pengumpulan dan
analisis menyeluruh terhadap seluruh hadis yang relevan. Kelebihan utamanya
terletak pada kemampuannya memberikan pemahaman yang utuh dan sistematis
terhadap satu tema, menyatukan makna dari berbagai hadis yang tersebar,
menyelesaikan potensi kontradiksi antar hadis, serta menjawab kebutuhan zaman
melalui pendekatan yang kontekstual dan aplikatif. Metode ini juga fleksibel karena
dapat dipadukan dengan metode lain seperti tah/ili untuk meningkatkan akurasi.
Namun demikian, pendekatan ini menuntut penguasaan literatur hadis yang sangat
luas, ketelitian tinggi dalam klasifikasi dan validasi sanad, serta sikap objektif
dalam interpretasi agar tidak terjebak pada generalisasi berlebihan atau kehilangan
konteks dari masing-masing hadis. Dengan demikian, meskipun menuntut kerja

ilmiah yang intensif, metode maudhu’i tetap menjadi pilihan yang strategis dan

129 Rijal, Tasbih, and Zaenab.
130 Rijal, Tasbih, and Zaenab.

43



relevan, terutama dalam menjawab persoalan tematik dan kontemporer dalam
khazanah keilmuan Islam.*3!
d. Metode Mugarin

Metode mugarin dalam kajian hadis merupakan pendekatan yang
menekankan pada perbandingan, baik antara hadis dengan hadis lain yang memiliki
redaksi atau konteks serupa, maupun antara pendapat para ulama dalam mensyarah
hadis tersebut. Tujuan utama dari metode ini adalah untuk menggali makna yang
lebih dalam, memahami perbedaan redaksi atau makna, serta menemukan sintesis
dari berbagai pandangan yang ada. Ciri khas dari metode ini adalah sifat analitis-
komparatif, di mana pembacaan hadis dilakukan dengan membandingkan redaksi,
susunan kata, dan kandungan makna dalam berbagai riwayat yang mungkin
membahas kasus yang sama atau berbeda, tetapi dengan lafaz yang mirip. Selain
itu, metode ini juga melibatkan kajian terhadap ragam pendapat para pensyarah
hadis, baik dalam memahami makna maupun dalam menjelaskan hubungan antara
hadis-hadis tersebut. Langkah penerapannya dimulai dengan mengidentifikasi
hadis-hadis yang memiliki kemiripan lafaz, lalu memperbandingkan secara tekstual
maupun kontekstual, mengkaji variasi makna yang muncul dari perbedaan tersebut,
serta mengkaji pendapat-pendapat ulama yang menafsirkan hadis-hadis terkait.
Dengan demikian, metode mugarin tidak hanya membuka wawasan terhadap
keragaman dalam tradisi periwayatan dan pemahaman hadis, tetapi juga
memberikan ruang bagi sintesis pemikiran yang lebih kaya dan objektif.**?

Metode mugarin dalam kajian hadis memiliki sejumlah kelebihan yang
menjadikannya sangat berharga dalam studi komparatif. Pertama, metode ini
memberikan wawasan yang luas kepada pembaca karena mengungkap berbagai
ragam pemahaman terhadap satu hadis, baik dari sisi redaksi maupun penafsiran
para ulama. Kedua, ia membentuk sikap toleran terhadap perbedaan pendapat,
karena pembaca dibiasakan melihat keberagaman perspektif ulama dalam
memahami satu teks. Ketiga, metode ini sangat bermanfaat bagi mereka yang ingin

mengetahui spektrum pandangan terhadap suatu hadis, termasuk ragam penafsiran

181 Rijal, Tasbih, and Zaenab.
182 Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis.”

44



dari para pensyarah klasik hingga kontemporer. Keempat, metode ini mendorong
para peneliti dan pensyarah untuk aktif mengkaji lebih dalam, baik terhadap
berbagai riwayat hadis maupun terhadap pandangan ulama lain, sehingga
menghasilkan analisis yang lebih matang dan obyektif.**3

Namun demikian, metode mugarin juga memiliki beberapa kekurangan.
Karena pembahasannya sangat luas dan kompleks, metode ini kurang cocok untuk
pembaca pemula yang membutuhkan pemahaman sederhana dan langsung. Selain
itu, metode ini kurang efektif dalam menjawab masalah sosial aktual, karena fokus
utamanya adalah pada eksplorasi perbandingan, bukan pada solusi praktis.
Kekurangan lainnya adalah kecenderungan metode ini untuk menelusuri pendapat-
pendapat lama tanpa selalu memberikan kontribusi baru, sehingga kadang-kadang
lebih deskriptif daripada solutif atau inovatif. Oleh karena itu, metode mugarin
lebih tepat digunakan dalam kajian akademik dan lanjutan daripada untuk
keperluan dakwah umum atau pembelajaran dasar.*3*

Selain metode-metode yang digunakan dalam memahami hadis, pemahaman
terhadap hadis Nabi juga membutuhkan keterlibatan berbagai ilmu bantu yang
berperan penting dalam mengungkap makna, maksud, serta pesan yang terkandung
dalam sabda Rasulullah secara tepat dan kontekstual. [lmu bantu ini dimaksudkan
sebagai disiplin keilmuan yang memberikan landasan dan dukungan dalam
memahami redaksi, konteks, dan implikasi hukum dari hadis agar tidak terjadi
kesalahpahaman dalam memaknainya. Secara umum, ilmu bantu dalam studi hadis
dapat dikelompokkan ke dalam tiga kategori besar. Pertama, disiplin ilmu bahasa
dan ushul figh, yang mencakup ilmu nahwu, sharaf, balaghah, serta kaidah-kaidah
istinbat hukum yang berguna dalam menganalisis struktur dan makna lafaz hadis
serta menentukan ketentuan hukumnya. Kedua, ilmu hadis itu sendiri, seperti ilmu
dirayah, \lmu jarh wa ta'dil, takhrij hadis, dan musthalah hadis, yang sangat
penting untuk menilai validitas dan kualitas riwayat, serta memahami metodologi

dalam penerimaan dan penolakan hadis. Ketiga, ilmu-ilmu sosial, seperti sejarah,

antropologi, dan sosiologi Islam, yang membantu menempatkan hadis dalam

133 Kurniawan.
134 Kurniawan.

45



konteks sosial, budaya, dan historis kehidupan Nabi serta masyarakat sekitarnya.
Kombinasi dari ketiga kelompok ilmu bantu ini menjadikan pemahaman terhadap
hadis lebih komprehensif, objektif, dan aplikatif sesuai dengan perkembangan

Zaman.135

135 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis.

46



