
 

17 
 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Perencanaan Kota Modern 

Perkembangan kota di era modern ditandai oleh pertumbuhan penduduk yang 

pesat, meningkatnya aktivitas ekonomi, dan kemajuan teknologi yang 

mempengaruhi pola kehidupan masyarakat.44 Kondisi ini menuntut adanya 

perencanaan kota yang mampu mengakomodasi berbagai kebutuhan secara 

terintegrasi, mulai dari penyediaan infrastruktur, pengelolaan lingkungan, hingga 

penciptaan ruang publik yang aman, nyaman, dan inklusif.45 Perencanaan kota 

modern bukan sekadar membangun fisik kota, tetapi juga merancang sistem sosial 

dan ekonomi yang selaras dengan prinsip keberlanjutan, keadilan, dan 

kesejahteraan masyarakat.46 

Dalam konteks penelitian ini, perencanaan kota modern menjadi landasan 

penting untuk memahami relevansi ajaran Nabi Muhammad saw terhadap tata 

kelola perkotaan.47 Sebelum membahas hadis-hadis yang berkaitan dengan topik 

tersebut, terlebih dahulu perlu dipaparkan definisi dan prinsip-prinsip perencanaan 

kota modern menurut literatur tata kota kontemporer. 

1. Definisi Perencanaan Kota Modern 

Mody dan Premeaux, sebagaimana dikutip oleh Hindun, menjelaskan bahwa 

perencanaan merupakan proses untuk menentukan apa yang seharusnya dicapai 

serta bagaimana cara merealisasikannya dalam kenyataan.48 Sejalan dengan itu, 

Johnson (1973) menyatakan bahwa proses perencanaan dapat dianggap sebagai 

kendaraan untuk mencapai perubahan dalam sistem. Tanpa perencanaan, suatu 

sistem tidak akan mampu mengalami perubahan ataupun beradaptasi terhadap 

 
44 Harahap, “Dampak Urbanisasi Bagi Perkembangan Kota Di Indonesia.” 
45 Sutriadi, Kota Cerdas Berkelanjutan Perspektif Perencana Kota. 
46 Mawar Rahmadita, Halimatussa’diyah, and Deddy Ilyas, “Ekologi Perkotaan: Telaah Ayat-Ayat 

Keindahan Alam Sebagai Upaya Mewujudkan Livable City,” Jurnal Riset Agama 5, no. 1 (2025): 

81–99, https://doi.org/10.15575/jra.v5i1.43649. 
47 Abdul Mukti Thabrani, “Tata Kelola Pemerintahan Negara Madinah Pada Masa Nabi Muhammad 

Saw,” In Right: Jurnal Agama Dan Hak Azazi Maznusia 4, no. 1 (2014): 13–30. 
48 Hindun, “Perencanaan Strategis Dan Prilaku Manajerial Lembaga-Lembaga Pendidikan,” Al-

Fikrah: Jurnal Kependidikan Islam IAIN Sulthan Thaha Saifuddin 13, no. 1 (2015): 113–28. 



 

18 
 

kekuatan-kekuatan lingkungan yang terus berubah. Dalam konteks sistem sosial, 

perencanaan menjadi satu-satunya sarana untuk menghadirkan inovasi dan 

memastikan kemampuan beradaptasi, karena proses tersebut melibatkan 

pengambilan keputusan oleh manusia sebagai penggerak utama perubahan.49 

Menurut Kuncoro, perencanaan didefinisikan sebagai suatu proses yang 

berlangsung secara berkesinambungan dan mencakup pengambilan keputusan atau 

pemilihan di antara berbagai alternatif penggunaan sumber daya yang tersedia, 

dengan tujuan untuk mencapai sasaran-sasaran tertentu di masa mendatang.50 

Artinya, perencanaan bukan hanya sekadar menyusun rencana jangka pendek, 

tetapi merupakan rangkaian proses yang dinamis dan berorientasi pada masa depan, 

dengan mempertimbangkan efisiensi serta efektivitas pemanfaatan sumber daya. 

Menurut Y. Dror dalam kutipan Kunarjo, perencanaan didefinisikan sebagai 

suatu proses penyiapan seperangkat keputusan yang akan dilaksanakan di masa 

mendatang dan diarahkan pada pencapaian sasaran tertentu. Ini menunjukkan 

bahwa perencanaan bukan sekadar menyusun langkah-langkah, tetapi merupakan 

proses strategis yang mempersiapkan tindakan-tindakan yang terstruktur guna 

mencapai tujuan yang telah ditetapkan secara sadar dan terarah.51 

Jadi, untuk keseluruhan dapat disimpulkan bahwa perencanaan merupakan 

proses yang sistematis, berkesinambungan, dan terarah untuk menentukan tujuan 

yang ingin dicapai di masa depan, serta menyusun langkah-langkah strategis dalam 

memanfaatkan sumber daya yang ada guna mewujudkan tujuan tersebut. 

Perencanaan juga berfungsi sebagai alat perubahan, penyesuaian terhadap 

lingkungan, dan sebagai dasar bagi pengambilan keputusan yang rasional dan 

efektif dalam berbagai konteks, baik individu, organisasi, maupun sistem sosial 

secara lebih luas. 

Perencanaan kota adalah bentuk perencanaan fisik yang bersifat menyeluruh, 

karena mencakup berbagai aspek yang saling berkaitan seperti sosial-budaya, 

 
49 Hindun. 
50 Mudrajat Kuncoro, Perencanaan Daerah: Bagaimana Membangun Ekonomi Lokal, Kota Dan 

Kawasan? (Jakarta: Salemba Empat, 2012), 50. 
51 Kunarjo, Perencanaan Dan Pengendalian Program Pembangunan. (Depok: Universitas 

Indonesia, 2002), 41. 



 

19 
 

ekonomi, dan politik dalam satu kesatuan wilayah ruang kota. Oleh karena itu, 

perencanaan kota disusun sebagai upaya pengelolaan pemanfaatan ruang kota yang 

mempertimbangkan berbagai kebutuhan dan kepentingan yang saling berhubungan 

atas sumber daya yang terbatas. Selain itu, perencanaan ini juga memperhatikan 

hubungan antar fungsi ruang dan kesesuaian dengan kapasitas infrastruktur yang 

mendukung masing-masing peruntukan tersebut.52 

Perencanaan kota modern merupakan suatu proses perumusan kebijakan, 

strategi, dan tindakan yang bertujuan mengatur penggunaan ruang kota secara 

optimal, terpadu, dan berkelanjutan untuk memenuhi kebutuhan masyarakat yang 

semakin kompleks.53 Menurut teori perencanaan tata kota, konsep ini mencakup 

pengaturan tata ruang, pembangunan infrastruktur, penyediaan fasilitas umum, 

pengelolaan lingkungan, serta penataan sosial-ekonomi masyarakat perkotaan agar 

tercipta kota yang aman, nyaman, produktif, dan layak huni bagi semua kalangan.54 

Dalam perspektif urban planning kontemporer, perencanaan kota modern 

tidak hanya berorientasi pada pembangunan fisik seperti jalan, bangunan, dan 

jaringan utilitas, tetapi juga memperhatikan aspek sosial, budaya, dan lingkungan. 

Hal ini mencakup pengelolaan mobilitas penduduk, pemenuhan hak atas hunian 

yang layak, pemerataan akses terhadap fasilitas publik, pengendalian pencemaran 

lingkungan, dan penciptaan ruang publik yang inklusif.55 

Selain itu, perencanaan kota modern dipandang sebagai suatu sistem yang 

bersifat multi-disipliner, melibatkan bidang arsitektur, teknik sipil, transportasi, 

ekonomi, hukum, hingga sosiologi.56 Pendekatan ini menempatkan kota sebagai 

sebuah ekosistem yang saling terkait antara lingkungan buatan dan lingkungan 

 
52 Respati Wikantiyoso, “Mitigasi Bencana Di Perkotaan: Adaptasi Atau Antisipasi Perencanaan Dan 

Perancangan Kota ? (Potensi Kearifan Lokal Dalam Perencanaan Dan Perancangan Kota Untuk 

Upaya Mitigasi Bencana ),” Local Wisdom 2, no. 1 (2010): 18–29, http://www.respati.ucoz.com. 
53 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota. 
54 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya. 
55 Arief Rachadiono Wismansyah, “Perencanaan Strategis Dalam Pengembangan Smart City Kota 

Tangerang” (Universitas Hasanuddin Makassar, 2024). 
56 Djuni Prihatin, Susi Darmayanti, and Rezldi Alief Pramadha, Aplikasi Teori Perencanaan: Dari 

Konsep Ke Realita (Yogyakarta: Buana Grafika, 2019), 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0

Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT

_STRATEGI_MELESTARI. 



 

20 
 

alami, sehingga perencanaan harus mempertimbangkan keseimbangan antara 

pertumbuhan ekonomi, kelestarian lingkungan, dan kesejahteraan sosial.57 Dengan 

demikian, perencanaan kota modern merupakan upaya terstruktur untuk 

menciptakan ruang perkotaan yang mampu mengakomodasi kebutuhan masyarakat 

saat ini tanpa mengorbankan kemampuan generasi mendatang untuk memenuhi 

kebutuhannya, sesuai dengan prinsip pembangunan berkelanjutan.58 

2. Prinsip-prinsip Perencanaan Kota Modern 

Perencanaan kota modern pada hakikatnya berlandaskan sejumlah prinsip 

yang bertujuan menciptakan lingkungan perkotaan yang layak huni (livable), 

berkelanjutan (sustainable), dan mampu mengakomodasi kepentingan seluruh 

lapisan masyarakat.59 Prinsip-prinsip ini berkembang seiring dinamika kebutuhan 

kota di era kontemporer yang menuntut keseimbangan antara aspek fisik, sosial, 

ekonomi, dan lingkungan.60 

Prinsip perencanaan mencakup beberapa hal penting yang menjadi landasan 

keberhasilan suatu program atau kegiatan. Pertama, perencanaan harus benar-benar 

mengarahkan pada tercapainya tujuan dengan meminimalkan kesalahan langkah 

dan menghindari pengorbanan yang tidak perlu, yang hanya dapat dicapai melalui 

pertimbangan matang sejak awal. Kedua, perencanaan menjadi tahap awal yang 

mendasari seluruh rangkaian proses kerja, karena berfungsi sebagai pedoman, 

acuan, dan penentu arah. Ketiga, perencanaan harus meliputi seluruh aspek 

pelaksanaan, mulai dari pengaturan sumber daya, pengarahan, koordinasi, hingga 

pengawasan. Keempat, perencanaan sebaiknya menyediakan berbagai alternatif 

pilihan terkait bahan, waktu, tenaga, biaya, dan faktor lain yang relevan. Kelima, 

perencanaan perlu dirancang secara efisien dan hemat sumber daya. Keenam, fokus 

perencanaan diarahkan pada hal-hal yang benar-benar penting, disusun dengan 

 
57 Mukaryanti, Alinda Medrial Zain, and Nawa Suwedi, “Keberlanjutan Fungsi Ekologis Sebagai 

Basis Penataan Ruang Kota Berkelanjutan,” Jurnal Teknologi Lingkungan 7, no. 1 (2006): 7–15, 

https://www.neliti.com/id/publications/152533/. 
58 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota. 
59 Gito Sugiyanto et al., Perencanaan Wilayah Dan Perkotaan (Padang: Global Eksekutif Teknologi, 

2023). 
60 Sabaqoni, “Fenomena Modernitas Kota Mandiri: Studi Sosiologi Perkotaan Di Kota Bintaro Jaya, 

Tangerang Selatan.” 



 

21 
 

jelas, ringkas, dan tidak bertele-tele. Ketujuh, perencanaan harus fleksibel sehingga 

dapat disesuaikan dengan situasi dan kondisi yang berubah. Terakhir, diperlukan 

strategi yang dapat diterima semua pihak agar pelaksanaan rencana berjalan lancar 

dan efektif.61 

Menurut Amallya dkk. (2023), prinsip-prinsip kota modern meliputi empat 

aspek utama yang saling berkaitan. Pertama, optimal, yaitu pengelolaan kota yang 

efisien, tangguh terhadap perubahan, dapat berkembang (scalable), fleksibel, aman, 

dan inovatif. Kedua, terintegrasi, yang menekankan konektivitas dan 

kesinambungan sistem antar sektor melalui interoperabilitas, koordinasi kinerja, 

dan penerapan standar sesuai regulasi yang berlaku. Ketiga, inklusif dan terbuka, 

yang memastikan semua kelompok masyarakat, tanpa memandang latar belakang 

sosial, ekonomi, atau budaya, memiliki akses yang sama terhadap fasilitas kota, 

sekaligus mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam perencanaan dan 

pengambilan keputusan. Keempat, sirkuler dan berkelanjutan, yang diterapkan di 

berbagai sektor terutama sektor ekonomi dan lingkungan, di mana teknologi 

dimanfaatkan untuk mendorong pertumbuhan usaha, membuka lapangan kerja, 

menciptakan perputaran ekonomi berkelanjutan, serta menjaga lingkungan melalui 

penerapan teknologi ramah lingkungan dan manajemen energi hijau.62 

Prinsip-prinsip perencanaan kota modern pada dasarnya selaras dengan 

konsep pembangunan berkelanjutan yang menempatkan masyarakat sebagai pusat, 

seperti yang dijelaskan oleh Nadjib (2021). Pertama, pemberdayaan diarahkan 

untuk meningkatkan kapasitas dan kemandirian warga kota dalam menghadapi 

tantangan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Kedua, partisipasi berarti keterlibatan 

aktif semua lapisan masyarakat dalam perumusan, pelaksanaan, dan evaluasi 

kebijakan kota. Ketiga, berpihak pada masyarakat, khususnya kelompok rentan, 

dengan memastikan kebijakan perkotaan memberikan kesempatan dan manfaat 

yang adil bagi semua. Keempat, transparansi, sehingga proses perencanaan dapat 

 
61 Taufiqurokhman, Konsep Dan Kajian Ilmu Perencanaan, Fakultas Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik 

Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (Jakarta, 2008), 8, 

http://fisip.moestopo.ac.id/storage/Buku/buku-04-taufiquokhman-konsep-dan-kajian-ilmu-

perencanaan-belum-isbn.pdf. 
62 Dita Amallya et al., Cetak Biru Kota Cerdas Nusantara (Jakarta: Kedeputian Bidang Transformasi 

Hijau dan Digital, 2023), 21–22. 



 

22 
 

dipantau, dipahami, dan diawasi publik secara terbuka. Kelima, akuntabilitas, di 

mana setiap kebijakan dan program memiliki penjelasan yang jelas serta dapat 

dipertanggungjawabkan kepada warga. Keenam, selektivitas, yaitu menentukan 

prioritas program dan penggunaan sumber daya secara cermat untuk mencapai 

dampak optimal. Ketujuh, efisiensi dan efektivitas, yang memastikan pemanfaatan 

sumber daya alam, manusia, dan teknologi secara tepat sasaran. Kedelapan, 

keberlanjutan, dengan menjamin kesinambungan program dan koordinasi lintas 

sektor demi keberlangsungan kualitas hidup kota. Kesembilan, akurasi, yaitu 

penggunaan data dan informasi yang valid, lengkap, dan relevan sebagai dasar 

pengambilan keputusan. Terakhir, proses iteratif, yang memungkinkan penyesuaian 

berulang berdasarkan evaluasi untuk mencapai hasil perencanaan yang semakin 

baik.63  

Dalam penyusunan Rencana Tata Ruang Wilayah Kota (RTRWK) pada era 

desentralisasi, penerapan prinsip-prinsip governance menjadi landasan penting agar 

perencanaan berjalan efektif dan inklusif. Prinsip yang menjadi fokus meliputi 

partisipasi, responsivitas, transparansi, dan akuntabilitas.64 

Menurut Siahay (2024), prinsip utama perencanaan kota meliputi 

perencanaan komprehensif yang mencakup keseluruhan aspek pembangunan, 

perencanaan penggunaan lahan untuk mengatur pemanfaatan ruang secara optimal, 

perencanaan transportasi guna menciptakan sistem mobilitas yang efektif, 

perencanaan lingkungan yang berorientasi pada keberlanjutan, perencanaan 

pembangunan ekonomi untuk mendorong pertumbuhan yang merata, serta 

perencanaan perumahan yang menjamin ketersediaan hunian layak. Selain itu, 

perencanaan kota juga mencakup desain dan arsitektur perkotaan yang estetis dan 

fungsional, pelestarian sejarah untuk menjaga nilai-nilai budaya dan identitas lokal, 

 
63 Abdul Nadjib, Manajemen Perencanaan Dan Penganggaran Pembangunan, Sustainability 

(Switzerland), vol. 11 (Yogyakarta: Idea Press, 2021), 205–6, 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0

Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT

_STRATEGI_MELESTARI. 
64 Bambang Utoyo Sutiyoso, “Analisis Kebijakan Prinsip Governance Dan Aktor Melalui 

Analytical Hierarchy Process (AHP) Dalam Perencanaan Kota,” Spirit Publik: Jurnal Administrasi 

Publik 12, no. 1 (2017): 45–56, https://doi.org/10.20961/sp.v12i1.11740. 



 

23 
 

serta analisis dampak lingkungan sebagai upaya mengantisipasi dan meminimalkan 

potensi kerugian terhadap ekosistem. Keseluruhan prinsip ini saling terkait dan 

menjadi kerangka kerja strategis dalam mewujudkan kota yang tertata, 

berkelanjutan, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.65 

Secara prinsip, kota modern dibangun dengan tujuan yang jelas serta 

mengedepankan perencanaan komprehensif yang mencakup pengelolaan lahan 

secara optimal, sistem transportasi yang efektif, perlindungan lingkungan, 

pembangunan ekonomi yang merata, penyediaan perumahan layak, desain dan 

arsitektur perkotaan yang fungsional dan estetis, serta pelestarian nilai sejarah. 

Selain itu, kota modern menerapkan analisis dampak lingkungan, efisiensi, 

keberlanjutan, integrasi antar sektor, keterbukaan informasi, partisipasi aktif 

masyarakat, akuntabilitas, pemberdayaan warga, fleksibilitas dalam menghadapi 

perubahan, dan pengambilan keputusan berbasis data akurat dengan proses evaluasi 

berkelanjutan. 

B. Perkotaaan dalam Perspektif Islam 

Kota dalam perspektif Islam tidak hanya mencakup dimensi spasial dan 

teknis, tetapi juga mengandung nilai-nilai filosofis, sosial, politik, dan spiritual.66 

Para pemikir Muslim klasik telah meletakkan dasar konseptual yang kuat tentang 

bagaimana kota seharusnya dibangun dan dikelola agar sejalan dengan prinsip-

prinsip syariat dan bertujuan mencapai kemaslahatan umum (maṣlaḥah ‘āmmah).67 

Pemikiran Islam klasik menunjukkan relevansi yang kuat, khususnya melalui 

kontribusi tokoh-tokoh Muslim yang mengedepankan prinsip-prinsip keadilan, 

keseimbangan, dan keberlanjutan.68 Dalam konteks ini, pemikiran Al-Farabi, Al-

Mawardi, Ibnu Khaldun, Ibnu Al-Azraq, dan Abu Al-Rabi’ memberikan fondasi 

 
65 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota, 30. 
66 Muhamad, “Kota Dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir 

Karya Ibn ’Ashur (1879-1973M)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), 382. 
67 Muhammad, Kota Al-Qur’an: Studi Kota Dari Perspektif Tafsir Interdisiplin (Bandung: Widina 

Bhakti Persada, 2021). 
68 Dinda Selvia and Mawardi Mawardi, “Pengantar Sejarah Pemikiran Ekonomi Syariah Dan 

Relevansi Di Era Modern,” RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business 4, no. 2 

(2025): 4201–6, https://doi.org/10.31004/riggs.v4i2.1200. 



 

24 
 

filosofis dan praktis yang dapat digunakan untuk menilai arah kota modern dari 

sudut pandang nilai-nilai Islam. 

Al-Farabi dalam karyanya al-Madinah al-Fāḍilah menyebut kota sebagai 

sarana utama untuk mencapai kehidupan yang sempurna. Baginya, kota yang baik 

adalah kota yang penduduknya bekerja sama untuk mencapai tujuan yang mulia, 

yaitu kebahagiaan hakiki. Kota ideal (kota utama) harus dipimpin oleh seorang 

pemimpin yang memiliki pengetahuan, akhlak, dan kemampuan manajerial tinggi. 

Struktur sosial dalam kota juga harus disusun secara proporsional, di mana setiap 

individu melaksanakan fungsi dan perannya demi keseimbangan kolektif.69 Ia juga 

mengaitkan kebersihan fisik kota dengan kebersihan moral masyarakatnya, dan 

menyebut pentingnya penataan ruang, saluran air, dan pembuangan limbah.70 

Gagasannya mencakup aspek pendidikan warga kota, peran pemimpin dalam 

menanamkan nilai-nilai, serta pentingnya etika dan tujuan spiritual dalam 

perencanaan wilayah kota. 

Al-Mawardi dalam karyanya al-Aḥkām as-Sulṭāniyyah menekankan 

pentingnya peran otoritas negara dalam mengatur kehidupan kota secara adil dan 

efisien. Ia menyatakan bahwa pemerintah memiliki tanggung jawab dalam 

pembangunan infrastruktur publik seperti jalan, masjid, pasar, serta dalam menjaga 

keteraturan dan keamanan. Al-Mawardi menekankan bahwa ruang publik harus 

dikelola demi kepentingan masyarakat luas, bukan untuk keuntungan individu atau 

kelompok elite.71 Ia memperkenalkan konsep keadilan administratif, pengawasan 

ekonomi, dan pengelolaan ruang publik yang harus dijalankan dalam koridor 

hukum Islam. 

Ibn Khaldun dalam karyanya al-‘Ibar wa Dīwān al-Mubtada’ wa al-Khabar 

fī Ayyām al-‘Arab wa al-‘Ajam wa al-Barbar wa man ‘Āsharahum min dhawī as-

Sulṭān al-Akbar menggunakan pendekatan sosiologis-historis untuk menjelaskan 

dinamika kota. Ia mengemukakan bahwa kemajuan kota ditentukan oleh kekuatan 

 
69 Abu Nasr Muhammad bin Muhammad Al-Farabi, Al-Madinah Al-Fadilah (Mesir: Mathba’ah 

Mustafa Fahmi al-Kutubi, 1906). 
70 Atsir Ahmad Salman et al., “Al-Farabi’s Concept of Political Welfare,” Al-Afkar, Journal For 

Islamic Studies 7, no. 4 (2024): 415–25. 
71 Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, Al-Ahkam as-Sultaniyyah (Kairo: 

Mathba’ah al-Sa’adah, 1909). 



 

25 
 

solidaritas sosial (‘aṣabiyyah), stabilitas pemerintahan, dan kemakmuran ekonomi. 

Kota adalah pusat peradaban, tetapi juga tempat munculnya kemerosotan jika 

masyarakat kehilangan nilai kebersamaan dan keadilan sosial. Ia menekankan 

bahwa kejatuhan kota biasanya diawali oleh kemewahan berlebih, korupsi, dan 

lemahnya kepemimpinan.72 Pemikirannya mencakup indikator kekuatan sosial 

sebagai prasyarat kemajuan kota, dan pentingnya distribusi kekuasaan yang adil. 

Ibnu al-Azraq dalam karyanya Keajaiban Tata Kelola Negara dan Hakikat 

Kekuasaan banyak mengadopsi dan melanjutkan gagasan Ibn Khaldun, namun 

menambahkan dimensi tata ruang kekuasaan. Menurutnya, kota tidak hanya diatur 

oleh kekuasaan, tetapi juga oleh desain ruang yang merepresentasikan keadilan dan 

efektivitas administrasi. Ia berpendapat bahwa pusat pemerintahan harus dikelilingi 

oleh fasilitas pelayanan publik, pasar yang terawasi, serta kawasan pemukiman 

yang seimbang.73 Ia menghubungkan antara struktur pemerintahan dan bentuk tata 

ruang kota, serta pentingnya peran geografis dalam menjaga stabilitas sosial. 

Abi ar-Rabi’ dalam pandangannya, kota merupakan bagian dari sistem 

pemerintahan yang harus dirancang dengan prinsip efisiensi dan tanggung jawab. 

Ia menekankan pentingnya kehadiran sistem pengelolaan kota yang baik, termasuk 

pengaturan keuangan negara, keamanan kota, dan pelayanan masyarakat. Ar-Rabi’ 

juga menekankan bahwa penguasa harus memperhatikan kebutuhan rakyat kecil 

dan memprioritaskan kebijakan pembangunan yang merata.74  

Akhirnya, nilai-nilai spiritual dan moral menjadi fondasi tak terpisahkan 

dalam konsep kota menurut para tokoh Muslim klasik. Bagi Al-Farabi, kota yang 

baik bukan hanya yang makmur secara ekonomi, tetapi juga yang mampu membina 

akhlak warganya. Oleh karena itu, kota ideal harus menyediakan ruang bagi 

tumbuhnya nilai-nilai keagamaan dan etika publik. Fasilitas ibadah, lembaga 

pendidikan moral, serta ruang-ruang sosial yang mendorong interaksi positif 

 
72 Abu Zaid Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun al-Hadrami, Al-‘Ibar Wa Diwan Al-

Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Ayyam Al-‘Arab Wa Al-‘Ajam Wa Al-Barbar Wa Man ‘Asharahum Min 

Dzawi as-Sulthan Al-Akbar – Juz 1: Al-Muqaddimah (Beirut: Dar Al-Fikr, 2001). 
73 Abu ‘Abd Allah Ibn Al-Azraq, Keajaiban Tata Kelola Negara Dan Hakikat Kekuasaan (Kairo: 

Dar al-Salam, 2008). 
74 Syihabuddin Ahmad bin Abi Ar-Rabi’, Suluk Al-Malik Fī Tadbir Al-Mamalik (Kairo: Dar al-Sya‘b, 

1983). 



 

26 
 

antarmasyarakat menjadi indikator penting dalam menilai kualitas spiritual sebuah 

kota. Dengan demikian, prinsip-prinsip yang digagas oleh para pemikir Muslim 

tersebut dapat digunakan sebagai kerangka konseptual perencanaan kota modern 

sebagai berikut: 

1. Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses 

Prinsip keadilan sosial yang dikemukakan oleh Al-Mawardi menekankan 

pentingnya distribusi hak dan layanan publik secara merata. 75 Kota yang ideal 

adalah kota yang memberikan kesempatan yang setara bagi semua lapisan 

masyarakat dalam hal akses terhadap pendidikan, kesehatan, perumahan, dan 

transportasi.76  

2. Kemaslahatan Umum sebagai Orientasi Tata Kota 

Menurut Ibnu Al-Azraq, perencanaan kota harus diarahkan pada 

kemaslahatan kolektif, bukan hanya keuntungan ekonomi bagi pihak tertentu.77 Hal 

ini menuntut pengelolaan ruang kota yang berpihak pada kepentingan umum. 

3. Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang 

Al-Farabi menggambarkan kota sebagai sistem sosial yang menuntut struktur 

ruang yang tertata dan fungsional.78 Keseimbangan antara kawasan permukiman, 

perdagangan, pendidikan, dan ibadah menjadi syarat utama terciptanya kota yang 

terorganisasi. 

4. Kepemimpinan Etis dan Partisipatif 

Abu Al-Rabi’ menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil, jujur, dan 

responsif terhadap aspirasi warga.79 Dalam perencanaan kota modern, prinsip ini 

relevan dengan tata kelola partisipatif yang melibatkan publik dalam pengambilan 

keputusan. 

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial 

 
75 Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, Al-Ahkam as-Sultaniyyah. 
76 Siti Rabbani Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan (Purbalingga: 

Eureka Media Aksara, 2021). 
77 Al-Azraq, Keajaiban Tata Kelola Negara Dan Hakikat Kekuasaan. 
78 Abu Nasr Muhammad bin Muhammad Al-Farabi, Al-Madinah Al-Fadilah. 
79 Syihabuddin Ahmad bin Abi Ar-Rabi’, Suluk Al-Malik Fī Tadbir Al-Mamalik. 



 

27 
 

Ibnu Khaldun menegaskan bahwa perkembangan kota harus memperhatikan 

daya dukung lingkungan dan kesinambungan sosial.80 Kota yang terus berkembang 

tanpa memperhitungkan dampak ekologis akan mengalami kemunduran peradaban. 

6. Integrasi Nilai Spiritual dan Moral 

Al-Farabi dan Al-Mawardi melihat kota bukan hanya sebagai ruang fisik, 

tetapi juga sebagai ruang pembinaan akhlak dan nilai-nilai keagamaan. Oleh karena 

itu, spiritualitas menjadi dimensi penting dalam struktur kota yang ideal.81 

C. Pemahaman Hadis 

Dilihat dari perkembangannya, metode pemahaman hadis dapat dibagi ke 

dalam dua periode utama, yakni periode klasik dan periode modern.82 Pada periode 

klasik, pendekatan yang digunakan cenderung bersifat positivistik, yaitu 

menitikberatkan pada aspek literal teks hadis. Fokus kajian pada masa ini meliputi 

analisis terhadap kontradiksi antar-matan (mukhtalif al-ḥadīth), pemaknaan lafaz 

asing (gharīb al-ḥadīth), serta aspek kesejarahan kemunculan hadis (asbāb wurūd 

al-ḥadīth). Sementara itu, pendekatan pada periode modern lebih bersifat 

konstruktivistik, yaitu melakukan rekonstruksi terhadap makna matan dengan 

mempertimbangkan berbagai faktor, seperti peran Nabi sebagai penentu syariat (al-

tashrī’), penentu keputusan hukum (al-qaḍā’), pendidik karakter (ḥaml al-nafs ‘alā 

akhlāq maḥmūdah), serta memperhatikan indikator sistematis baik dari aspek 

internal (teks matan) maupun eksternal (konteks di luar matan).  

Meskipun telah banyak metode pemahaman hadis yang ditawarkan oleh para 

sarjana dan pengkaji hadis, persoalan tentang bagaimana memahami hadis secara 

tepat masih terus menjadi perdebatan. Hal ini disebabkan oleh adanya ketegangan 

antara corak pemahaman tekstualis dan kontekstualis, serta perbedaan pandangan 

antara pendekatan hermeneutik dan penolaknya. Berbagai dinamika tersebut 

 
80 Abu Zaid Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun al-Hadrami, Al-‘Ibar Wa Diwan Al-

Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Ayyam Al-‘Arab Wa Al-‘Ajam Wa Al-Barbar Wa Man ‘Asharahum Min 

Dzawi as-Sulthan Al-Akbar – Juz 1: Al-Muqaddimah. 
81 Aziz Musbihin and Khusnul Khatimah, “Urban Sufism: Membangun Kecerdasan Spiritual 

Masyarakat Perkotaan Era Modern Melalui Pendekatan Transpersonal,” Jousip: Journal of Sufism 

and Psychotherapy 4, no. 1 (2024): 55–68, https://doi.org/10.28918/jousip.v4i1.7670. 
82 Hasan Su’aidi, “Metode Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub Dalam Kitab Al-Turuk Al-Sahihah 

Fi Fahmi Al-Sunnah Al-Nabawiyyah” (2021). 



 

28 
 

menjadi faktor pendorong berkembangnya kajian kritis terhadap metodologi 

pemahaman hadis di era kontemporer.83 

1. Pengertian Pemahaman Hadis 

Pemahaman berasal dari kata dasar “paham” yang memiliki beberapa makna, 

antara lain pengertian, pendapat atau aliran pandangan, serta kemampuan untuk 

mengerti atau tahu sesuatu dengan benar.84 Kata “paham” juga menggambarkan 

kecerdasan dalam memahami suatu hal secara mendalam. Sedangkan pemahaman 

sendiri adalah suatu proses atau cara dalam melakukan tindakan memahami atau 

memahamkan sesuatu kepada orang lain. Dengan kata lain, pemahaman merupakan 

usaha seseorang untuk menangkap makna, menginterpretasikan informasi, serta 

menyerap pengetahuan sehingga dapat mengerti dan menguasai suatu hal secara 

benar dan menyeluruh.85  

Pemahaman dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah fiqh (فقه), yang berasal 

dari kata kerja faqiha-yafqahu-fiqhan. Secara harfiah, fiqh berarti al-‘ilmu bi al-

shay’i wa al-fahmu lahu, yaitu mengetahui sesuatu dan memahaminya dengan baik. 

Dengan demikian, fiqh tidak hanya sekadar pengetahuan, tetapi juga mencakup 

kemampuan untuk memahami dan mengerti sesuatu secara mendalam.86 Al-Fairuz 

Abadi mendefinisikan pemahaman sebagai al-‘ilmu bi al-shay’i wa al-fahmu lahu 

wa al-faṭānah, wa ghālibun ‘alā al-dīn li sharafihi yang berarti mengetahui sesuatu 

dan memahaminya dengan baik, disertai kecerdasan serta kemampuan 

mengamalkan agama karena kemuliaannya.87 Definisi ini menekankan bahwa 

pemahaman tidak hanya sekadar mengetahui dan mengerti, tetapi juga melibatkan 

kecerdasan serta penghayatan dan pengamalan nilai-nilai agama sebagai bentuk 

penghormatan terhadap kemuliaannya. 

 
83 Su’aidi. 
84 Suryani Suryani, “Metode Dan Pendekatan Dalam Pemahaman Hadis,” JPT: Jurnal Pendidikan 

Tematik 3, no. 3 (2022): 388–98, 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=HWoYEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=sourc

e:book+ibadah+zikir+dan+doa&ots=E8TKVr-6In&sig=iY3uUWsVXED_vIjsKHUhSEl4pBg. 
85 Muhammad Asriady, “Metode Pemahaman Hadis,” Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum Dan 

Pendidikan 16, no. 1 (2017): 314–23, https://doi.org/10.30863/ekspose.v16i1.94. 
86 Ibn Manzur, “Lisan Al-Arab,” in Juz 9 (al-Qahirah: Dar al-Taufiqiyyah Li Turats, 2009), 339. 
87 Majd al-Din Muhammad ibn Ya’qub al-Fairuz Abadi, “Al-Qamus Al-Muhith,” in Juz 4 (Bairut: 

Dar al-Jail, n.d.), 291. 



 

29 
 

Menurut al-Jurjani, al-fiqh berarti memahami maksud orang yang berbicara 

dalam perkataannya (fahm gharad al-mutakallim min kalāmihi).88 Sama halnya 

dengan Ibn Qayyim yang di kutip oleh Maizuddin menyatakan bahwa kata fiqh 

lebih spesifik dibandingkan fahm, karena fiqh berarti memahami maksud yang 

diinginkan oleh pembicara. Dengan kata lain, fiqh merupakan kemampuan yang 

lebih dari sekadar memahami lafaz atau kata-kata secara kebahasaan, melainkan 

menangkap makna dan maksud yang mendalam di balik pembicaraan tersebut.89 

Namun, dalam penggunaan khusus, kata fiqh telah menjadi istilah eksklusif yang 

menunjuk pada salah satu disiplin ilmu keislaman, yaitu ilmu yang mempelajari 

hukum-hukum syara’ secara praktis yang ditarik (diistinbatkan) dari dalil-dalil yang 

terperinci. Hal ini wajar karena meskipun kedua kata tersebut sama-sama bermakna 

memahami, kata fiqh lebih menekankan pada pemahaman secara mendalam. Meski 

demikian, dalam konteks pembahasan ini, yang dimaksud dengan kata fiqh adalah 

makna dasarnya secara bahasa, yaitu pemahaman atau pengetahuan tentang sesuatu, 

bukan pengertian fiqh sebagai ilmu hukum Islam yang spesifik.90 

Pemahaman hadis sering disebut dengan istilah fiqh al-ḥadis, yang 

menunjukkan adanya upaya untuk menggabungkan keilmuan hadis dan fikih, atau 

setidaknya menghilangkan kesan dikotomis antara kedua disiplin ilmu tersebut. 

Dengan demikian, fiqh al-ḥadis berperan sebagai jembatan yang menyatukan 

pemahaman terhadap teks hadis sekaligus penerapan hukum-hukum yang 

terkandung di dalamnya. Selain itu, istilah lain yang sering digunakan untuk 

merujuk pada pemahaman hadis antara lain ‘ilm ma‘ānī al-ḥadīth (ilmu makna 

hadis), syarḥ al-ḥadīth (penjelasan hadis), tafsir al-ḥadis (penafsiran hadis), dan mā 

yustafādu min al-ḥadīth (apa yang diambil manfaatnya dari hadis). Semua istilah 

ini menggambarkan proses memahami dan mengkaji hadis secara mendalam agar 

dapat diaplikasikan secara tepat.91 

 
88 Ali ibn Muhammad Al-Jurjani, Kitab Al-Ta’rifat (Jakarta: Dar al-Kutub al-Islamiyah, n.d.). 
89 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis (Padang: Hayfa Press, 2008). 
90 Maizuddin. 
91 Andi Rahman, Pendekatan-Pendekatan Dalam Memahami Hadis (Jakarta: Program Studi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Institut PTIQ Jakarta, 2023). 



 

30 
 

2. Prinsip Memahami Hadis 

Memahami hadis tidak hanya sebatas mengetahui kandungan, maksud, dan 

tujuannya, tetapi juga merupakan upaya mengaktualisasikan ajaran agama dalam 

konteks kekinian yang kemudian berupaya menggali spirit atau esensi yang 

terkandung di dalamnya.92 Sejumlah ulama, baik dari era klasik maupun 

kontemporer, telah menghasilkan berbagai karya yang membahas tata cara 

memahami hadis dengan corak dan karakteristik yang beragam. Di antaranya 

adalah sebagai berikut: 

a. Menurut Imam Syafi’i 

Dalam kitabnya Ikhtitlaful Hadis, Imam Syafi’i menekankan empat aspek 

utama dalam memahami hadis, yaitu: pemilahan antara umum dan khusus (‘amm 

dan khas), kedudukan hadis ahad, otoritas sunnah sebagai hujjah, serta konsep 

nasakh-mansukh. Imam Syafi’i banyak menerapkan pendekatan kontekstual dalam 

memahami hadis, terutama untuk mengatasi kontradiksi makna yang tampak di 

permukaan. Ia berpandangan bahwa adanya pertentangan makna dalam hadis sulit 

diterima, sehingga penyelesaiannya dapat ditempuh melalui berbagai pendekatan 

seperti nasakh, tarjih, atau kompromi. Salah satu bentuk kompromi tersebut adalah 

dengan menelusuri konteks atau sabab al-wurud hadis sebagai landasan 

pemahaman.93 

b. Menurut Yusuf Qardhawi 

Yusuf Qardhawi dalam karyanya kitab kayfa nata‘āmalu ma‘a al-sunnah al-

nabawiyyah: ma‘ālim wa ḍawābiṭ mengemukakan lima metode khusus dalam 

memahami hadis yang menjadi karakteristik sunnah Nabi,94 yaitu: Metode 

Komprehensif (al-Manhaj al-shumūlī / المنهج الشمولي), Metode Integratif (al-Manhaj 

al-Takāmulī / المنهج التكاملِي), Metode Meringankan (al-Manhaj al-Muyassar /   المنهج

 
92 Taufan Anggoro, “Analisis Pemikiran Muhammad Syuhudi Ismail Dalam Memahami Hadis,” 

Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 3, no. 2 (2019): 93–104. 
93 Ahmad Syahroni, “Pembahasan Metode Pemahaman Hadis Imam Syafi’i,” Aktualita: Jurnal 

Penelitian Sosial Dan Keagamaan 9, no. 1 (2019): 1–16. 
94 Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata’amalu Ma’a As-Sunnah An-Nabawiyyah., ed. Muhammad Al-Baqir 

(Bandung: Karisma, 1993), 92–93. 



 

31 
 

المنهج   / Metode Proporsional dan Seimbang (al-Manhaj al-Mutawazin ,(الميسّر

  95.(المنهج الواقعي / al-Manhaj al-Waqi‘i) Metode Realistis dan Efisien ,(المتوازن

Selain itu beliau juga menggagas delapan metode atau langkah-langkah 

memahami hadis dengan baik dan benar.96 yaitu mulai dari: (1) memahami hadis 

sesuai petunjuk al-Quran; (2) menghimpun hadis-hadis yang setema; (3) 

menggabungkan atau mentarjih hadis-hadis yang tampaknya kontradiktif atau 

bertentangan secara zahir; (4) memahami hadis sesuai latar belakang, situasi dan 

kondisi, serta tujuannya; (5) membedakan antara sarana yang berubah-ubah dan 

tujuan yang tetap; (6) membedakan antara ungkapan haqiqah dan majaz; (7) 

membedakan antara hadis yang gaib dengan yang nyata; dan yang terakhir (8) 

memastikan makna dan konotasi kata-kata dalam hadis.97 

c. Menurut Muhammad al-Ghazali  

Muhammad al-Ghazali dalam karyanya as-Sunnah an-Nabawiyah baina Ahli 

al- Fiqhi wa Ahli al-Hadis mengatakan bahwa pemahaman terhadap hadis perlu 

diukur berdasarkan empat standar keṣaḥīḥan matan hadis, yaitu: matan hadis harus 

sesuai dengan al-Qur’an, matan hadis harus sesuai dengan hadis ṣaḥīḥ lainnya, 

matan hadis harus sesuai dengan fakta historis, dan terakhir matan hadis harus 

sesuai dengan kebenaran ilmiah.98 Baik dalam pemahaman maupun penilaian 

kesahihan, al-Ghazali menempatkan al-Qur’an sebagai standar utama. Menurutnya, 

al-Qur’an berfungsi sebagai tolok ukur utama untuk menentukan hadis yang dapat 

diterima, bukan sebaliknya. Oleh karena itu, hadis yang tidak selaras dengan al-

Qur’an harus ditinggalkan, meskipun sanadnya sahih.99 Sama halnya dengan Yusuf 

 
95 Wahyuni Nuryatul Choiroh and Munawir Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf Al-

Qaradhawi: Studi Analitis Atas Hadis Partisipasi Wanita Dalam Berpolitik,” Al-Qudwah: Jurnal 

Studi Al-Qur’an Dan Hadis 1, no. 1 (2023): 65, https://doi.org/10.24014/alqudwah.v1i1.22817. 
96 Hablun Ilhami, “Metode Pemahaman Hadis Ala Yusuf Al-Qardhawi,” Jurnal Ilmu Pendidikan 

Dan Ilmu Hukum 3, no. 1 (2023): 104–16. 
97 Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata’amalu Ma’a As-Sunnah An-Nabawiyyah Terj. Muhammad Al-Baqir 

(Bandung: Karisma, 1999), 92–93. 
98 Didi Suardi, “Metode Pemahaman Hadis Menurut Muhammad Al-Ghazali,” Al-Bayan: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 4, no. 1 (2021): 105–19, https://doi.org/10.35132/albayan.v4i1.104. 
99 Mukhlis Mukhtar, “Pemahaman Tekstual Dan Kontekstual Pakar Hadis Dan Pakar Fikih Seputar 

Sunnah Nabi: Studi Kritis Atas Pemikiran Syaikh Muhammad Al-Ghazali,” Diktum: Jurnal Syariah 

Dan Hukum 9, no. 1 (2011): 81–92. 



 

32 
 

Qardhawi, Muhammad al-Ghazali ini termasuk pemikir kontekstual, hanya saja 

yusuf Qardhawi cenderung tradisional sedangkan al-Ghazali cenderung liberal.100 

Yusuf Qardhawi menjelaskan bahwa kritik terhadap Muhammad al-Ghazali 

muncul karena dua alasan utama. Pertama, al-Ghazali menolak penggunaan hadis 

ahad dalam penetapan akidah, karena menurutnya, akidah harus bersandar pada 

keyakinan yang pasti, bukan dugaan, sehingga hanya hadis mutawatir yang dapat 

dijadikan dasar. Kedua, ia menolak beberapa hadis ahad yang dinilainya 

bertentangan dengan al-Qur’an, logika ilmiah, dan fakta sejarah. Meskipun secara 

umum sejalan dengan para ulama hadis dalam menentukan kriteria kesahihan, al-

Ghazali lebih menekankan bahwa matan hadis harus sejalan dengan prinsip-prinsip 

al-Qur’an. Karena itu, ia menolak sebagian hadis sahih yang dianggap tidak sesuai 

dengan nilai-nilai Qur’ani dan perkembangan zaman.101 

d. Menurut Syuhudi Ismail 

Syuhudi Ismail dalam karyanya Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual, 

menjelaskan bahwa apabila sebuah hadis yang setelah dikaji secara mendalam dan 

dihubungkan dengan latar belakang kemunculannya, tetap menuntut pemahaman 

sesuai dengan bunyi teksnya, maka hadis tersebut lebih tepat dipahami secara 

tekstual (tersurat). Sebaliknya, apabila setelah dilakukan pengkajian yang 

mendalam ditemukan petunjuk kuat di balik teks tersebut yang mengharuskan 

pemaknaan dan penerapannya tidak sesuai dengan makna literalnya, maka hadis 

tersebut sebaiknya dipahami secara kontekstual.102 

Selanjutnya Syuhudi Ismail menegaskan pemahaman hadis yang tepat dapat 

dilakukan secara tekstual maupun kontekstual. Oleh karena itu, setiap hadis perlu 

dianalisis melalui empat sudut pandang, yaitu:103  

1) Dari bentuk matan hadis Nabi dan cakupan petunjuknya yang meliputi apakah 

ia berbentuk jawami’ al-kalim, bahasa tamsil, ungkapan simbolik, bahasa 

percakapan dan ungkapan analogi.  

 
100 Fakhrurrozi, “Metode Pemahaman Hadis Kontemporer: Menurut Muhammad Al-Gazali Dan 

Yusuf Al-Qardawi,” Waraqat: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 1, no. 1 (2016): 1–15, 

https://doi.org/10.51590/waraqat.v1i1.14. 
101 Suardi, “Metode Pemahaman Hadis Menurut Muhammad Al-Ghazali.” 
102 Syuhudi Ismail, Hadis Nabi Yang Tekstual Dan Kontektual (Jakarta: Bulan Bintang, 1994). 
103 Ismail, 9–48. 



 

33 
 

2) Dari kandungan hadis yang dikaitkan dengan fungsi Nabi. Dalam hal ini, 

Syuhudi merujuk pada pandangan al-Qarafi, seorang ulama mazhab Maliki abad 

ketujuh hijriyah yang membagi fungsi Nabi menjadi tiga: (1) sebagai penyampai 

risalah, sehingga perkataannya dalam kapasitas ini bersifat hukum universal; (2) 

sebagai pemimpin, di mana tindakannya tidak boleh diikuti kecuali atas izin 

pemimpin; dan (3) sebagai hakim, di mana tindakannya hanya dapat dilakukan 

atas perintah hakim. 

3) Dari latar belakang historis kemunculan hadis, yang dapat dibedakan menjadi 

hadis tanpa sebab khusus, hadis dengan sebab khusus, dan hadis yang berkaitan 

dengan situasi tertentu. 

4) Dari petunjuk hadis nabi yang tampak bertentangan, yang penyelesaiannya dapat 

dilakukan melalui kompromi, tarjih, naskh, dan tawaqquf.104 

Struktur pemikiran Syuhudi Ismail dalam memahami hadis menekankan 

analisis teks dan konteks secara kuat. Hal ini tampak dari langkah-langkah yang ia 

tempuh dalam memahami hadis, di antaranya: pertama, melakukan analisis teks; 

kedua, mengidentifikasi konteks historis kemunculan hadis; dan ketiga, melakukan 

kontekstualisasi hadis.105 

e. Menurut Ali Mustafa Yaqub 

Secara umum, kerangka pemahaman hadis menurut Ali Mustafa Yaqub 

terbagi menjadi dua pendekatan utama: (1) pendekatan tekstual, yang diterapkan 

khususnya pada hadis-hadis yang berkaitan dengan hal-hal gaib dan ibadah 

mahdhah (ibadah murni); serta (2) pendekatan kontekstual, yaitu memahami hadis 

dengan memperhatikan berbagai faktor yang melatarbelakangi kemunculannya, 

seperti asbab al-wurud (latar belakang historis hadis), dimensi ruang dan waktu 

(konteks lokal dan temporal), unsur kausalitas (‘illat al-kalam), serta kondisi sosial 

dan budaya masyarakat saat itu (taqalid).106 

 
104 Indal Abror, Metode Pemahaman Hadis, Ilmu Hadis Press (Yogyakarta: Ilmu Hadis Press, 2017). 
105 Anggoro, “Analisis Pemikiran Muhammad Syuhudi Ismail Dalam Memahami Hadis.” 
106 Miski, “Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub: Studi Atas Fatwa Pengharaman Serban Dalam 

Konteks Indonesia,” Riwayah : Jurnal Studi Hadis 2, no. 1 (2016): 15–31, 

https://doi.org/10.21043/riwayah.v2i1.1625. 



 

34 
 

Ali Mustafa Yaqub juga mengklasifikasikan metode pemahaman hadis ke 

dalam tiga pendekatan utama, yaitu: fahm al-lafzi (analisis terhadap redaksi atau 

teks hadis), al-fahmu al-ma‘nawi (pendekatan kontekstual terhadap makna), dan al-

fahmu al-lafzi wa al-ma‘nawi (pendekatan gabungan antara teks dan konteks). 

Pendekatan ini dikenal pula dengan istilah pemahaman terhadap mantuq al-hadis 

(makna eksplisit) dan mafhum al-hadis (makna implisit), atau antara dalalah 

ta‘abbudiyyah (makna normatif-ibadah) dan dalalah ta‘aqiliyyah (makna rasional). 

Dalam kajian teks, aspek penting yang diperhatikan adalah kemungkinan 

penggunaan majaz (makna kiasan), ta’wil, ‘illat hukum, penyatuan makna, serta 

perbedaan atau pertentangan antar hadis (ikhtilaf al-hadis). Sementara dalam 

pemahaman maknawi (kontekstual), perlu diperhatikan latar belakang kemunculan 

hadis (asbab wurud al-hadis), kondisi geografis, kebudayaan, serta struktur sosial 

masyarakat Arab ketika hadis itu muncul.107 

f. Menurut Maizuddin 

Maizuddin dalam bukunya yang berjudul Metodologi Pemahaman Hadis, 

mengelompokkan pendekatan dalam memahami hadis ke dalam empat kategori 

utama, yaitu: pendekatan tekstual, kontekstual, tematis, dan opsional. 

1) Pendekatan tekstual mencakup tiga bentuk analisis, yaitu pendekatan 

kebahasaan (linguistik), pendekatan ushul fikih, dan pendekatan ta’wil terhadap 

makna hadis. 

2) Pendekatan kontekstual berupaya memahami hadis dengan mempertimbangkan 

konteksnya secara menyeluruh, termasuk konteks redaksional, latar historis, 

aspek sosiologis dan antropologis, posisi Nabi ketika menyampaikan hadis, 

siapa yang menjadi lawan bicaranya, serta dimensi ruang dan usaha untuk 

menyesuaikannya dengan kondisi kekinian. 

3) Pendekatan tematis dilakukan dengan menghimpun hadis-hadis yang berkaitan 

dengan suatu tema tertentu untuk kemudian dianalisis secara menyeluruh. 

4) Pendekatan opsional diterapkan ketika terdapat dua hadis yang tampak 

bertentangan dan tidak memungkinkan untuk dikompromikan. Dalam konteks 

 
107 Su’aidi, “Metode Pemahaman Hadis Ali Mustafa Yaqub Dalam Kitab Al-Turuk Al-Sahihah Fi 

Fahmi Al-Sunnah Al-Nabawiyyah.” 



 

35 
 

perbedaan redaksi atau variasi praktik ibadah, digunakan pendekatan tanawwu’ 

al-‘ibadah (keragaman bentuk ibadah). Walaupun pendekatan ini menerima 

keberagaman dalam praktik atau bacaan ibadah, tetap ada kecenderungan untuk 

menguatkan salah satu hadis yang dianggap lebih utama. Di samping itu, 

pendekatan tarjih (menguatkan salah satu hadis) dan naskh (penghapusan 

hukum sebelumnya) juga menjadi bagian dari alternatif solusi ketika terjadi 

pertentangan antar hadis.108 

Dengan demikian, keempat pendekatan ini saling melengkapi dalam 

memberikan pemahaman yang utuh, sistematis, dan relevan terhadap konteks sosial 

dan praktis. Selain itu masing-masing pendekatan memiliki fungsi sesuai dengan 

kebutuhan analisis. 

g. Menurut Arifuddin Ahmad 

Arifuddin Ahmad dalam bukunya yang berjudul Metodologi Pemahaman 

Hadis: Kajian Ilmu Ma’ani al-Hadis, menawarkan sejumlah prinsip penting dalam 

memahami hadis, yang dirumuskan ke dalam tiga pendekatan utama, yaitu: 

interpretasi tekstual, interpretasi intertekstual, dan interpretasi kontekstual. 

1) Interpretasi Tekstual 

Pendekatan ini berfokus pada teks hadis itu sendiri tanpa banyak 

mempertimbangkan konteks historis kemunculannya atau dalil lainnya. Ada tiga 

aspek penting yang ditekankan: Pertama, dari sisi teknik periwayatan, hadis dapat 

dikaji dari keutuhan riwayatnya (apakah lengkap/tamm atau tidak lengkap/naqis) 

serta dari segi perbedaan redaksi (lafal) dan makna, sehingga pengumpulan 

berbagai versi riwayat bisa menunjukkan bahwa hadis-hadis tersebut sebenarnya 

merujuk pada satu peristiwa yang sama.  Kedua, dari gaya bahasa, Nabi 

menggunakan bahasa yang terstruktur dan efektif. Namun, dalam kondisi tertentu, 

beliau juga menyesuaikan dialek agar bisa dipahami oleh pendengarnya. Dalam 

menyampaikan makna, Nabi kerap menggunakan pengulangan, analogi, 

perbandingan, simbol, dan praktik langsung. Ketiga, dari sisi keragaman isi, hadis 

mencakup berbagai tema seperti akidah, ibadah, dan akhlak. 

 
108 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis. 



 

36 
 

2) Interpretasi Intertekstual 

Metode ini memaknai teks hadis dengan mempertimbangkan hubungan antar 

teks, baik dalam satu hadis maupun dengan hadis atau ayat lain. Pendekatan ini 

menuntut penggunaan berbagai disiplin ilmu (interdisipliner atau multidisipliner). 

Tujuannya adalah untuk menegaskan makna formal dan menggali makna substantif. 

Aplikasinya mencakup: memahami sistematika matan hadis, mengaitkan hadis 

yang satu dengan hadis lain yang semakna, menghubungkan hadis dengan ayat-ayat 

Al-Qur’an, termasuk memahami fungsi hadis sebagai penjelas (bayan) terhadap Al-

Qur’an, baik dalam bentuk tafsir, penguatan, maupun legislasi dan penghapusan 

hukum (naskh). 

3) Interpretasi Kontekstual 

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami latar belakang historis 

hadis (asbab al-wurud), termasuk pelaku dan peristiwa sejarah, serta konteks waktu 

dan tempat kemunculannya. Di samping itu, juga perlu diperhatikan konteks masa 

kini agar hadis tetap relevan. Arifuddin Ahmad menyarankan penggunaan 

pendekatan holistik dan multidisipliner seperti sejarah, sosiologi, hermeneutika, 

semiotika, dan lainnya. Aplikasinya mencakup: menelaah ada tidaknya sebab 

wurud, memperhatikan posisi dan otoritas Nabi ketika menyampaikan hadis, 

memahami latar belakang sosial-budaya para sahabat, menelusuri bentuk 

periwayatan, serta memperhatikan aspek ruang, waktu, dan dinamika peradaban. 109 

Secara umum, pemahaman hadis menurut beberapa pakar dapat dirumuskan 

ke dalam sejumlah prinsip penting berikut:110 

1. Prinsip Konfirmatif. Setiap makna hadis harus selalu dikonfirmasi dengan Al-

Qur’an sebagai sumber ajaran utama. Hal ini penting karena hadis berperan 

sebagai penjelas (bayan) terhadap Al-Qur’an, bukan berdiri sendiri.111 

 
109 Marhani Malik and Muh.Yusuf Pawellangi, “Metodologi Ilmu Hadis: Suatu Analisis Pemikiran 

Arifuddin Ahmad Tentang Metodologi Pemahaman Hadis,” Jurnal Ushuluddin: Media Dialog 

Pemikiran Islam 23, no. 2 (2021): 52–69, https://doi.org/10.24252/jumdpi.v23i2.22967. 
110 Abror, Metode Pemahaman Hadis, 7–10. 
111 Muannif Ridwan, M Hasbi Umar, and Abdul Ghafar, “Sumber-Sumber Hukum Islam Dan 

Implementasinya: Kajian Deskriptif Kualitatif Tentang Al-Qur’an, Sunnah, Dan Ijma’,” Borneo: 

Journal of Islamic Studies 1, no. 2 (2021): 28–41. 



 

37 
 

2. Prinsip Tematis-Komprehensif. Hadis tidak boleh dipahami secara parsial atau 

terpisah. Untuk memahami satu hadis secara utuh, harus mempertimbangkan 

hadis-hadis lain yang bertema serupa agar makna yang diperoleh bersifat 

menyeluruh dan tidak menyimpang.112 

3. Prinsip Kebahasaan. Karena hadis disampaikan dalam bahasa Arab, maka 

pemahaman terhadap hadis harus berlandaskan kaidah kebahasaan Arab, baik 

dari aspek gramatikal, struktur kalimat, maupun makna semantiknya dalam 

konteks budaya Arab.113 

4. Prinsip Historis. Memahami hadis harus memperhatikan latar belakang 

sejarahnya, termasuk kondisi sosial masyarakat Arab saat itu, konteks khusus 

munculnya hadis, serta peran Nabi saat menyampaikannya, apakah sebagai 

pemimpin, hakim, sahabat, atau guru.114 

5. Prinsip Realistis. Selain memahami masa lalu, penafsir juga perlu 

mempertimbangkan kondisi aktual umat Islam hari ini. Ini berarti penafsiran 

hadis harus relevan dengan problematika sosial dan kehidupan nyata umat 

Muslim kontemporer.115 

6. Prinsip Pembedaan antara Etis dan Legalitas. Hadis tidak semata-mata berisi 

hukum formal (legal), tetapi juga mengandung nilai-nilai etis yang lebih 

mendalam. Seorang penafsir harus mampu membedakan keduanya agar tidak 

hanya berhenti pada aspek hukum, tetapi mampu menggali pesan moral yang 

ingin disampaikan Nabi.116 

7. Prinsip Pembedaan antara Instrumen dan intensional. Hadis memiliki dua 

dimensi: instrumental (cara) yang bersifat temporer dan kontekstual, serta 

intensional (tujuan) yang bersifat universal dan permanen. Dalam memahami 

 
112 Abdul Aziz, Abdul Aziz, Metode Tafsir Tematik Fazlur Rahman Dan Muhammad Baqir Al-Shadr, 

Abdi Fama (Bogor: Abi Fama, 2023), 57. 
113 Mohammad Jailani, Jannatul Husna, and Nur Kholis, “Membedah Hermeneutika Perspektif 

Ilmuan Muslim Modern: Korelasinya Dalam Studi Ilmu Hadis,” Al-Quds: Jurnal Studi Alquran Dan 

Hadis 6, no. 1 (2022): 211–32, https://doi.org/10.29240/alquds.v6i1.3028. 
114 Aziz, Abdul Aziz, Metode Tafsir Tematik Fazlur Rahman Dan Muhammad Baqir Al-Shadr, 97. 
115 Aziz, 126. 
116 Abdul Jabal Idharudin, Muwahidah Nurhasanah, and Samsuddin, “Interpretasi Hadis Perspektif 

Fazlur Rahman Dan Relevansinya Terhadap Studi Islam Kontemporer,” Journal of Islamic Studies 

6, no. 2 (2025): 582–93. 



 

38 
 

hadis, penekanan utama harus diarahkan pada tujuan inti dari sabda Nabi, 

sementara metode atau caranya bisa berubah sesuai konteks zaman dan 

masyarakat.117 

Dari keseluruhan uraian, dapat disimpulkan bahwa tidak ada satu pun metode 

pemahaman hadis yang bersifat sempurna dan final. Oleh karena itu, kurang tepat 

jika ada pihak yang mengklaim bahwa metodenya adalah yang paling benar. Suatu 

metode mungkin efektif untuk memahami hadis dalam konteks tertentu, namun 

kurang sesuai jika diterapkan pada konteks yang berbeda. Artinya, pemilihan 

metode sangat bergantung pada teks (nash) dan konteksnya. Dalam praktiknya, 

pemahaman hadis tidak cukup hanya mengandalkan ilmu hadis dan disiplin 

keislaman lainnya, tetapi perlu pula didialogkan dengan ilmu-ilmu modern, seperti 

sosiologi, antropologi, psikologi, sejarah, dan linguistik. Pendekatan kontekstual 

terhadap hadis Nabi merupakan keniscayaan di masa kini maupun mendatang, 

karena upaya kontekstualisasi menjadikan ajaran Islam bersifat fleksibel, adaptif, 

dan rasional sesuai prinsip ṣhaliḥ li kulli zaman wa makan. Meski demikian, 

kontekstualisasi harus dilakukan secara hati-hati, sebab tidak semua hadis dapat 

dipahami secara kontekstual, terutama yang berkaitan dengan akidah, ibadah, dan 

hal-hal gaib. Proses ini juga perlu mempertimbangkan dimensi universal, lokal, dan 

partikular sesuai situasi dan kondisi yang ada.118 

3. Metode Pemahaman Hadis 

Khazanah keilmuan hadis mencatat bahwa para ulama telah mengembangkan 

beragam cara atau metode dalam mengkaji dan memahami sabda Nabi saw agar 

maknanya tersampaikan secara akurat serta relevan dengan konteks. Di antara 

metode yang paling umum dijadikan rujukan adalah metode tahlili, ijmali, 

maudhu’i, dan muqarin. Masing-masing metode ini memiliki fokus serta tujuan 

 
117 Idharudin, Nurhasanah, and Samsuddin. 
118 Sri Purwaningsih, “Kritik Terhadap Rekonstruksi Metode Pemahaman Hadis Muhammad Al-

Ghazali,” Jurnal Theologia 28, no. 1 (2017): 75–102, https://doi.org/10.21580/teo.2017.28.1.1189. 



 

39 
 

yang berbeda, sehingga menawarkan variasi perspektif atau ragam sudut pandang 

dalam memahami kandungan hadis.119 

a. Metode Tahlili 

Metode tahlili merupakan pendekatan dalam menjelaskan hadis Nabi dengan 

cara menguraikan berbagai aspek yang terkandung di dalamnya secara menyeluruh. 

Dalam metode ini, seorang pensyarah tidak hanya memaparkan makna lafziyah dari 

hadis, tetapi juga menjelaskan makna secara kontekstual sesuai dengan keahlian 

dan latar belakang keilmuannya. Metode ini memiliki ciri-ciri: 1) menguraikan 

kandungan hadis secara komprehensif dan menyeluruh; 2) menjelaskan makna 

hadis secara berurutan, dimulai dari kata per kata, kalimat per kalimat; 3) 

memaparkan sabab al-wurud jika tersedia; 4) menyertakan pandangan sahabat, 

tabi’in, dan ulama dari berbagai disiplin ilmu; 5) menerangkan hubungan antar 

hadis (munasabah); 6) Terkadang dipengaruhi oleh mazhab tertentu, sehingga 

menghasilkan beragam corak syarah seperti fiqh, kalam, atau tasawuf.120 Beberapa 

kitab syarah hadis terkemuka seperti Fath al-Bari karya Ibnu Hajar al-Asqalani 

(penjelasan atas Ṣaḥīḥ Bukhari) dan Al-Minhaj Syarh Ṣaḥīḥ Muslim oleh Imam 

Nawawi merupakan contoh dari penerapan metode tahlili dalam menjelaskan hadis 

secara mendalam.121 

Penerapan metode tahlili dalam kajian hadis dilakukan melalui beberapa 

tahapan penting. Pertama, takhrij hadis, yaitu usaha untuk menelusuri asal-usul 

hadis dari sumber-sumber primer. Kedua, analisis sanad, yang mencakup 

identifikasi setiap perawi dalam rantai transmisi, serta pengkajian latar belakang 

mereka melalui literatur seperti Tahdzib al-Kamal atau Siyar A‘lam al-Nubala’ guna 

menilai kredibilitas dan ketepatan hafalan mereka, serta mendeteksi kemungkinan 

adanya cacat sanad seperti tadlis atau inqitha’. Ketiga, kritik terhadap matan, yang 

meliputi penjabaran kosa kata (mufradat), pemahaman makna secara menyeluruh, 

konteks historis kemunculan hadis (asbab al-wurud), kandungan hukum dan nilai 

 
119 Amru Rijal, Muhammad Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, Ijmali, Dan Maudhu’i 

(Tematik),” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025): 797–803. 
120 Benny Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis,” An-Nidzam: Jurnal Manajemen Pendidikan 

Dan Studi Islam 7, no. 1 (2020): 1–15, https://doi.org/10.33507/an-nidzam.v7i1.324. 
121 Rijal, Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, Ijmali, Dan Maudhu’i (Tematik).” 



 

40 
 

hikmah, keterkaitan hadis dengan dalil lain, serta pandangan dari berbagai ulama 

terkait makna yang dikandung hadis tersebut.122 

Metode tahlili memiliki sejumlah keunggulan yang menjadikannya sangat 

bernilai dalam studi hadis. Salah satunya adalah kedalaman analisis yang 

dihasilkan. Melalui pendekatan ini, peneliti mampu menggali makna hadis secara 

menyeluruh, sehingga setiap detail dari teks hadis dapat dipahami dengan seksama. 

Metode ini juga sangat tepat digunakan dalam menggali aspek hukum syariat, fikih, 

maupun akidah, karena memberikan akurasi yang tinggi dalam penarikan 

kesimpulan hukum dari hadis. Selain itu, metode tahlili menuntut peneliti untuk 

melakukan kajian sanad dan matan secara mendalam, yang sekaligus memperkuat 

penguasaan terhadap ilmu-ilmu seperti rijalul hadis, jarh wa ta’dil, serta kajian 

terhadap kecacatan hadis (‘ilal al-hadis). Di samping itu, metode ini 

memungkinkan peneliti menjelaskan latar belakang historis turunnya hadis (asbab 

al-wurud), yang sangat penting dalam menghindari kesalahan dalam menafsirkan 

makna.123 

Namun demikian, metode ini juga memiliki sejumlah keterbatasan. Proses 

kajiannya yang sangat rinci menuntut waktu, energi, serta tingkat keahlian yang 

tinggi, sehingga tidak selalu efisien bagi peneliti dengan keterbatasan sumber daya. 

Fokusnya yang sempit, yakni pada satu atau beberapa hadis, membuat metode ini 

kurang mampu memberikan gambaran menyeluruh terhadap suatu tema yang 

memerlukan pendekatan lebih luas. Hal ini juga membuat metode tahlili kurang 

efektif bila digunakan untuk mengkaji isu-isu kontemporer yang kompleks dan 

menuntut pengumpulan berbagai hadis terkait. Terlebih lagi, kecenderungan terlalu 

fokus pada rincian kadang membuat peneliti kehilangan pandangan menyeluruh 

(big picture), sehingga hubungan antara hadis yang sedang dikaji dengan hadis-

hadis lain yang relevan bisa terabaikan.124 

b. Metode Ijmali 

 
122 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 
123 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 
124 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 



 

41 
 

Metode ijmali atau metode pemahaman hadis secara global merupakan 

pendekatan yang menjelaskan hadis-hadis berdasarkan urutan yang terdapat dalam 

kitab-kitab hadis utama, seperti yang ada dalam al-Kutub al-Sittah. Penjelasan 

dilakukan secara ringkas, namun tetap mampu menyampaikan makna literal hadis 

dengan bahasa yang jelas, sederhana, dan mudah dipahami. Fokus utama metode 

ini adalah menyampaikan inti sari dari hadis, termasuk nilai-nilai moral dan pesan-

pesan utama yang terkandung di dalamnya. Penyampaian makna dilakukan secara 

singkat dan langsung kepada pokok persoalan, tanpa terlalu banyak rincian teknis 

atau pembahasan ilmiah yang mendalam.125 Karakter semacam ini membuat 

metode ijmali sangat cocok digunakan dalam konteks dakwah, ceramah umum, 

kajian singkat, atau dalam buku-buku hadis yang ditujukan bagi kalangan pemula 

atau masyarakat awam. Metode ini bertujuan untuk memberikan pemahaman dasar 

tentang isi hadis tanpa membebani pembaca atau pendengar dengan istilah teknis, 

perdebatan hukum, atau rincian akademik yang rumit. Contoh kitab yang 

menerapkan metode ini bisa dilihat pada beberapa ringkasan hadis atau kitab hadis 

yang disusun untuk tujuan dakwah dan pendidikan dasar.126 

Penerapan metode ijmali dalam memahami hadis dilakukan melalui beberapa 

langkah yang sederhana namun bermakna. Pertama-tama, hadis dibacakan dengan 

jelas agar maknanya tersampaikan secara utuh. Setelah itu, dijelaskan makna umum 

dari hadis tersebut secara ringkas, misalnya bahwa inti pesan hadis adalah 

pentingnya nasihat dalam Islam yang menunjukkan kepedulian dan keinginan baik 

terhadap sesama. Selanjutnya, dijelaskan secara global kepada siapa saja nasihat itu 

ditujukan, yaitu kepada Allah dengan mentauhidkan dan menaati-Nya, kepada 

Kitab-Nya dengan meyakini dan mengamalkannya, kepada Rasul-Nya dengan 

mengikuti sunahnya, kepada pemimpin dengan menaati selama tidak dalam 

kemaksiatan, dan kepada seluruh umat Islam melalui saling menasihati dalam 

kebaikan. Terakhir, ditegaskan nilai moral dari hadis ini, yakni mendorong umat 

Islam untuk menjadi pribadi yang peduli dan menjauhi sikap egois, karena Islam 

mengajarkan semangat kebersamaan dan kepedulian sosial. Dalam pendekatan ini, 

 
125 Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis.” 
126 Rijal, Tasbih, and Zaenab, “Aplikasi Metode Tahlili, Ijmali, Dan Maudhu’i (Tematik).” 



 

42 
 

pembahasan teknis seperti sanad, redaksi, atau perdebatan hukum tidak 

dikedepankan, karena fokusnya adalah penyampaian makna inti secara mudah dan 

singkat.127 

Metode ijmali atau global dalam memahami hadis memiliki sejumlah 

keunggulan yang membuatnya efektif dalam konteks tertentu. Salah satu 

kelebihannya adalah efisiensi waktu, karena metode ini memungkinkan 

pemahaman hadis secara cepat dan menyeluruh tanpa harus melalui kajian 

mendalam. Pendekatan ini sangat cocok untuk pembelajaran awal, dakwah, atau 

pengajaran dasar, karena penjelasannya yang ringkas, lugas, dan mudah dipahami, 

terutama oleh kalangan awam atau pemula yang belum memiliki latar belakang 

ilmu hadis. Selain itu, metode ijmali bersifat praktis, sehingga sering digunakan 

dalam ceramah umum, buku saku, atau pengajian singkat. Pendekatan yang ringan 

ini juga mampu membangkitkan minat dan motivasi awal untuk mempelajari hadis 

lebih lanjut, tanpa menimbulkan beban kognitif yang berat. Namun demikian, 

metode ini memiliki sejumlah keterbatasan. Karena penjelasannya bersifat umum 

dan ringkas, maka pemahaman yang dihasilkan cenderung kurang mendalam. 

Nuansa penting dalam teks hadis bisa saja terlewat, sehingga berisiko menimbulkan 

penyederhanaan makna yang berlebihan, bahkan salah tafsir apabila tidak 

dilengkapi dengan sumber-sumber pendukung. Metode ini juga tidak memadai 

untuk keperluan riset ilmiah yang memerlukan verifikasi sanad, analisis matan, 

serta pendalaman terhadap perbedaan pendapat ulama. Di samping itu, pendekatan 

ini tidak memberikan pembekalan teknis yang memadai kepada pembaca untuk 

memahami metodologi keilmuan hadis secara utuh.128 

c. Metode Maudhu’i 

Metode maudhu’i (tematik) merupakan pendekatan yang paling menyeluruh 

dalam memahami suatu persoalan melalui perspektif hadis. Berasal dari kata 

maudhu’ yang berarti tema atau topik, metode ini menekankan pada pengumpulan 

seluruh hadis yang berkaitan dengan satu tema tertentu, lalu dianalisis secara 

sistematis guna memperoleh pemahaman yang utuh dan menyeluruh terhadap isu 

 
127 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 
128 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 



 

43 
 

tersebut. Tidak seperti metode tahlili yang berfokus pada satu hadis, pendekatan ini 

berusaha menginventarisasi berbagai hadis relevan dari beragam sumber, meskipun 

tersebar di kitab-kitab dan bab yang berbeda. Setelah terkumpul, hadis-hadis 

tersebut kemudian dikelompokkan ke dalam sub-sub tema, dianalisis dari berbagai 

perspektif, serta dicermati hubungan antara hadis-hadis yang saling menguatkan 

(syahid atau mutaba’ah), atau yang tampak kontradiktif, untuk kemudian 

diselaraskan melalui metode jam’u wa taufiq atau tarjih.129 

Proses ini mencakup beberapa langkah utama, dimulai dari penentuan tema, 

dilanjutkan dengan pencarian hadis-hadis terkait menggunakan kata kunci tertentu 

melalui indeks tematik (mu’jam) atau perangkat lunak hadis, lalu dilakukan 

klasifikasi dan verifikasi sanad untuk menilai tingkat keautentikannya. Setelah itu, 

barulah dilakukan analisis dan sintesis guna mendapatkan pemahaman secara 

menyeluruh, dan terakhir merumuskan kesimpulan. Metode maudhu’i sangat 

relevan digunakan dalam menjawab isu-isu kontemporer dan dalam penyusunan 

fikih tematik, karena mampu memberikan pemahaman yang terstruktur dan 

komprehensif dari seluruh spektrum hadis yang tersedia terkait suatu topik.130 

Metode maudhu’i atau tematik dalam kajian hadis menawarkan pendekatan 

yang sangat komprehensif untuk memahami suatu isu melalui pengumpulan dan 

analisis menyeluruh terhadap seluruh hadis yang relevan. Kelebihan utamanya 

terletak pada kemampuannya memberikan pemahaman yang utuh dan sistematis 

terhadap satu tema, menyatukan makna dari berbagai hadis yang tersebar, 

menyelesaikan potensi kontradiksi antar hadis, serta menjawab kebutuhan zaman 

melalui pendekatan yang kontekstual dan aplikatif. Metode ini juga fleksibel karena 

dapat dipadukan dengan metode lain seperti tahlili untuk meningkatkan akurasi. 

Namun demikian, pendekatan ini menuntut penguasaan literatur hadis yang sangat 

luas, ketelitian tinggi dalam klasifikasi dan validasi sanad, serta sikap objektif 

dalam interpretasi agar tidak terjebak pada generalisasi berlebihan atau kehilangan 

konteks dari masing-masing hadis. Dengan demikian, meskipun menuntut kerja 

ilmiah yang intensif, metode maudhu’i tetap menjadi pilihan yang strategis dan 

 
129 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 
130 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 



 

44 
 

relevan, terutama dalam menjawab persoalan tematik dan kontemporer dalam 

khazanah keilmuan Islam.131 

d. Metode Muqarin 

Metode muqarin dalam kajian hadis merupakan pendekatan yang 

menekankan pada perbandingan, baik antara hadis dengan hadis lain yang memiliki 

redaksi atau konteks serupa, maupun antara pendapat para ulama dalam mensyarah 

hadis tersebut. Tujuan utama dari metode ini adalah untuk menggali makna yang 

lebih dalam, memahami perbedaan redaksi atau makna, serta menemukan sintesis 

dari berbagai pandangan yang ada. Ciri khas dari metode ini adalah sifat analitis-

komparatif, di mana pembacaan hadis dilakukan dengan membandingkan redaksi, 

susunan kata, dan kandungan makna dalam berbagai riwayat yang mungkin 

membahas kasus yang sama atau berbeda, tetapi dengan lafaz yang mirip. Selain 

itu, metode ini juga melibatkan kajian terhadap ragam pendapat para pensyarah 

hadis, baik dalam memahami makna maupun dalam menjelaskan hubungan antara 

hadis-hadis tersebut. Langkah penerapannya dimulai dengan mengidentifikasi 

hadis-hadis yang memiliki kemiripan lafaz, lalu memperbandingkan secara tekstual 

maupun kontekstual, mengkaji variasi makna yang muncul dari perbedaan tersebut, 

serta mengkaji pendapat-pendapat ulama yang menafsirkan hadis-hadis terkait. 

Dengan demikian, metode muqarin tidak hanya membuka wawasan terhadap 

keragaman dalam tradisi periwayatan dan pemahaman hadis, tetapi juga 

memberikan ruang bagi sintesis pemikiran yang lebih kaya dan objektif.132 

Metode muqarin dalam kajian hadis memiliki sejumlah kelebihan yang 

menjadikannya sangat berharga dalam studi komparatif. Pertama, metode ini 

memberikan wawasan yang luas kepada pembaca karena mengungkap berbagai 

ragam pemahaman terhadap satu hadis, baik dari sisi redaksi maupun penafsiran 

para ulama. Kedua, ia membentuk sikap toleran terhadap perbedaan pendapat, 

karena pembaca dibiasakan melihat keberagaman perspektif ulama dalam 

memahami satu teks. Ketiga, metode ini sangat bermanfaat bagi mereka yang ingin 

mengetahui spektrum pandangan terhadap suatu hadis, termasuk ragam penafsiran 

 
131 Rijal, Tasbih, and Zaenab. 
132 Kurniawan, “Metodologi Memahami Hadis.” 



 

45 
 

dari para pensyarah klasik hingga kontemporer. Keempat, metode ini mendorong 

para peneliti dan pensyarah untuk aktif mengkaji lebih dalam, baik terhadap 

berbagai riwayat hadis maupun terhadap pandangan ulama lain, sehingga 

menghasilkan analisis yang lebih matang dan obyektif.133 

Namun demikian, metode muqarin juga memiliki beberapa kekurangan. 

Karena pembahasannya sangat luas dan kompleks, metode ini kurang cocok untuk 

pembaca pemula yang membutuhkan pemahaman sederhana dan langsung. Selain 

itu, metode ini kurang efektif dalam menjawab masalah sosial aktual, karena fokus 

utamanya adalah pada eksplorasi perbandingan, bukan pada solusi praktis. 

Kekurangan lainnya adalah kecenderungan metode ini untuk menelusuri pendapat-

pendapat lama tanpa selalu memberikan kontribusi baru, sehingga kadang-kadang 

lebih deskriptif daripada solutif atau inovatif. Oleh karena itu, metode muqarin 

lebih tepat digunakan dalam kajian akademik dan lanjutan daripada untuk 

keperluan dakwah umum atau pembelajaran dasar.134 

Selain metode-metode yang digunakan dalam memahami hadis, pemahaman 

terhadap hadis Nabi juga membutuhkan keterlibatan berbagai ilmu bantu yang 

berperan penting dalam mengungkap makna, maksud, serta pesan yang terkandung 

dalam sabda Rasulullah secara tepat dan kontekstual. Ilmu bantu ini dimaksudkan 

sebagai disiplin keilmuan yang memberikan landasan dan dukungan dalam 

memahami redaksi, konteks, dan implikasi hukum dari hadis agar tidak terjadi 

kesalahpahaman dalam memaknainya. Secara umum, ilmu bantu dalam studi hadis 

dapat dikelompokkan ke dalam tiga kategori besar. Pertama, disiplin ilmu bahasa 

dan ushul fiqh, yang mencakup ilmu nahwu, sharaf, balaghah, serta kaidah-kaidah 

istinbat hukum yang berguna dalam menganalisis struktur dan makna lafaz hadis 

serta menentukan ketentuan hukumnya. Kedua, ilmu hadis itu sendiri, seperti ilmu 

dirayah, ilmu jarh wa ta'dil, takhrij hadis, dan musthalah hadis, yang sangat 

penting untuk menilai validitas dan kualitas riwayat, serta memahami metodologi 

dalam penerimaan dan penolakan hadis. Ketiga, ilmu-ilmu sosial, seperti sejarah, 

antropologi, dan sosiologi Islam, yang membantu menempatkan hadis dalam 

 
133 Kurniawan. 
134 Kurniawan. 



 

46 
 

konteks sosial, budaya, dan historis kehidupan Nabi serta masyarakat sekitarnya. 

Kombinasi dari ketiga kelompok ilmu bantu ini menjadikan pemahaman terhadap 

hadis lebih komprehensif, objektif, dan aplikatif sesuai dengan perkembangan 

zaman.135 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
135 Maizuddin, Metodologi Pemahaman Hadis. 


