
 

54 
 

BAB IV 

PEMBAHASAN HASIL PENELITIAN 

A. Inventarisasi dan Autentisitas Hadis tentang Perencanaan Kota Modern 

Inventarisasi hadis adalah proses pengumpulan dan pendataan hadis-hadis 

yang relevan dengan tema penelitian. Sedangkan Autentisitas hadis adalah proses 

memastikan keaslian dan kualitas hadis sebelum dianalisis.  

1. Inventarisasi Hadis  

Inventarisasi hadis dalam penelitian ini bertujuan untuk menghimpun secara 

sistematis hadis-hadis Nabi saw yang relevan dengan tema perencanaan kota 

modern. Proses ini dilakukan melalui penelusuran sumber-sumber primer 

(mashadir ashliyyah) seperti yang tercantum dalam Kutub at-Tis’ah (Ṣaḥīḥ 

Bukhari, Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-Tirmidzi, Sunan Nasa’i, 

Sunan Ibnu Majah, Musnad Ahmad, Muwaththa’ Malik, dan Sunan ad-Darimi). 

Berdasarkan hasil kajian literatur terkait prinsip perencanaan kota modern, 

peneliti mengidentifikasi enam prinsip utama yang telah di reduksi dari pemikiran 

tokoh Islam seperti Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi dan Ibnu al-Azraq dalam 

merumuskan prinsip-prinsip dasar kota. Prinsip-prinsip tersebut mencakup aspek 

keadilan sosial dan pemerataan akses, kemaslahatan umum, keseimbangan dan 

keteraturan tata ruang, kepemimpinan etis dan partisipatif, keberlanjutan ekologis 

dan sosial, serta integrasi nilai spiritual dan moral. Keseluruhan prinsip tersebut 

direfleksikan dalam model kota yang tidak hanya berorientasi pada kemajuan 

material, tetapi juga memperhatikan keseimbangan dengan tujuan hidup yang lebih 

luas, yakni kebahagiaan di dunia dan akhirat.147 

Berdasarkan prinsip-prinsip yang telah disebutkan di awal, peneliti kemudian 

melakukan penelusuran terhadap literatur hadis yang terdapat dalam Kutub at-

Tis’ah (Sembilan Kitab). Penelusuran ini menggunakan metode pencarian tematik 

berdasarkan kata kunci yang sesuai dengan masing-masing prinsip. Hasil 

 
147 Rifyal Zuhdi Gultom and Annisa Qadarusman Tini, “Pembangunan Infrastruktur Dalam Islam: 

Tinjauan Ekonomi Dan Sosial,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 6, no. 2 (2020): 203–11, 

https://doi.org/10.29040/jiei.v6i2.912. 



 

55 
 

penelusuran menunjukkan adanya sejumlah hadis yang memiliki keterkaitan 

dengan prinsip-prinsip perencanaan kota modern. Hadis-hadis tersebut kemudian 

dikelompokkan dan disajikan dalam tabel berikut, yang memuat prinsip, tema 

hadis, teks matan, sumber kitab, dan keterangan atau relevansinya dalam 

perencanaan kota modern. 

Tabel 4.1 Data Hadis Perencanaan Kota Modern 

No. 

Prinsip 

Perencanaan 

Kota 

Tema Hadis 
Teks Hadis 

(Matan) 

Sumber 

Kitab 

Keterangan/ Relevansi 

dalam Perencanaan 

Kota Modern 

1 

Keadilan Sosial 

& Pemerataan 

Akses 

Larangan 

menzalimi dan 

kewajiban 

memenuhi 

kebutuhan 

sesama 

لََ  الْمُسْلِمِ  أخَُو  الْمُسْلِمُ 

وَمَنْ  يسُْلِمُهُ  وَلََ  يظَْلِمُهُ 

كَانَ  أخَِيهِ  حَاجَةِ  فيِ  كَانَ 

جَ  فرَه وَمَنْ  حَاجَتهِِ  فيِ   ُ اللَّه

 ُ اللَّه جَ  فرَه كُرْبةًَ  مُسْلِمٍ  عَنْ 

كُرُبَاتِ يَوْمِ  عَنْهُ كُرْبةًَ مِنْ  

مُسْلِمًا   سَترََ  وَمَنْ  الْقِيَامَةِ 

ُ يَوْمَ   الْقِيَامَةِ  سَترََهُ اللَّه

 

Ṣaḥīḥ 

Bukhari 

No. 2442 

Mengarahkan kebijakan 

kota agar akses terhadap 

fasilitas umum, 

transportasi, dan 

layanan publik tersedia 

secara merata tanpa 

diskriminasi. 

2 
Kemaslahatan 

Umum 

Larangan 

merugikan 

orang lain 

 ضِرَار  وَلََ  لََ ضَرَرَ 

Sunan Ibnu 

Majah No. 

2341 

Mengatur tata kota agar 

meminimalkan dampak 

negatif terhadap 

masyarakat dan 

memaksimalkan 

manfaat bersama 

3 

Keseimbangan 

& Keteraturan 

Tata Ruang 

Larangan 

menutup jalan 

umum 

وَالْجُلوُسَ  إيِهاكُمْ 

يَا  فقََالوُا:  بِالطُّرُقَاتِ. 

مِنْ   لنََا  مَا  اللهِ،  رَسُولَ 

مَجَالِسِنَا بدٌُّ، نتَحََدهثُ فيِهَا،  

إِلَه   أبَيَْتمُْ  إِذْ  فقََالَ: 

الطهرِيقَ  فَأعَْطُوا  الْمَجْلِسَ،  

حَقُّ   وَمَا  قَالوُا:  حَقههُ. 

اللهِ؟ الطه  رَسُولَ  يَا  رِيقِ 

وَكَفُّ   الْبَصَرِ،  غَضُّ  قَالَ: 

السهلََمِ،   وَرَدُّ  الْْذَىَ، 

بِالْمَعْرُوفِ،  وَالْْمَْرُ 

 .وَالنههْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ 

 

Ṣaḥīḥ 

Bukhari 

No. 6229 

Prinsip tata ruang yang 

tidak merugikan pihak 

lain. 

 



 

56 
 

4 

Kepemimpinan 

Etis & 

Partisipatif 

Kepemimpinan 

yang adil dan 

patuh pada 

syariat. 

  ،َ مَنْ أطََاعَنيِ فقََدْ أطََاعَ اللَّه

عَصَى   فقََدْ  عَصَانيِ  وَمَنْ 

َ، وَمَنْ يطُِعِ الْْمَِيرَ فقََدْ  اللَّه

يَعْصِ   وَمَنْ  أطََاعَنيِ، 

الْْمَِيرَ فقََدْ عَصَانيِ، وَإنِهمَا  

  ، جُنهةٌ  مَامُ  مِنْ  الِْْ يقَُاتلَُ 

وَرَائهِِ وَيتُهقَى بهِِ، فَإِنْ أمََرَ  

لهَُ   فَإِنه  وَعَدَلَ   ِ اللَّه بتِقَْوَى 

بِذَلِكَ أجَْرًا، وَإِنْ قَالَ بِغيَْرِهِ 

 مِنْهُ  فَإِنه عَليَْهِ 

 

Ṣaḥīḥ 

Bukhari 

No. 2957 

Mendorong pemimpin 

kota untuk melibatkan 

masyarakat dan 

mengedepankan 

keadilan dalam 

pengambilan keputusan. 

5 

Keberlanjutan 

Ekologis & 

Sosial 

Kepedulian 

terhadap 

lingkungan 

meski dalam 

kondisi sulit. 

رٍ  مُبَش ِ أمُ ِ  عَلَى  دَخَلَ 

لَهَا   نخَْلٍ  فيِ  الْْنَْصَارِيهةِ 

  ُ اللَّه صَلهى  النهبيُِّ  لَهَا  فقََالَ 

عَليَْهِ وَسَلهمَ مَنْ غَرَسَ هَذاَ 

كَافرٌِ  أمَْ  أمَُسْلِمٌ  النهخْلَ 

لََ  فقََالَ  مُسْلِمٌ  بَلْ  فقََالَتْ 

وَلََ  غَرْسًا  مُسْلِمٌ  يَغْرِسُ 

مِنْهُ  فيََأكُْلَ  زَرْعًا  يزَْرَعُ 

إنِْسَانٌ وَلََ دَابهةٌ وَلََ شَيْءٌ  

 صَدَقةٌَ  لهَُ  إِلَه كَانَتْ 

Ṣaḥīḥ 

Muslim 

No. 1552 

Mengelola lingkungan 

kota dengan konsep 

berkelanjutan demi 

generasi mendatang. 

6 

Integrasi Nilai 

Spiritual & 

Moral 

Pembangunan 

sarana ibadah 

sebagai pilar 

kota 

berperadaban 

   سُليَْمَانَ   بْنُ   يحَْيَى  حَدهثنََا

  أخَْبرََنيِ   وَهْبٍ   ابْنُ   حَدهثنَيِ

 أنَه   حَدهثهَُ   بكَُيْرًا  أنَه   عَمْرٌو

  قتَاَدَةَ   بْنِ   عُمَرَ   بْنَ   عَاصِمَ 

  اللَّهِ   عُبيَْدَ   سَمِعَ   أنَههُ   حَدهثهَُ،

 عُثمَْانَ   سَمِعَ   أنَههُ   الْخَوْلََنيِه 

  قَوْلِ   عِنْدَ   يقَوُلُ   عَفهانَ   بْنَ 

  بنََى   حِينَ   فيِهِ   النهاسِ 

سُولِ   مَسْجِدَ  ُ   لهىصَ   الره   اللَّه

  أكَْثرَْتمُْ،   إنِهكُمْ :  وَسَلهمَ   عَليَْهِ 

 صَلهى  النهبيِه   سَمِعْتُ   وَإنِ يِ

 ُ   مَنْ :    يقَوُلُ   وَسَلهمَ   عَليَْهِ   اللَّه

: بكَُيْرٌ   قاَلَ  مَسْجِدًا  بنََى

  بهِِ   يبَْتغَِي:  قَالَ   أنَههُ   حَسِبْتُ 

ِ   وَجْهَ  ُ   بنََى  اللَّه  لهَُ   اللَّه

 الْجَنهةِ  فيِ مِثْلهَُ 

Ṣaḥīḥ 

Bukhari 

No. 450 

Menjadikan fasilitas 

ibadah sebagai pusat 

pembinaan moral dan 

spiritual masyarakat 

dalam tata kota. 

 

Tabel 4.1 menyajikan inventarisasi hadis-hadis yang relevan dengan prinsip-

prinsip perencanaan kota modern. Setiap hadis dicatat mulai dari prinsip 



 

57 
 

perencanaan yang diwakilinya, tema hadis, teks lengkap matan, sumber kitab, 

hingga relevansi praktisnya dalam perencanaan kota. Misalnya: 1) Hadis tentang 

larangan menzalimi dan kewajiban memenuhi kebutuhan sesama menekankan 

prinsip keadilan sosial dan pemerataan akses, sehingga menjadi pedoman bagi 

pengaturan fasilitas umum dan layanan publik agar dapat dinikmati secara merata; 

2) Hadis yang berkaitan dengan larangan merugikan orang lain mendorong 

penerapan kemaslahatan umum dalam tata kota; 3) Hadis tentang hak jalan umum 

menegaskan keseimbangan dan keteraturan tata ruang agar tidak menghambat 

kepentingan masyarakat; 4) Hadis mengenai kepemimpinan yang adil dan patuh 

pada syariat menekankan pentingnya kepemimpinan etis dan partisipatif dalam 

pengambilan keputusan kota; 5) Prinsip keberlanjutan ekologis dan sosial 

dijelaskan melalui hadis yang mendorong kepedulian terhadap lingkungan; dan 6) 

Integrasi nilai spiritual dan moral diilustrasikan melalui hadis tentang pembangunan 

sarana ibadah sebagai pusat pembinaan moral masyarakat.  

Dengan penyajian ini, tabel berfungsi sebagai peta awal yang 

menghubungkan ajaran hadis dengan praktik perencanaan kota modern, sehingga 

mempermudah analisis lebih lanjut dalam penelitian. 

2. Autentisitas Hadis 

Autentisitas hadis merupakan aspek penting untuk memastikan bahwa hadis 

yang digunakan benar-benar dapat dijadikan hujjah (landasan) dalam kajian 

ilmiah,148 termasuk dalam konteks perencanaan kota modern. Penelitian ini menilai 

Autentisitas hadis-hadis terpilih berdasarkan kaidah ilmu hadis, dengan 

mempertimbangkan sanad, matan, serta adanya mutaba’ah dan syawahid yang 

memperkuat validitasnya. 

Setiap hadis yang telah diinventarisasi pada subbab sebelumnya dianalisis 

kualitas sanadnya, derajat kesahihannya, dan dukungan riwayat lainnya. Proses ini 

bertujuan agar prinsip-prinsip perencanaan kota modern yang diambil dari hadis 

 
148 Badri Khaeruman, Otentitas Hadi: Studi Kritik Atas Kajian Hadis Kontemporer (Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2004), h. 32. 



 

58 
 

Nabi saw benar-benar bersumber dari riwayat yang ṣaḥīḥ atau hasan, sehingga 

memiliki legitimasi yang kuat baik dari segi akademis maupun landasan syari’at. 

Hadis pertama yang berkaitan dengan prinsip keadilan sosial dan pemerataan 

akses adalah hadis riwayat Abdullah bin Umar r.a yang diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhari: 

ُ حَدهثنَاَ يحَْيَى بْنُ بكَُيْرٍ حَده  ِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّه ثنَاَ اللهيْثُ عَنْ عُقيَْلٍ عَنْ ابْنِ شِهَابٍ أنَه سَالِمًا أخَْبرََهُ أنَه عَبْدَ اللَّه

ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ قَالَ الْمُسْلِمُ أخَُو الْمُسْلِمِ لََ يظَْلِمُ  ِ صَلهى اللَّه  يسُْلِمُهُ وَمَنْ كَانَ فِي  هُ وَلََ عَنْهُمَا أخَْبرََهُ أنَه رَسُولَ اللَّه

ُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرُبَ  جَ اللَّه جَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فرَه ُ فِي حَاجَتِهِ وَمَنْ فرَه اتِ يوَْمِ الْقِياَمَةِ وَمَنْ سَترََ حَاجَةِ أخَِيهِ كَانَ اللَّه

ُ يوَْمَ   149.الْقِيَامَةِ  مُسْلِمًا سَترََهُ اللَّه

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 2442 pada Fathul Bari, 

dalam Kitab al-Muzalim, Bab La Yazlimu al-Muslimu al-Muslima wa la Yuslimuh. 

Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dari jalur Yahya bin Bukair, al-Laits, ‘Uqail, 

Ibn Syihab, Salim bin ‘Abdillah dan Abdullah bin Umar. Semua perawi yang 

terdapat dalam sanad ini adalah tsiqah (terpercaya) dan termasuk perawi yang 

digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Ṣaḥīḥ-nya.150 Hadis ini berstatus 

ṣaḥīḥ karena memenuhi kriteria kesahihan yaitu: 1) Sanad bersambung (ittiṣāl al-

sanad); 2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat syadz 

(ganjil yang menyelisihi riwayat tsiqah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat 

tersembunyi).151 

Hadis ini memiliki mutaba’ah, di antaranya diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ 

Bukhari No. 6951, Ṣaḥīḥ Muslim No. 2580, Sunan Abu Dawud No. 4893, Sunan at-

Tirmidzi No. 1426, serta dalam Musnad Ahmad No. 4641 dan No. 5357. Selain itu, 

hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat kandungannya, di antaranya 

terdapat dalam Ṣaḥīḥ Bukhari No. 6801 dan No. 7468, Ṣaḥīḥ Muslim No. 2564 dan 

No. 2699, Sunan Abu Dawud No. 3070, 3256, dan 4946, Sunan at-Tirmidzi No. 

 
149 Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah Al-Bukhari, Al-

Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa Ayyamihi, Juz 3 

(Beirut: Dar Thouq an-Najah, 2001), h. 168. 
150 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa 

Ayyamihi. 
151 Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” Jurnal Ilmu Agama UIN Raden 

Fatah, 2014, 1–14. 



 

59 
 

1425, 1927, 1930, dan 2945, Sunan Ibn Majah No. 225, 2119, 2246, 2544, dan 

2546, serta puluhan riwayat lain dalam Musnad Ahmad No. 7427, 7701, 7942, 8103, 

8722, 10496, 10676, 10761, 16019, 16596, 16624, 16726, 16959, 17391, 17395, 

17451, 17454, 20278, 20288, 20688, 20689, 23185, 23213, dan 23229. 

Hadis kedua yang berkaitan dengan prinsip kemaslahatan umum adalah hadis 

riwayat Ibn ‘Abbas yang diriwayatkan oleh Ibnu Majjah: 

ِ عَنْ عِكْرِمَةَ  اقِ أنَْبأَنَاَ مَعْمَرٌ عَنْ جَابرٍِ الْجُعْفِي  زه دُ بْنُ يحَْيىَ حَدهثنََا عَبْدُ الره  عَنْ ابْنِ عَبهاسٍ قاَلَ قاَلَ  حَدهثنَاَ مُحَمه

ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ لََ ضَرَرَ  ِ صَلهى اللَّه  152.ضِرَار وَلََ  رَسُولُ اللَّه

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Ibnu Majah No. 2341 pada Maktabatu al-

Ma’arif Riyadh, dalam Kitab al-Ahkam, Bab Man bana fi haqqihi ma yadurru 

bijarihi. Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Majah dari jalur Muḥammad bin Yaḥya, 

‘Abd al-Razzaq, Ma’mar, Jabir al-Ju’fī, ‘Ikrimah dan Ibn ‘Abbas. Mayoritas perawi 

dalam sanad ini dinilai tsiqah oleh para ulama jarh wa ta’dil, meskipun Jabir al-

Ju’fi memiliki pembahasan tersendiri terkait tingkat ke-tsiqah-annya. Namun, 

keberadaan jalur lain yang menguatkan (mutaba’ah) dan syawahid membuat hadis 

ini diterima dan dijadikan hujjah oleh banyak ulama. Hadis ini memiliki mutaba‘ah, 

pada Musnad Ahmad No. 2865. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang 

memperkuat kandungannya, di antaranya terdapat dalam sunan Ibnu Majah No. 

2340 dan Muwaththa’ Malik No. 2171. 

Berdasarkan analisis sanad dan pendapat para ulama hadis, dapat disimpulkan 

bahwa hadis ini berada pada derajat ḥasan li-ghairihi. Ibn ‘Abd al-Barr 

menyebutkan bahwa hadis ini juga diriwayatkan oleh Katsir bin ‘Abdullah bin 

‘Amr bin ‘Auf, dari ayahnya, dari kakeknya, dari Nabi saw, dan ia berkata: “Isnad 

(rantai periwayatannya) tidak ṣaḥīḥ.” Akan tetapi, kelemahan ini tidak sampai 

menjadikan hadis tertolak secara mutlak, karena maknanya didukung oleh riwayat-

riwayat lain yang serupa. Ibn Rajab dalam Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam 

menegaskan bahwa al-Tirmidzi menilai riwayat Katsir sebagai hadis yang sahih, 

sementara al-Bukhari menyebutnya sebagai hadis paling ṣaḥīḥ dalam babnya. 

 
152 Abu Abdillah Muhammad bin Yazid bin Majah Al-Qazwini, Sunan Ibnu Majah, Juz 3 (Dar Ar-

Risalah al-’Alamiyah, 2009), h. 432. 



 

60 
 

Penilaian ini diperkuat oleh Ibrahim bin al-Mundzir al-Hizami dan Ibn Abi ‘Ashim 

yang menganggap hadisnya hasan, meskipun sebagian ulama lain, termasuk Imam 

Ahmad, lebih memilih untuk meninggalkannya.153 

Dari sisi takhrij, hadis ini diriwayatkan melalui berbagai jalur dengan kualitas 

perawi yang beragam. Riwayat Ahmad, al-Thabrani, dan al-Baihaqi menunjukkan 

bahwa kelemahan sanad disebabkan adanya perawi yang dianggap lemah, seperti 

Jabir bin Yazid al-Ju’fi, Samak, dan Dawud bin al-Husain. Meskipun demikian, 

kelemahan ini bersifat parsial, dan ketika riwayat-riwayat tersebut digabungkan, 

maka hadis tersebut saling menguatkan. Prinsip ini sejalan dengan kaidah ilmu 

hadis, bahwa riwayat lemah dapat naik derajatnya menjadi ḥasan li-ghairihi apabila 

diperkuat dengan syawāhid (pendukung) dari jalur lain.154 

Hadis ketiga yang berkaitan dengan prinsip keseimbangan dan keteraturan 

tata ruang, adalah hadis riwayat Abu Sa’id Al Khudri r.a yang diriwayatkan oleh 

Imam al-Bukhari: 

دٍ: أخَْبرََناَ أبَوُ عَامِرٍ: حَدهثنَاَ زُهَيْرٌ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أسَْلَمَ، عَنْ عَطَا ءِ بْنِ يَسَارٍ، عَنْ أبَِي  حَدهثنَاَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمه

ِ رضي الله عنه أنَه النهبِيه صلى الله عليه وسل م قاَلَ: إيِهاكُمْ وَالْجُلوُسَ باِلطُّرُقاَتِ. فقََالوُا: ياَ رَسُولَ  سَعِيدٍ الْخُدْرِي 

حَقههُ. قَالوُا: وَمَا حَقُّ  الطهرِيقَ  فأَعَْطُوا  اللهِ، مَا لنَاَ مِنْ مَجَالِسِناَ بدٌُّ، نتَحََدهثُ فيِهَا، فقَاَلَ: إذِْ أبَيَْتمُْ إِلَه الْمَجْلِسَ،  

 155.اللهِ؟ قَالَ: غَضُّ الْبصََرِ، وَكَفُّ الْْذَىَ، وَرَدُّ السهلََمِ، وَالْْمَْرُ باِلْمَعْرُوفِ، وَالنههْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ   الطهرِيقِ ياَ رَسُولَ 

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 6229 pada Fathul Bari, 

dalam Kitab al-Isti’dzan, Bab Qawli Allahi Ta’ala: Ya ayyuha alladzina amanu la 

tadkhulu buyutan ghayra buyutikum ḥatta tasta’nisu. Hadis ini diriwayatkan oleh 

al-Bukhari dari jalur ‘Abdullah bin Muhammad, Abu ‘Amir, Zuhair, Zaid bin 

Aslam, ‘Atha’ bin Yasar, dan Abu Sa’id al-Khudri r.a. د    بْن    الله   عَبْد    حَدَّثنََا حَمَّ م   adalah Al-

Ja‘fi, dan ر    أبَ و عَامه  adalah Al-‘Aqdi, dan   هَيْر  adalah Ibn Muhammad At-Tamimi, dan ز 

أسَْلَمَ   بْنه   زَيْده   adalah budak yang telah dimerdekakan Umar. Begitulah Ishaq bin 

Rahuyah meriwayatkannya dalam musnadnya dari Abu ‘Amir, dan demikian pula 

Al-Isma’ili dari jalur lain dari Abu ‘Amir. Ahmad dan ‘Abd bin Ḥumaid juga 

 
153 Al-Qazwini, Juz 3, h. 432. 
154 Al-Qazwini, Sunan Ibnu Majah. 
155 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi 

Wa Ayyamihi, Juz 8, h. 51. 



 

61 
 

meriwayatkannya semua dari Abu ‘Amir Al-‘Aqdi dari Hisham bin Sa’d dari Zaid 

bin Aslam. Seakan-akan Abu ‘Amir memiliki dua guru di sini, dan dalam riwayat 

Ahmad dari ‘Abdurrahman bin Mahdi dari Zuhair juga ada, dan Al-Isma’ili 

meriwayatkan dari jalur lain dari Zuhair. Sebelumnya telah disebutkan dalam kitab 

Al-Mazalim dari jalur Ḥafṣ bin Maysarah dari Zaid bin Aslam. Semua perawi yang 

terdapat dalam sanad ini adalah tsiqah (terpercaya) dan termasuk perawi yang 

digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Ṣaḥīḥ-nya. Hadis ini berstatus ṣaḥīḥ 

karena memenuhi kriteria kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung (ittiṣāl al-sanad); 

2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang 

menyelisihi riwayat tsiqah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).156 

Hadis ini memiliki mutaba’ah, di antaranya diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ al-

Bukhari No. 2465, Ṣaḥīḥ Muslim No. 2121, Sunan Abu Dawud No. 4815, serta 

dalam Musnad Ahmad No. 11309, 11436, dan 11586. Selain itu, hadis ini juga 

memiliki syawahid yang memperkuat kandungannya, di antaranya terdapat dalam 

Ṣaḥīḥ Muslim No. 2161, Sunan at-Tirmidzi No. 2726, Musnad ad-Darimi No. 2697, 

serta riwayat lain dalam Musnad Ahmad No. 16367, 18483, 18484, 18569, 18590, 

18676, dan 27163. 

Hadis keempat yang berkaitan dengan prinsip kepemimpinan etis dan 

partisipatif, adalah hadis riwayat Abu Hurairah r.a yang diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhari: 

ناَدِ ، أنَه الْْعَْرَجَ حَدهثهَُ، أنَههُ سَمِعَ  ُ عَنْهُ حَدهثنَاَ أبَوُ الْيَمَانِ ، أخَْبرََنَا شُعيَْبٌ ، حَدهثنََا أبَوُ الز ِ  أبَاَ هرَُيْرَةَ رَضِيَ اللَّه

َ، وَمَنْ   سْناَدِ :مَنْ أطََاعَنِي فَقدَْ أطََاعَ اللَّه َ، وَمَنْ يطُِعِ الْْمَِيرَ فقَدَْ أطََاعَنِي، وَمَنْ وَبهَِذاَ الِْْ عَصَانِي فقَدَْ عَصَى اللَّه

مَامُ جُنهةٌ ، يقُاَتلَُ مِنْ وَرَائِهِ وَيتُهقىَ بِهِ، فإَِنْ أمََرَ بِ  ِ وَعَدَلَ فإَِنه لَهُ  يَعْصِ الْْمَِيرَ فقََدْ عَصَانِي، وَإنِهمَا الِْْ تقَْوَى اللَّه

 157.مِنْهُ  جْرًا، وَإنِْ قَالَ بِغيَْرِهِ فَإِنه عَليَْهِ بذِلَِكَ أَ 

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 2957 pada Fathul Bari, 

dalam Kitab al-Jihadi wa as-Siyar, Bab Yuqatalu min wara’i al-imami wa yuttaqa 

bih. Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dari jalur Abu al-Yaman, Syu‘aib, Abu 

al-Zinad, al-A’raj, dan Abu Hurairah r.a. Semua perawi yang terdapat dalam sanad 

 
156 Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014. 
157 Al-Bukhari, Juz 4, h. 50. 



 

62 
 

ini adalah tsiqah (terpercaya) dan termasuk perawi yang digunakan oleh Imam al-

Bukhari dalam Ṣaḥīḥ-nya. Hadis ini berstatus ṣaḥīḥ karena memenuhi kriteria 

kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung (ittiṣāl al-sanad); 2) Perawi bersifat adil; 3) 

Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang menyelisihi riwayat 

tsiqah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).158 

Hadis ini memiliki mutaba‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ al-

Bukhari No. 7137, Ṣaḥīḥ Muslim No. 1835 dan 1841, Sunan Abu Dawud No. 2757, 

Sunan an-Nasa’i No. 4196 dan 5510, Sunan Ibn Majah No. 3 dan 2859, serta dalam 

Musnad Ahmad No. 7334, 7434, 7656, 8134, 8505, 9015, 9385, 10037, 10089, 

10637, dan 10777. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat 

kandungannya, di antaranya terdapat dalam Musnad Ahmad No. 5679. 

Hadis kelima yang berkaitan dengan prinsip keberlanjutan ekologis dan 

sosial, adalah hadis riwayat Jabir yang diriwayatkan oleh Imam Muslim: 

دُ بْنُ رُمْحٍ أخَْبرََنَا اللهيْثُ عَنْ أبَِي ال  بيَْرِ عَنْ جَابرٍِ أنَه النهبِ حَدهثنَاَ قتُيَْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدهثنَاَ ليَْثٌ ح و حَدهثنَاَ مُحَمه يه  زُّ

رٍ الْْنَْصَارِيهةِ فِي نخَْلٍ لهََا فَقاَلَ لهََا النهبِيُّ صَ  ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ دَخَلَ عَلَى أمُ ِ مُبَش ِ ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ مَنْ غَرَسَ صَلهى اللَّه لهى اللَّه

سُ مُسْلِمٌ غَرْسًا وَلََ يزَْرَعُ زَرْعًا فيَأَكُْلَ مِنْهُ إنِْسَانٌ وَلََ هَذاَ النهخْلَ أمَُسْلِمٌ أمَْ كَافرٌِ فقََالَتْ بَلْ مُسْلِمٌ فقَاَلَ لََ يَغْرِ 

             159.صَدَقَةٌ  لَهُ  دَابهةٌ وَلََ شَيْءٌ إلَِه كَانَتْ 

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Muslim No. 1552 pada Syarh Ṣaḥīḥ 

Muslim, dalam Kitab al-Muqasat, Bab Fadhl al-Ghars wa al-Zar’. Hadis ini 

diriwayatkan oleh Imam Muslim dari jalur Qutaibah bin Sa’id, Laits, Muhammad 

bin Rumh, Al-Layth (lagi sebagai perawi perantara atau jalur lain), Abu al-Zubair, 

Jabir. Seluruh perawi dalam sanad ini dinilai tsiqah (terpercaya) dan merupakan 

perawi yang digunakan oleh Imam Muslim dalam kitab Ṣaḥīḥ-nya. Hadis ini 

berstatus ṣaḥīḥ karena memenuhi kriteria kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung 

(ittiṣāl al-sanad); 2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat 

 
158 Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji 

Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama 15, no. 1 (2014): 1–14, 

http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JIA/article/view/482. 
159 Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj An-Naisaburi, Al-Musnad Al-Shahih Al-Mukhtasar Min as-

Sunan Bin Naql Al-Adl ’an Rasulillah (Beirut: Dar Ihya at-Turas al-Arabi, 1999), Juz 3, h. 37. 



 

63 
 

syadz (ganjil yang menyelisihi riwayat tsiqah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat 

tersembunyi).160 

Hadis ini memiliki mutaba‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ 

Muslim No 1552 (berulang pada beberapa jalur periwayatan), dan Musnad Ahmad 

No. 15201. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat 

kandungannya, di antaranya terdapat dalam Ṣaḥīḥ Bukhari No. 2320, 6012, Ṣaḥīḥ 

Muslim No. 1553, Sunan Tirmidzi No. 1382, Musnad Darimi No. 2652, Musnad 

Ahmad No. 12999, 13389, 13553, 13554, 16558, 16586, 23175, 23520, 27043, 

27361, 27506. 

Hadis keenam yang berkaitan dengan prinsip integrasi nilai spiritual dan 

moral, adalah hadis riwayat ‘Utsman bin ‘Affan yang diriwayatkan oleh Imam 

Bukhari: 

 حَدهثهَُ،  قتَاَدَةَ   بْنِ   عُمَرَ   بْنَ   عَاصِمَ   أنَه   حَدهثهَُ   بكَُيْرًا   أنَه   عَمْرٌو  أخَْبرََنِي  وَهْبٍ   ابْنُ   حَدهثنَِي   سُليَْمَانَ   بْنُ   يَحْيىَ  حَدهثنَاَ

ِ   عُبيَْدَ   سَمِعَ   أنَههُ  سُولِ   مَسْجِدَ   بنََى  حِينَ   هِ فيِ  النهاسِ   قوَْلِ   عِنْدَ   يقَوُلُ   عَفهانَ   بْنَ   عُثْمَانَ   سَمِعَ   أنَههُ   الْخَوْلََنِيه   اللَّه  الره

ُ   صَلهى ُ   صَلهى  النهبِيه   سَمِعْتُ   وَإنِ ِي  أكَْثرَْتمُْ،  إنِهكُمْ :  وَسَلهمَ   عَليَْهِ   اللَّه :  بكَُيْرٌ   قاَلَ   مَسْجِدًا  بنَىَ  مَنْ :    يقَوُلُ   وَسَلهمَ   عَليَْهِ   اللَّه

ِ   وَجْهَ  بِهِ  يبَْتغَِي: قاَلَ  أنَههُ  حَسِبْتُ  ُ  بنَىَ اللَّه   161.الْجَنهةِ  فِي مِثلَْهُ  لَهُ  اللَّه

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Bukhari No. 450 pada Fathul Bari, dalam 

Kitab as-Shalah, Bab Man Bana Masjidan. Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari 

dari jalur Yahya bin Sulaiman, Ibn Wahb, ‘Amr, Bukair, ‘Ashim bin ‘Umar bin 

Qatadah, ‘Ubaydullah al-Khawlani, ‘Utsman bin ‘Affan. Semua perawi yang 

terdapat dalam sanad ini adalah tsiqah (terpercaya) dan termasuk perawi yang 

digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Ṣaḥīḥ-nya. Hadis ini berstatus ṣaḥīḥ 

karena memenuhi kriteria kesahihan yaitu: 1) Sanad bersambung (ittiṣāl al-sanad); 

2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang 

menyelisihi riwayat tsiqah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).162 

Hadis ini memiliki mutaba‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ 

Muslim No. 533 (berulang pada beberapa jalur periwayatan), Sunan Tirmidzi No. 

 
160 Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014. 
161 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa 

Ayyamihi, Juz 8, h. 97. 
162 Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014. 



 

64 
 

318, Sunan Ibn Majah No. 736, Musnad Darimi No. 1432, Musnad Ahmad No. 434 

dan 506. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat 

kandungannya, di antaranya terdapat dalam Sunan Tirmidzi No. 319, Sunan an-

Nasa’i No. 688, Sunan Ibn Majah No. 735, 737 dan 738. 

Berdasarkan penelusuran dan pemeriksaan Autentisitas terhadap hadis-hadis 

yang dijadikan dasar prinsip perencanaan kota, peneliti menyimpulkan bahwa 

semua hadis yang digunakan memiliki kualitas yang sama, yaitu ṣaḥīḥ. Meskipun 

pada hadis yang digunakan untuk prinsip kedua terdapat perawi yang 

dipertanyakan, statusnya tetap dipertahankan karena adanya dukungan riwayat lain 

(syawahid) dan mutaba’ah yang telah dijelaskan sebelumnya dalam takhrij hadis. 

Oleh karena itu, para ulama hadis menilai hadis tersebut sebagai ṣaḥīḥ. 

B. Kandungan Hadis-hadis yang Berkaitan dengan Perencanaan Kota 

Modern 

Setelah hadis-hadis yang relevan dengan perencanaan kota modern 

diinventarisasi dan diuji Autentisitasnya, tahap berikutnya adalah mengkaji 

kandungan makna (ma’ani al-hadis). Kajian ini bertujuan untuk memahami pesan 

substantif yang disampaikan Nabi Muhammad saw, kemudian mengaitkannya 

dengan prinsip-prinsip perencanaan kota modern. Analisis kandungan hadis ini 

mencakup, makna teks, serta relevansinya dalam pengaturan tata ruang, sosial, dan 

lingkungan pada era kontemporer. 

1. Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses 

ُ عَنْهُمَا أخَْبرََهُ  ِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّه ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ قاَلَ الْمُسْلِمُ أخَُو الْمُسْلِمِ لََ  أنَه عَبْدَ اللَّه ِ صَلهى اللَّه أنَه رَسُولَ اللَّه

ُ عَنْهُ كُرْبَةً  يظَْلِمُهُ وَلََ يسُْلِمُهُ وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أخَِيهِ كَ  جَ اللَّه جَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فرَه ُ فِي حَاجَتِهِ وَمَنْ فرَه انَ اللَّه

ُ يوَْمَ   163.الْقِيَامَةِ  مِنْ كُرُباَتِ يوَْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ سَترََ مُسْلِمًا سَترََهُ اللَّه

Artinya: Bahwa ‘Abdullah bin ‘Umar r.a mengabarkan bahwa Rasulullah saw 

bersabda, Seorang muslim adalah saudara bagi muslim lainnya, dia tidak 

menzaliminya dan tidak membiarkannya untuk disakiti. Siapa yang membantu 

 
163 Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah Al-Bukhari, Al-

Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa Ayyamihi, Juz 3 

(Beirut: Dar Thouq an-Najah, 2001), h. 168. 



 

65 
 

kebutuhan saudaranya maka Allah akan membantu kebutuhannya. Siapa yang 

menghilangkan satu kesusahan seorang muslim, maka Allah menghilangkan satu 

kesusahan baginya dari kesusahan-kesusahan hari kiamat. Dan siapa yang 

menutupi (aib) seorang muslim maka Allah akan menutup aibnya pada hari kiamat. 

a. Analisis Lafadz 

Kalimat  ِالْمُسْلِم أخَُو   memiliki makna bahwa seorang Muslim adalah الْمُسْلِمُ 

saudara bagi Muslim lainnya.164 Ungkapan ini menegaskan bahwa hubungan antar 

sesama Muslim tidak sebatas interaksi sosial biasa, melainkan sebuah ikatan 

persaudaraan yang erat, dibangun atas dasar saling menjaga, melindungi, dan 

menunaikan hak sesama. Hal ini sejalan dengan firman Allah Swt dalam Qs. Al-

Hujurat [49]: 10: 

َ لَعَلهكُمْ   انِهمَا الْمُؤْمِنوُْنَ اخِْوَةٌ فاَصَْلِحُوْا بيَْنَ اخََوَيْكُمْ وَاتهقوُا اللَّه
َ
 ۝١٠ ترُْحَمُوْنَ

Artinya: Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu 

damaikanlah kedua saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar 

kamu dirahmati. 

Kalimat  ُيظَْلِمُه  berarti “dia tidak menzaliminya.” Maksudnya seorang لََ 

Muslim tidak boleh mendatangkan bahaya atau kerugian kepada saudaranya tanpa 

alasan syar’i, karena perbuatan tersebut haram dan bertentangan dengan prinsip 

persaudaraan dalam Islam. Kezaliman bahkan dilarang sekalipun terhadap orang 

kafir, apalagi terhadap sesama Muslim. Kezaliman dapat terjadi pada diri, agama, 

harta, kehormatan, dan hal-hal serupa lainnya, semuanya haram sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis tersebut.165 Selain itu, larangan berbuat zalim memiliki 

makna lebih luas. Seorang yang menzalimi orang lain akan kehilangan derajat, 

keberkahan, dan rasa hormat dari masyarakat, bahkan terancam mendapat hukuman 

dari Allah Swt. Dengan demikian, maksud dari larangan ini bukan sekadar menahan 

 
164 Abu Hasan Ali bin Khalaf bin Abdul Malik al-Qurthubi Al-Maliki, Syarah Shahih Al-Bukhari Li 

Ibn Bathal, Juz 6 (Riyadh: Maktabah ar-Rasyid, 2003), h. 571. 
165 Sulaiman bin ’Abd al-Qawi bin ’Abd al-Karim at-Tufi As-Sarsari, At-Ta’yin Fi Syarh Al-Arba’in, 

Juz 1 (Beirut: Mu’assasah ar-Rayyan, 1998), h. 303 



 

66 
 

diri dari perbuatan jahat, melainkan juga menegaskan pentingnya keadilan, 

perlindungan, serta tanggung jawab sosial antar sesama Muslim.166 

Kalimat  ُوَلََ يسُْلِمُه merupakan bentuk fi’il mudhari’ dari kata aslama. Artinya, 

seorang Muslim tidak boleh meninggalkan atau membiarkan saudaranya berada 

dalam bahaya atau dalam situasi yang dapat menyakitinya.167 Misalnya, jika 

seorang Muslim berada bersama saudaranya dalam peperangan lalu mereka 

diserang musuh, maka tidak diperbolehkan baginya untuk meninggalkan atau 

menyerahkan saudaranya. Ia justru dituntut untuk bersabar, bertahan, serta 

menolong agar mereka selamat bersama.168  

Ungkapan “aslama fulanun fulanan” digunakan ketika seseorang 

membiarkan orang lain terjerumus ke dalam kebinasaan dan tidak melindunginya 

dari musuhnya. Secara umum, kata ini dapat digunakan untuk setiap kondisi ketika 

seseorang dibiarkan atau diserahkan begitu saja kepada sesuatu, namun dalam 

penggunaannya lebih sering dimaknai sebagai membiarkan seseorang dalam 

kebinasaan. Makna ini menunjukkan isyarat penting bahwa meninggalkan 

kewajiban sama kedudukannya dengan melakukan kezaliman dalam hal tanggung 

jawab. Hal ini tampak dari sabda Nabi saw yang menyamakan antara perbuatan 

menzalimi dengan sikap tidak menolong. Dengan demikian, dapat dipahami bahwa 

konsekuensi yang timbul akibat tidak menolong sama seperti konsekuensi dari 

perbuatan menzalimi.169  

Selain itu, terdapat tambahan riwayat dari Ath-Thabrānī melalui jalur Salim 

dengan redaksi “wa lā yuslimuhu fī muṣībatin nazalat bih” yang berarti “tidak 

meninggalkannya saat ia mendapat musibah.” Begitu pula dalam hadis Muslim dari 

Abu Hurairah terdapat tambahan “wa lā yaḥqiruhu” (dengan huruf hamzah dan 

qaf) yang bermakna “jangan meremehkannya.” Dalam hadis tersebut disebutkan: 

 
166 Ali bin Sultan Muhammad al-Hawari Al-Qari, Mirqat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz 

7 (Beirut: Dar Al-Fikr, 2002), h. 3104. 
167 Muhammad bin Abi Bakr bin Umar bin Abi Bakar bin Muhammad al-Makhzumi Al-Qurasyi, 

Mashobih Al-Jami’ (Suriah: Dar al-Nawadir, 2009). 
168 Aunuddin Abu al-Muzhafar Yahya bin Hubairah Asy-Syaibani, Al-Ifshoh ’an Ma‘Ani as-Shihah, 

Juz 4 (Mesir: Dar al-Watan, 1997), 35. 
169 Muhammad bin Abi Bakr bin Umar bin Abi Bakar bin Muhammad al-Makhzumi Al-Qurasyi, 

Mashobih Al-Jami’ Juz 5 (Suriah: Dar al-Nawadir, 2009), h. 354. 



 

67 
 

“ḥasbu imri’in minasy-syarri an yaḥqira akhāhu al-muslim” yang berarti “cukup 

buruk bagi seseorang apabila ia meremehkan saudaranya sesama Muslim”.170 

Kalimat  ِأخَِيه حَاجَةِ  فِي  كَانَ   dalam hadis Abu Hurairah yang diriwayatkan وَمَنْ 

Muslim disebutkan sabda Nabi saw: “wallāhu fī ‘awni al-‘abdi mā kāna al-‘abdu 

fī ‘awni akhīhi”, yang artinya “Allah senantiasa menolong seorang hamba selama 

hamba itu menolong saudaranya.” Hadis ini mengandung makna bahwa ketika 

seorang Muslim membantu memenuhi kebutuhan saudaranya, maka Allah pun akan 

menolongnya dalam urusan yang sama.171  Pesan tersebut menegaskan pentingnya 

sikap saling tolong-menolong dalam kehidupan sosial, sehingga tercipta solidaritas 

dan keadilan sosial. 

Kalimat  ِحَاجَتِه فِي   ُ  berarti (Allah berada dalam kebutuhan saudaranya) كَانَ اللَّه

bermakna bahwa Allah akan menolong hamba-Nya sebagaimana hamba tersebut 

menolong saudaranya. Hal ini menunjukkan adanya ganjaran yang setimpal,172 

sesuai dengan firman Allah Swt dalam Qs. Ar-Rahman [55]: 60: 

حْسَانُُۚ هَلْ جَزَاۤءُ  حْسَانِ اِلَه الَِْ  ۝٦٠الَِْ

Artinya: Adakah balasan kebaikan selain kebaikan (pula)? 

Kalimat  ًجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَة  berarti menghilangkan kesulitan atau kesedihan وَمَنْ فرَه

seorang Muslim. Kata al-karb (jamak: kurubāt) dengan dhammah pada ra, 

meskipun dapat pula dibaca dengan fathah atau sukun, yakni merujuk pada 

kesulitan yang menekan jiwa atau memberatkan hati. adis ini menjanjikan bahwa 

siapa pun yang meringankan kesulitan saudaranya, maka Allah akan meringankan 

kesulitannya di hari kiamat.173 Secara harfiah kata kurubāt bermakna kesedihan, 

tekanan, atau beban berat yang membuat jiwa tertekan. Dengan demikian, hadis ini 

menegaskan bahwa setiap upaya untuk meringankan penderitaan orang lain, baik 

 
170 Ahmad ibn Ali ibn Hajar Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Sharh Al-Bukhari, Juz 5 (Mesir: Al-

Maktabah as-Salafiyah, 1970), 97. 
171 Al-Asqalani, Juz 5, h. 97. 
172 Muhammad ‘Ali bin Muhammad bin ‘Allan bin Ibrahim al-Bakri as-Siddiqi As-Syafi‘i, Dalil Al-

Falihin Li-Turuq Riyad as-Shalihin, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah li at-Thiba‘ah wa an-Nashr wa 

al-Tawzi, 2004), h. 19. 
173 Al-Asqalani, Juz 5, h. 97. 



 

68 
 

melalui bantuan langsung maupun perantara, seperti menengahi urusan atau 

membela haknya, akan memperoleh ganjaran mulia di sisi Allah Swt. 

Kalimat  ِكُرْبَةً مِنْ كُرُباَتِ يوَْمِ الْقِيَامَة عَنْهُ   ُ جَ اللَّه  berarti Allah akan menghilangkan فرَه

satu kesusahan dari berbagai kesusahan hari kiamat bagi orang tersebut yang 

meringankan kesulitan saudaranya. Hal ini sejalan dengan prinsip keadilan dan 

balasan amal yang ditegaskan dalam Al-Qur’an, sebagaimana firman Allah Swt. 

dalam QS. Al-An‘am [6]:160: 

ى اِلَه مِثلْهََا وَهُمْ لََ يظُْلَمُوْنَ  مَنْ جَاۤءَ باِلْحَسَنَةِ فلََهٗ عَشْرُ  ٰٓ  ۝١٦٠ امَْثاَلِهَاُۚ وَمَنْ جَاۤءَ بِالسهي ئِةَِ فلَََ يجُْز 

Artinya: Barangsiapa yang berbuat kebaikan, dia akan mendapat balasan 

sepuluh kali lipatnya. barangsiapa yang berbuat keburukan, dia tidak akan diberi 

balasan melainkan yang seimbang dengannya. Mereka (sedikit pun) tidak dizalimi 

(dirugikan). 

Hadis ini dengan demikian tidak bertentangan dengan ayat tersebut, sebab 

janji Allah untuk meringankan kesulitan hamba pada hari kiamat merupakan bentuk 

balasan atas kebaikan yang dilakukan di dunia, sesuai dengan prinsip bahwa setiap 

amal kebaikan akan dilipatgandakan pahalanya. Pahala suatu amal dapat 

digandakan sesuai kadar dan kualitasnya, yakni sepuluh, seratus, tujuh ratus kali 

lipat, bahkan lebih tanpa batas. Satu kesusahan dari berbagai kesusahan hari kiamat 

nilainya setara dengan sepuluh atau lebih kesusahan di dunia. Hal ini ditunjukkan 

melalui adanya tanwīn ta’ẓīm (penanda pengagungan) pada kata kurbah serta 

penekanan khusus terhadap “hari kiamat” dibanding hari-hari lainnya.174  Dengan 

demikian, penggandaan pahala dapat terjadi baik dari segi kuantitas (jumlah lipatan 

pahala) maupun kualitas (berat dan nilai amal itu sendiri). 

Kalimat وَمَنْ سَترََ مُسْلِمًا berarti “barang siapa menutupi aib seorang Muslim,” 

yakni ketika seseorang melihat saudaranya melakukan perbuatan tercela tetapi tidak 

menampakkannya kepada orang lain.175 Seorang Muslim wajib menutupi aib atau 

kekurangan saudaranya sesama Muslim sejauh aib tersebut masih bisa 

disembunyikan dari orang lain. Nasihat dan koreksi hendaknya diberikan secara 

 
174 Al-Qari, Mirqat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz 7, h. 3104. 
175 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Sharh Al-Bukhari, Juz 5, h. 97. 



 

69 
 

rahasia, tanpa mempermalukan di hadapan orang lain176 Namun, apabila setelah 

dinasihati perbuatan tercela itu tetap dilakukan bahkan secara terang-terangan, 

maka diperbolehkan memberitahukan atau bersaksi terhadapnya demi 

kemaslahatan. Adapun yang dianjurkan adalah menutupi kesalahan yang sudah 

berlalu, sedangkan jika seseorang masih terus melakukan kesalahan, maka 

kewajiban Muslim lain adalah menegurnya atau membawanya kepada pihak 

berwenang. Praktik menutupi aib ini tidak termasuk ghibah yang diharamkan, 

melainkan bagian dari nasihat yang wajib. Sebaliknya, membuka keburukan 

saudaranya berarti meninggalkan kewajiban menutup aib, sekaligus jatuh pada 

perbuatan ghibah yang dilarang.177 Dengan demikian, hadis ini menekankan etika 

sosial dalam Islam, yaitu menjaga kehormatan sesama Muslim melalui sikap 

menutupi, menasihati, dan membimbing dengan cara yang baik. 

Kalimat  َيوَْم  ُ اللَّه الْقِياَمَةِ  سَترََهُ   berarti “Allah akan menutupi aibnya pada hari 

kiamat.” Maksudnya, siapa yang menutupi aib saudaranya di dunia, Allah akan 

membalas dengan menutupi aibnya kelak di akhirat. Bahkan, bukan hanya di 

akhirat, melainkan juga di dunia Allah menjaga kehormatan orang tersebut dari 

terbukanya aibnya.178 Hadis ini mengandung anjuran untuk saling tolong-

menolong, bergaul dengan baik, serta menumbuhkan kasih sayang di antara sesama 

Muslim. Selain itu, hadis ini juga memberikan pelajaran penting bahwa balasan 

Allah selalu sejenis dengan amal kebaikan yang dilakukan hamba-Nya (al-jazā’ min 

jins al-‘amal). Contohnya, apabila seseorang menutupi aib saudaranya, maka Allah 

pun akan menutupi aibnya.179 

b. Makna Umum Hadis 

Hadis ini menegaskan pentingnya prinsip persaudaraan dalam Islam yang 

dibangun atas dasar kasih sayang, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. 

Rasulullah saw menggambarkan bahwa setiap Muslim adalah saudara bagi Muslim 

 
176 Asy-Syaibani, Al-Ifshoh ’an Ma‘Ani as-Shihah, Juz 4, h. 36. 
177 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 5 97. 
178 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa 

Ayyamihi, Juz 5, h. 97. 
179 Al-Bukhari, Juz 5, h. 97. 



 

70 
 

lainnya. Dengan demikian, tidak dibenarkan seorang Muslim menzalimi, 

menelantarkan, atau membiarkan saudaranya dalam kesulitan tanpa pertolongan. 

Prinsip ukhuwah ini sejalan dengan firman Allah Swt dalam Qs. al-Ḥujurāt [49]: 10 

yang menegaskan bahwa sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, 

sehingga kewajiban mereka adalah memperbaiki hubungan serta menghindari 

perpecahan.180 

Selain itu, hadis ini menunjukkan bahwa siapa saja yang membantu 

memenuhi kebutuhan saudaranya, maka Allah akan menolongnya dalam urusan 

yang sama. Para ulama menjelaskan bahwa balasan Allah selalu sejenis dengan 

amal perbuatan hamba (al-jazā’ min jins al-‘amal). Artinya, kebaikan yang 

dilakukan seseorang akan kembali kepadanya dalam bentuk pertolongan dan 

perlindungan dari Allah. Dengan demikian, pertolongan seorang Muslim kepada 

saudaranya menjadi sebab datangnya pertolongan Allah kepadanya. Prinsip timbal-

balik ini ditegaskan oleh Ibn Rajab dalam Jāmi’ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam ketika 

menjelaskan hadis-hadis yang menekankan pentingnya saling tolong menolong, 

mengasihi, dan menjaga kehormatan sesama Muslim.181 

Hadis ini juga menekankan pentingnya mengurangi kesulitan dan beban 

orang lain. Rasulullah saw menyatakan bahwa siapa saja yang meringankan 

kesusahan seorang Muslim, maka Allah akan meringankan satu kesusahannya pada 

hari kiamat.182 Hal ini sejalan dengan janji Allah dalam Qs. al-An’ām [6]: 160 

bahwa setiap amal kebaikan akan dilipatgandakan balasannya.183 Pelipatgandaan 

itu dapat terjadi baik dari sisi jumlah maupun kualitas, sesuai dengan kadar 

keikhlasan niat, ketulusan hati, dan sebesar apa manfaat yang ditimbulkan dari amal 

tersebut. Semakin tulus dan besar maslahat yang lahir dari suatu perbuatan, semakin 

agung pula pahala yang Allah janjikan bagi pelakunya. 

 
180 Abu Ja‘far Muhammad bin Jarir At-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an, Juz 21(Kairo: 

Dar Hajr li at-Thiba‘ah wa an-Nashr wa al-Tawzi’’ wa al-I‘lam,’ 2001), h. 363. 
181 Zain al-Din Abu al-Faraj ’Abd ar-Rahman bin Syihab ad-Din Al-Baghdadi, Jami’ Al-’Ulum Wa 

Al-Hikam Fi Syarh Khamsin Haditsan Min Jawami’ Al-Kalim, Juz 2 (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 

1997), h. 285. 
182 Al-Qari, Mirqat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz 7, h. 3104. 
183 Muhammad Wakhid Musthofa, “Model Matematika Mizanul Amal: Kalkulasi Pahala Dan Dosa 

Dari Amal Perbuatan Seorang Muslim,” Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 19, no. 2 

(2020): 275–86, https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i2.3417. 



 

71 
 

Lebih lanjut, hadis ini juga mengajarkan kewajiban menjaga kehormatan 

dengan menutup aib sesama Muslim. Maksudnya, ketika seseorang mengetahui 

kekurangan saudaranya, maka dianjurkan untuk menutupinya sejauh masih bisa 

ditutupi, dan menasihatinya dengan cara yang rahasia. Imam al-Ghazālī 

menegaskan dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn bahwa menutup aib orang lain merupakan 

bagian dari akhlak mulia dan cara untuk menjaga keharmonisan sosial, selama hal 

tersebut tidak mengandung mudarat yang lebih besar.184 

Dengan demikian, hadis ini memberikan pelajaran penting bahwa hubungan 

antar-Muslim harus dibangun dengan kasih sayang, saling melindungi, dan 

solidaritas sosial. Balasannya, Allah akan menolong, menutupi, dan meringankan 

kesulitan hamba-Nya, baik di dunia maupun di akhirat, sebagai bentuk keadilan dan 

kasih sayang-Nya kepada orang-orang yang berbuat kebaikan. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses 

Hadis yang menegaskan bahwa setiap Muslim adalah saudara yang wajib 

saling menolong dan melindungi mengandung pesan moral dan sosial yang sangat 

penting.185 Prinsip persaudaraan ini menjadi dasar hubungan sosial dalam Islam, 

yang tidak hanya menekankan kasih sayang, tetapi juga menegakkan keadilan dan 

tanggung jawab bersama.186 Tidak ada seorang pun yang boleh dibiarkan menderita 

atau dirugikan, karena setiap Muslim memiliki kewajiban untuk menjaga 

keselamatan, kehormatan, dan kesejahteraan saudaranya. 

Dalam konteks perencanaan kota modern, prinsip ini diterjemahkan ke dalam 

upaya pemerataan akses fasilitas publik. Semua warga kota, tanpa memandang 

status sosial, ekonomi, atau latar belakang budaya, harus memperoleh akses yang 

sama terhadap layanan dasar seperti air bersih, listrik, transportasi, pendidikan, dan 

 
184 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin (Beirut: Dar al-Ma’rifah, n.d.). 
185 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa 

Ayyamihi. 
186 Nurlina Sari Ihsanniati et al., “Keadilan Sosial: Konsep Keadilan Dan Peran Manusia Dalam 

Mewujudkan Keadilan Perspektif Al-Quran,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 9, no. 

1 (2024): 181–92, https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6661. 



 

72 
 

Kesehatan.187 Pemerataan akses ini merupakan manifestasi keadilan sosial, di mana 

setiap individu memperoleh haknya dan tidak ada yang terpinggirkan, sehingga 

kota menjadi ruang inklusif bagi seluruh warganya.188 

Selain itu, prinsip persaudaraan dan keadilan sosial dalam hadis juga 

menekankan perlindungan terhadap kelompok rentan, seperti fakir miskin, lansia, 

dan penyandang disabilitas. Perencanaan kota yang berkeadilan harus 

mempertimbangkan kebutuhan kelompok-kelompok ini agar mereka tetap dapat 

berpartisipasi dalam kehidupan sosial dan memperoleh hak-haknya secara 

penuh.189 Dengan demikian, pengelolaan kota tidak hanya bersifat fisik atau teknis, 

tetapi juga memerlukan perhatian pada aspek sosial dan kemanusiaan, sehingga 

tercipta lingkungan yang aman dan nyaman bagi semua lapisan masyarakat.190 

Hadis ini juga mendorong penghapusan ketimpangan sosial dan penolakan 

terhadap kezhaliman. Dalam perencanaan kota, hal ini berarti distribusi ruang dan 

sumber daya harus dirancang sedemikian rupa sehingga tidak terjadi segregasi 

sosial atau kesenjangan mencolok antara kelompok kaya dan miskin. Misalnya, 

perumahan, fasilitas pendidikan, dan layanan kesehatan tidak boleh terkonsentrasi 

hanya di wilayah tertentu, tetapi harus tersebar secara proporsional sehingga setiap 

warga memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang dan sejahtera. 

Lebih jauh, pembangunan kota yang berkeadilan harus memfasilitasi 

terbentuknya solidaritas sosial. Hal ini dapat diwujudkan melalui penyediaan ruang 

publik yang mendorong interaksi warga, penguatan komunitas lokal, serta 

penyelenggaraan layanan sosial yang mudah diakses oleh seluruh lapisan 

masyarakat. Dengan cara ini, warga tidak hanya menerima layanan secara 

 
187 Hanifah Fitriyani et al., “Pengaruh Stratifikasi Sosial Terhadap Akses Pendidikan Dasar Di 

Wilayah Perkotaan Dan Pedesaan,” Journal Sains Student Research 3, no. 4 (2025): 34–44, 

https://doi.org/10.61722/jssr.v3i4.5230. 
188 Hidayatus Sholichah et al., “Systematic Literature Review : Pemberdayaan Masyarakat Inklusif 

Untuk Mewujudkan Keadilan Sosial,” Jurnal Sosial Ekonomi Dan Humaniora 11, no. 1 (2025): 27–

40, https://doi.org/10.29303/jseh.v11i1.664. 
189 Heri Sulaiman, Ramzi Durin, and Desi Purnama, “Hak Atas Mendapatkan Kehidupan Yang 

Berkeadilan: Analisis Falsafah Pancasila Sila Ke Lima,” Dame Journal of Law 1, no. 1 (2025): 25–

44, https://doi.org/10.64344/djl.v1i1.5. 
190 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya. 



 

73 
 

individual, tetapi juga membangun jaringan sosial yang saling mendukung dan 

menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama.191 

Dengan demikian, hadis ini tidak sekadar mengajarkan nilai moral individual, 

tetapi juga memberikan panduan etis bagi perencanaan dan pengelolaan kota 

modern. Prinsip persaudaraan, keadilan sosial, pemerataan akses, perlindungan 

kelompok rentan, dan solidaritas sosial merupakan fondasi bagi terciptanya kota 

yang inklusif, berkeadilan, dan menyejahterakan seluruh warganya. 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

Hadis Nabi tentang kewajiban saling menolong, melindungi, dan menutup aib 

sesama Muslim tidak hanya relevan dalam ranah personal dan sosial, tetapi juga 

dapat dijadikan landasan dalam pembangunan dan perencanaan kota modern. Pesan 

moral dalam hadis tersebut mengingatkan bahwa kehidupan bermasyarakat harus 

dibangun di atas nilai keadilan, solidaritas, dan empati. Prinsip-prinsip inilah yang 

seyogianya diterjemahkan ke dalam kebijakan tata kota agar tercipta lingkungan 

perkotaan yang inklusif, adil, dan manusiawi.192 

Dalam perencanaan kota modern, prinsip keadilan sosial harus menjadi 

landasan utama.193 Kota harus dirancang sedemikian rupa sehingga setiap 

warganya, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau budaya, 

memperoleh akses yang setara terhadap fasilitas dan layanan publik.194 Hal ini 

sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan pentingnya tidak menzalimi sesama 

dan memastikan bahwa hak-hak setiap individu terpenuhi secara adil. Sebagaimana 

dijelaskan dalam hadis, menolong sesama Muslim yang kesulitan akan 

 
191 Ernan Rustiadi, Galuh Syahbana Indraprahasta, and Setyardi Pratika Mulya, Teori Perencanaan: 

Madzhab Dan Praktik Perencanaan Pengembangan Wilayah (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2020). 
192 Purwanto Purwanto, “Perwujudan Keadilan Dan Keadilan Sosial Dalam Negara Hukum 

Indonesia: Perjuangan Yang Tidak Mudah Dioperasikan,” Jurnal Hukum Media Bhakti 1, no. 1 

(2020): 1–19, https://doi.org/10.32501/jhmb.v1i1.2. 
193 Yupi Sasmita Dewi and Al-Adly Darniyus, “Kebijakan Transportasi Hijau Di Kota Medan: Telaah 

Teori Keadilan Sosial John Rawls,” Gema Publica: Jurnal Manajemen Dan Kebijakan Publik 10, 

no. 1 (2025): 50–63. 
194 Ani Farida, “Penerapan Konsep Child Friendly Space Pada Ruang Publik Kampung Badran 

Yogyakarta” (Universitas Negeri Yogyakarta, 2014). 



 

74 
 

mendatangkan pertolongan dari Allah, yang dapat diartikan sebagai balasan atas 

usaha untuk menciptakan keadilan dan kesejahteraan bersama. 

Kota modern perlu memiliki sistem yang responsif terhadap kebutuhan 

warganya, terutama dalam situasi darurat atau kesulitan.195 Hal ini mencakup 

penyediaan layanan kesehatan, pendidikan, perumahan, dan bantuan sosial yang 

mudah diakses oleh semua lapisan masyarakat.196 Dalam konteks ini, hadis tersebut 

mengajarkan bahwa dengan membantu memenuhi kebutuhan orang lain, kita tidak 

hanya meringankan beban mereka tetapi juga memperoleh balasan dari Allah. Ini 

mencerminkan pentingnya peran pemerintah dan masyarakat dalam menciptakan 

sistem yang mendukung kesejahteraan bersama.197 

Ruang publik dalam kota modern harus dirancang untuk mendorong interaksi 

sosial dan solidaritas antarwarga. Penyediaan taman, pusat komunitas, dan fasilitas 

umum lainnya yang dapat digunakan bersama akan memperkuat ikatan sosial dan 

rasa kebersamaan.198 Hadis ini mengingatkan kita bahwa dengan saling membantu 

dan meringankan beban sesama, kita tidak hanya memenuhi kewajiban sosial tetapi 

juga mendapatkan pahala dari Allah. Hal ini menunjukkan bahwa perencanaan 

ruang publik harus mempertimbangkan aspek sosial dan spiritual untuk 

menciptakan lingkungan yang harmonis dan inklusif.199 

Pengelolaan kota yang efektif memerlukan pendekatan yang berfokus pada 

empati dan kepedulian terhadap kebutuhan warga. Kebijakan dan program yang 

diluncurkan harus mempertimbangkan dampaknya terhadap kesejahteraan 

masyarakat, terutama bagi mereka yang berada dalam kondisi rentan.200 Hadis 

tersebut menekankan bahwa dengan menolong sesama, kita tidak hanya 

 
195 Priskadini April Insani, “Mewujudkan Kota Responsif Melalui Smart City,” Publisia: Jurnal Ilmu 

Administrasi Publik 2, no. 1 (2017): 25–31, https://doi.org/10.26905/pjiap.v2i1.1423. 
196 Jaury Douglas Pardomuan and Irwan Triadi, “Pemenuhan Hak Pelayanan Kesehatan Bagi 

Kelompok Usia Rentan Di Indonesia Berdasarkan Asas Keadilan, Kepastian Hukum Dan 

Kemanfaatan,” Pemuliaan Keadilan 1, no. 4 (2024): 143–57, https://doi.org/10.62383/pk.v1i4.205. 
197 Rijal Assidiq Mulyana, “Peran Negara Untuk Mewujudkan Kesejahteraan Dalam Kerangka 

Maqshidus Syariah,” Al-Urban: Jurnal Ekonomi Syariah Dan Filantropfi Islam 1, no. 2 (2021): 

155–75, https://doi.org/10.22236/alurban. 
198 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya. 
199 Thalya Alfiani Shafira and Diananta Pramitasari, “Kajian Ruang Terbuka Hijau Publik Ramah 

Anak Pada Area Permukiman Kota Yogyakarta,” Modul 24, no. 2 (2024): 71–79. 
200 Umar Nain, Pembangunan Dan Pemberdayaan Masyarakat, 2023. 



 

75 
 

meringankan beban mereka tetapi juga mendapatkan pertolongan dari Allah. Ini 

menggarisbawahi pentingnya nilai-nilai kemanusiaan dalam setiap aspek 

pengelolaan kota. 

Kota modern harus memiliki strategi untuk membangun ketahanan sosial 

warganya dalam menghadapi berbagai krisis, baik itu bencana alam, ekonomi, 

maupun sosial. Hal ini mencakup penyediaan jaringan dukungan sosial, sistem 

peringatan dini, dan mekanisme bantuan darurat yang efektif.201 Hadis ini 

mengajarkan bahwa dengan membantu meringankan kesulitan orang lain, kita juga 

membangun ketahanan bersama yang akan bermanfaat bagi semua pihak, terutama 

dalam menghadapi tantangan yang tidak terduga.202 

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya memberikan panduan moral dalam 

kehidupan sehari-hari tetapi juga dapat dijadikan dasar dalam perencanaan dan 

pengelolaan kota modern. Nilai-nilai yang terkandung dalam hadis tersebut seperti 

keadilan, solidaritas, empati, dan kepedulian, harus menjadi pijakan dalam 

menciptakan kota yang tidak hanya maju secara fisik tetapi juga manusiawi dan 

berkeadilan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, kita dapat mewujudkan kota 

yang mampu memenuhi kebutuhan warganya secara adil dan merata, serta 

membangun masyarakat yang saling mendukung dan peduli satu sama lain. 

2. Kemaslahatan Umum 

ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ لََ ضَرَرَ عَ  ِ صَلهى اللَّه  ضِرَار وَلََ  نْ ابْنِ عَبهاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه

Artinya: Dari Ibnu Abbas ia berkata, “Rasulullah saw bersabda, “Tidak boleh 

berbuat mudarat dan hal yang menimbulkan mudarat.” 

a. Analisis Lafadz 

Kata  َضَرَر dibaca dengan dua fathah, sedangkan ضِرَار dibaca dengan kasrah 

pada huruf pertama. Riwayat yang masyhur menyebutkan bacaan  َضَرَر dengan 

 
201 Yasmin Azzahra, “Ketahanan Sosial Dan Kritis Kemanusiaan: Peran Pemerintah Dalam 

Penanggulangan Bencana,” Literacy Notes 1, no. 2 (2023): 1–13. 
202 Faridah Faridah et al., “Resiliensi: Menjaga Ketahanan Mental Dalam Menghadapi Tantangan 

Hidup,” Mimbar: Jurnal Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani 11, no. 1 (2025): 13–33, 

https://doi.org/10.47435/mimbar.v11i01.3636. 



 

76 
 

kedua hurufnya dalam bentuk fathah. Dari sisi penjelasan makna (dirāyah), ada 

lima bentuk kemungkinan i’rāb yang dibolehkan, susunanya serupa dengan 

ungkapan lā ḥaula wa lā quwwata (tidak ada daya dan kekuatan).203  

Secara etimologis, kata  َضَرَر bermakna mudarat atau kerugian, yang 

merupakan lawan dari an-naf‘u (manfaat). Sementara itu, kata ضِرَار merujuk pada 

interaksi antara dua pihak, yang menekankan larangan timbal balik dalam 

menimbulkan kerugian. Dengan demikian, maknanya mencakup larangan bagi 

seseorang untuk merugikan saudaranya dalam bentuk apa pun, sekaligus melarang 

dua orang saling merugikan satu sama lain dengan alasan balas dendam atau 

pembenaran yang keliru. Penempatan ضِرَار setelah  َضَرَر menunjukkan urutan 

pentingnya, yakni terlebih dahulu melarang kerugian individu terhadap orang lain, 

kemudian larangan interaksi yang merugikan antara dua pihak.204 

Ibn Ḥabīb menjelaskan bahwa makna ḍharar dan ḍhirār pada dasarnya sama, 

keduanya menegaskan larangan mendatangkan kerugian. Lebih jauh, makna hadis 

lā ḍharar wa lā ḍhirār juga dapat dipahami sebagai “tidak ada kerugian yang 

dibebankan atas seseorang.” Dengan kata lain, seseorang tidak diwajibkan untuk 

bersabar terhadap kerugian yang dialaminya, sekaligus dilarang menimbulkan 

kerugian terhadap orang lain. Prinsip “tidak diwajibkan untuk bersabar” ini 

menegaskan hak individu untuk melindungi diri dari gangguan atau kerugian yang 

ditimbulkan orang lain. Misalnya, jika seorang tetangga membuat asap yang masuk 

ke rumahnya, ia tidak dituntut untuk diam atau menahan diri. Sebaliknya, ia berhak 

menuntut agar gangguan tersebut dihentikan, menolak kerugian, atau mengadukan 

permasalahan tersebut melalui mekanisme yang sah. Dengan demikian, Islam 

menempatkan perlindungan terhadap korban sebagai bagian integral dari prinsip lā 

ḍharar wa lā ḍhirār, sehingga hak-hak individu tetap terjaga dan keseimbangan 

sosial tetap terpelihara. Hadis ini, selain melarang perbuatan yang merugikan, juga 

menegaskan pentingnya perlindungan hukum dan sosial bagi mereka yang 

 
203 Muhammad al-Amin bin ‘Abdillah bin Yusuf bin Hasan al-Urmi al-‘Alawi al-Atsyubi al-Harari 

al-Kari Al-Buwaithi, Mursyid Dzawi Al-Hija Wa Al-Hajah Ila Sunan Ibn Majah, Juz 13 (Jeddah: 

Dar al-Minhaj, 2018), h.467 
204 Muhammad al-Amin bin ‘Abdillah bin Yusuf bin Hasan al-Urmi al-‘Alawi al-Atsyubi al-Harari 

al-Kari Al-Buwaithi, Mursyid Dzawi Al-Hija Wa Al-Hajah Ila Sunan Ibn Majah, Juz 13 (Jeddah: 

Dar al-Minhaj, 2018), h.467 



 

77 
 

mengalami kerugian, sehingga prinsip keadilan dan kemaslahatan umum dapat 

terwujud dalam kehidupan bermasyarakat.205 

Al-Khushānī membedakan antara ḍharar dan ḍhirār dalam konteks tindakan 

yang merugikan orang lain. Menurutnya, ḍharar merujuk pada perbuatan yang 

dilakukan seseorang yang sekaligus memberi manfaat atau keuntungan bagi dirinya 

sendiri, namun secara bersamaan menimbulkan kerugian atau gangguan bagi orang 

lain.206 Contohnya, seseorang membuat sumur di halaman rumahnya untuk 

keperluan air, sehingga dirinya diuntungkan, tetapi tanah tetangganya menjadi 

ambles atau rusak akibat penggalian tersebut. 

Sementara itu, ḍhirār mengacu pada perbuatan yang sama sekali tidak 

memberikan manfaat bagi pelaku, tetapi justru menimbulkan kerugian bagi orang 

lain.207 Misalnya, seseorang membangun tembok tinggi hanya untuk menghalangi 

cahaya matahari masuk ke rumah tetangganya, tanpa memperoleh keuntungan 

apapun dari tindakannya. Dengan demikian, ḍhirār terjadi ketika kerugian 

ditimbulkan semata-mata untuk membuat orang lain menderita, tanpa ada tujuan 

atau manfaat bagi pelaku.208  

Pemahaman ini sejalan dengan prinsip syariah bahwa setiap tindakan yang 

menimbulkan kerugian bagi orang lain, baik yang bersifat menguntungkan diri 

sendiri maupun semata-mata menyakiti, adalah terlarang.209 Konsep ini juga dapat 

dikaitkan dengan firman Allah dalam Qs. At-Taubah [9]: 107, yang menegaskan 

bahwa setiap tindakan harus didasarkan pada kemaslahatan umum, bukan 

merugikan orang lain demi kepentingan pribadi.210 

 
205 Abu al-Walid Sulaiman bin Khalaf al-Baji Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha, Juz 6 

(Mesir: Mathba’ah al-Sa’adah, 1914), h. 40. 
206 Ichwan Ahnaz Alamudi et al., “Studi Qawaid Fiqhiyyah: Aspek Ibadat Dan Muamalat Dalam 

Kaidah La Dharara Wa La Dhirar,” Qonun Iqtishad EL Madani Journal 4, no. 1 (2025): 21–28, 

https://doi.org/10.55438/jqim.v4i1.140. 
207 Alamudi et al. 
208 Alamudi et al. 
209 Cantika Adythiapaksi and Rachmad Risqy Kurniawan, “Larangan Merugikan Orang Lain 

Menurut Perspektif Islam,” Ulumul Qur’an: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 10, no. 10 (2020): 

1–20, https://osf.io/xvwq3. 
210 Eko Zulfikar, “Merajut Kemaslahatan Ekonomi Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal Ulunnuha 

10, no. 1 (2021): 94–113, https://doi.org/10.15548/ju.v10i1.2093. 



 

78 
 

كُفْرًا ضِرَارًا مَسْجِدًا اتهخَذوُْا وَالهذِيْنَ  تفَْرِيْقاً وه  … الْمُؤْمِنيِْنَ  بيَْنَ  وه

Artinya: Di antara orang-orang munafik itu ada yang mendirikan masjid 

untuk menimbulkan mudarat (pada orang-orang yang beriman), (menyebabkan) 

kekufuran…. 

‘Abd al-Barr berpendapat bahwa ḍharar terjadi ketika salah satu pihak 

merugikan tetangganya sendiri, sedangkan ḍhirār terjadi ketika kedua belah pihak 

saling merugikan satu sama lain.211 Penggunaan bentuk kata ini sejalan dengan pola 

bahasa Arab yang menunjukkan makna mufa’alah, yakni tindakan saling 

melakukan, seperti dalam kata al-qitāl (perang), aḍ-ḍirāb (pukulan), as-sibāb 

(saling mencaci), al-jallād (perkelahian), dan az-zaḥām (saling berdesakan).  

Berdasarkan penafsiran ini, Nabi saw melarang agar tidak ada pihak yang 

memudaratkan tetangganya sendirian dan juga melarang agar keduanya saling 

merugikan secara sengaja.212 Larangan ini tidak termasuk tindakan qisas atau 

hukuman balas setimpal, karena qisas merupakan penegakan hak atau pencegahan 

agar kezaliman tidak berlanjut. Dengan kata lain, ḍhirār yang dilarang adalah 

perbuatan yang murni bertujuan merugikan orang lain, tanpa alasan yang sah atau 

maslahat yang lebih besar.213 

Dalam praktik sehari-hari, ḍharar dapat terjadi misalnya ketika seseorang 

membangun fasilitas di lahannya yang menimbulkan kerugian bagi tetangga, 

seperti pemandian umum, tungku roti, tungku peleburan emas atau perak, tungku 

pandai besi, atau kincir. Kerugian ini biasanya berupa asap, bau, atau gangguan lain 

yang terus-menerus dan berpotensi membahayakan atau mengurangi kenyamanan 

lingkungan sekitar. Dalam kasus seperti ini, Imam Malik melalui riwayat Ibn al-

Qasim dalam al-Majmu’ah menegaskan bahwa tetangga memiliki hak untuk 

melarang pendirian fasilitas tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa Islam 

 
211 Ananda Putri Damayanti, “Analisis Akad Qard Dan Implementasi Fatwa DSN MUI No. 117-

MU/II/2018 Pada Pinjam Uang Online Di E-Commerce Akulaku” (UIN Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember, 2024). 
212 Puji Purnama Sari and Rachmad Risqy Kurniawan, “Kerjasama Yang Merugikan Dalam 

Mengembangkan Usaha Seaca Syari’at Islam,” Osf Preprint, 2022. 
213 Panji Adam Agus Putra, “Aplikasi Kaidah La Dharara Wa La Dhirar Dalam Hukum Ekonomi 

Syariah,” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah 6, no. 2 (2024): 4164–79, 

https://doi.org/10.47467/alkharaj.v6i2.4391. 



 

79 
 

menempatkan prinsip kemaslahatan umum dan perlindungan hak individu sebagai 

landasan etis dalam kehidupan bermasyarakat.214 Dengan demikian, prinsip lā 

ḍharar wa lā ḍhirār menekankan keseimbangan antara hak individu dan tanggung 

jawab sosial. Setiap tindakan yang menimbulkan kerugian bagi orang lain, baik 

yang bersifat sepihak maupun saling merugikan, dilarang, sementara tindakan yang 

bermanfaat dan tidak merugikan orang lain diperbolehkan.215 Konsep ini relevan 

dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam perencanaan kota modern, tata 

ruang, dan pengelolaan lingkungan agar tercipta keadilan, keamanan, dan 

kenyamanan bersama. 

Hadis Nabi saw yang berbunyi lā ḍharar wa lā ḍhirār menegaskan prinsip 

bahwa setiap individu tidak boleh melakukan tindakan yang merugikan orang lain, 

dan juga tidak boleh saling merugikan.216 Prinsip ini menjadi landasan etis, moral, 

dan hukum dalam menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan 

kepentingan masyarakat luas. Berbagai pendapat para ulama klasik memberikan 

contoh konkret penerapan prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari, khususnya 

terkait hak tetangga dan lingkungan sekitar. Berikut ini beberapa kasus penerapan 

prinsip kemaslahatan umum menurut literatur fiqh:217 

1) Kasus 1 - Kincir Air 

Dalam praktik kehidupan sehari-hari, pembangunan kincir air atau fasilitas 

sejenis dapat menimbulkan potensi kerugian bagi tetangga. Kerugian ini dapat 

berupa kerusakan fisik, seperti dinding rumah yang terkena dampak langsung dari 

konstruksi atau getaran akibat operasional kincir. Jika kerusakan tersebut benar-

benar mengakibatkan runtuhnya dinding atau merusak bangunan tetangga, maka 

hal ini termasuk kategori dharar, yaitu kerugian nyata yang dilarang oleh prinsip lā 

ḍahrar wa lā ḍhirār. Dalam konteks ini, para tetangga berhak untuk menuntut 

penghapusan atau pencegahan kerugian tersebut, sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu 

 
214 Al-Andalusi, Juz 6, h. 40. 
215 Al-Andalusi, Juz 6, h. 40. 
216 Anggreni M Dewi, “Agency Theory Dalam Persperktif Islam,” Jhi 9, no. 2 (2011): 1–13. 
217 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha, Juz 6, h. 41. 



 

80 
 

al-Qasim dalam al-Majmu’ah dan dicontohkan oleh Imam Malik terkait hak 

tetangga untuk melindungi harta miliknya dari gangguan.218 

Selain kerusakan fisik, kincir air juga dapat menimbulkan gangguan berupa 

suara bising. Menurut Ibnu Habib yang meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibnu al-

Majishun, suara yang ditimbulkan dari pekerjaan sehari-hari, seperti tukang cuci 

atau pemukul kain, tidak selalu dapat dicegah, karena gangguan tersebut bersifat 

sementara dan tidak menimbulkan kerugian yang permanen. Namun, jika intensitas 

suara menjadi sangat keras atau berlangsung terus-menerus misalnya dari bengkel 

logam, penggilingan gandum besar, atau workshop mesin modern yang beroperasi 

dekat permukiman, maka gangguan tersebut dapat dikategorikan sebagai mudarat, 

sehingga prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār mewajibkan pencegahan. Hal ini sejalan 

dengan prinsip fiqh klasik yang membedakan antara gangguan ringan yang dapat 

ditoleransi dan kerugian permanen yang wajib dihilangkan.219 

Dengan demikian, hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār menekankan pentingnya 

menyeimbangkan hak individu dengan kepentingan tetangga. Pembangunan dan 

aktivitas yang bermanfaat bagi satu pihak tidak boleh menimbulkan kerugian yang 

nyata bagi pihak lain.220 Prinsip ini tidak hanya melindungi hak korban, tetapi juga 

mendorong terciptanya kemaslahatan umum dan harmoni sosial, yang menjadi 

dasar etika dalam perencanaan tata ruang maupun kehidupan bermasyarakat.221 

2) Kasus 2 - Tukang Penyamak Kulit 

Dalam konteks kehidupan perkotaan maupun pedesaan di masa klasik 

maupun modern, aktivitas industri rumah tangga atau kerajinan dapat menimbulkan 

dampak yang mengganggu tetangga. Salah satu contoh klasik adalah pekerjaan 

tukang penyamak kulit, yang menghasilkan bau busuk dari proses pengolahan kulit 

 
218 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha, Juz 6, h. 41. 
219 Agus Muchsin, Ilmu Fiqih: Suatu Pengantar Dialektika Konsep Klasik Dan Kontemporer 

(Yogyakarta: Jusuf Kalla School of Government Universitas Muhammadiyah Yogyakarta (JKSG-

UMY), 2019). 
220 Putri Lestari, “Penggadaan Tanah Untuk Pembangunan Demi Kepentingan Umum Di Indonesia 

Berdasarkan Pancasila,” Sign Jurnal Hukum 1, no. 2 (2020): 71–86. 
221 Miqdad Panji Asshobirin, Muhamad Iqbal Robbani, and Rahmawati Rahmawati, “Implementasi 

Prinsip-Prinsip Ekonomi Syariah Untuk Memperkuat Toleransi Dalam Masyarakat Multikultural,” 

J-Alif: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah Dan Budaya Islam 9, no. 2 (2024): 147–61, 

https://doi.org/10.35329/jalif.v9i2.5316. 



 

81 
 

hewan. Ibn Habib meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibnu al-Majishun bahwa 

aktivitas semacam ini wajib dicegah jika menimbulkan gangguan bagi tetangga.222 

Hal ini berbeda dengan gangguan berupa suara bising, yang dalam beberapa 

kasus bisa ditoleransi karena bersifat sementara dan tidak permanen. Bau busuk, 

sebaliknya, dianggap sebagai mudarat yang bersifat terus-menerus. Karakteristik 

permanen ini membuat gangguan bau sama halnya dengan kerugian yang nyata, 

sehingga prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār menuntut perlindungan hak tetangga. 

Dengan kata lain, hukum Islam menekankan agar setiap individu atau kelompok 

yang melakukan aktivitas yang memberi manfaat bagi dirinya sendiri tidak 

menimbulkan kerugian yang permanen bagi orang lain.223 

Penerapan prinsip ini tidak hanya relevan dalam konteks sosial klasik, tetapi 

juga dalam perencanaan kota modern. Misalnya, penempatan fasilitas industri atau 

bengkel harus mempertimbangkan dampak lingkungan terhadap pemukiman 

sekitarnya, termasuk potensi polusi udara atau bau yang mengganggu kesehatan 

dan kenyamanan warga. Dengan demikian, hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār 

memberikan dasar moral dan hukum untuk menyeimbangkan kepentingan individu 

dengan kepentingan masyarakat luas, memastikan kemaslahatan umum tetap 

terjaga. 

3) Kasus 3 - Jamban  

Salah satu bentuk kerugian yang termasuk dalam prinsip lā ḍharar wa lā 

ḍhirār adalah dampak yang ditimbulkan oleh fasilitas sanitasi rumah tangga, seperti 

jamban atau tempat pembuangan limbah, yang merugikan tetangga. Jika jamban 

dibangun sedemikian rupa sehingga kelembapan atau air limbah merembes ke 

properti tetangga, sehingga menimbulkan kerusakan pada harta benda dan 

kenyamanan tetangga. Dalam hal ini, ulama menegaskan bahwa tindakan semacam 

itu dilarang karena jelas menimbulkan dharar (kerugian) yang bersifat nyata dan 

dapat dicegah. Alasan pelarangan ini adalah karena ia telah menimbulkan kerusakan 

 
222 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
223 Al-Andalusi. 



 

82 
 

pada harta milik tetangganya, sehingga dilarang, sebagaimana larangan 

menghancurkan harta orang lain.224 

Prinsip hukum ini menekankan bahwa manfaat individu tidak boleh diperoleh 

dengan mengorbankan hak atau kepentingan orang lain.225 Dengan kata lain, 

keberadaan fasilitas seperti jamban harus dirancang sedemikian rupa agar tidak 

menimbulkan kerugian bagi orang lain, misalnya melalui sistem pembuangan yang 

baik atau jarak yang cukup dari properti tetangga. Larangan ini juga mencerminkan 

tujuan moral dan sosial Islam untuk menjaga harmoni dan kesejahteraan komunitas, 

sekaligus memberikan perlindungan bagi tetangga dari dampak negatif yang 

bersifat permanen.226 

Dalam konteks modern, prinsip ini relevan dengan pengelolaan sanitasi 

perkotaan dan perencanaan kawasan hunian. Setiap perencanaan pembangunan 

harus mempertimbangkan dampak fasilitas sanitasi terhadap lingkungan sekitar, 

termasuk risiko pencemaran, kelembapan, dan kesehatan warga.227 Dengan 

demikian, penerapan hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār tidak hanya bersifat normatif, 

tetapi juga memberikan panduan praktis bagi perencanaan kota yang berorientasi 

pada kemaslahatan umum. 

4) Kasus 4 - Lumbung dan Jerami 

Dalam beberapa riwayat fiqh, dijelaskan bahwa lumbung atau tempat 

penyimpanan hasil panen yang dibangun di dekat kebun tetangga dapat 

menimbulkan kerugian, misalnya jeraminya yang berserakan dan merusak tanaman 

atau menghalangi akses air dan sinar matahari. Mutarrif dan Ibn al-Majishun 

berpendapat bahwa pemilik kebun berhak melarang atau meminta perubahan cara 

penyimpanan jerami agar tidak merugikan kebunnya, karena hal ini termasuk 

 
224 Al-Andalusi. 
225 V. Andri Hananto, “Utilitarianisme Dan Keseimbangan Antara Kepentingan Umum Dan 

Kepentingan Individu,” Jurnal Hukum 32, no. 1 (2025): 72–98, 

https://doi.org/10.20885/iustum.vol32.iss1.art4. 
226 Ahmad nilnal Munachifdlil Ula and Hanik Hidayati, “Harmoni Sosial Dalam Perspektif Islam: 

Tinjauan Terhadap Masyarakat Kontemporer,” Jurnal Keislaman 7, no. 1 (2024): 70–182, 

https://journal.staitaruna.ac.id/index.php/JK/article/download/252/207. 
227 Adelia Suryani et al., Kesehatan Lingkungan: Prinsip, Risiko, Dan Pengelolaan (Agam: Tri 

Edukasi Ilmiah, 2025). 



 

83 
 

bentuk dharar yang nyata dan dapat dicegah. Adapun alasan pendapatnya yaitu, 

meskipun kebun itu dibangun belakangan, sebagaimana seorang berhak mencegah 

hewan peliharaan tetangga masuk ke tanahnya, meskipun hewan itu sudah lama 

ada. 228  

Namun, Sahnun dalam al-‘Utbiyyah menekankan bahwa apabila lumbung 

sudah ada sebelum pembangunan kebun, hak lama yang diperoleh pemilik lumbung 

harus dihormati. Dengan kata lain, kerugian yang muncul akibat keberadaan 

fasilitas lama tidak dapat sepenuhnya dilarang karena pemilik kebun baru harus 

menyesuaikan dengan kondisi yang sudah ada sebelumnya. Alasannya pendapatnya 

yaitu, manfaat yang sudah diperoleh secara lama (hak lama yang diakui) tidak boleh 

dihalangi atau dilarang. Prinsip ini menekankan keseimbangan antara hak individu 

dan hak kolektif, selaras dengan makna hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār, yakni 

mencegah kerugian tanpa menghilangkan hak orang lain yang sah.229 

Dalam konteks perencanaan kota modern, kasus ini relevan untuk tata ruang 

dan pengaturan pemanfaatan lahan. Setiap pembangunan atau fasilitas harus 

mempertimbangkan dampaknya terhadap lingkungan sekitar dan hak tetangga, 

termasuk aspek keberlanjutan, keamanan, dan kenyamanan warga.230 Dengan 

demikian, penerapan prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār dapat menjadi pedoman dalam 

mencegah konflik kepentingan dan memastikan kemaslahatan umum tetap terjaga 

dalam kehidupan perkotaan. 

5) Kasus 5 - Tembok yang Meninggi 

Dalam beberapa riwayat fiqh, perihal seseorang yang meninggikan tembok di 

tanah miliknya sehingga menghalangi cahaya matahari atau angin masuk ke rumah 

tetangganya menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan ulama. Ibn Nafi’ 

meriwayatkan dari Imam Malik dalam al-Majmu’ah bahwa tindakan tersebut tidak 

dilarang, begitu pula Ibnu al-Qasim tercatat dalam Kitab al-Bayan berpendapat 

 
228 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
229 Al-Andalusi. 
230 Ibnu Sasongko, Pengembangan Berkelanjutan Penyediaan Infrastrukstur Pada Kawasan 

Pemukiman Secara Berkelanjutan (Surabaya: Muara Karya, 2023), 

http://eprints.itn.ac.id/id/eprint/11360. 



 

84 
 

sama. Hal ini karena selama tembok dibangun di atas tanah miliknya sendiri dan 

tidak memindahkan sesuatu ke tanah tetangga, serta tidak menghilangkan manfaat 

utama rumah tetangganya, maka hal itu masih diperbolehkan.231 

Namun, Ibnu Kinanah menambahkan bahwa jika pembangunan tembok 

tersebut dilakukan semata-mata untuk merugikan tetangga tanpa memperoleh 

manfaat bagi dirinya, maka hukumnya dilarang. Alasannya, 1) Selama yang 

dilakukan berada di dalam miliknya sendiri, tidak memindahkan sesuatu ke tanah 

tetangga, dan tidak menghalangi manfaat utama rumah tetangga, maka tidak 

dilarang; 2) Jika melarang orang meninggikan tembok hanya karena menghalangi 

cahaya matahari atau angin, maka semua pembangunan akan batal, karena hampir 

setiap orang yang membangun tembok di batas tanahnya akan menghalangi 

matahari atau angin tetangganya; 3) Para ulama sudah sepakat bahwa membangun 

di tanah sendiri itu boleh, walaupun menghalangi hal-hal seperti itu, sehingga kasus 

ini sama hukumnya.232 

Pendekatan ini menunjukkan keseimbangan antara hak individu untuk 

memanfaatkan tanahnya dan kewajiban untuk tidak merugikan tetangganya. Dalam 

konteks perencanaan kota modern, prinsip ini menjadi pedoman untuk menata 

ruang bangunan, mengatur batas properti, dan menghindari konflik antara 

kepentingan individu dan kepentingan publik. Dengan demikian, setiap 

pembangunan harus mempertimbangkan dampak nyata terhadap lingkungan 

sekitarnya, termasuk cahaya, ventilasi, dan akses udara, sehingga tercipta 

kemaslahatan umum tanpa menimbulkan kerugian yang tidak perlu.233 

6) Kasus 6 - Bangunan Menghalangi Angin ke Lumbung 

Perihal pembangunan di tanah yang berdekatan dengan lumbung milik 

tetangga menimbulkan beberapa pendapat di kalangan ulama. Jika bangunan baru 

menghalangi hembusan angin yang dibutuhkan lumbung untuk menjemur hasil 

pertanian, muncul pertanyaan apakah tindakan ini boleh dilakukan atau harus 

 
231 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
232 Al-Andalusi. 
233 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan, h. 38. 



 

85 
 

dicegah. 1) Ibn Ḥabib meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibn al-Majishun bahwa 

pembangunan tersebut tidak boleh dilarang, karena pemilik tanah memiliki hak 

penuh untuk menggunakan tanahnya; 2) dari Yaḥya bin Yaḥya dari Ibn al-Qasim 

menyatakan bahwa pembangunan boleh dicegah jika menghilangkan manfaat 

utama lumbung yang sudah ada sejak lama; 3) Ibnu Nafi’ berpendapat bahwa 

pembangunan tidak boleh merugikan fungsi pokok lumbung, meskipun pemilik 

bangunan membutuhkan tanahnya untuk kepentingan sendiri.234 

Pendekatan berbeda ini sebenarnya selaras dengan prinsip lā ḍharar wa lā 

ḍhirār. Larangan ini tidak meniadakan hak individu untuk memanfaatkan miliknya, 

tetapi menekankan bahwa penggunaan tersebut tidak boleh menimbulkan kerugian 

bagi tetangga, terutama kerugian yang nyata dan mengganggu fungsi utama harta 

mereka. Hal ini relevan dalam konteks perencanaan kota modern, di mana tata letak 

bangunan harus mempertimbangkan akses cahaya, udara, dan kenyamanan 

lingkungan sekitar. Dengan kata lain, pengaturan ruang publik dan privat harus 

memastikan bahwa hak individu tidak merugikan kepentingan kolektif, sehingga 

tercipta keseimbangan antara kemaslahatan umum dan kepentingan pribadi. 

7) Kasus 7 - Jendela Menghadap Rumah Tetangga 

Terkait pembangunan jendela atau pintu yang memungkinkan seseorang 

melihat langsung ke dalam rumah tetangganya, Imam Malik dan Ibn al-Qasim 

menegaskan bahwa hal ini harus dicegah sepenuhnya. Imam Malik menjelaskan 

bahwa larangan berlaku apabila jendela atau pintu memungkinkan penglihatan 

langsung ke area pribadi tetangga, sehingga mengganggu privasi dan menimbulkan 

potensi kerugian psikologis atau sosial. Ibn al-Qasim menambahkan bahwa jika 

jendela berada tinggi sejajar atap atau posisinya tidak memungkinkan untuk 

mengintip, maka tidak termasuk kerugian yang dilarang. Sementara Ibn Wahb 

meriwayatkan dari Malik bahwa orang yang berada di lantai bawah tidak 

diwajibkan menyesuaikan bangunan mereka hanya untuk menghalangi pandangan 

dari atas.235 

 
234 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
235 Al-Andalusi. 



 

86 
 

Hal ini menunjukkan prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār bekerja tidak hanya untuk 

melarang tindakan yang merugikan secara fisik, tetapi juga untuk melindungi hak-

hak immaterial, seperti privasi dan kenyamanan psikologis. Dalam konteks 

perencanaan kota modern, kasus ini relevan dengan pengaturan jarak bangunan, 

orientasi jendela, dan desain ruang terbuka agar penghuni tidak saling mengganggu, 

baik secara visual maupun sosial. Prinsip ini menekankan pentingnya 

memperhatikan hak individu sekaligus menjaga harmoni komunitas, sehingga 

pembangunan tidak menimbulkan kerugian yang dapat dicegah. 

8) Kasus 8 - Masjid di Atas Toko dengan Atap Menghadap Tetangga 

Dalam hal pembangunan masjid di atas toko yang atapnya memungkinkan 

untuk mengintip ke rumah tetangga, para ulama menekankan bahwa pemilik masjid 

wajib menutup atap atau mengambil langkah-langkah untuk mencegah kerugian 

terhadap tetangga. Hal ini karena meskipun masjid tersebut merupakan bangunan 

baru dan tidak dapat dihancurkan, prinsip lā ḍarar wa lā ḍirār menegaskan bahwa 

tidak boleh ada pihak yang dirugikan akibat keberadaan bangunan tersebut.236 

Langkah ini menekankan perlindungan terhadap hak individu sekaligus 

menjaga harmoni sosial. Dengan menutup atap atau mengatur akses, potensi 

kerugian berupa pengintaian atau gangguan privasi dapat dicegah tanpa mengurangi 

fungsi utama masjid sebagai tempat ibadah. Kasus ini mengilustrasikan bagaimana 

prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār dapat diterapkan dalam konteks arsitektur dan tata 

ruang, di mana perencanaan bangunan harus mempertimbangkan dampak terhadap 

lingkungan sekitar, bukan hanya keuntungan atau kebutuhan pemiliknya sendiri. 

Dalam konteks perencanaan kota modern, kasus ini relevan dengan desain 

mixed-use building atau bangunan komersial-ibadah, di mana keberadaan fasilitas 

publik harus menyeimbangkan antara kepentingan pengguna dan hak tetangga, 

sehingga tercipta lingkungan yang aman, nyaman, dan adil bagi seluruh warga.237 

Prinsip ini menekankan bahwa pembangunan tidak boleh hanya mengutamakan 

 
236 Al-Andalusi. 
237 Aisyah Dwika Adinda Purnomo and Dewi Septanti, “Perancangan Mixed-Use Building Dalam 

Kawasan Central Business District,” Jurnal Sains Dan Seni ITS 9, no. 2 (2020): 52–57, 

https://doi.org/10.12962/j23373520.v9i2.57100. 



 

87 
 

fungsi atau manfaat bagi satu pihak, tetapi harus memperhatikan kemaslahatan 

umum.238 

9) Kasus 9 - Pembangunan Kamar Menghadap Ruangan Tetangga 

Kasus ini membahas pembangunan kamar atau ruangan dengan pintu dan 

jendela yang menghadap ke properti tetangga. Para ulama memiliki perbedaan 

pendapat terkait hak tetangga untuk melarang pembangunan tersebut. Menurut Ibn 

al-Majshun, pemilik ruangan tidak berhak melarang pembangunan kamar yang 

menghadap ruangan miliknya, karena pada saat pembangunan belum ada kerugian 

nyata yang dialami. Dengan kata lain, potensi gangguan penglihatan atau privasi 

tidak dianggap cukup untuk melarang konstruksi yang masih dalam tahap 

pembangunan.239 

Sebaliknya, Mutarrif berpendapat bahwa pemilik ruangan memiliki hak untuk 

melarang, baik sebelum maupun sesudah pembangunan, apabila pembangunan itu 

menghalangi manfaat utama dari ruangan miliknya. Hal ini menunjukkan 

pentingnya perlindungan terhadap hak penggunaan properti, sehingga tidak ada 

pihak yang dirugikan. Ibn al-Qasim menegaskan bahwa jika penglihatan baru 

menjadi gangguan setelah pembangunan selesai, pemilik ruangan berhak menuntut 

agar haknya dilindungi.240 

Kasus ini menegaskan prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār dalam konteks privasi 

dan penggunaan properti. Hak tetangga untuk tidak dirugikan harus dihormati, 

terutama jika pembangunan mengubah fungsi atau manfaat utama ruangan mereka. 

Dalam perencanaan kota modern, hal ini relevan dengan aturan zonasi, tata letak 

bangunan, dan desain jendela atau balkon, di mana akses pandang dan penggunaan 

ruang harus mempertimbangkan kesejahteraan warga sekitar. Dengan demikian, 

 
238 Dewi Ulfa Lailatul Fitria and Fathur Rochim, “Analisis Proses Legislasi Undang-Undang 

Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 2022 Tentang Ibu Kota Negara Perspektif Maslahah 

Mursalah,” Islamic Law: Jurnal Siyasah 10, no. 1 (2025): 66–91, 

https://doi.org/10.53429/iljs.v10i1.1446. 
239 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
240 Al-Andalusi. 



 

88 
 

pembangunan tidak hanya menekankan keuntungan individu, tetapi juga 

memelihara harmoni dan kemaslahatan umum di lingkungan perkotaan. 

10) Kasus 10 - Kerusakan Lama dan Baru 

Kerusakan (bahaya atau kerugian) itu ada dua jenis, yaitu yang tidak 

bertambah dan yang bertambah. Jika kerusakan itu termasuk yang tidak bertambah, 

maka seperti membuka pintu, jendela, dan sejenisnya yang tetap pada kondisi sama 

tanpa bertambah, maka kerusakan itu dibiarkan oleh yang membuatnya selama 

waktu lama (telah diterima oleh kebiasaan). Misalnya, seseorang membuka pintu 

atau jendela di rumahnya, dan tetangganya membiarkannya selama bertahun-tahun 

tanpa keberatan. Namun, jika kerusakan itu bertambah seperti misalnya bau busuk 

atau kelembaban yang semakin parah, maka jika tetangga mengeluh setelah waktu 

lama, dia berhak meminta perubahan atau perbaikan. Contohnya seperti bau dari 

tempat pengolahan kulit atau genangan air yang semakin meluas dan merugikan. 

Oleh karena itu, untuk kerusakan yang lebih lama (yang lebih dulu ada) dan 

merugikan, tidak ada perbedaan pendapat bahwa itu harus diatasi dan diperbaiki. 

Untuk kerusakan baru yang mulai muncul, ada dua kemungkinan: pertama, 

membiarkan terus hingga kerusakan itu menetap dan berhak ditindaklanjuti; kedua, 

langsung mencegah dan menghilangkan kerusakan itu sejak awal. Dalam hal ini, 

para ulama sepakat untuk mencegah dan menghilangkan kerusakan sejak awal agar 

tidak berkembang menjadi lebih parah. 

Sementara itu, kerusakan lama yang telah berlangsung selama waktu tertentu, 

misalnya jendela atau saluran air yang sudah ada bertahun-tahun memiliki 

perlakuan berbeda. Sahnun dalam al-Mudawwanah al-Kubra menegaskan bahwa 

seseorang tidak boleh mengubah sesuatu yang sudah lama ada meskipun itu 

merugikan tetangganya. Demikian pula dia berkata tentang tungku-tungku 

pembakar genteng yang berada di antara rumah-rumah penduduk; mungkin 

tetangga pernah mengeluhkan asapnya, tetapi yang sudah lama ada tidak boleh 

dihilangkan, karena hal tersebut telah menjadi hak yang sah. Ibnu al-Qasim juga 

dalam kitab Al-Majmu’ menguatkan pandangan ini bahwa jika seseorang memiliki 

jendela tua atau saluran air lama yang merugikan tetangganya, dia tidak boleh air 



 

89 
 

lama yang merugikan tetangga tidak dapat dihilangkan secara sepihak, karena hak 

penggunaan telah melekat pada pemiliknya.241 

Perbedaan perlakuan antara kerusakan baru dan lama ini menekankan 

keseimbangan antara hak individu dan kepentingan masyarakat luas. Dalam 

perencanaan kota modern, prinsip ini relevan dalam pengaturan pembangunan dan 

renovasi properti, di mana setiap perubahan harus mempertimbangkan dampak 

terhadap lingkungan sekitar. Kerusakan baru wajib dicegah, sementara kondisi lama 

yang telah ada dan diterima masyarakat perlu dihormati agar tidak menimbulkan 

konflik sosial dan tetap menjaga kemaslahatan umum. 

11) Kasus 11 - Penutupan Jendela oleh Tetangga 

Kasus ini berkaitan dengan situasi ketika seseorang membangun jendela atau 

bukaan yang menghadap ke rumah tetangganya, dan tetangga tersebut menutup 

jendela itu. Dalam hal ini, Sahnun dalam al-Mudawwanah al-Kubra menegaskan 

bahwa pemilik jendela tidak berhak memaksa tetangga untuk membuka 

penutupnya. Pemilik jendela harus membuka atau menutup sendiri sesuai 

kebutuhan, karena membiarkan tetangga menutupnya dianggap sebagai penguasaan 

atas hak tersebut seiring waktu.242 

Kasus ini menekankan prinsip bahwa hak individu tidak dapat merugikan hak 

orang lain, sesuai dengan hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār. Jika tetangga telah menutup 

jendela untuk melindungi privasi atau kenyamanan mereka, tindakan itu tidak dapat 

diganggu gugat. Hal ini menegaskan bahwa dalam menjaga kemaslahatan umum, 

hak satu pihak harus dihormati tanpa merugikan pihak lain. 

Lebih jauh, kasus ini mengajarkan pentingnya musyawarah dan toleransi 

dalam interaksi sosial, terutama dalam konteks lingkungan permukiman. Pemilik 

properti diingatkan untuk mempertimbangkan dampak pembangunan atau bukaan 

rumahnya terhadap tetangga, dan jika timbul potensi mudarat, hak tetangga untuk 

melindungi dirinya harus diakui. Dengan demikian, prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār 

tidak hanya melarang merugikan orang lain, tetapi juga melindungi hak korban dan 

 
241 Al-Andalusi. 
242 Al-Andalusi. 



 

90 
 

mencegah konflik sosial yang mungkin timbul akibat tindakan pembangunan atau 

perubahan properti. 

12) Kasus 12 - Penjualan Rumah  

Kasus ini muncul ketika seseorang menjual rumah, dan terdapat kondisi yang 

memengaruhi hak tetangga, seperti jendela, saluran air, atau hal-hal lain yang bisa 

menimbulkan kerugian. Mutarrif dan Ibn al-Majshun berpendapat bahwa jika 

kondisi yang menghalangi atau menimbulkan kerugian itu belum ada saat 

penjualan, maka pembeli rumah tidak memiliki hak untuk menghilangkannya. 

Dengan kata lain, pembeli tidak dapat memaksakan perubahan atas hal-hal yang 

belum menjadi haknya atau belum menimbulkan kerugian nyata.243 

Sebaliknya, jika kondisi tersebut sudah ada dan penjual bersengketa, tetapi 

putusan hukum belum keluar sebelum rumah berpindah tangan, maka pembeli 

berhak memperbaiki atau menghilangkan hal-hal yang merugikan. Hal ini 

didasarkan pada prinsip bahwa orang yang mengalami kerugian harus aktif 

menegakkan haknya, tetapi jika membiarkan kerugian tersebut terus ada sampai 

rumah terjual, maka secara implisit hak untuk mengatasi kerugian tersebut ikut 

berpindah bersama kepemilikan rumah. 

Kasus ini mencerminkan prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār, di mana setiap 

tindakan yang berpotensi merugikan orang lain harus diperhatikan dan diatur secara 

adil. Dalam konteks kemaslahatan umum, prinsip ini menekankan pentingnya 

menjaga keseimbangan antara hak individu, dalam hal ini hak pembeli atau penjual 

rumah, dan hak kolektif tetangga yang terdampak. Pendekatan ini mendorong 

perlindungan hak-hak pihak yang mungkin dirugikan sekaligus mencegah konflik 

sosial yang bisa muncul akibat perubahan kepemilikan atau pembangunan properti. 

13) Kasus 13 - Pohon yang Dibudidayakan di Rumah 

Dalam kasus ini, seseorang menanam pohon di rumahnya, lalu memanjatnya 

untuk memetik buah, sehingga pandangan terbuka ke rumah tetangganya. Menurut 

 
243 Dhira Utari Umar, “Penerapan Asas Konsensualisme Dalam Perjanjian Jual Beli Menurut 

Perspektif Hukum Perdata,” Lex Privatum 8, no. 1 (2020): 38–48, 

https://www.golder.com/insights/block-caving-a-viable-alternative/. 



 

91 
 

Ibn Habib yang meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibn al-Majshun, hal ini tidak boleh 

dicegah, baik pohon tersebut sudah lama ada maupun baru ditanam. Pandangan 

yang terbuka akibat aktivitas memetik buah dianggap berbeda dengan membuka 

jendela atau ruangan yang menghadap langsung ke rumah tetangga, karena aktivitas 

ini bersifat sementara dan tidak terus-menerus. Abdul Malik bin al-Hasan juga 

meriwayatkan dalam Al-‘Atibiyah bahwa pandangan yang timbul dari aktivitas 

memetik buah ini tidak merugikan secara permanen dan dilakukan dalam kondisi 

darurat atau mendesak. Prinsip ini menunjukkan bahwa tindakan yang bersifat 

sesekali atau tidak permanen, serta bertujuan memperoleh manfaat wajar dari tanah 

atau pohon milik sendiri, tidak termasuk dalam kategori dharar yang dilarang.244 

14) Kasus 14 - Balkon Menghadap Sumber Air atau Rumah Tetangga 

Dalam kasus ini, seseorang membangun balkon atau teras yang menghadap 

ke sumber air desa dengan ketinggian satu atau dua tingkat, atau menghadap ke 

rumah-rumah tetangganya. Riwayat dari Ibnu Habib, Mutarrif, dan Ibn al-Majshun 

menyebutkan bahwa jika balkon atau teras itu dibangun untuk pengawasan atau 

kepentingan tertentu yang sah, misalnya memantau sumber air, maka tindakan 

tersebut tidak boleh dilarang meskipun menimbulkan sedikit gangguan. Hal ini 

dikarenakan posisi tersebut sudah ada sebelumnya dan tidak menimbulkan kerugian 

permanen bagi tetangga.245 

Namun, jika dari teras itu terdapat bukaan, seperti jendela yang 

memungkinkan penglihatan langsung ke dalam rumah tetangga, maka 

pembangunan tersebut dapat dilarang. Hal ini sejalan dengan prinsip lā ḍharar wa 

lā ḍhirār, yang menekankan larangan menimbulkan mudarat atau kerugian bagi 

orang lain secara sengaja. Pemisahan antara gangguan yang bersifat sesaat dengan 

yang permanen menjadi kunci dalam penilaian hukum, di mana hak kepemilikan 

lama dan kondisi alami tanah dipertimbangkan secara proporsional. 

Pendekatan ini menunjukkan keseimbangan antara hak individu untuk 

menggunakan tanah atau bangunannya dan kewajiban menjaga hak dan 

 
244 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha. 
245 Al-Andalusi. 



 

92 
 

kenyamanan tetangga. Prinsip kemaslahatan umum dalam konteks ini menegaskan 

bahwa setiap tindakan yang dilakukan harus memperhatikan dampak terhadap 

masyarakat, memastikan bahwa kepentingan pribadi tidak menimbulkan kerugian 

bagi orang lain, serta menegakkan harmoni sosial dalam interaksi komunitas. 

b. Makna Umum Hadis 

Hadis ini mengajarkan prinsip fundamental dalam kehidupan sosial, yaitu 

larangan menimbulkan bahaya atau kerugian baik bagi diri sendiri maupun orang 

lain.246 Makna utama hadis ini menekankan bahwa setiap individu memiliki 

tanggung jawab untuk menghindari segala bentuk tindakan yang dapat merugikan 

pihak lain, baik secara langsung maupun tidak langsung, disengaja maupun tidak 

disengaja.247 Dengan kata lain, Islam menempatkan prinsip kemaslahatan umum 

sebagai pijakan etika dan hukum sosial, di mana keselamatan, kesejahteraan, dan 

keamanan masyarakat menjadi prioritas utama.248 

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, hadis ini menegaskan bahwa setiap 

aktivitas manusia, baik individu maupun kolektif harus senantiasa 

mempertimbangkan dampak terhadap orang lain.249 Larangan terhadap tindakan 

yang merugikan (ḍharar) mencakup berbagai aspek, mulai dari interaksi sosial, 

transaksi ekonomi, hingga kebijakan publik, sehingga prinsip ini menjadi pedoman 

dalam menetapkan norma sosial dan hukum agar tercipta keseimbangan antara 

kepentingan individu dan kepentingan umum. 

Prinsip “lā ḍharar wa lā ḍhirār” juga menjadi dasar bagi konsep 

perlindungan masyarakat dalam hukum Islam. Sebagai contoh, setiap bentuk 

tindakan yang dapat menimbulkan mudharat atau membahayakan orang lain seperti 

penipuan, penganiayaan, pencemaran lingkungan, atau pelanggaran hak-hak warga 

 
246 Alamudi et al., “Studi Qawaid Fiqhiyyah: Aspek Ibadat Dan Muamalat Dalam Kaidah La Dharara 

Wa La Dhirar.” 
247 Rina Mulyani and Tajul Arifin, “Larangan Berbuat Zalim Dalam Hadis: Implikasi Hukum Pidana 

Dan Perdata,” Jurnal Hukum, Administrasi Publik Dan Negara 2, no. 3 (2025): 97–106. 
248 Nufi Mu;tamar Almahmudi, “Konsep Kesejahteraan Dan Implementasinya Dalam Perspektif 

Hukum Islam,” Khuluqiyya: Jurnal Kajian Hukum Dan Studi Islam 2, no. 1 (2019): 1–19, 

https://doi.org/10.56593/khuluqiyya.v1i2.35. 
249 Suparlan Suhartono, “Kesadaran Moral Kehidupan Bermasyarakat: Suatu Pemikiran 

Kefilsafatan,” 2013, 1–9, http://www.journal.unair.ac.id/filerPDF/Kesadaran Moral Kehidupan 

Bermasyarakat.pdf. 



 

93 
 

diharamkan karena bertentangan dengan tujuan syariah (maqāṣid al-syarī’ah), 

khususnya tujuan menjaga jiwa, harta, dan kehormatan manusia.250 Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam memandang kemaslahatan publik sebagai fondasi utama 

dalam membangun masyarakat yang adil, harmonis, dan beradab.251 

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menjadi pedoman etis individu, tetapi 

juga memiliki implikasi luas dalam pengaturan kehidupan sosial, kebijakan publik, 

dan bahkan perencanaan kota modern. Setiap kebijakan, peraturan, atau rancangan 

pembangunan harus mengutamakan kesejahteraan masyarakat, mencegah kerugian, 

serta melindungi hak-hak warga, sehingga tercipta lingkungan yang aman, nyaman, 

dan berkeadilan bagi seluruh anggota masyarakat. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Kemaslahatan Umum 

Hadis ini menegaskan pentingnya menjaga keselamatan, hak, dan 

kepentingan orang lain agar tidak terjadi bahaya atau kerugian. Dalam perspektif 

kemaslahatan umum, prinsip ini menjadi landasan moral dan hukum yang 

mendorong terciptanya keseimbangan antara kepentingan individu dan 

masyarakat.252 Dengan demikian, setiap tindakan yang diambil, baik oleh individu 

maupun lembaga, harus mempertimbangkan dampak terhadap masyarakat luas dan 

memastikan tidak ada pihak yang dirugikan. 

Prinsip kemaslahatan umum yang terkandung dalam hadis ini meliputi 

beberapa aspek. Pertama, mengutamakan kepentingan bersama di atas kepentingan 

individu, sehingga setiap kebijakan atau aktivitas yang dilakukan harus 

meminimalkan risiko mudharat bagi orang lain.253 Kedua, menjaga keseimbangan 

antara kepentingan individu dan kolektif, sehingga tindakan pribadi tidak 

 
250 Husamuddin MZ et al., “Keadilan Sebagai Maqasid Al-Daruriyyat Dalam Kebutuhan Sosial 

Modern,” Indonesian Journal of Shariah and Justice 3, no. 2 (2023): 247–68, 

https://doi.org/10.46339/ijsj.v3i2.47. 
251 Maulana Hafidz Pratama et al., “Relanvansi Konsep Al- Mashlahah Dalam Pembentukan 

Kebijakan Publik,” Tabayyun: Jurnal of Islamic Studies 2, no. 2 (2024): 445–57. 
252 Sumarta Sumarta, Burhandin Burhanudin, and Tenda Budiyanto, “Maqasid Al-Syariah 

Mendorong Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam,” Khulasah: Islamic Studies Journal 

6, no. 1 (2024): 16–31, https://doi.org/10.55656/kisj.v6i1.120. 
253 Oding Junaedi and Faculty Of Law, “Pancasila Dan Hak Asasi Manusia: Menjaga Keseimbangan 

Antara Hak Individu Dan Kepentingan Umum,” Lex Omnibus: Jurnal Hukum Tata Negara Dan 

Administrasi Negara 1, no. 2 (2024): 64–72. 



 

94 
 

mengganggu hak dan kenyamanan orang lain.254 Ketiga, menghindari segala bentuk 

perbuatan yang menimbulkan kerugian atau bahaya, baik secara langsung maupun 

tidak langsung, disengaja maupun tidak disengaja. Keempat, perhatian terhadap 

keberlanjutan dan harmoni sosial, yang berarti setiap keputusan harus 

mempertimbangkan dampak jangka panjang bagi masyarakat dan lingkungan 

sekitar.255 

Dalam praktik hukum dan perencanaan kota modern, prinsip ini memiliki 

relevansi yang tinggi.256 Setiap peraturan, tata ruang, atau pembangunan fasilitas 

publik harus mengutamakan kebaikan bersama dan mencegah dampak negatif 

terhadap warga.257 Misalnya, pembangunan industri atau fasilitas umum harus 

memperhitungkan potensi gangguan seperti polusi udara, kebisingan, atau 

kerusakan lingkungan yang dapat merugikan warga sekitar. Dengan mengikuti 

prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār, pengambil kebijakan dapat merancang kota yang 

tidak hanya fungsional, tetapi juga adil dan manusiawi, dengan meminimalkan 

konflik sosial dan memastikan hak-hak warga terlindungi. 

Selain itu, prinsip ini menekankan tanggung jawab sosial setiap individu dan 

kelompok. Orang diajarkan untuk bertindak dengan kesadaran bahwa setiap 

perbuatan yang merugikan orang lain akan bertentangan dengan nilai-nilai moral 

dan etika Islam.258 Dengan demikian, prinsip kemaslahatan umum tidak hanya 

mencegah mudharat, tetapi juga membentuk masyarakat yang harmonis, saling 

menghormati, dan menjaga kepentingan bersama. Hal ini membuat lā ḍharar wa lā 

ḍhirār menjadi pedoman etis yang sangat relevan dalam perencanaan kota modern, 

 
254 Junaedi and Law. 
255 A. R. Maulana, “Membangun Harmoni Sosial: Peran Pendidikan Multikultural Dalam 

Menghadapi Keanekaragaman Masyarakat,” Maliki Interdisciplinary Journal 2, no. 3 (2024): 350–

360, https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/4819. 
256 Muhar Junef, “Penegakan Hukum Dalam Rangka Penataan Ruang Guna Mewujudjan 

Pembangunan Berkelanjutan,” Jurnal Penelitian Hukum 17, no. 4 (2017): 373–90, 

www.publikasi.unitri.ac.id,. 
257 Junef. 
258 Melly Andini, “Akidah Dan Etika: Relasi Antara Keyakinan Dengan Nilai Moral,” Al-Hikmah: 

Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 5, no. 1 (2023): 98–115, 

https://doi.org/10.51900/alhikmah.v5i1.19376. 



 

95 
 

pembangunan fasilitas publik, dan penyusunan kebijakan hukum yang berpihak 

pada kesejahteraan masyarakat luas. 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

Dalam konteks perencanaan kota modern, prinsip kemaslahatan umum yang 

terkandung dalam hadis lā ḍharar wa lā ḍhirār memiliki relevansi yang sangat kuat. 

Hadis ini dapat dijadikan landasan moral, etika, sekaligus prinsip hukum yang 

mendorong terciptanya kebijakan dan tata ruang kota yang memperhatikan 

kesejahteraan seluruh warga tanpa mengabaikan hak-hak masyarakat maupun 

kelestarian lingkungan. Nilai yang terkandung menekankan bahwa setiap 

keputusan perencanaan harus meminimalkan risiko kerugian dan dampak negatif, 

sehingga kota menjadi ruang hidup yang aman, adil, dan berkelanjutan.259 

Salah satu implikasinya adalah penerapan prinsip non-merugikan (non-

maleficence) dalam tata ruang. Setiap kebijakan pembangunan dan desain kawasan 

harus dirancang agar tidak menimbulkan bahaya atau ketidaknyamanan bagi warga 

maupun lingkungan sekitar.260 Misalnya, pembangunan kawasan baru wajib 

mempertimbangkan dampak terhadap kualitas udara, tingkat kebisingan, dan 

aksesibilitas, sehingga hak warga untuk hidup nyaman tetap terjaga.261 Hal ini 

sejalan dengan makna hadis yang menegaskan bahwa seseorang tidak boleh 

merugikan orang lain, baik secara sengaja maupun tidak sengaja. 

Selain itu, perencanaan kota modern harus menekankan pengelolaan 

lingkungan yang berkelanjutan.262 Pembangunan dan pengaturan kota perlu 

meminimalkan tindakan yang dapat merusak alam, seperti pencemaran air, 

penggundulan lahan hijau, atau pengelolaan limbah yang buruk. Dalam hal ini, 

prinsip hadis menjadi pedoman agar pembangunan kota tidak hanya 

 
259 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota. 
260 Fasiha Putri Untsa, “Meningkatkan Keamanan Kota Melalui Perencanaan Dan Perancangan 

Kota,” Blantika: Multidisciplinary Journal 2, no. 6 (2024): 594–613, 

https://doi.org/10.57096/blantika.v2i6.148. 
261 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan. 
262 Annisa Fitriah Mudassir and Muhammad Khaidir Kahfi Natsir, “Integrasi Kebijakan Pengelolaan 

Lingkungan Dan Pembangunan Berkelanjutan Di Kota Jayapura,” Cakrawala: Jurnal Pengabdian 

Masyarakat Global 3, no. 4 (2024): 268–92, https://doi.org/10.30640/cakrawala.v3i4.3933. 



 

96 
 

memperhatikan kebutuhan manusia saat ini, tetapi juga menjaga hak generasi 

mendatang untuk hidup di lingkungan yang sehat. 

Prinsip kemaslahatan umum juga menuntut keadilan dalam pemanfaatan 

ruang dan sumber daya.263 Tidak boleh ada kelompok yang dirugikan secara tidak 

adil akibat pembangunan atau pengelolaan kota. Contohnya, penggusuran paksa 

tanpa solusi yang adil atau pembatasan akses fasilitas publik bagi kelompok tertentu 

bertentangan dengan prinsip ini. Dengan demikian, tata kota harus memastikan 

pemerataan akses fasilitas dan perlindungan bagi kelompok rentan. 

Selain itu, penting diterapkan pengendalian konflik kepentingan melalui 

sistem perizinan, konsultasi publik, dan partisipasi warga dalam proses 

perencanaan. Hal ini menghindari situasi di mana tindakan satu pihak menimbulkan 

kerugian bagi pihak lain, seperti banjir akibat pembangunan yang tidak 

memperhitungkan aliran air lingkungan sekitar. Mekanisme partisipatif ini 

sekaligus mendorong akuntabilitas dan transparansi dalam tata kelola kota. 

Selanjutnya, prinsip ini menekankan pengembangan infrastruktur ramah 

pengguna dan lingkungan, termasuk desain pedestrian yang aman, transportasi yang 

nyaman, dan fasilitas publik yang tidak menimbulkan risiko bagi warga maupun 

lingkungan. Kota yang dirancang dengan memperhatikan keselamatan, 

kenyamanan, dan dampak lingkungan sejati merupakan implementasi etis dari 

prinsip mencegah mudharat. 

Terakhir, perencanaan kota harus menyediakan mekanisme resolusi dan 

kompensasi kerugian apabila dampak negatif tidak sepenuhnya dapat dihindari.264 

Hal ini memastikan bahwa prinsip “tidak saling merugikan” tetap dijaga, sekalipun 

terdapat kerugian yang tidak disengaja. Dengan demikian, kota modern tidak hanya 

maju secara teknis, tetapi juga menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, keadilan 

sosial, dan keberlanjutan, sehingga tercipta lingkungan hidup yang aman, nyaman, 

dan sejahtera bagi seluruh lapisan masyarakat. 

 
263 Aan Pratama, “Konsep Pemikiran Hukum Islam Dalam Bidang Perkawinan,” Jurnal 

Multidisiplin Ilmu 1, no. 3 (2025): 1075–87. 
264 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota. 



 

97 
 

3. Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang 

دٍ: أخَْبرََناَ أبَوُ عَامِرٍ: حَدهثنَاَ زُهَيْرٌ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أسَْلَمَ، عَنْ عَطَا ءِ بْنِ يَسَارٍ، عَنْ أبَِي  حَدهثنَاَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمه

ِ رضي الله عنه أنَه النهبِيه صلى الله عليه وسلم   قاَلَ: إيِهاكُمْ وَالْجُلوُسَ باِلطُّرُقاَتِ. فقََالوُا: ياَ رَسُولَ  سَعِيدٍ الْخُدْرِي 

حَقههُ. قَالوُا: وَمَا حَقُّ  الطهرِيقَ  فأَعَْطُوا  اللهِ، مَا لنَاَ مِنْ مَجَالِسِناَ بدٌُّ، نتَحََدهثُ فيِهَا، فقَاَلَ: إذِْ أبَيَْتمُْ إِلَه الْمَجْلِسَ،  

 .؟ قَالَ: غَضُّ الْبصََرِ، وَكَفُّ الْْذَىَ، وَرَدُّ السهلََمِ، وَالْْمَْرُ باِلْمَعْرُوفِ، وَالنههْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ الطهرِيقِ يَا رَسُولَ اللهِ 

Artinya: Dari Abu Sa’id Al-Khudri radhiallahu’anhu, bahwa Nabi saw 

bersabda, “Janganlah kalian duduk-duduk di pinggir jalan.” Mereka (para sahabat) 

berkata, “Wahai Rasulullah, kami tidak memiliki tempat selain itu untuk bercakap-

cakap” Beliau bersabda, “Jika kalian tidak mau meninggalkan majelis seperti itu, 

maka tunaikanlah hak jalan tersebut.” Mereka bertanya, “Apa hak jalan itu?” 

Beliau menjawab, “Menundukkan pandangan, menyingkirkan gangguan, 

menjawab salam dan amar ma'ruf nahi munkar.” 

a. Analisis Lafadz 

Kalimat  ِباِلطُّرُقَات وَالْجُلوُسَ   berarti “janganlah kalian duduk-duduk di إيِهاكُمْ 

jalanan”. Huruf bāʼ pada kata bit-ṭuruqāt tidak dipahami sebagai “dengan” atau 

“oleh”, tetapi bermakna fī yaitu di. Sehingga maksudnya janganlah kalian duduk-

duduk di jalan-jalan (umum).265 Dalam riwayat Al-Kusymini, kata tersebut muncul 

sebagai fī aṭ-ṭuruqāti, sedangkan dalam riwayat Hafs bin Maisarah disebut ʿalā aṭ-

ṭuruqāti. Kata aṭ-ṭuruq sendiri merupakan jamak dari ṭarīq, dan kata biṭ-ṭuruqāt 

merupakan bentuk jamaknya dengan dua dhammah.266 

Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Thalhah melalui Muslim, 

disebutkan kunnā qu’ūdan bil-afniyah (kami duduk di halaman-halaman). Kata 

afniyah adalah jamak dari finā’, dibaca dengan kasrah pada huruf fa dan nun yang 

dipanjangkan, yang berarti tempat luas di depan rumah. Kemudian Rasulullah saw 

bersabda: mā lakum wa limajālis as-ṣa’adāt? (Apa alasan kalian duduk di tempat-

tempat duduk yang luas?). Kata as-ṣa’adāt dibaca dengan dhammah pada huruf 

shad dan ʿain yang tidak diberi harakat lengkap, merupakan jamak dari kata ṣa’īd, 

 
265 Al-Husain ibn Mahmud bin al-Hasan Muzhir ad-Din al-Zaidani al-Kufi ad-Darir asy-Syirazi Al-

Hanafi, Al-Mafatih Fi Syarah Al-Masabih, Juz 5 (Kuqait: Dar al-Nawadir, 2012), h. 124. 
266 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 10. 



 

98 
 

yang berarti tempat yang luas. Penjelasan lebih lengkap tentang makna ini telah 

tercatat dalam kitab al-Mazalim. Demikian pula menurut Ibnu Hibban dari hadis 

Abu Hurairah, yang ditambahkan oleh Sa’id bin Mansur dari riwayat mursal Yahya 

bin Ya’mar: fa-innahā sabīlun min subuli ash-syaiṭān aw an-nār (Sesungguhnya itu 

adalah salah satu jalan dari jalan setan atau api neraka).267 

Kalimat فيِهَا نَتحََدهثُ  بدٌُّ،  مَجَالِسِناَ  مِنْ  لنَاَ  مَا  اللهِ،  رَسُولَ  ياَ   berarti “Mereka فقَاَلوُا: 

menjawab, Wahai Rasulullah, kami tidak punya tempat duduk selain tempat-tempat 

ini untuk berbicara.” Menurut Qadhi ‘Iyadh, riwayat ini menunjukkan bahwa 

perintah Nabi saw kepada mereka bukanlah perintah yang bersifat wajib, melainkan 

lebih kepada anjuran atau sesuatu yang utama untuk dilakukan. Hal ini dapat 

dipahami dari fakta bahwa mereka meminta keringanan kepada Nabi, bukannya 

menolaknya, yang menunjukkan bahwa mereka menafsirkan perintah tersebut 

sebagai sesuatu yang dianjurkan, bukan kewajiban mutlak. Lebih jauh, sebagian 

ulama menjadikan riwayat ini sebagai dalil bahwa perintah dalam nash (teks hadis 

atau al-Qur’an) tidak selalu menunjukkan kewajiban. Artinya, terkadang perintah 

dapat bermakna anjuran atau petunjuk moral tanpa harus diwujudkan sebagai 

tindakan wajib secara hukum.268 

Ibnu Hajar dalam Fathul Bari menambahkan bahwa kemungkinan para 

sahabat berharap agar perintah Nabi saw mengenai larangan duduk di jalanan 

dihapus (naskh), sebagai bentuk keringanan karena kebutuhan mereka yang 

mendesak. Hal ini diperkuat oleh riwayat mursal Yahya bin Ya’mar yang menyebut 

fa-ẓanna al-qawmu annahā ʿazmah, yang artinya “Orang-orang mengira bahwa itu 

adalah larangan yang keras.” Dalam hadis yang diriwayatkan dari Abu Thalhah 

disebutkan: fa-qālū innamā qa’adnā li-ghayri māʾ bas qa’adnā nataḥaddathu wa-

natazākara, yang berarti, “Mereka berkata, sesungguhnya kami duduk bukan untuk 

hal yang buruk, melainkan kami duduk untuk berbicara dan saling bertukar 

pikiran.” Riwayat al-Kushmini menyebutkan idha abaitum, yang menunjukkan 

 
267 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 10. 
268 Musa Syahin Lasyin, Fath Al-Mun’im Syarh Sahih Muslim, Juz 6 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2002), 

h. 406. 



 

99 
 

penghilangan huruf fa di awal kalimat sehingga bermakna “jika kalian enggan…”, 

menandakan keringanan yang diberikan sesuai kondisi.269 

Secara keseluruhan, bagian ini menggambarkan situasi ketika Nabi saw 

melarang duduk di jalanan, namun para sahabat meminta dispensasi karena itu satu-

satunya tempat yang tersedia untuk berkumpul dan berdiskusi. Penjelasan ini 

menegaskan bahwa perintah Nabi bersifat anjuran yang utama, bukan kewajiban 

mutlak, sekaligus mengakui adanya kebutuhan sosial yang penting bagi 

masyarakat.270 

Kalimat  َإِلَه الْمَجْلِس dalam hadis ini disebut oleh semua perawi dengan kata  إِلَه 

yang dibaca dengan tasydid, sehingga ditekan atau ditekankan. Sebelumnya, dalam 

bagian akhir kitab Al-Mazalim, disebutkan dengan ungkapan fa-idzā ataytum ilā al-

majālis (jamak), menggantikan bentuk tunggal ataitu dan dengan pelunakan huruf 

lam pada kata ilā. Qadhi ‘Iyadh menegaskan bahwa semua perawi menggunakan 

bentuk tersebut, dan sebagaimana dijelaskan dalam riwayat Al-Kushmini, 

bentuknya sama.271 

Dalam hadis Abu Thalhah juga terdapat ungkapan immā lā dengan hamzah 

yang dibaca kasrah, sedangkan kata lā di situ adalah kata negatif yang dibaca 

dengan pemiringan suara (imāla), meskipun dibolehkan juga untuk tidak 

melakukan pemiringan suara tersebut. Makna keseluruhan dari ungkapan ini 

adalah: “Kecuali kalian meninggalkan hal itu, maka lakukanlah hal ini.” Ibnu 

Anbari menjelaskan, “Lakukanlah hal ini jika kamu tidak melakukan hal itu.” 

Selanjutnya, kata mā berfungsi sebagai kata penghubung (maf’ūl bih). Dalam hadis 

Aisyah yang diriwayatkan At-Thabrani dalam Mu’jam al-Awsath, disebutkan fa-in 

abaitum illā an taf ’alū, yang berarti, “Jika kalian enggan, kecuali kalian 

melakukannya.” Riwayat mursal Yahya bin Ya’mar menyebutkan fa-in kuntum lā 

budda fā’ilīn, artinya “jika memang kalian harus melakukannya.”272 

 
269 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11. 
270 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11. 
271 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11. 
272 Muhammad bin ‘Alī bin Adam bin Musa al-Ityubi Al-Walawi, Al-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi 

Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 35 (Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 2015), 201. 



 

100 
 

Ungkapan ini menunjukkan bentuk perintah bersyarat, di mana suatu larangan 

atau anjuran disertai pengecualian dengan syarat tertentu. Dengan kata lain, “Jika 

kalian tidak melakukan hal A, maka lakukanlah hal B.” Dalam konteks hadis dan 

fiqh, penjelasan seperti ini biasanya dimaksudkan untuk memberikan fleksibilitas 

atau keringanan sesuai dengan kondisi sosial atau kebutuhan yang mendesak. 

Kalimat   حَقههُ الطهرِيقَ  فأَعَْطُوا  dalam riwayat Hafsh bin Maisarah disebutkan 

dengan lafaz ḥaqqahā (haknya). Kata aṭ-ṭarīq atau “jalan” bisa disebutkan dalam 

bentuk maskulin maupun feminin, tergantung pada riwayatnya. Dalam hadis Abu 

Syuraih yang diriwayatkan oleh Ahmad disebutkan, Fa-man jalasa minkum ʿ alā aṣ-

ṣaʿīd falya’ṭihi ḥaqqahu, yang berarti: “Barang siapa di antara kalian duduk di 

tempat lapang, hendaklah dia memberikan haknya.”273 Makna dari hadis ini adalah 

anjuran bagi setiap individu untuk menghormati hak jalan atau tempat umum bagi 

orang lain. Dengan kata lain, ketika seseorang menggunakan ruang publik, ia 

diwajibkan untuk memberi kesempatan atau hak yang sama kepada orang lain, 

sesuai dengan etika dan tata tertib sosial yang berlaku. Hal ini menegaskan 

pentingnya menjaga keseimbangan antara hak pribadi dan hak masyarakat dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Kalimat الطهرِيقِ   حَقُّ   وَمَا:  قاَلوُا  dalam hadis abu Syuraih disebutkan: Qulnā yā 

Rasūlallāh wa-mā ḥaqquhu? Yang berarti, “Kami berkata, Wahai Rasulullah, apa 

haknya?” Maknanya, para sahabat menanyakan kepada Nabi Muhammad tentang 

apa saja hak-hak jalan (atau tempat umum) yang harus dipenuhi oleh orang yang 

duduk atau menggunakan jalan tersebut.274 Pertanyaan ini menunjukkan perhatian 

para sahabat terhadap etika penggunaan ruang bersama. Mereka ingin memastikan 

bahwa dalam memanfaatkan tempat umum, hak-hak orang lain tetap dihormati, dan 

tidak ada yang dirugikan. Dengan demikian, hadis ini menekankan prinsip saling 

menghormati dan menjaga keseimbangan antara kepentingan pribadi dan 

kepentingan umum. 

 
273 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11. 
274 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11. 



 

101 
 

Kalimat  َدُّ السهلََمِ، وَالْْمَْرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنههْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ غَضُّ الْبصََرِ، وَكَفُّ الْْذَىَ، وَر  dalam 

hadis Abu Thalhah, baik yang pertama maupun kedua, ditambahkan dengan wa 

ḥusnu al-kalām yang berarti berbicara dengan baik).275 Penambahan ini 

menegaskan pentingnya menjaga tutur kata selain tindakan fisik dalam interaksi 

sosial. Dalam hadis Abu Hurairah, khususnya hadis pertama dan ketiga, terdapat 

tambahan wa irshādu ibn as-sabīli wa tashmītu al-‘āṭisi idhā ḥamida, yang artinya 

memberi petunjuk kepada orang yang tersesat di jalan dan mengucapkan “semoga 

Allah merahmatinya” kepada orang yang bersin ketika ia mengucapkan 

alhamdulillah. Hal ini menekankan kepedulian sosial yang konkret, dari hal kecil 

seperti menanggapi bersin hingga membantu orang yang kehilangan arah. 

Lebih jauh, dalam hadis Umar dari Abu Dawud dan hadis mursal Yahya bin 

Ya’mar, ditambahkan wa tughīthū al-malhūfa wa tahdū al-ḍālla yang berarti 

menolong orang dalam kesusahan dan memberi petunjuk kepada yang tersesat. 

Hadis Al-Bazzar juga menyebutkan wa irshād al-ḍāll, sedangkan hadis Al-Bara’ 

dari Ahmad dan Tirmidzi menekankan ahdū al-sabīl wa a’īnū al-maẓlūm wa afshū 

al-salām, yaitu menunjukkan jalan yang benar, menolong yang dizalimi, dan 

menyebarkan salam. Dalam hadis Ibnu Abbas di Al-Bazzar, terdapat wa a’īnū ‘alā 

al-ḥamūlah, menekankan bantuan dalam memikul beban, sedangkan hadis Sahl bin 

Hunaif di At-Thabrani menyebutkan dzakkirullāha katsīran, yaitu sering-sering 

menyebut nama Allah. Hadis Wahsyi bin Harb di At-Thabrani menambahkan wa 

ahdū al-aghbiyā’a wa a’īnū al-maẓlūm, yang artinya membimbing orang bodoh 

dan menolong orang yang dizalimi. 

Secara keseluruhan, jumlah adab atau etika yang terkandung dalam hadis-

hadis ini mencapai 14, yang kemudian disusun oleh Ibnu Hajar dalam tiga bait syair 

untuk memudahkan penghafalan dan pemahaman.: 

Jama’tu ādāba man rāma al-julūs ‘alā at-ṭarīq min qawl khair al-khalq insānā 

Afsy al-salāma wa aḥsin fī al-kalām wa syummit ‘āṭisan wa salāman rudd iṣḥānā 

Fī al-ḥamli a‘ūn wa maẓlūman a‘in wa aghits lahfān, ahdī sabīlan wa ahdī 

ḥairānā  

 
275 Muhammad bin Shalih bin Muhammad Al-‘Utsaimin, Syarh Riyadh Al-Shalihin, Juz 6 (Riyadh: 

Dar al-Wathan li al-Nasyr, 2005), h. 360. 



 

102 
 

Bil-‘urfi mur wa anhu ‘an munkar wa kaff adhā wa ghaḍḍi ṭarafan wa aktsir 

dzikra mawlānā.276 

Aku kumpulkan adab bagi yang ingin duduk di jalan, dari ucapan manusia 

terbaik. Sebarkan salam, ucapkan kata yang baik, doakan orang bersin, dan balas 

salam dengan kebaikan. Bantu orang yang membawa beban, tolong orang yang 

dizalimi, selamatkan yang dalam kesusahan, dan tunjukkan jalan kepada yang 

bingung. Bersikap sopan, tinggalkan keburukan, hindari gangguan, turunkan 

pandangan, dan perbanyaklah mengingat nama Tuhan kita. 

Adab-adab yang disebutkan dalam hadis ini juga mengandung makna di balik 

larangan duduk di jalan, yaitu untuk menghindari fitnah, khususnya bagi wanita 

yang sudah lanjut usia dan mengurangi risiko pandangan yang tidak pantas 

terhadapnya. Larangan ini tidak dimaksudkan untuk melarang wanita melewati 

jalan ketika ada kebutuhan yang sah, melainkan lebih menekankan pada 

pencegahan potensi gangguan dan pelanggaran. Dengan demikian, duduk di jalan 

atau tempat umum bukan sekadar masalah etika sosial, tetapi juga berkaitan dengan 

hak Allah dan hak sesama Muslim. Jika seseorang berada di rumahnya, tidak 

sendirian, atau melakukan kegiatan yang penting, maka larangan ini tidak berlaku 

secara ketat, karena konteksnya tidak menimbulkan kerugian atau pelanggaran. 

Larangan ini sekaligus bertujuan agar orang tidak menjadi saksi kemungkaran dan 

agar perbuatan baik (ma’ruf) tetap dijaga dan dilakukan. Oleh karena itu, menjadi 

kewajiban setiap Muslim untuk melaksanakan amar ma’ruf nahi munkar, yaitu 

mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran ketika menyaksikannya. 

Larangan duduk di jalan atau tempat umum, dengan demikian, memiliki dimensi 

sosial dan agama yang mendalam, berfungsi untuk menjaga keharmonisan, 

keamanan, dan kebaikan masyarakat secara menyeluruh.277 

Jika seseorang meninggalkan kewajiban atau adab yang seharusnya 

dilakukan di jalan, misalnya tidak menundukkan pandangan, tidak menahan diri 

dari mengganggu orang lain, atau tidak membalas salam, maka ia berisiko 

 
276 ‘Abdurrahman bin Abi Bakr Jalaluddin As-Suyuthi, At-Tawsyih Syarh Al-Jami‘ as-Shahih, Juz 4 

(Riyadh: Maktabah ar-Rusyd, 1998), h. 1717. 
277 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari. 



 

103 
 

melakukan dosa karena mengabaikan hak orang lain maupun perintah agama. 

Begitu pula, orang yang berjalan melewati mereka yang duduk di jalan dan 

memberi salam, jika ia tidak membalas salam tersebut, bisa dianggap melalaikan 

adab dan tanggung jawab sosial menurut ajaran Islam. Dengan kata lain, kedua 

pihak, baik yang duduk di jalan maupun yang melewati dan memberi salam, 

memiliki tanggung jawab untuk menjaga tata krama agar tidak menimbulkan dosa. 

Hal ini menunjukkan bahwa interaksi di ruang publik dalam Islam bukan sekadar 

masalah etika sosial biasa, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang menekankan 

pemeliharaan hak sesama dan ketaatan terhadap perintah Allah.278 

Seseorang diperintahkan agar tidak mencari atau memicu fitnah, baik berupa 

perselisihan, gangguan, maupun kerusakan sosial, serta tidak membebani dirinya 

dengan hal-hal yang mungkin sulit ditanggung secara mental, sosial, atau spiritual. 

Oleh karena itu, syariat Islam menganjurkan untuk meninggalkan kebiasaan duduk-

duduk di jalan, karena hal ini berpotensi menimbulkan fitnah, gangguan, atau beban 

sosial. Dengan demikian, anjuran ini bertujuan untuk mencegah munculnya 

masalah dan menjaga ketenteraman masyarakat. Singkatnya, larangan atau anjuran 

ini adalah cara untuk melindungi diri dari terjerumus dalam masalah atau beban 

yang tidak perlu dengan menghindari duduk lama di tempat umum seperti jalan. 

Ketika para sahabat menyebutkan kebutuhan mereka untuk duduk di jalan, 

karena manfaatnya seperti saling mengingatkan dalam urusan agama dan dunia, 

serta melepas penat dengan bercakap-cakap tentang hal-hal yang diperbolehkan. 

Nabi menunjukkan cara agar kerusakan dari perbuatan itu dapat diminimalkan 

melalui pemenuhan adab-adab tertentu. Setiap adab tersebut memiliki dalil yang 

kuat dalam hadis lain. Misalnya, hadis terkait menyebarkan salam dan berbicara 

dengan baik. Hal ini mengandung anjuran agar interaksi antar-Muslim tetap positif, 

karena orang yang duduk di jalan akan dilalui banyak orang yang mungkin bertanya 

atau membutuhkan bantuan. Mereka harus menjawab dengan kata-kata yang baik, 

tidak menyusahkan atau kasar, yang sekaligus termasuk upaya menghindari 

gangguan. Dalilnya terdapat dalam hadis Abu Shuraih: “Min mawājibāti al-jannah, 

 
278 Al-Asqalani. 



 

104 
 

iṭ’ām at-ṭa’ām, wa ifsyā’ al-salām, wa ḥusnu al-kalām” artinya, di antara sebab 

masuk surga adalah memberi makan, menyebarkan salam, dan berbicara dengan 

baik.279  Dalam hadis Abu Malik Al-Asy’ari disebutkan: “Fī al-jannah ghuraf liman 

aṭāba al-kalām”, artinya di surga ada kamar bagi orang yang berbicara baik. 

Bahkan dalam Ṣaḥīḥain, dari hadis ‘Uday bin Hatim, dijelaskan: “Ittaqū an-nār 

walaw bi-syaqṭ tamrah, fa-man lam yajid fabikalimatin ṭayyibah”artinya, jauhilah 

api neraka walau dengan sepotong kurma, jika tidak ada, cukup dengan kata-kata 

yang baik.280 

Mendoakan orang yang bersin, membalas salam, membantu membawa 

beban, menolong orang yang dizalimi, serta membantu menaiki hewan tunggangan 

atau memikul barang, semuanya memiliki dalil tersendiri. Misalnya, hadis Abu 

Hurairah menyebutkan: “Kullu salāmī min an-nās ‘alaihi ṣadaqah”artinya, setiap 

salam dari seorang Muslim kepada orang lain adalah sedekah.281 Menolong orang 

yang dizalimi disebut dalam hadis Al-Bara’ dan diperkuat dalam kitab al-Mazalim. 

Menolong orang dalam kesusahan didalilkan dalam Ṣaḥīḥain dari hadis Abu Musa 

dan Abu Dzar. Begitu pula amar ma’ruf nahi munkar (menyuruh kebaikan dan 

mencegah kemungkaran) banyak disebut dalam hadis, salah satunya dari Abu Dzar. 

Dengan demikian, duduk di jalan tidak sekadar soal fisik, tetapi juga harus diiringi 

pemenuhan adab dan etika sosial yang telah diajarkan Nabi, sehingga keberadaan 

seseorang di tempat umum tidak menimbulkan gangguan dan tetap sejalan dengan 

nilai-nilai Islam. 

Maksud dari mencegah gangguan adalah menghindari perilaku yang bisa 

menyusahkan atau mengganggu orang lain yang lewat. Hal ini mencakup, misalnya, 

tidak duduk di tempat yang menyempitkan jalan sehingga orang sulit lewat, tidak 

duduk di depan pintu rumah yang membuat pemiliknya merasa terganggu, atau 

tidak berada di lokasi yang membuat urusan pribadi keluarga terlihat oleh orang 

lain. Intinya, setiap Muslim dianjurkan untuk menjaga kenyamanan dan privasi 

orang lain dengan tidak menjadi sumber gangguan fisik maupun sosial.282 

 
279 Al-Asqalani, Juz 11, h. 12. 
280 Lasyin, Fath Al-Mun’im Syarh Sahih Muslim, Juz 8, h. 484. 
281 Al-Maliki, Syarah Shahih Al-Bukhari Li Ibn Bathal, 148. 
282 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12. 



 

105 
 

Secara lebih luas, makna mencegah gangguan juga mencakup menahan diri 

dari menyakiti atau merugikan orang lain, yakni prinsip saling tidak merugikan 

antar manusia. Hal ini diperkuat oleh hadis ṣaḥīḥ dari Abu Dzarr: “Fa-kuff ‘an as-

Syarri fa-innahā laka al-ṣadaqah”artinya, cegahlah keburukan, karena itu bagimu 

merupakan sedekah. Hadis ini menegaskan bahwa menahan diri dari perbuatan 

buruk terhadap orang lain merupakan bagian dari amal kebaikan yang 

mendatangkan pahala.283 

Sementara itu, menundukkan pandangan menjadi inti dari bab ini, yaitu 

larangan untuk melihat hal-hal yang tidak pantas atau haram. Selain itu, anjuran 

untuk banyak mengingat Allah juga ditekankan, sebagaimana banyak hadis yang 

menyebutkan manfaat zikir dan doa sebagai bentuk ibadah sekaligus perlindungan 

diri. Dengan demikian, keseluruhan pengajaran ini mendorong setiap Muslim untuk 

menjaga diri dari menyakiti orang lain, menundukkan pandangan, dan 

memperbanyak pengingat Allah sebagai perlindungan spiritual dan sosial.284 

b. Makna Umum Hadis 

Pada masa dahulu, rumah-rumah orang Arab biasanya memiliki halaman 

yang luas terbuka ke arah jalan, dan sering kali tidak dilengkapi pintu. Banyak juga 

yang memiliki misathib, semacam pelataran atau bangku batu, yang menghadap 

langsung ke jalan. Kehidupan mereka cenderung tidak terlalu sibuk dengan urusan 

mencari nafkah, karena ruang lingkup pekerjaan dan penghasilan mereka terbatas. 

Oleh karena itu, mereka kerap mengisi waktu luang dengan berkumpul secara 

berkelompok di tempat terbuka, terutama di jalanan atau tanah lapang.285 

Kebiasaan ini, meskipun alami dalam konteks sosial mereka, tentu 

menimbulkan gangguan bagi para pejalan kaki. Jalan yang digunakan untuk bekerja 

dan memenuhi kebutuhan sehari-hari sangat terbatas, sehingga sulit bagi orang lain 

untuk mencari alternatif jalan lain agar terhindar dari keramaian atau kerumunan 

 
283 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12. 
284 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12. 
285 Musa Syahin Lasyin, Fathul Mun‘im Syarh Shahih Muslim, Juz 8 (Mesir: Dar as-Syuruq, 

2002), h. 404. 



 

106 
 

yang duduk di sana. Situasi ini diperparah karena duduk-duduk di jalanan sudah 

menjadi kebiasaan yang meluas.286 

Untuk mencegah kemudharatan ini, Allah memerintahkan agar umat-Nya 

menjauhi duduk di jalan-jalan. Larangan ini bukan untuk membatasi orang yang 

melewati jalan, melainkan untuk mencegah gangguan sosial dan moral yang bisa 

muncul. Allah Yang Maha Bijaksana mengetahui bahwa larangan ini berat untuk 

dipatuhi, sehingga syariat memberi kesempatan bagi umat-Nya untuk meminta 

keringanan. Hal ini menunjukkan kasih sayang syariat, sekaligus menuntun mereka 

untuk lebih patuh terhadap alternatif aturan yang diberikan. 

Saat para sahabat menyampaikan bahwa mereka tidak dapat sepenuhnya 

menghindari duduk di jalan, karena jalanan tersebut adalah satu-satunya tempat 

untuk berdiskusi dan berkumpul yang mudah dijangkau, bahkan untuk kaum wanita 

di rumah, Rasulullah saw memberikan arahan penting. Beliau menegaskan bahwa 

jika mereka tetap duduk di jalan, mereka harus memastikan tidak mengganggu 

orang yang lewat. Larangan ini mencakup segala bentuk gangguan, mulai dari 

pandangan yang menimbulkan fitnah, isyarat mengejek, ghibah, namimah, 

membuka aurat, berpikiran buruk (su’udzon), hingga menyempitkan jalan orang 

lain. 

Selain itu, Rasulullah saw menekankan agar keberadaan mereka di jalan 

justru menjadi sumber kebaikan bagi orang lain. Mereka dianjurkan untuk 

membalas salam, mendoakan orang yang bersin, memuji Allah, menunjukkan jalan 

bagi yang tersesat, membantu orang yang kesusahan, membela yang terzalimi, 

mencegah orang berbuat zalim, serta menolong yang meminta pertolongan atau 

sedang dalam keadaan darurat. Lebih jauh, mereka juga diperintahkan untuk 

menegakkan amar ma’ruf dan nahi munkar, yakni mengajak kepada kebaikan dan 

mencegah kemungkaran. 

Dengan demikian, larangan duduk di jalan dan arahan adab yang 

menyertainya mengajarkan pentingnya menjaga ketertiban, sopan santun, dan 

 
286 Musa Syahin Lasyin, Fathul Mun‘im Syarh Shahih Muslim, Juz 8 (Mesir: Dar as-Syuruq, 

2002), h. 404. 



 

107 
 

moralitas dalam masyarakat, terutama ketika berinteraksi di ruang publik.287 

Tujuannya bukan hanya untuk melindungi hak orang lain dan menjaga 

ketenteraman, tetapi juga untuk mencegah gangguan, fitnah, dan kemaksiatan yang 

dapat muncul bila adab dalam bermuamalah diabaikan. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang 

Hadis tentang larangan duduk di jalan dan perintah untuk memberi hak jalan 

memiliki relevansi yang sangat kuat dengan prinsip keseimbangan dan keteraturan 

dalam tata ruang, khususnya dalam konteks perencanaan kota atau pengelolaan 

ruang publik. Pesan yang terkandung di dalamnya bukan hanya bersifat spiritual 

dan sosial, tetapi juga menyentuh aspek praktis dalam menjaga keteraturan ruang 

bersama.288 

Pertama, larangan duduk di jalan umum menunjukkan pentingnya 

menghindari gangguan terhadap kepentingan publik. Jalan merupakan ruang yang 

diperuntukkan bagi pergerakan orang banyak, sehingga keberadaannya harus tetap 

terbuka dan bebas dari hambatan.289 Di sinilah terlihat prinsip keseimbangan sosial: 

kebutuhan individu untuk berkumpul tidak boleh mengorbankan kebutuhan 

masyarakat luas untuk mendapatkan kenyamanan dan akses dalam ruang publik.290 

Kedua, hadis ini menegaskan pentingnya menjaga keteraturan fungsi ruang. 

Setiap ruang memiliki peruntukan tertentu, jalan misalnya, adalah jalur lalu lintas 

sekaligus ruang interaksi sosial. Apabila fungsinya diabaikan karena dipenuhi 

aktivitas yang menghalangi orang lain, maka akan timbul ketidakteraturan dan 

bahkan potensi bahaya. Prinsip keteraturan ini menuntun agar setiap ruang 

digunakan sesuai fungsinya, sehingga tidak terjadi tumpang tindih yang 

merugikan.291 

 
287 Khoirun Nisa Siregar, Ahmad Maulana Ibrahim Siregar, and Siti Ardianti, “Hadis Tentang 

Larangan Duduk Di Jalanan,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 2, no. 1 (2024): 188–92. 
288 Siregar, Siregar, and Ardianti. 
289 Sonya Khaerunnisa, “Kualitas Jalan Sebagai Ruang Terbuka Publik Pada Koridor Heritage Jalan 

Rajawali Surabaya,” Institut Teknologi Sepuluh Nopember (Institut Teknologi Sepuluh Nopember, 

2017), https://repository.its.ac.id/3897/2/3611100061-Undergraduate-Theses.pdf. 
290 Dewi Parliana, “Fenomena Perkembangan Kebutuhan Masyarakat Akan Ruang Publik (Studi 

Literatur Tahun 2002),” 2002, 1–13. 
291 Alexandra Clarissa Alverina and Himaladin Himaladin, “Perancangan Fasilitas Interaksi Sosial 

Sebagai Penyelesaian Konflik Ruang Jalan Di Permukiman Matraman,” Jurnal Sains, Teknologi, 



 

108 
 

Ketiga, hadis tersebut juga menekankan hak dan kewajiban dalam 

penggunaan ruang. “Memberi hak jalan” bukan hanya berarti memberi ruang fisik, 

melainkan juga menjaga adab sosial seperti menundukkan pandangan, menahan diri 

dari mengganggu, membalas salam, menyuruh kepada kebaikan, dan mencegah 

kemungkaran.292 Hal ini mencerminkan adanya harmoni sosial dan tanggung jawab 

kolektif dalam memanfaatkan ruang bersama, sehingga semua orang dapat 

menikmatinya secara adil dan tertib. 

Keempat, dengan ditegakkannya adab-adab tersebut, potensi konflik sosial 

dan kerusakan lingkungan pun dapat dihindari. Sebab, penggunaan ruang yang 

tidak terkontrol atau tidak sesuai fungsinya dapat menimbulkan perselisihan, fitnah, 

bahkan kerusakan moral. Hadis ini, dengan demikian, mendorong agar ruang publik 

tidak hanya diatur secara fisik, tetapi juga dijaga melalui norma sosial dan etika. 

Secara keseluruhan, ajaran Rasulullah saw ini mengandung prinsip universal 

dalam perencanaan dan pengelolaan ruang publik: terciptanya keseimbangan antara 

kebutuhan pribadi dan kepentingan umum, serta keteraturan dalam penggunaan 

ruang, sehingga tercapai kenyamanan, keamanan, dan keharmonisan masyarakat. 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

Hadis tentang larangan duduk di jalan sesungguhnya mengandung pesan 

universal yang sangat relevan dengan pengelolaan ruang publik dalam konteks kota 

modern. Pesan yang terkandung di dalamnya tidak hanya berbicara tentang aspek 

fisik dan fungsi ruang, tetapi juga menekankan pentingnya nilai etika, sosial, dan 

kemanusiaan dalam tata kota. Karena itu, hadis ini dapat dijadikan inspirasi penting 

dalam merancang kota yang lebih manusiawi, tertib, dan berkeadilan. 

Pertama, hadis ini mengingatkan bahwa kota harus mampu menyediakan 

ruang-ruang publik yang fungsional, nyaman, dan memadai bagi masyarakat untuk 

berkumpul, berinteraksi, atau beristirahat. Dengan adanya ruang alternatif yang 

 
Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa) 4, no. 2 (2023): 2093–2104, 

https://doi.org/10.24912/stupa.v4i2.21749. 
292 Dicky Sondani et al., Fiqih Berlalu Lintas (Aceh: Bandar Publishing, 2021). 



 

109 
 

tertata, warga tidak terdorong untuk duduk di jalan atau tempat-tempat yang justru 

mengganggu kelancaran lalu lintas serta menimbulkan potensi bahaya.293 

Kedua, jalan dan trotoar harus tetap dijaga sesuai fungsinya sebagai ruang 

transit yang aman dan lancar bagi kendaraan maupun pejalan kaki. Jika fungsi jalan 

terganggu oleh aktivitas yang tidak sesuai, seperti duduk berlama-lama atau 

berkerumun, maka akan terjadi hambatan dan risiko yang berujung pada 

ketidaknyamanan bahkan kemacetan.294 Prinsip ini sejalan dengan ajaran hadis 

untuk memberi “hak jalan” kepada sesama pengguna. 

Selain itu, hadis ini juga memberi pelajaran agar desain ruang kota tidak 

hanya berpijak pada aspek teknis, tetapi juga memperhatikan etika sosial. Perilaku 

saling menghormati, menjaga kebersihan, serta sopan santun di ruang publik 

menjadi bagian dari tata ruang yang etis. Hal ini berarti pengelolaan kota harus 

disertai dengan penguatan kesadaran sosial masyarakat, sekaligus adanya 

mekanisme edukasi dan pengawasan agar tidak timbul konflik akibat penggunaan 

ruang yang tidak terkendali. 

Lebih jauh, penyediaan fasilitas pendukung aktivitas sosial seperti taman 

kota, ruang terbuka hijau, atau area duduk bersama sangat penting agar masyarakat 

tetap memiliki wadah untuk berinteraksi tanpa harus mengganggu fungsi jalan. 

Dengan demikian, kebutuhan untuk berkumpul tetap terpenuhi, tetapi keteraturan 

kota juga tetap terjaga.295 

Terakhir, hadis ini menekankan pentingnya penegakan aturan tata kota dan 

ketertiban ruang publik. Peraturan mengenai larangan berdiam di trotoar atau 

 
293 Ima Rahmawati Sushanti, Sri Rahmi Yuniati, and Tisa Angelia, “Eksistensi Ruang Publik 

Menghadapi Transformasi Penggunaan Ruang Di Permukiman Kota,” Region: Jurnal 

Pembangunan Wilayah Dan Perencanaan Partisipatif 16, no. 2 (2021): 186–200, 

https://doi.org/10.20961/region.v16i2.47859. 
294 Andi Imelda Candra Sari, “Jalur Pedestrian Adalah Hak Ruang Bagi Pejalan Kaki: Studi Kasus 

Pada Ruang Publik Lapangan Taruna Dan Taman Kota Kota Gorontalo,” Radial: Jurnal Peradaban 

Sains, Rekayasa, Dan Teknologi 2, no. 1 (2014): 47–56, 

https://media.neliti.com/media/publications/297608-jalur-pedestrian-adalah-hak-ruang-bagi-p-

c7305d2c.pdf. 
295 Galuh Alya Irsanti, Nur Miladan, and Rizon Pamardhi Utomo, “Fungsi Sosial Budaya Ruang 

Terbuka Hijau (RTH) Sempadan Banjir Kanar Timur (BKT),” Desa-Kota: Jurnal Perencanaan 

Wilayah, Kota, Dan Pemukiman 6, no. 2 (2024): 29–38, 

https://jurnal.uns.ac.id/jdk/article/view/78965. 



 

110 
 

menghalangi lalu lintas, misalnya, harus ditegakkan demi menjaga keseimbangan 

antara kepentingan pribadi dan kepentingan umum.296 

Dengan demikian, implikasi hadis ini bagi perencanaan kota modern adalah 

ajakan untuk menciptakan ruang publik yang tertata secara fisik sekaligus bernilai 

sosial dan etis.297 Kota yang ideal bukan hanya terorganisir dari sisi infrastruktur, 

tetapi juga mampu membentuk budaya saling menghormati, menolong, dan 

menjaga kenyamanan bersama. Inilah makna “hak jalan” yang diajarkan Rasulullah 

saw, yang tetap relevan untuk membangun kota yang aman, harmonis, dan 

manusiawi. 

4. Kepemimpinan Etis dan Partisipatif 

ناَدِ ، أنَه الْْعَْرَجَ حَدهثهَُ، أنَههُ سَمِعَ  ُ عَنْهُ حَدهثنَاَ أبَوُ الْيَمَانِ ، أخَْبرََنَا شُعيَْبٌ ، حَدهثنََا أبَوُ الز ِ  أبَاَ هرَُيْرَةَ رَضِيَ اللَّه

  ،َ سْناَدِ :مَنْ أطََاعَنِي فَقدَْ أطََاعَ اللَّه َ، وَمَنْ يطُِعِ الْْمَِيرَ فقَدَْ أطََاعَنِي، وَمَنْ وَبهَِذاَ الِْْ وَمَنْ عَصَانِي فقَدَْ عَصَى اللَّه

مَامُ جُنهةٌ ، يقُاَتلَُ مِنْ وَرَائِهِ وَيتُهقىَ بِهِ، فإَِنْ أمََرَ بِ  ِ وَعَدَلَ فإَِنه لَهُ  يَعْصِ الْْمَِيرَ فقََدْ عَصَانِي، وَإنِهمَا الِْْ تقَْوَى اللَّه

 مِنْهُ  لِكَ أجَْرًا، وَإنِْ قَالَ بِغيَْرِهِ فَإِنه عَليَْهِ بذَِ 

Artinya: Bahwa ia mendengar Abu Hurairah r.a dan dengan sanad ini Nabi 

saw bersabda: Barang siapa yang taat kepadaku berarti dia telah taat kepada Allah 

dan barang siapa yang bermaksiat kepadaku berarti dia telah bermaksiat kepada 

Allah. Dan barang siapa yang taat kepada pemimpin berarti dia telah taat 

kepadaku dan barang siapa yang bermaksiat kepada pemimpin berarti dia telah 

bermaksiat kepadaku. Dan sesungguhnya imam (pemimpin) adalah laksana 

benteng, dimana orang-orang akan berperang mengikutinya dan berlindung 

dengannya. Maka jika dia memerintah dengan berlandaskan taqwa kepada Allah 

dan keadilan, maka dia akan mendapatkan pahala. Namun jika dia berkata 

sebaliknya maka dia akan menanggung dosa. 

a. Analisis Lafadz 

 
296 Indah Malini Hasibuan, “Penegakan Hukum Terhadap Penyalahgunaan Fungsi Trotoar Bagi 

Pedagang Kaki Lima Di Kota Padangsimpuan” (Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad 

Addary Padangsidimpuan, 2023). 
297 Siti Salma, Muhammad Ali, and Reva Hudan Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi 

Tematik,” Karakter: 2, no. 3 (2025): 56–75. 



 

111 
 

Kalimat  َ َ، وَمَنْ عَصَانِي فقَدَْ عَصَى اللَّه  yang artinya “Barangsiapa مَنْ أطََاعَنِي فقَدَْ أطََاعَ اللَّه

taat kepadaku, maka sungguh ia telah taat kepada Allah, dan barangsiapa 

bermaksiat kepadaku, maka sungguh ia telah maksiat kepada Allah” merupakan 

kalimat yang diambil dari firman Allah dalam Qs. An-Nisa [4]:80: 

كَ عَليَْهِمْ حَفِيْظًاۗ  َُۚ وَمَنْ توََلهى فَمَآٰ ارَْسَلْن  سُوْلَ فقََدْ اطََاعَ اللَّه  ۝٨٠مَنْ يُّطِعِ الره

Artinya: Barangsiapa taat kepada Rasul, maka sungguh ia telah taat kepada 

Allah…  

Makna dari sabda Nabi saw tersebut adalah bahwa beliau tidak pernah 

memerintahkan sesuatu kecuali apa yang juga diperintahkan oleh Allah. Dengan 

demikian, siapa pun yang melaksanakan perintah Nabi saw pada hakikatnya telah 

menaati Allah, yakni menaati Dzat yang memerintahkan Nabi untuk menyampaikan 

perintah itu. Makna lain yang dapat dipahami adalah bahwa karena Allah secara 

langsung memerintahkan manusia untuk menaati Rasul-Nya, maka ketaatan kepada 

Nabi berarti sama dengan ketaatan terhadap perintah Allah untuk menaati beliau.  

Sebaliknya, dalam perkara maksiat berlaku hukum yang sama, barangsiapa 

bermaksiat kepada Rasul, maka ia sesungguhnya telah bermaksiat kepada Allah, 

sebab ia telah melanggar larangan-Nya. Kata الطاعة (ketaatan) dalam hal ini berarti 

melaksanakan apa yang diperintahkan dan meninggalkan apa yang dilarang, 

sedangkan kata العصيان (kemaksiatan) adalah kebalikannya, yaitu menolak perintah 

dan melanggar larangan.298  

Kalimat   ْأطََاعَنِيوَمَن فقَدَْ  الْْمَِيرَ  يطُِعِ   artinya, “barangsiapa taat kepada amirku, 

maka sungguh ia telah taat kepadaku” dalam sebagian riwayat seperti riwayat 

Hammām, al-A’raj, dan selainnya, redaksinya berbunyi  َالْْمَِير أطََاعَ   ,artinya وَمَنْ 

barangsiapa taat kepada penguasa. Meskipun terdapat variasi lafadz, keduanya 

dapat dikembalikan pada makna yang sama, yakni bahwa setiap pemimpin (amir) 

yang menegakkan kebenaran, keadilan, dan hukum syariat pada hakikatnya 

menjalankan kepemimpinannya berdasarkan perintah Rasulullah saw dan syariat 

Allah. Oleh karena itu, ketaatan kepada amir yang adil dan benar pada dasarnya 

 
298 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim 

Al-Iraqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86. 



 

112 
 

merupakan bentuk ketaatan kepada Rasulullah saw, sebagaimana ditegaskan dalam 

lanjutan hadis faqad aṭhāʿanī (maka sungguh ia telah taat kepadaku), yang berarti 

ia telah melaksanakan apa yang telah beliau syariatkan.299 

Adapun penyebutan amir secara khusus dalam hadis ini kemungkinan 

disebabkan oleh konteks turunnya hadis (asbāb al-wurūd). Saat itu, beliau tengah 

berbicara dalam situasi yang menuntut ketaatan kepada pemimpin ekspedisi atau 

pemimpin wilayah tertentu, sehingga amir menjadi subjek langsung yang 

dimaksudkan. Namun, berdasarkan kaidah usul fikih al-‘ibrah bi-‘umūmi al-lafẓi 

lā bi-khuṣūṣi as-sabab (yang menjadi patokan adalah keumuman lafadz, bukan 

kekhususan sebab). Artinya, perintah taat kepada amir berlaku secara umum untuk 

setiap masa dan setiap pemimpin yang memimpin dengan kebenaran, bukan hanya 

terbatas pada saat itu.300 

Lebih jauh, dalam riwayat Hammām disebutkan juga dengan redaksi: wa man 

yuṭi’il-amīra faqad aṭhā’anī menggunakan fi’il mudhāri’ (kata kerja 

sekarang/berkelanjutan). Begitu pula dalam kelanjutannya: wa man ya’ṣil-amīra 

faqad ‘aṣhānī (Barangsiapa durhaka kepada amir, maka sungguh ia telah durhaka 

kepadaku). Penggunaan fi’il mudhāri’ ini menunjukkan keberlakuan hukum 

tersebut secara berkesinambungan, baik bagi generasi sahabat maupun generasi 

setelahnya, sehingga prinsip ketaatan kepada pemimpin tetap relevan sepanjang 

zaman.301 

Ibn al-Tīn menjelaskan bahwa sabda Rasulullah saw ini juga berfungsi 

sebagai penegasan terhadap kondisi sosial masyarakat Arab saat itu, khususnya 

Quraisy, yang belum terbiasa dengan konsep pemerintahan formal. Mereka 

cenderung enggan tunduk kepada pemimpin. Karena itu, pernyataan Nabi saw 

diarahkan untuk membangun kesadaran kolektif akan pentingnya ketaatan kepada 

 
299 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim 

Al-Iraqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86. 
300 Badr al-Din Abu Muhammad Maḥmud ibn Ahmad Al-ʿAyni, ’Umdat Al-Qari Syarh Shahih Al-

Bukharī, Juz 24 (Beirut: Dār al-Fikr, n.d.), h. 221. 
301 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim 

Al-Iraqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86. 



 

113 
 

pemimpin yang sah, baik dalam konteks kepemimpinan ekspedisi maupun 

pemerintahan wilayah, guna mencegah perpecahan dan konflik internal.302 

Menurut riwayat Ibn Abbas, Rasulullah saw juga menegaskan bahwa 

ketidakpuasan terhadap pemimpin, baik terkait urusan dunia seperti ketidakadilan 

politik, maupun urusan agama seperti pemimpin yang melakukan maksiat setelah 

sebelumnya berlaku adil, tidak secara otomatis menggugurkan legitimasi 

kepemimpinannya. Kecuali apabila pemimpin melakukan kekufuran yang nyata, 

barulah kepemimpinannya kehilangan validitas. Dengan demikian, umat 

diperintahkan untuk bersabar dan tidak melakukan pemberontakan terhadap 

pemimpin yang masih berada dalam koridor iman, sekalipun terdapat perilaku yang 

tidak menyenangkan. 

Meski demikian, ruang kritik terhadap pemimpin tetap ada selama dilakukan 

secara proporsional dan tidak menimbulkan fitnah atau perpecahan. Rasulullah saw 

bahkan menegaskan pentingnya menyuarakan kebenaran di hadapan pemimpin 

zalim sebagaimana sabdanya: “Sebaik-baik syuhada adalah Hamzah, dan 

seseorang yang mengatakan kebenaran di hadapan penguasa zalim hingga ia 

terbunuh.” Hadis ini menunjukkan bahwa keberanian moral dalam menegakkan 

amar maʿrūf nahi munkar terhadap pemimpin tetap dijunjung tinggi, namun harus 

disertai pertimbangan matang demi menjaga stabilitas sosial dan kesatuan umat. 

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menegaskan pentingnya ketaatan 

kepada pemimpin dalam Islam, tetapi juga memuat prinsip etika politik Islam yang 

menekankan keseimbangan antara loyalitas terhadap otoritas yang sah, kesabaran 

dalam menghadapi kelemahan pemimpin, serta keberanian untuk menyampaikan 

kebenaran secara konstruktif demi menjaga persatuan masyarakat.303 

Perjelasan  ٌمَامُ جُنهة  (dengan jim berkarakat dhammah) جُنهة :kosakata asing وَإنِهمَا الِْْ

secara bahasa bermakna tameng, benteng, perisai, atau pelindung yang digunakan 

dalam peperangan. Secara makna dalam hadis bermakna pelindung, penghalang, 

atau penutup yang mencegah bahaya. Dalam konteks  ٌمَامُ جُنهة  pemimpin adalah“ الِْْ

 
302 Badr al-Din Abu Muhammad Maḥmud ibn Ahmad Al-ʿAyni, ’Umdat Al-Qari Syarh Shahih Al-

Bukharī, Juz 24 (Beirut: Dār al-Fikr, n.d.), h. 221. 
303 As-Syafi‘i, Dalil Al-Falihin Li-Turuq Riyad as-Shalihin, Juz 5, h. 136. 



 

114 
 

perisai,” maksudnya pemimpin berfungsi melindungi rakyat dari serangan musuh, 

mencegah terjadinya kerusakan atau kezaliman antarwarga, dan menjaga keamanan 

serta ketertiban. Jika dihubungkan dengan pembahasan modern, جُنهة bisa 

dianalogikan seperti sistem pemerintahan, regulasi, dan kebijakan publik yang 

menjadi “tameng” bagi masyarakat dari ketidakadilan dan ketimpangan.304  

Dalam hadis ini terdapat kalimat  ِمِنْهُ  وَإنِْ قاَلَ بِغيَْرِهِ فإَِنه عَلَيْه  “dan jika ia berkata 

selain itu, maka atasnya (dosa) dari hal tersebut. Dikatakan bahwa kata  َقَال 

(berkata) disini digunakan dengan makna فعل (berbuat), karena sebelumnya Nabi 

saw menyebutkan  َأمََر  Demikian penjelasan sebagian .(jika ia memerintahkan) فَإِنْ 

syarah, jika kalimat sebelumnya jelas berbicara tentang perintah, maka logisnya 

kalimat berikutnya juga masih berbicara tentang perintah, hanya saja diungkapkan 

dengan kata َلَ قا  (berkata). Dalam bahasa Arab, memang wajar menggunakan kata 

 untuk maksud memerintahkan, sehingga tidak ada masalah memahaminya قاَلَ 

demikian. Ada pula yang mengatakan bahwa makna  َقَال di sini adalah memutuskan 

hukum. Lalu dikatakan pula bahwa kata ini diambil dari kata القيل (dengan qaf fathah 

dan ya sukun), yaitu sebutan bagi seorang raja yang menetapkan hukum dalam 

Bahasa Himyar.305  

Adapun kalimat  منه عليه   maksudnya adalah ia (maka atasnya dari itu) فإن 

mendapatkan dosa. Dalam riwayat ini, kata “dosa” tidak disebutkan secara eksplisit 

untuk menghemat kata, karena sudah dapat dipahami dari lawan katanya yang 

menunjukkan makna tersebut. Hal ini telah ditegaskan dalam riwayat lain. Ada 

kemungkinan juga kata من di sini bermakna “sebagian” sehingga maksudnya ia 

hanya menanggung sebagian dari apa yang ia katakan. Dalam Riwayat Abu Zaid 

al-Marwazi terdapat lafadz منة namun ini adalah kesalahan penulisan. Pendapat 

pertama adalah yang benar, sebagaimana ditegaskan oleh Abu Dzar.306 

b. Makna Umum Hadis 

 
304 Imam Ahmad ibn Hanbal, Musnad Al-Imam Ahmad Ibn Hanbal (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 

2001). 
305 Al-Walawi, Al-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 32, 

h. 111. 
306 Al-Walawi, Al-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 32, 

h. 111. 



 

115 
 

Hadis ini menegaskan pentingnya ketaatan kepada Nabi Muhammad saw dan 

kepada para pemimpin (amir). Siapa yang menaati Nabi berarti ia menaati Allah, 

dan siapa yang bermaksiat kepada Nabi berarti bermaksiat kepada Allah. Demikian 

pula, siapa yang menaati pemimpin berarti menaati Nabi, dan siapa yang bermaksiat 

kepada pemimpin berarti bermaksiat kepada Nabi. 

Pemimpin digambarkan sebagai perisai (junnah) yang melindungi umat dari 

bahaya dan menjadi benteng perlindungan. Oleh karena itu, umat diperintahkan 

untuk berjuang di belakang pemimpin dan menjadikan pemimpin sebagai 

pelindung. Jika pemimpin memerintahkan ketaqwaan kepada Allah dan berlaku 

adil, maka ia mendapat pahala atas perbuatannya itu. Namun jika pemimpin 

memerintahkan sesuatu yang bertentangan dengan ketaqwaan dan keadilan, maka 

dosa dan tanggung jawab atas perbuatan itu tetap ada pada pemimpin tersebut. 

Secara keseluruhan, hadis ini menekankan tanggung jawab kepemimpinan 

yang harus dijalankan dengan keadilan dan ketaqwaan, serta kewajiban umat untuk 

menaati pemimpin yang sesuai dengan syariat. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Kepemimpinan Etis dan Partisipatif 

Hadis tersebut sangat relevan dengan prinsip kepemimpinan etis dan 

partisipatif, berikut kaitannya: 

1) Kepemimpinan Etis 

Hadis ini menegaskan bahwa seorang pemimpin harus memimpin dengan 

ketaatan kepada Allah dan keadilan.307 Dalam konteks perencanaan kota modern, 

hal ini berarti bahwa para pemimpin kota harus menjadikan nilai-nilai moral, 

keadilan sosial, dan ketaatan pada aturan sebagai landasan utama dalam mengambil 

keputusan tata ruang dan pembangunan kota.308 Pemimpin yang etis tidak hanya 

bertindak demi kepentingan pribadi atau kelompok tertentu, tetapi mengutamakan 

 
307 Muhammad Ilyas and Nur Rahmah, “Konsep Kepemimpinan Dalam Perspektif Siyasah: Urgensi 

, Ketaatan Dan Kriteria Pemimpin,” De Quality: Jurnal Hukum Sosial 1, no. 1 (2025): 1–11. 
308 Natalia Pertiwi Ginting, “Trust Dan Leadership Dalam Praktik Perencanaan Kota Di Era 

Demokrasi Dan Otonomi Daerah,” Jurnal Perencanaan Wilayah Dalam Praktik Perencanaan Kota 

Di Era Demokrasi Dan Otonomi Daerah 20, no. 2 (209AD): 127–41. 



 

116 
 

kesejahteraan seluruh warga kota, menjaga keselarasan antara kebutuhan fisik, 

sosial, dan spiritual masyarakat.309 

2) Kepemimpinan Partisipatif 

Dalam hadis disebutkan bahwa pemimpin adalah “perisai” yang dilindungi 

dan diikuti. Prinsip ini menekankan perlunya dukungan dan keterlibatan 

masyarakat dalam pelaksanaan kebijakan. Perencanaan kota modern tidak dapat 

berjalan efektif tanpa partisipasi aktif warga sebagai pemegang kepentingan utama. 

Kepemimpinan partisipatif mendorong komunikasi dua arah antara pemimpin dan 

masyarakat, membuka ruang dialog, aspirasi, dan masukan yang konstruktif 

sehingga perencanaan kota menjadi inklusif dan responsif terhadap kebutuhan 

nyata warga.310 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis tentang kepemimpinan etis 

dan partisipatif memberikan implikasi yang sangat penting. Seorang pemimpin 

dituntut untuk memastikan adanya keadilan dalam distribusi ruang dan sumber daya 

kota, sehingga setiap kelompok masyarakat memperoleh akses yang setara tanpa 

ada yang terpinggirkan.311 Prinsip keadilan ini menegaskan bahwa tata ruang kota 

tidak boleh dikuasai oleh segelintir pihak dengan mengorbankan hak-hak 

masyarakat yang lebih lemah, melainkan harus dikelola secara proporsional demi 

kemaslahatan bersama.312 Lebih dari itu, pemimpin juga memiliki tanggung jawab 

moral dan sosial atas kebijakan yang diambil. Hal ini menuntut keterbukaan 

terhadap kritik serta kesediaan menerima masukan masyarakat, sebagai bagian dari 

mekanisme kontrol agar keputusan yang dihasilkan tidak hanya berpihak pada 

kepentingan tertentu, melainkan benar-benar mencerminkan kebutuhan publik.313 

 
309 Evhy Sekarwangi Putri, Muh. Yusril Faudzi, and Kurniati Kurniati, “Peran Pemimpin Dalam 

Menangani Konflik Keamanan Nasional: Perspektif Etika Politik Islam,” Ethics and Law Journal: 

Business and Notary 2, no. 2 (2024): 202–17, https://doi.org/10.61292/eljbn.204. 
310 Lis Ayucandra et al., “Strategi Kepemimpinan Partisipatif Dalam Pengambilan Keputusan Publik 

Di Kota Bau-Bau,” Jurnal Cendikia Ilmiah 4, no. 3 (2025): 1533–41. 
311 Wulan Desti Sari, “Peran Birokrasi Dalam Mewujudkan Keadilan Sosial Di Masyarakat,” 

Literacy Notes 2, no. 1 (2024): 1–8, http://liternote.com/index.php/ln/article/view/200. 
312 Abdul Latif et al., “Nilai-Nilai Dasar Dalam Membangun Ekonomi Islam,” Diktum: Jurnal 

Syariah Dan Hukum 12, no. 2 (2014): 153–69. 
313 Al-Qadhi Abu Abdullah Muhammad, Musnad As-Syihab (Beirut: Muassisaturrisalah, 1985). 



 

117 
 

Selain itu, pendekatan partisipatif menjadi aspek fundamental dalam 

mewujudkan tata ruang yang berkelanjutan. Dengan melibatkan masyarakat secara 

aktif dalam proses perencanaan dan pengelolaan kota, terbentuklah ruang sosial 

yang tidak hanya seimbang dan harmonis, tetapi juga mampu menjaga keteraturan 

serta keberlanjutan ekologis dan sosial. Konteks hadis ini mempertegas bahwa 

kepemimpinan bukan sekadar otoritas, melainkan sebuah amanah yang 

mengintegrasikan nilai etika, keadilan, dan partisipasi publik.314 Dengan demikian, 

prinsip-prinsip tersebut dapat menjadi fondasi bagi pembangunan kota modern 

yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan fisik dan ekonomi, tetapi juga 

pada terciptanya peradaban urban yang inklusif, adil, dan berkelanjutan. 

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial 

دُ بْنُ رُمْحٍ أخَْبرََنَا اللهيْثُ عَنْ أبَِي ال  بيَْرِ عَنْ جَابرٍِ أنَه النهبِيه  حَدهثنَاَ قتُيَْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدهثنَاَ ليَْثٌ ح و حَدهثنَاَ مُحَمه زُّ

  ُ ُ عَ صَلهى اللَّه رٍ الْْنَْصَارِيهةِ فِي نخَْلٍ لهََا فَقاَلَ لهََا النهبِيُّ صَلهى اللَّه ليَْهِ وَسَلهمَ مَنْ غَرَسَ عَليَْهِ وَسَلهمَ دَخَلَ عَلَى أمُ ِ مُبَش ِ

وَلََ يزَْرَعُ زَرْعًا فيَأَكُْلَ مِنْهُ إنِْسَانٌ وَلََ هَذاَ النهخْلَ أمَُسْلِمٌ أمَْ كَافرٌِ فقََالَتْ بَلْ مُسْلِمٌ فقَاَلَ لََ يَغْرِسُ مُسْلِمٌ غَرْسًا  

 صَدَقَةٌ  لَهُ  دَابهةٌ وَلََ شَيْءٌ إلَِه كَانَتْ 

Artinya: Dari Jabir bahwasanya Nabi saw masuk menemui Ummu Mubasyir 

al-Anshariyah di kebun kurma miliknya, lantas Nabi saw bersabda kepadanya, 

Siapakah yang menanam pohon kurma ini? Apakah ia seorang Muslim atau kafir? 

Dia menjawab, Seorang Muslim. Beliau bersabda, Tidaklah seorang Muslim yang 

menanam suatu tanaman atau menabur suatu benih, lalu tanaman tersebut 

dimakan oleh manusia, binatang melata, atau sesuatu yang lain kecuali hal itu 

bernilai sedekah untuknya. 

a. Analisis Lafadz 

Penjelasan hadis tentang keberlanjutan ekologis dan sosial sebagaimana 

termaktub dalam riwayat Jabir memberikan gambaran yang sangat kontekstual 

terhadap prinsip pembangunan berkelanjutan dalam perencanaan kota modern. 

Kalimat رٍ الْْنَْصَارِيهةِ فِي نخَْلٍ لهََا أمُ ِ مُبَش ِ -masuk menemui Umm Mubashshir al) دَخَلَ عَلَى 

 
314 Dina Aulia and Hidayat Rumatiga, “Konsep Pemerintahan Islam Dalam Perspektif Demokrasi 

Dan Nilai Kepemimpinan,” Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 4662–72. 



 

118 
 

Ansariyyah di kebunnya yang berisi pohon kurma) menunjukkan bagaimana  نخل 

(kurma) merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat Madinah, baik 

secara ekonomi, sosial, maupun ekologis. Dengan demikian, hadis ini 

merefleksikan keterikatan yang mendalam antara masyarakat, sumber daya alam, 

dan keberlangsungan hidup. 

Pertanyaan Nabi saw,  َذاَ النهخْلَ أمَُسْلِمٌ أمَْ كَافرٌِ مَنْ غَرَسَ ه  (siapa yang menanam pohon 

kurma ini, Muslim atau kafir?), mengandung makna mendalam mengenai 

universalitas amal kebaikan dalam bentuk pelestarian alam. Penekanan pada status 

penanam tidak hanya bersifat identitas, melainkan lebih kepada penegasan bahwa 

seorang Muslim memiliki tanggung jawab moral dan spiritual dalam menjaga 

keberlangsungan lingkungan. Jawaban Umm Mubashshir,  ٌمُسْلِم بلَْ   ia seorang) قاَلَتْ 

Muslim), mempertegas keterkaitan iman dengan amal nyata dalam bidang ekologi. 

Ungkapan Nabi saw, لََ يَغْرِسُ مُسْلِمٌ غَرْسًا وَلََ يزَْرَعُ زَرْعًا (tidaklah seorang Muslim 

menanam sebuah tanaman atau menanam biji-bijian), memuat makna luas. Kata 

 ,menekankan aktivitas menanam pohon atau tanaman yang berumur panjang غرس

sedangkan زرع menunjuk pada penanaman benih yang lebih umum. Keduanya 

mencakup keseluruhan aktivitas bercocok tanam sebagai simbol peran aktif 

manusia dalam menjaga keberlangsungan ekosistem. Selanjutnya, frasa   ُمِنْه فَيأَكُْلَ 

وَلََ شَيْءٌ إنِْسَانٌ وَلََ دَابه  ةٌ   (kemudian dimakan oleh manusia, binatang, atau sesuatu apa 

pun) menunjukkan cakupan manfaat yang inklusif, melampaui batas manusia 

sebagai pusat perhatian, dan mengakui keberadaan serta kebutuhan makhluk hidup 

lain dalam tatanan ekologis. 

Penutup hadis,  ٌصَدَقَة لَهُ  كَانَتْ   ,(maka itu menjadi sedekah baginya) إِلَه 

mengandung pesan moral yang sangat relevan dengan prinsip keberlanjutan. Amal 

yang dilakukan seorang Muslim dalam bentuk pelestarian lingkungan tidak hanya 

bernilai sosial tetapi juga bernilai spiritual, karena setiap manfaat yang dirasakan 

oleh makhluk hidup lain dikategorikan sebagai sedekah. Hal ini mengajarkan 

bahwa aktivitas menjaga ekologi bukan sekadar tindakan duniawi, melainkan 

bagian dari ibadah yang mendekatkan diri kepada Allah. 

Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis ini menjadi landasan etis dan 

teologis bagi prinsip keberlanjutan ekologis dan sosial. Pembangunan kota tidak 



 

119 
 

boleh hanya berorientasi pada kepentingan manusia semata, tetapi harus 

memperhatikan keseimbangan ekosistem, pelestarian alam, dan keberlanjutan 

generasi mendatang. Dengan kata lain, nilai-nilai yang terkandung dalam hadis ini 

mengintegrasikan aspek teologis, ekologis, dan sosial secara utuh, sehingga dapat 

menjadi inspirasi dalam membangun kota yang berkeadilan, ramah lingkungan, 

serta berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Rasulullah saw bersabda: 

  فهَُوَ   مِنْهُ   السهبعُُ   أكََلَ   وَمَا   صَدَقَةٌ،  لَهُ   مِنْهُ   سُرِقَ   وَمَا  صَدَقَةً،  لَهُ   مِنْهُ   أكُِلَ   مَا  كَانَ   إِلَه   غَرْسًا  يَغْرِسُ   مُسْلِمٍ   مِنْ   مَا

 صَدَقَةٌ  لَهُ   كَانَ  إِلَه  أحََدٌ  يرَْزَؤُهُ  وَلََ  صَدَقَةٌ، لَهُ  فهَُوَ   الطهيْرُ  أكََلَتِ  وَمَا صَدَقَةٌ، لَهُ 

Artinya: Tidak ada seorang Muslim yang menanam sesuatu kecuali apa yang 

dimakan darinya adalah sedekah baginya, dan apa yang dicuri darinya adalah 

sedekah baginya, dan apa yang dimakan oleh binatang buas adalah sedekah 

baginya, dan apa yang dimakan oleh burung adalah sedekah baginya, dan tidak ada 

yang merusaknya kecuali itu adalah sedekah baginya. 

Dalam riwayat lain disebutkan: 

 صَدَقَةٌ  لَهُ  كَانَتْ  إِلَه   شَيْءٌ  وَلََ  دَابهةٌ، وَلََ  إنِْسَانٌ، مِنْهُ  فيَأَكُْلَ   زَرْعًا يزَْرَعُ  وَلََ  غَرْسًا، مُسْلِمٌ  يَغْرِسُ  لََ 

Artinya: Tidak ada seorang Muslim yang menanam pohon atau bertani 

tanaman, lalu dimakan oleh manusia, binatang tunggangan, atau apapun juga 

kecuali itu adalah sedekah baginya. 

Dalam riwayat lain lagi disebutkan:  

 الْقِياَمَةِ  يوَْمِ  إلِىَ صَدَقَةً  لَهُ  كَانَ  إِلَه 

Artinya: Itu menjadi sedekah baginya sampai hari kiamat. 

Dalam hadis-hadis ini terdapat keutamaan menanam dan bertani, serta 

pahala bagi pelakunya akan terus mengalir selama tanaman itu tumbuh dan 

hasilnya terus ada sampai hari kiamat. 

Para ulama berbeda pendapat tentang jenis penghasilan yang paling baik dan 

utama, ada yang mengatakan perdagangan, ada yang mengatakan pekerjaan tangan 

(kerajinan), dan ada yang mengatakan pertanian, dan pendapat terakhir itulah yang 

benar. Dalam hadis ini juga ditegaskan bahwa pahala dan ganjaran di akhirat khusus 



 

120 
 

bagi kaum Muslim, dan bahwa seseorang akan mendapatkan pahala atas apa yang 

dicuri dari hartanya atau yang dirusakkan oleh binatang atau burung dan sejenisnya. 

b. Makna Umum Hadis 

Makna umum dari hadis ini menegaskan bahwa setiap amal yang dilakukan 

seorang Muslim dalam bentuk penanaman pohon atau aktivitas bercocok tanam 

memiliki nilai ibadah yang berkelanjutan. Pahala tidak hanya diperoleh ketika hasil 

tanaman itu dimanfaatkan secara langsung oleh penanamnya, tetapi juga terus 

mengalir selama ada makhluk lain yang mengambil manfaat darinya, baik manusia, 

hewan, maupun makhluk hidup lain. Bahkan, sekalipun hasil tanaman tersebut 

dimanfaatkan tanpa izin atau dirusak, nilai kebaikan tetap dicatat sebagai pahala. 

Hal ini menunjukkan bahwa Islam menempatkan aktivitas merawat lingkungan dan 

menjaga keberlangsungan ekosistem sebagai bagian dari amal saleh yang bernilai 

sedekah. Dengan demikian, hadis ini tidak hanya mendorong umat Islam untuk 

peduli terhadap kelestarian alam, tetapi juga memandang tindakan sederhana 

seperti menanam pohon sebagai investasi jangka panjang, baik dalam aspek 

spiritual maupun sosial, karena manfaatnya terus berlangsung lintas waktu, 

generasi, dan makhluk hidup. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Keberlanjutan Ekologis dan Sosial 

Hadis yang menyatakan bahwa setiap Muslim yang menanam pohon atau 

bercocok tanam, lalu hasil dari tanamannya dimakan oleh manusia, hewan, atau 

bahkan dicuri, semuanya merupakan sedekah bagi yang menanam, mengandung 

pesan mendalam tentang keberlanjutan ekologis dan sosial. 

Keberlanjutan Ekologis 

1) Menanam pohon dan bercocok tanam berarti ikut menjaga dan memperbaiki 

lingkungan. Tanaman berperan penting dalam menjaga kesuburan tanah, 

mengendalikan iklim mikro, menyerap karbon, dan menyediakan oksigen. 

2) Tanaman yang dihasilkan memberikan manfaat terus menerus bukan hanya 

bagi manusia tapi juga bagi fauna (hewan liar, burung, dan serangga). Ini 



 

121 
 

menunjukkan sebuah sistem ekologi yang saling mendukung dan 

berkelanjutan. 

3) Hadis menegaskan bahwa usaha menanam dan merawat lingkungan adalah 

tindakan mulia yang pahalanya terus mengalir selama tanaman tersebut 

bermanfaat. Ini menanamkan kesadaran ekologis bahwa manusia harus 

menjaga dan merawat alam demi masa depan. 

Keberlanjutan Sosial 

1) Dengan menanam pohon dan bercocok tanam, hasilnya tidak hanya dinikmati 

sendiri, tapi juga oleh orang lain, hewan, dan makhluk hidup lainnya. Ini 

menunjukkan prinsip berbagi sumber daya dan keadilan sosial dalam 

pemanfaatan alam. 

2) Semua manfaat yang diperoleh orang lain dari tanaman itu adalah sedekah 

bagi si penanam. Ini mendorong sikap kedermawanan dan kepedulian sosial, 

sehingga mempererat hubungan sosial dan membangun masyarakat yang 

saling membantu dan berkelanjutan. 

3) Dengan adanya prinsip bahwa hasil tanaman bisa menjadi sedekah meskipun 

diambil oleh orang lain, maka dihindari konflik perebutan sumber daya 

karena ada nilai spiritual dan sosial dalam berbagi. 

Hadis ini secara eksplisit mengajarkan bahwa kegiatan menanam dan 

bercocok tanam adalah investasi berkelanjutan yang memberikan manfaat ekologis 

berupa pelestarian lingkungan dan manfaat sosial berupa distribusi hasil yang adil 

dan berkelanjutan. Dengan demikian, hadis ini menegaskan prinsip keberlanjutan 

ekologis dan sosial yang sangat relevan untuk pembangunan yang harmonis dan 

berkelanjutan masa kini dan masa depan. 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

1) Pengintegrasian Ruang Terbuka Hijau dan Pertanian Perkotaan 

Hadis menegaskan nilai menanam dan bercocok tanam sebagai amal jariyah 

yang terus memberi manfaat. Dalam konteks perencanaan kota modern, ini 

berarti perancang kota harus menyediakan ruang terbuka hijau yang 

memadai serta area untuk pertanian perkotaan (urban farming). 



 

122 
 

a. Manfaat ekologis: Ruang hijau membantu mengurangi polusi udara, 

mengendalikan suhu kota, dan menjaga keseimbangan ekosistem. 

b. Manfaat sosial: Masyarakat mendapatkan akses pangan segar dan ruang 

rekreasi yang sehat, sekaligus memperkuat ikatan sosial melalui 

kegiatan bercocok tanam bersama. 

2) Pengelolaan Sumber Daya Secara Berkelanjutan dan Berbagi Manfaat 

Prinsip dalam hadis yang menyatakan bahwa hasil tanaman bisa dinikmati 

manusia, hewan, dan bahkan pencuri namun tetap menjadi pahala bagi 

penanam, mengajarkan pentingnya pengelolaan sumber daya alam yang 

terbuka dan inklusif. 

a. Perencanaan kota harus mengakomodasi pemanfaatan sumber daya 

yang adil dan ramah lingkungan, tanpa monopoli sumber daya alam 

oleh segelintir pihak. 

b. Sistem distribusi hasil pertanian dan ruang publik perlu dirancang agar 

semua warga mendapat manfaat. 

3) Penguatan Fungsi Sosial dalam Tata Ruang Kota 

Hadis mengandung pesan sosial tentang berbagi dan sedekah, yang dalam 

perencanaan kota berarti membangun lingkungan yang mendukung 

interaksi sosial positif dan rasa kepemilikan kolektif. 

a. Penyediaan taman komunitas, kebun kota, dan fasilitas bersama yang 

memungkinkan warga berkolaborasi dan saling membantu. 

b. Mendesain kota agar ruang publik tidak hanya sebagai ruang fisik, tapi 

juga ruang sosial yang mendorong solidaritas dan kepedulian 

lingkungan. 

4) Mendorong Kesadaran dan Peran Aktif Warga dalam Pelestarian 

Lingkungan 

Karena pahala terus mengalir selama tanaman itu memberi manfaat, hal ini 

bisa dijadikan dasar untuk program edukasi dan partisipasi warga dalam 

menjaga kelestarian lingkungan. 

a. Pemerintah kota dapat menginisiasi program penghijauan dan urban 

farming yang melibatkan warga secara langsung. 



 

123 
 

b. Memberikan insentif sosial dan religius sebagai motivasi untuk menjaga 

dan merawat lingkungan kota. 

5) Pengembangan Sistem Kota yang Ramah Satwa dan Ekosistem 

Hadis menyebutkan manfaat tanaman bagi hewan dan burung, artinya 

perencanaan kota harus mempertimbangkan ruang hidup bagi fauna 

perkotaan. 

a. Memastikan kota menyediakan habitat yang aman dan sumber makanan 

bagi satwa liar dan burung. 

b. Menghindari penggunaan bahan dan teknologi yang merusak habitat 

alami di dalam dan sekitar kota. 

Hadis ini menginspirasi perencanaan kota modern yang tidak hanya berfokus 

pada pembangunan fisik, tetapi juga pada keberlanjutan ekologis dan sosial. Kota 

yang dirancang dengan prinsip ini akan menjadi tempat yang sehat, adil, dan 

harmonis bagi semua penghuni manusia dan makhluk hidup lainnya, dengan 

manfaat yang terus mengalir bagi generasi sekarang dan yang akan datang. 

6. Integrasi Nilai Spiritual dan Moral 

 حَدهثهَُ،  قتَاَدَةَ   بْنِ   عُمَرَ   بْنَ   عَاصِمَ   أنَه   حَدهثهَُ   بكَُيْرًا   أنَه   عَمْرٌو  أخَْبرََنِي  وَهْبٍ   ابْنُ   حَدهثنَِي   سُليَْمَانَ   بْنُ   يَحْيىَ  حَدهثنَاَ

ِ   عُبيَْدَ   سَمِعَ   أنَههُ  سُولِ   مَسْجِدَ   بنََى  حِينَ   فيِهِ   النهاسِ   قوَْلِ   عِنْدَ   يقَوُلُ   عَفهانَ   بْنَ   عُثْمَانَ   سَمِعَ   أنَههُ   الْخَوْلََنِيه   اللَّه  الره

ُ   صَلهى ُ   صَلهى  النهبِيه   سَمِعْتُ   وَإنِ ِي  أكَْثرَْتمُْ،  إنِهكُمْ :  وَسَلهمَ   عَليَْهِ   اللَّه :  بكَُيْرٌ   قاَلَ   مَسْجِدًا  بنَىَ  مَنْ :    يقَوُلُ   وَسَلهمَ   عَليَْهِ   اللَّه

ِ   وَجْهَ  بِهِ  يبَْتغَِي: قاَلَ  أنَههُ  حَسِبْتُ  ُ  بنَىَ اللَّه  ةِ الْجَنه  فِي مِثلَْهُ  لَهُ  اللَّه

 

Artinya: Bahwa ia mendengar ‘Utsman bin ‘Affan berkata ketika orang-orang 

berbicara tentang dirinya saat ia membangun Masjid Rasulullah saw: Kalian terlalu 

banyak membicarakannya. Sungguh, aku telah mendengar Nabi saw bersabda: 

Barang siapa membangun sebuah masjid, Bukair berkata: aku menduga beliau 

bersabda: dengan mengharap ridha Allah, maka Allah akan membangunkan 

baginya semisal itu di surga. 

a. Analisis Lafadz 



 

124 
 

Analisis lafadz dalam hadis ini menunjukkan beberapa aspek penting yang 

perlu diperhatikan baik dari sisi sanad maupun matan. Pertama, dalam jalur 

periwayatan disebutkan عَمْرٌو  .yang dimaksud adalah ‘Amr bin Harits ,أخَْبرََنِي 

Adapun بكَُيْرًا merujuk kepada Bukair bin ‘Abdillah bin al-Asyaj, sedangkan   َعُبيَْد ِ اللَّه  

adalah ‘Ubaidullah bin al-Aswad. Sanad ini menarik karena di dalamnya terdapat 

tiga tabi’in yang meriwayatkan secara berurutan: Bukair, ‘Ashim, dan ‘Ubaidullah. 

Dari segi asal-usul para perawi, tiga perawi pertama berasal dari Mesir, sementara 

tiga perawi terakhir berasal dari Madinah. Di antara keduanya terdapat sosok 

Bukair, seorang perawi Madani yang kemudian bermukim di Mesir. Hal ini 

menjadikan sanad hadis tersebut terbagi antara perawi Mesir dan perawi Madinah, 

sehingga jalurnya memperlihatkan corak transmisi ilmu antara dua pusat penting 

perkembangan Islam. 

Terkait lafadz  ِفيِه النهاسِ  قوَْلِ   ,(ketika orang-orang berkata tentang dirinya) عِنْدَ 

keterangan lebih jelas ditemukan dalam riwayat Muslim melalui jalur Mahmud bin 

Labid al-Anshari, seorang sahabat kecil. Ia meriwayatkan bahwa ketika Khalifah 

‘Utsman hendak membangun masjid, sebagian orang tidak menyetujuinya dan lebih 

menginginkan masjid tetap sebagaimana pada masa Nabi saw. Hal ini memberi 

penjelasan bahwa yang dimaksud dengan “membangun” dalam hadis tersebut 

sebenarnya adalah “hendak membangun” atau “berniat memperluas”. Dengan 

demikian, perbedaan persepsi sahabat lebih kepada bentuk dan metode 

pembangunan, bukan pada esensi pemeliharaan masjid itu sendiri. 

Penafsiran ulama seperti al-Baghawi dalam Syarh al-Sunnah menambahkan 

dimensi lain. Menurutnya, hal yang kemungkinan tidak disukai para sahabat dari 

tindakan ‘Utsman adalah penggunaan batu yang diukir sebagai bahan bangunan, 

bukan pada gagasan memperluas masjid. Dengan kata lain, perbedaan pendapat 

lebih berkisar pada aspek estetika dan bentuk material, bukan pada substansi 

pengembangan masjid. ‘Utsman sendiri tidak membangun masjid dari awal, 

melainkan memperluas serta memperkokoh bangunan yang telah ada, sebagaimana 

dijelaskan dalam bab tentang pembangunan masjid. 

Dari uraian ini dapat ditarik makna bahwa istilah “membangun” dalam hadis 

memiliki makna yang cukup fleksibel, ia dapat berlaku baik bagi yang membangun 



 

125 
 

dari awal maupun bagi yang memperbarui dan memperluas bangunan yang telah 

ada. Bahkan, secara majazi, penyebutan “masjid” bisa berarti sebagian dari masjid, 

bukan keseluruhannya. Analisis ini menunjukkan bahwa perluasan dan perbaikan 

bangunan masjid oleh ‘Utsman tidak bertentangan dengan spirit sunnah, melainkan 

bagian dari ijtihad sahabat dalam menjaga fungsi dan keberlangsungan rumah 

ibadah umat Islam. 

Dalam sebagian besar riwayat, tertulis  ِسُول  sedangkan dalam riwayat ,مَسْجِدَ الره

al-Hamawi dan al-Kusymihani disebutkan lebih lengkap: عليه  مسجد رسول الله صلى الله 

 Perbedaan redaksi ini menunjukkan variasi periwayatan, namun secara .وسلم

substansi tetap merujuk kepada Masjid Nabawi sebagai pusat ibadah dan simbol 

peradaban Islam di Madinah. 

Lafadz  ُْأكَْثرَْتم  ini berarti “kalian terlalu banyak berbicara”. Tidak إنِهكُمْ 

disebutkan objek secara eksplisit karena maksudnya sudah jelas, yakni banyak 

berbicara dalam bentuk pengingkaran, kritik, atau perdebatan seputar kebijakan 

pembangunan masjid oleh Khalifah ‘Utsman. Redaksi singkat ini sekaligus 

menunjukkan gaya bahasa hadis yang ringkas namun penuh makna. 

Menurut riwayat yang masyhur, pembangunan (tepatnya perluasan) Masjid 

Nabawi oleh ‘Utsman bin ‘Affan dimulai pada tahun 30 H. Namun, ada pula 

riwayat yang menyatakan terjadi pada tahun-tahun akhir kekhalifahannya. 

Penjelasan yang mungkin, tahun 30 H adalah masa dimulainya, sedangkan 

penyelesaiannya berlangsung mendekati akhir kekhalifahan beliau. Dalam Kitab 

al-Siyar disebutkan dari al-Harits bin Miskin, dari Ibnu Wahb, dari Malik, bahwa 

Ka’b al-Ahbar berkata ketika ‘Utsman membangun masjid: “Aku berharap masjid 

ini tidak selesai, karena jika selesai, ‘Utsman akan terbunuh.” Dan memang, tragedi 

terbunuhnya ‘Utsman akhirnya menjadi kenyataan. Catatan ini menegaskan betapa 

pembangunan masjid saat itu tidak hanya persoalan teknis arsitektural, tetapi juga 

terkait dengan dinamika politik dan sosial umat. 

Dalam hadis yang menyebutkan مَسْجِدًا بنَىَ   barang siapa membangun) مَنْ 

masjid), kata masjid digunakan secara umum, mencakup masjid besar maupun 

kecil. Hal ini ditegaskan dalam riwayat Anas yang diriwayatkan oleh at-Tirmidzi 

dengan redaksi كبيرا أو   Lebih lanjut, Ibnu Abi Syaibah .(besar atau kecil) صغيرا 



 

126 
 

menambahkan dari jalur lain mengenai perbuatan ‘Utsman bin ‘Affan: كمفحص   ولو

 Tambahan ini juga ditemukan .(walaupun hanya sebesar sarang burung puyuh) قطاة

dalam riwayat Ibnu Hibban dan al-Bazzar dari hadis Abu Dzar, Abu Muslim al-

Kajji dari Ibnu ‘Abbas, ath-Thabrani dalam al-Awsath dari riwayat Anas dan Ibnu 

‘Umar, serta Abu Nu’aim dalam Hilyah dari hadis Abu Bakar ash-Shiddiq. Ibnu 

Khuzaimah juga meriwayatkan dari Jabir: كمفحص قطاة أو أصغر (seperti sarang burung 

puyuh atau bahkan lebih kecil). 

Mayoritas ulama menafsirkan ungkapan ini sebagai bentuk hiperbola, karena 

ukuran sarang burung puyuh jelas tidak cukup untuk digunakan sebagai tempat 

shalat, sebagaimana diperkuat dalam riwayat Jabir. Namun, sebagian ulama 

memaknainya secara harfiah, yaitu setiap kontribusi fisik, sekecil apapun, dalam 

pembangunan atau perluasan masjid tetap dihitung. Pendekatan ini berlaku jika 

yang dimaksud masjid adalah tempat shalat. Sebaliknya, jika masjid hanya 

diartikan sebagai tempat sujud (ukuran dahi), kata بنى menegaskan bahwa harus ada 

pembangunan fisik sebagai manifestasi nyata dari amal tersebut. 

Makna ini diperkuat oleh riwayat Ummu Habibah: من بنى لله بيتا (barang siapa 

membangun rumah untuk Allah) dengan sanad hasan, serta riwayat ‘Umar: من بنى  

اسم الله فيه  يذكر   barang siapa membangun masjid yang di dalamnya disebut) مسجدا 

nama Allah) dari Ibnu Majah, Ibnu Hibban, dan an-Nasa’i melalui Amr bin 

‘Abasah. Keseluruhan riwayat ini menegaskan bahwa yang dimaksud adalah 

tempat ibadah untuk shalat, bukan sekadar tempat sujud. Dukungan lain datang dari 

riwayat al-Baihaqi dalam Syu’ab al-Iman melalui Aisyah, ketika ia bertanya tentang 

masjid-masjid kecil di jalan-jalan, Nabi saw menegaskan: “Ya, termasuk.” Riwayat 

serupa juga ditemukan dalam ath-Thabrani dari Abu Qursafah, dan keduanya 

berstatus hasan. 

Dalam  hadis ini, disebutkan  ُأنَهه حَسِبْتُ  بكَُيْرٌ:   :yang berarti Bukair berkata ,قاَلَ 

“Aku menduga bahwa beliau bersabda…”. Maksud dari pernyataan ini adalah 

Bukair menduga bahwa gurunya, ‘Ashim bin ‘Umar bin Qatadah, yang 

mengucapkan perkataan tersebut, sehingga redaksi ini disandarkan pada gurunya 

dalam rantai periwayatan. 



 

127 
 

Selanjutnya, ungkapan  ِ وَجْهَ اللَّه بِهِ   dimaknai sebagai “mengharap wajah يبَْتغَِي 

Allah”, yakni bertindak untuk mendapatkan ridha Allah atau keikhlasan dalam 

beramal. Perlu dicatat bahwa redaksi ini tampaknya bukan merupakan lafadz asli 

hadis, melainkan tambahan penjelas dari periwayat, karena riwayat lain yang 

menyinggung pembangunan masjid oleh ‘Utsman menggunakan lafadz لله yang 

memiliki makna serupa. Dengan demikian, baik  ِوَجْهَ اللَّه بِهِ  -sama لله  maupun يَبْتغَِي 

sama menekankan nilai keikhlasan dan niat yang murni dalam setiap amal 

kebaikan, khususnya dalam pembangunan sarana ibadah seperti masjid. 

Salah satu faedah penting dari hadis pembangunan masjid adalah penekanan 

pada keikhlasan dalam beramal. Ibn al-Jauzi menegaskan bahwa seseorang yang 

menuliskan namanya di masjid yang dibangunnya menunjukkan sikap jauh dari 

keikhlasan. Begitu pula, jika seseorang membangun masjid dengan mengharapkan 

upah atau imbalan duniawi, ia tidak akan memperoleh janji khusus pahala 

sebagaimana disebut dalam hadis, meskipun secara umum tetap memperoleh 

ganjaran. Konsep keikhlasan ini diperkuat melalui riwayat lain dari hadis ‘Uqbah 

bin ‘Amir, yang menyebutkan: 

  والممد بهإن الله يدخل بالسهم الواحد ثلَثة الجنة: صانعه المحتسب في صنعته، والرامي به، 

Sesungguhnya Allah memasukkan ke surga tiga orang karena satu anak 

panah: pembuatnya yang ikhlas dalam pekerjaannya, orang yang memanah 

dengannya, dan orang yang menyerahkannya (kepada pemanah).” Istilah  المحتسب

صنعته  menunjukkan bahwa pahala tertinggi diberikan kepada mereka yang في 

bekerja dengan niat ikhlas, misalnya dalam membantu para mujahid, dan 

keikhlasan ini hanya tercapai jika dilakukan secara sukarela, bukan karena upah. 

Selanjutnya, muncul pertanyaan fiqih mengenai apakah pahala pembangunan 

masjid berlaku bagi orang yang hanya menyediakan sebidang tanah untuk masjid 

atau mewakafkan bangunan yang sudah ada. Jika dilihat dari makna lahir lafadz 

membangun, jawabannya negatif. Namun, jika ditinjau dari substansi tujuan yakni 

mendukung sarana ibadah dan memperluas manfaat bagi umat, maka jawaban yang 

lebih tepat adalah ya, pahala tetap berlaku. Hal ini menekankan bahwa inti dari amal 

shalih adalah niat dan tujuan kebaikan yang mendasarinya, bukan sekadar 



 

128 
 

formalitas fisik, sehingga nilai spiritual dan moral tetap relevan dalam praktik nyata 

pembangunan fasilitas ibadah maupun inisiatif sosial lainnya. 

Ucapan بنى (membangun) dalam hadis ini secara hakiki berlaku bagi orang 

yang secara langsung melaksanakan pembangunan dengan memenuhi syarat-

syaratnya. Namun, secara makna, istilah tersebut juga mencakup orang yang 

memerintahkan pembangunan, bukan hanya yang melakukannya sendiri. Hal ini 

diperkuat oleh praktik ‘Utsman r.a., yang menggunakan hadis ini sebagai dalil atas 

perluasan Masjid Nabawi, meskipun ia tidak membangunnya secara fisik sendiri, 

melainkan melalui perintah dan pengawasan. 

Selanjutnya, penyandaran pembangunan kepada Allah dalam lafadz  ُ اللَّه  بَنىَ 

merupakan majas atau kiasan. Penyebutan Allah sebagai pelaku bertujuan untuk 

mengagungkan-Nya, menjaga kejelasan kata ganti dalam kalimat, dan menghindari 

kesan bahwa pahala pembangunan kembali kepada manusia. Sementara itu, istilah 

 memiliki مثل menunjukkan analogi bangunan yang serupa. Kata (semisalnya) مِثلَْهُ 

dua kemungkinan makna: pertama, makna tunggal secara mutlak, yang memberi 

ruang kemungkinan balasan berupa beberapa bangunan; kedua, makna kesesuaian 

penuh, menunjukkan bahwa balasan Allah akan setara persis dengan amal yang 

dilakukan. 

Jika ditinjau dari makna pertama, hal ini sejalan dengan prinsip bahwa setiap 

kebaikan dapat dilipatgandakan oleh Allah melebihi batas yang tampak. Satu 

kebaikan dapat dibalas satu pahala menurut keadilan, namun Allah dapat 

menambahkannya dengan karunia-Nya, sehingga balasan tidak terbatas. Pendapat 

yang menyatakan bahwa ucapan Rasulullah terjadi sebelum turunnya ayat 

  مَن جَاءَ باِلْحَسَنَةِ فلََهُ عَشْرُ أمَْثاَلِهَا 

Artinya: barang siapa yang membawa kebaikan, maka baginya sepuluh kali 

lipatnya, dianggap agak lemah, karena hadis ini menegaskan prinsip umum bahwa 

amal ikhlas akan dibalas berlipat ganda, tanpa harus bergantung pada ayat tertentu. 

Dengan demikian, makna مثل dalam konteks ini menekankan bahwa setiap 

pembangunan masjid besar maupun kecil, dilakukan langsung atau diperintahkan 

akan mendapatkan ganjaran yang sepadan, bahkan dapat melebihi ukuran fisiknya, 

sesuai karunia Allah dan keikhlasan pelakunya. 



 

129 
 

Di antara penjelasan yang memuaskan mengenai lafadz المثلية (keserupaan) 

adalah bahwa istilah ini dipahami dari sisi kuantitas, sedangkan tambahan balasan 

diperoleh dari sisi kualitas. Artinya, meskipun amal membangun sebuah masjid 

mungkin sebanding dengan satu rumah secara fisik, Allah dapat 

melipatgandakannya menjadi sepuluh, seratus, atau bahkan lebih dalam hal kualitas 

pahala dan balasan, karena keutamaan rumah di surga jauh melampaui ukuran 

duniawi. Pemahaman lain menekankan bahwa المثلية menunjukkan bahwa balasan 

atas amal kebaikan ini, yakni pembangunan masjid, diberikan dalam bentuk yang 

sejenis, yaitu bangunan, tanpa dikaitkan dengan jenis pahala lain. Namun, 

meskipun balasannya “serupa”, perbedaan nilai tetap ada, karena dunia ini sempit 

dibandingkan luasnya surga; sebagaimana hadis sahih menyebutkan, sejengkal 

tanah di surga lebih baik daripada seluruh dunia beserta isinya. 

Riwayat Imam Ahmad dari hadis Watsilah menyebutkan bahwa Allah akan 

membangunkan untuk pelaku amal itu rumah di surga yang lebih baik darinya, 

sedangkan At-Thabrani meriwayatkan dari Abu Umamah dengan lafadz منه   أوسع  

(yang lebih luas darinya). Penjelasan ini menunjukkan bahwa yang dimaksud 

dengan المثلية bukan kesamaan mutlak dari semua sisi, melainkan kesesuaian makna 

atau jenis amal, sedangkan keutamaannya disesuaikan dengan kemuliaan balasan 

ilahi. Imam al-Nawawi menambahkan bahwa keutamaan rumah surga bagi orang 

tersebut dibandingkan rumah surga lain sebanding dengan keutamaan masjid di 

dunia dibandingkan rumah-rumah biasa. 

 

Selain itu, lafadz  ِفِي الْجَنهة (di surga) terkait dengan kata بنُي (membangun) atau 

menjadi keterangan dari مثله (sepertinya). Hal ini memberi isyarat bahwa orang 

yang membangunnya akan menempati rumah tersebut setelah masuk surga, karena 

tujuan pembangunan adalah untuk digunakan sebagai tempat tinggal kekal bagi 

pelakunya. Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menekankan pahala amal fisik, 

tetapi juga menunjukkan hubungan langsung antara keikhlasan dalam beramal, 

jenis amal, dan ganjaran akhirat yang abadi. 

b. Makna Umum Hadis 



 

130 
 

Hadis ini menegaskan keutamaan dan pahala besar bagi orang yang 

membangun masjid dengan niat ikhlas karena mengharap ridha Allah Swt. 

Rasulullah saw menjanjikan bahwa Allah akan membalas perbuatan baik tersebut 

dengan membangun untuknya sebuah masjid yang serupa di surga. Dengan 

demikian, amal kebaikan berupa membangun tempat ibadah akan mendapatkan 

ganjaran abadi dan tempat yang mulia di akhirat. Secara umum, hadis ini 

mengajarkan pentingnya berkontribusi dalam pembangunan fasilitas ibadah 

sebagai bagian dari ibadah dan amal jariyah yang pahalanya terus mengalir. Hal ini 

juga menegaskan nilai spiritual dan sosial dalam membangun sarana keagamaan 

untuk kemaslahatan umat. 

c. Kaitannya dengan Prinsip Integrasi Nilai Spiritual dan Moral 

Hadis tersebut sangat erat kaitannya dengan prinsip integrasi nilai spiritual 

dan moral dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk perencanaan dan 

pembangunan kota modern. Berikut penjelasannya: 

1) Hadis menekankan niat ikhlas membangun masjid sebagai bentuk ibadah 

yang mendekatkan diri kepada Allah Swt. Ini menunjukkan bahwa aktivitas 

fisik (membangun masjid) harus disertai dengan motivasi spiritual, yakni 

mencari ridha Allah, bukan semata-mata keuntungan duniawi. Dengan 

demikian, pembangunan bukan sekadar konstruksi fisik, melainkan juga 

merupakan perwujudan spiritualitas dan ketaqwaan. 

2) Membangun masjid sebagai tempat ibadah dan pusat aktivitas umat 

mengandung nilai moral, yaitu kepedulian sosial dan tanggung jawab 

bersama untuk menyediakan fasilitas yang mendukung kebaikan bersama. Ini 

mencerminkan sikap moral yang mengedepankan kepentingan komunitas, 

gotong-royong, dan solidaritas. 

3) Prinsip ini mengajarkan bahwa perencanaan dan pembangunan kota atau 

fasilitas umum tidak boleh terpisah dari nilai-nilai etika dan spiritual. 

Infrastruktur yang dibangun harus memiliki tujuan yang mulia dan 

bermanfaat untuk meningkatkan kualitas hidup manusia secara utuh secara 

lahir dan batin. 



 

131 
 

4) Dalam konteks kota modern, prinsip ini berarti bahwa pembangunan ruang 

publik dan fasilitas ibadah harus menjadi bagian tak terpisahkan dari tata 

ruang kota. Hal ini memastikan bahwa kota tidak hanya berkembang secara 

fisik dan ekonomi, tetapi juga secara spiritual dan moral, sehingga tercipta 

masyarakat yang seimbang, harmonis, dan beradab. 

Singkatnya, hadis ini menegaskan bahwa pembangunan yang berorientasi 

spiritual dan moral (seperti membangun masjid dengan niat ikhlas) merupakan 

fondasi penting bagi keberlanjutan sosial dan kesejahteraan komunitas dalam 

kerangka pembangunan kota modern. 

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern 

1) Perencanaan kota modern harus menyediakan ruang dan fasilitas ibadah yang 

memadai sebagai pusat aktivitas spiritual dan sosial masyarakat. Masjid atau 

tempat ibadah lainnya tidak sekadar bangunan fisik, tetapi menjadi bagian 

vital dari jaringan sosial yang memperkuat ikatan komunitas dan nilai-nilai 

moral. 

2) Kota harus dirancang agar ruang publik mendukung aktivitas keagamaan dan 

sosial yang membangun moral warga. Ruang terbuka untuk kegiatan ibadah, 

pendidikan, dan sosial membantu memperkuat solidaritas dan etika sosial. 

3) Setiap pembangunan fasilitas publik hendaknya didasari oleh niat tulus untuk 

memberikan manfaat bagi masyarakat luas, bukan hanya kepentingan 

ekonomi atau politik sesaat. Hal ini menjamin keberlanjutan dan kebaikan 

bersama. 

4) Melibatkan masyarakat dalam perencanaan fasilitas ibadah dan sosial 

memastikan bahwa kebutuhan spiritual dan moral mereka terpenuhi, serta 

memperkuat rasa memiliki dan tanggung jawab terhadap kota. 

5) Regulasi dan kebijakan kota harus mengakomodasi perlindungan dan 

pengembangan sarana ibadah, sebagai bagian dari pelestarian nilai-nilai 

spiritual yang menjadi fondasi kehidupan bermasyarakat. 

6) Perencanaan kota modern tidak hanya fokus pada aspek fisik dan ekonomi, 

tetapi juga harus menyeimbangkan dengan pengembangan kehidupan 



 

132 
 

spiritual warganya, sehingga tercipta masyarakat yang sejahtera secara lahir 

dan batin. 

Dengan demikian, hadis ini mengajarkan bahwa pembangunan kota yang 

berkelanjutan harus mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan moral sebagai 

landasan utama dalam merancang lingkungan hidup yang harmonis dan 

berkeadaban. 

C. Analisis Pemahaman Hadis-hadis yang Berkaitan dengan Perencanaan 

Kota Modern 

Dalam perjalanan sejarah peradaban manusia, kota selalu menjadi simbol 

kemajuan sekaligus cerminan nilai-nilai sosial, politik, ekonomi, dan spiritual 

masyarakatnya. Kota bukan hanya sekadar kumpulan bangunan fisik, jalan, dan 

infrastruktur, melainkan juga ruang hidup bersama yang menyatukan berbagai 

kepentingan manusia, alam, dan budaya.315 Karena itu, perencanaan kota tidak bisa 

hanya dilihat dari aspek teknis semata, melainkan juga harus dipahami sebagai 

bagian dari etika sosial dan spiritual yang mengatur keseimbangan kehidupan. Di 

sinilah hadis-hadis Nabi Muhammad saw memainkan peran penting sebagai sumber 

inspirasi etika pembangunan yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, 

keseimbangan, dan keberlanjutan.316 

Pada dasarnya, hadis-hadis yang berkaitan dengan kehidupan sosial 

mengandung prinsip-prinsip universal yang sangat relevan dengan persoalan 

kontemporer, termasuk dalam konteks tata ruang dan perencanaan kota.317 Prinsip-

prinsip itu meliputi keadilan sosial dan pemerataan akses, kemaslahatan umum, 

keteraturan tata ruang, kepemimpinan yang etis, keberlanjutan ekologis dan sosial, 

hingga integrasi nilai spiritual dalam pembangunan. Semua prinsip tersebut saling 

berhubungan, membentuk satu kesatuan kerangka etis yang dapat menjadi dasar 

refleksi atas dinamika pembangunan modern.318 

 
315 Agung Cahyo Nugroho, “Kampung Kota Sebagai Sebuah Titik Tolak Dalam Membentuk 

Urbanitas Dan Ruang Kota Berkelanjutan,” Jurnal Rekayasa 13, no. 3 (2009): 209–18. 
316 Salma, Ali, and Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi Tematik.” 
317 Muhamad, “Kota Dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir Wa Al-

Tanwir Karya Ibn ’Ashur (1879-1973M).” 
318 Sri Ratna Wulan, “Konsep Keseimbangan (Mizan) Dalam Islam Sebagai Dasar Pemabngunan 

Berkelanjutan,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526–32. 



 

133 
 

Fenomena pembangunan kota di era kontemporer sering kali menghadirkan 

paradoks, di satu sisi menghadirkan wajah modernitas dengan gedung-gedung 

megah, infrastruktur canggih, dan kawasan bisnis yang berkembang. Namun di sisi 

lain, tidak jarang pula menimbulkan ketimpangan sosial, perusakan lingkungan, 

serta pengabaian terhadap hak-hak masyarakat lokal.319 Contoh paling aktual dapat 

dilihat pada pembangunan Ibu Kota Nusantara (IKN) di Kalimantan Timur. Proyek 

besar ini memang diharapkan menjadi simbol transformasi Indonesia menuju kota 

hijau dan pintar, tetapi juga menimbulkan perdebatan serius terkait penggusuran 

lahan, potensi kerusakan ekologi hutan tropis, hingga perasaan terpinggirkan yang 

dialami oleh sebagian masyarakat adat.320 Fenomena ini memperlihatkan betapa 

pentingnya mengaitkan pembangunan kota dengan nilai-nilai etis yang diwariskan 

dalam hadis Nabi, agar pembangunan tidak hanya menjadi proyek fisik, melainkan 

juga sarana untuk menciptakan keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan. 

Dengan demikian, analisis pemahaman hadis-hadis Nabi saw tentang 

perencanaan kota modern bukan sekadar upaya akademis yang bersifat teoritis, 

melainkan juga sebuah refleksi kritis terhadap realitas pembangunan saat ini. 

Melalui perspektif hadis, kita dapat memahami bahwa kota yang ideal bukan hanya 

yang indah secara fisik, tetapi juga yang menjamin hak, keamanan, kesejahteraan, 

dan keberlanjutan hidup seluruh penghuninya.321 Dari sinilah, enam prinsip utama 

yang telah dipaparkan akan dikaji secara kontekstual, dengan menyoroti fenomena-

fenomena aktual yang terjadi di tengah masyarakat. 

1. Keadilan sosial dan Pemerataan Akses 

Hadis ini menekankan pentingnya solidaritas sosial, keadilan, dan 

pemerataan akses terhadap hak-hak dasar dalam kehidupan bermasyarakat.322 

 
319 Ardy Maulidy Navastara et al., Morfologi Kota: Pengantar Studi Bentuk Fisik Kota (Yogyakarya: 

Penerbit Andi, 2025). 
320 Najwa Tasya, “Kebijakan Pemindahan Ibu Kota Nusantara (IKN),” Savana: Indonesian Journal 

of Natural Resources and Environmental Law 1, no. 2 (2024): 122–32. 
321 Salma, Ali, and Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi Tematik.” 
322 Edo Alvizar Dayusman, Alimudin Alimudin, and Taufik Hidayat, “Kemanusiaan Dan 

Kesejahteraan Sosial Dalam Pemikiran Islam Kontemporer,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman 

Dan Kemanusiaan 7, no. 1 (2023): 118–34, https://doi.org/10.52266/tadjid.v7i1.1759. 



 

134 
 

Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis tersebut dapat dimaknai bahwa 

pembangunan tidak boleh menzalimi masyarakat dengan mencabut hak mereka atas 

ruang hidup, lingkungan sehat, serta akses terhadap fasilitas umum. Sebaliknya, 

pembangunan kota seharusnya menjadi sarana untuk menolong masyarakat, 

memenuhi kebutuhan mereka akan perumahan layak, sarana transportasi yang 

terjangkau, ruang publik yang inklusif, dan lingkungan yang aman.323 

Fenomena yang terjadi saat ini menunjukkan bahwa prinsip hadis tersebut 

sering terabaikan. Misalnya, dalam kasus pembangunan Ibu Kota Nusantara (IKN), 

banyak masyarakat adat di Kalimantan Timur yang menyuarakan kekhawatiran 

akan kehilangan tanah, hutan, dan sumber penghidupan mereka.324 Hak mereka atas 

ruang hidup sering kali tidak diperhitungkan secara proporsional dalam proyek 

pembangunan berskala besar. Kondisi ini berpotensi menimbulkan bentuk 

“kezaliman struktural”, karena ruang yang seharusnya menjadi hak bersama justru 

dikuasai demi kepentingan politik atau ekonomi.325 

Fenomena lain dapat dilihat di kota-kota besar seperti Jakarta dan Surabaya, 

di mana gentrifikasi telah menggeser masyarakat kelas menengah ke bawah dari 

ruang-ruang strategis kota.326 Kawasan yang sebelumnya dihuni masyarakat 

dengan biaya hidup terjangkau berubah menjadi kawasan elit akibat pembangunan 

infrastruktur mewah, pusat perbelanjaan, atau apartemen.327 Akibatnya, masyarakat 

kecil kehilangan akses terhadap tempat tinggal yang layak, dan harus pindah ke 

pinggiran kota dengan beban transportasi yang lebih berat.328 Hal ini jelas 

 
323 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota. 
324 Fadhli Dzikri Rahman, “Implikasi Pemindahan Ibu Kota Negara Terhadap Hak Ulayat 

Masyarakat Adat Suku Balik Sepaku Di Kabupaten Paser Utara Provinsi Kalimantan Timur” (UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2025), 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/28459981/%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.resenv.2025.100208%0

Ahttp://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0

Ahttps: 
325 Jamhur Poti, “Ekonomi Politik, Media Dan Ruang Publik,” Semiotika: Jurnal Komunikasi 13, 

no. 2 (2020): 200–206. 
326 Sonya Indiati Sondakh and Iwan Gunawan, “Gentrifikasi Dan Kota : Kasus Kawasan Cikini-

Kalipasir-Gondangdia,” Jurnal Senirupa Warna 7, no. 2 (2019): 165–76, 

https://doi.org/10.36806/JSRW.V7I2. 
327 Siti Latifah and Pambudi Handoyo, “Perkembangan Kota Pinggiran: Dampak Alih Fungsi Lahan 

Pertanian Menjadi Perumahan Elit,” Jurnal Paradigma 2, no. 3 (2014): 1–10. 
328 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan. 



 

135 
 

bertentangan dengan prinsip hadis, yang menuntut agar hak-hak dasar masyarakat 

tidak dikesampingkan demi kepentingan kelompok tertentu. 

Lebih jauh lagi, masalah pemerataan akses terhadap fasilitas publik juga 

menjadi tantangan besar. Data menunjukkan bahwa di Indonesia, sebagian besar 

fasilitas kesehatan dan pendidikan yang berkualitas masih terpusat di kota-kota 

besar, sementara masyarakat di wilayah pedesaan atau daerah 3T (terdepan, terluar, 

tertinggal) sulit mendapatkannya.329 Hal ini menimbulkan ketimpangan sosial yang 

tajam. Padahal, jika prinsip hadis ini diterapkan, pembangunan harus mampu 

menghadirkan akses yang lebih merata, sehingga kebutuhan dasar seluruh warga 

dapat terpenuhi tanpa diskriminasi ruang.330 

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya memberikan pedoman moral untuk 

hubungan antarindividu, tetapi juga dapat dijadikan dasar etis dalam kebijakan tata 

ruang kota. Sebuah kota yang ideal adalah kota yang tidak menzalimi warganya 

dengan pembangunan yang eksklusif, melainkan kota yang mampu memenuhi 

kebutuhan semua lapisan masyarakat secara adil dan merata. Dalam konteks inilah, 

keadilan sosial dan pemerataan akses sebagaimana diajarkan Nabi saw harus 

menjadi prinsip utama dalam perencanaan kota modern. 

2. Kemaslahatan Umum 

Hadis Rasulullah saw yang diriwayatkan dari Ibn ‘Abbās, “lā ḍarar wa lā 

ḍirār” (tidak boleh berbuat mudarat dan tidak boleh saling memudaratkan), 

merupakan salah satu kaidah dalam syariat Islam yang menjadi dasar bagi prinsip 

kemaslahatan umum. Pesan utama hadis ini adalah larangan bagi siapa pun untuk 

melakukan tindakan yang dapat menimbulkan bahaya, kerugian, atau 

ketidakadilan, baik bagi individu maupun masyarakat secara luas.331 Dalam konteks 

 
329 Nadia Khoerotunnisa et al., “Pemerataan Yang Tidak Merata: Infrastruktur Dan Kesenjangan 

Sosial Pemicu Krisis Nasionalisme,” Jurnal Penelitian Ilmiah Multisipliner 1, no. 3 (2025): 552–

60. 
330 Iqbal Rizky Maulana, “Kesenjangan Sosial Dalam Distribusi Kekayaan: Tantangan Bagi 

Pembangunan Berkelanjutan,” Literacy Notes 1, no. 2 (2023): 1–12, 

https://liternote.com/index.php/ln/article/view/60. 
331 Mulyani and Arifin, “Larangan Berbuat Zalim Dalam Hadis: Implikasi Hukum Pidana Dan 

Perdata.” 



 

136 
 

pembangunan dan tata ruang kota, hadis ini menegaskan bahwa kebijakan 

pembangunan tidak boleh hanya mempertimbangkan keuntungan segelintir pihak, 

melainkan harus menjamin bahwa masyarakat secara keseluruhan memperoleh 

manfaat, tanpa ada pihak yang terdampak negatif secara tidak proporsional.332 

Dalam praktiknya, fenomena pembangunan di era kontemporer kerap kali 

menunjukkan pelanggaran terhadap prinsip ini. Misalnya, dalam pembangunan Ibu 

Kota Nusantara (IKN) di Kalimantan Timur, selain kekhawatiran atas penggusuran 

masyarakat adat, terdapat pula dampak lingkungan yang signifikan.333 Laporan dari 

berbagai lembaga lingkungan menyebutkan bahwa pembukaan lahan skala besar 

untuk pembangunan IKN berpotensi menimbulkan kerusakan ekosistem hutan 

tropis, hilangnya keanekaragaman hayati, serta ancaman terhadap sumber air 

bersih.334 Kondisi ini jelas berlawanan dengan prinsip lā ḍharar wa lā ḍhirār, 

karena maslahat pembangunan bagi segelintir kelompok berpotensi menimbulkan 

mudarat yang jauh lebih besar bagi masyarakat lokal maupun generasi 

mendatang.335 

Fenomena lain dapat dilihat pada urbanisasi dan pembangunan perkotaan 

besar seperti Jakarta. Pembangunan gedung-gedung tinggi, jalan tol, dan pusat 

komersial sering kali mengorbankan ruang hijau publik. Akibatnya, kota menjadi 

rentan terhadap banjir, polusi udara meningkat, dan kualitas hidup masyarakat 

menurun. Banjir Jakarta, misalnya, tidak bisa dilepaskan dari tata ruang yang gagal 

menjaga keseimbangan ekologis, sungai dipersempit, daerah resapan air 

dialihfungsikan, dan kawasan padat terus diperluas tanpa perhitungan lingkungan. 

 
332 Sawalni, “Keadilan Islam Dan Politik Ekonomi Hilirisasi Nikel Di Indonesia Timur,” Equality: 

Journal of Islamic Law 3, no. 2 (2025): 145–62, https://doi.org/10.15575/ejil.v3i2.1963. 
333 Imelda Hutasoit et al., “Dampak Perubahan Sosial Pasca Pemabngunan Ibu Kota Nusantara Di 

Kabupaten Tabalong Provinsi Kalimantan Selatan,” Joyurnal Ilmiah Wahana Bhakti Praja 15, no. 

1 (2025): 105–22, https://doi.org/10.33701/jiwbp.v15i1.5118. 
334 Rivatul Ulum, Cicilia Maret Tan, and Rayi Kharisma Rajib, “Peran Pemerintah Indonesia Dalam 

Mengatasi Kerusakan Lingkungan Sebagai Dampak Pemindahan Ibu Kota Negara Di Tinjauan Dari 

Undang-Undang,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 10, no. 24 (2024): 34–48. 
335 Muhammad Erfan Muktasim Billah and Pradana Budi Setiawan, “Analisis Terhadap 

Implementasi Konsep Mudharat Dan Maslahah Dalam Peraturan Perundang-Undangan Di 

Indonesia,” Lex Et Lustitia 1, no. 2 (2024): 48–60, https://ejournal.umsj.ac.id/index.php/lel/index. 



 

137 
 

Dalam hal ini, manfaat pembangunan ekonomi yang dinikmati sebagian kecil 

kelompok justru menimbulkan mudarat besar bagi jutaan penduduk kota.336 

Jika prinsip hadis ini dipegang teguh, maka pembangunan kota seharusnya 

dirancang dengan memperhatikan kemaslahatan umum, membangun sarana 

prasarana yang bermanfaat luas, menyediakan ruang hijau yang cukup, serta 

mengantisipasi dampak negatif bagi masyarakat dan lingkungan.337 Artinya, sebuah 

kota tidak boleh hanya indah dipandang atau megah secara infrastruktur, tetapi 

harus benar-benar memberi manfaat nyata bagi masyarakat dari semua lapisan 

sosial, sekaligus meminimalisasi dampak buruknya. 

Lebih jauh, hadis ini juga mengajarkan bahwa kemaslahatan umum tidak bisa 

dilepaskan dari prinsip keadilan sosial dan pemerataan akses. Sebab, sering kali 

yang menjadi korban pembangunan adalah kelompok lemah atau masyarakat 

miskin kota, nelayan, petani, atau masyarakat adat. Jika pembangunan hanya 

berorientasi pada investor atau kelompok elite, maka yang terjadi adalah mudarat 

bagi kelompok marjinal. Oleh karena itu, menjaga kemaslahatan umum berarti 

sekaligus menjaga agar tidak ada satu kelompok pun yang dizalimi atau 

dikorbankan demi kepentingan kelompok lain. 

Dengan demikian, hadis “lā ḍarar wa lā ḍirār” menegaskan bahwa 

pembangunan kota modern harus dirancang secara etis, adil, dan berorientasi pada 

keberlanjutan. Fenomena banjir perkotaan, kerusakan lingkungan akibat proyek 

skala besar, hingga penggusuran masyarakat adat adalah contoh nyata ketika prinsip 

kemaslahatan umum diabaikan. Maka, relevansi hadis ini menjadi sangat penting 

untuk mengingatkan para perencana kota, pemimpin, dan masyarakat agar setiap 

kebijakan tata ruang senantiasa mengutamakan kemaslahatan bersama, bukan 

hanya keuntungan jangka pendek segelintir pihak. 

 
336 Vina Carolin and Erlin Kurniati, “Tantangan Pembangunan Perkotaan Terhadap Urbanisasi, 

Lingkungan, Kemacetan Di Jakarta: Analisis Permasalahan Dan Solusi,” Jurnal Ilmu Ekonomi 4, 

no. 1 (2025): 252–57. 
337 Toni Setiawan, “Efektivitas Peraturan Daerah Kota Metro Nomor 5 Tahun 2016 Tentang Ruang 

Terbuka Hijau Menjadi Lapak Pedagang Kaki Lima Perspektif Maslahah Mursalah” (Institut Agama 

Islam Negeri Metro, 2024). 



 

138 
 

3. Keseimbangan dan Keteraturan tata kota 

Hadis dari Abu Sa’id al-Khudrī r.a. tentang larangan duduk di pinggir jalan, 

kecuali dengan menunaikan hak-hak jalan, seperti menundukkan pandangan, 

menyingkirkan gangguan, menjawab salam, serta menegakkan amar ma’ruf nahi 

munkar, menyampaikan pesan penting mengenai keteraturan ruang publik. 

Hakikatnya, hadis ini tidak semata-mata berbicara tentang adab individu di ruang 

jalan, melainkan juga menekankan bahwa ruang publik adalah milik bersama yang 

harus dikelola secara tertib dan adil agar tidak mengganggu kepentingan orang 

lain.338 Dalam konteks perencanaan kota, pesan ini dapat dipahami sebagai dasar 

bagi prinsip keseimbangan dan keteraturan tata ruang: bahwa setiap ruang harus 

diatur penggunaannya sehingga tidak terjadi tumpang tindih, gangguan, atau 

ketidaknyamanan bagi masyarakat luas. 

Fenomena yang terjadi pada kota-kota modern menunjukkan bahwa prinsip 

ini sering kali diabaikan. Misalnya, maraknya pedagang kaki lima (PKL) yang 

menempati trotoar membuat ruang pejalan kaki terampas. Akibatnya, jalan yang 

seharusnya berfungsi untuk kenyamanan dan keselamatan pejalan kaki berubah 

menjadi area komersial yang menimbulkan ketidaknyamanan bahkan bahaya. Hal 

ini jelas bertentangan dengan spirit hadis, sebab jalan tidak lagi menjadi ruang aman 

dan tertib, melainkan berubah menjadi sumber kemudaratan. Dalam kasus ini, 

hubungan dengan prinsip Keadilan Sosial juga tampak: masyarakat kecil (pejalan 

kaki, penyandang disabilitas, atau anak-anak sekolah) justru yang paling dirugikan 

karena akses mereka terhalangi. 

Fenomena lain adalah kemacetan dan parkir liar di jalan-jalan kota besar 

seperti Jakarta, Bandung, atau Surabaya. Banyak ruas jalan yang sempit dipadati 

kendaraan bermotor, ditambah dengan parkir sembarangan yang menghalangi arus 

lalu lintas. Kondisi ini bukan hanya melanggar keteraturan tata ruang, tetapi juga 

menimbulkan mudarat luas berupa pemborosan waktu, polusi udara, dan bahkan 

meningkatkan risiko kecelakaan. Jika dikaitkan dengan prinsip Kemaslahatan 

 
338 Siregar, Siregar, and Ardianti, “Hadis Tentang Larangan Duduk Di Jalanan.” 



 

139 
 

Umum, maka jelas bahwa praktik tersebut mengorbankan kepentingan banyak 

orang demi kepentingan segelintir pihak yang tidak tertib. 

Selain itu, pembangunan kota yang tidak terencana dengan baik juga 

menciptakan ketidakseimbangan. Misalnya, kawasan perkotaan yang padat 

penduduk sering kali kekurangan ruang terbuka hijau, sementara lahan lebih banyak 

dialokasikan untuk pusat perbelanjaan atau properti mewah. Hal ini berimplikasi 

pada menurunnya kualitas udara, meningkatnya suhu kota (fenomena urban heat 

island), dan berkurangnya resapan air yang memperparah banjir. Dengan kata lain, 

tata ruang yang tidak memperhatikan keseimbangan ekologis justru menimbulkan 

mudarat, bertentangan dengan prinsip lā ḍarar wa lā dirār yang sudah dijelaskan 

sebelumnya. 

Jika dikaitkan dengan prinsip pertama (keadilan sosial), maka 

ketidakteraturan ruang publik sering kali menimpa kelompok masyarakat rentan. 

Misalnya, ketika ruang jalan dipenuhi kendaraan, justru pengguna jalan non-

motoris (pejalan kaki, pesepeda, lansia, penyandang disabilitas) yang kehilangan 

haknya. Sementara itu, dari perspektif prinsip kedua (kemaslahatan umum), 

ketidakteraturan tersebut merugikan kepentingan masyarakat luas dan menghambat 

terciptanya kehidupan kota yang sehat dan produktif. Maka, prinsip ketiga 

(keseimbangan dan keteraturan tata ruang) harus berjalan beriringan dengan 

keduanya: ruang publik tidak hanya diatur untuk kepentingan individu atau 

kelompok tertentu, tetapi juga untuk keadilan sosial serta maslahat bersama. 

Dengan demikian, hadis tentang hak jalan ini sangat relevan dengan 

problematika kota-kota modern. Ketika ruang publik dikuasai secara tidak adil, 

fungsi jalan terganggu oleh praktik-praktik yang merugikan, dan tata ruang tidak 

seimbang, maka masyarakat luas akan merasakan dampaknya dalam bentuk 

kemacetan, polusi, banjir, dan hilangnya kenyamanan hidup. Oleh karena itu, 

pembangunan dan tata kelola kota seharusnya menempatkan keteraturan ruang 

sebagai bagian integral dari keadilan sosial dan kemaslahatan umum. Prinsip-

prinsip ini saling terhubung dan tidak bisa dipisahkan, karena tanpa keadilan dan 

maslahat, keteraturan hanyalah formalitas, dan tanpa keteraturan, keadilan serta 

maslahat mustahil terwujud. 



 

140 
 

4. Kepemimpinan etis dan Partisipatif 

Hadis yang diriwayatkan dari Abu Hurairah r.a. menegaskan bahwa ketaatan 

kepada pemimpin merupakan bagian dari ketaatan kepada Nabi saw, bahkan kepada 

Allah swt. Namun, hadis ini juga memberikan syarat yang jelas: kepemimpinan 

yang sahih harus berlandaskan ketakwaan dan keadilan. Seorang pemimpin 

digambarkan sebagai junnah (perisai atau benteng) yang berfungsi melindungi 

rakyatnya, mengayomi mereka, serta memastikan terciptanya keteraturan dan 

kemaslahatan. Dalam konteks tata ruang kota, hal ini menunjukkan betapa 

pentingnya peran pemimpin dalam mewujudkan kebijakan pembangunan yang 

tidak hanya ambisius secara fisik, tetapi juga etis, adil, dan partisipatif. 

Jika dikaitkan dengan realitas kontemporer, kepemimpinan dalam 

perencanaan kota sering kali menghadapi tantangan serius. Fenomena 

pembangunan Ibu Kota Negara (IKN) Nusantara misalnya, mencerminkan 

bagaimana keputusan besar dalam tata ruang dapat menimbulkan polemik. Di satu 

sisi, proyek ini digadang-gadang sebagai solusi pemerataan pembangunan dan 

pengurangan beban Jakarta. Namun, di sisi lain, muncul kritik bahwa prosesnya 

kurang melibatkan partisipasi luas dari masyarakat setempat, terutama warga adat 

di Kalimantan Timur yang sebagian lahannya terdampak pembangunan. Banyak 

laporan mengungkap adanya potensi ketidakadilan sosial: masyarakat lokal 

khawatir kehilangan ruang hidup, lahan adat, dan akses terhadap sumber daya alam. 

Di sinilah prinsip pertama, keadilan sosial dan pemerataan akses, kembali 

menegaskan relevansinya—pembangunan tidak boleh mengorbankan hak-hak 

masyarakat kecil demi kepentingan segelintir elite atau investor. 

Lebih jauh, dalam kaitannya dengan prinsip kedua, kemaslahatan umum, 

kepemimpinan yang tidak etis akan cenderung menimbulkan mudarat alih-alih 

maslahat. Misalnya, jika pembangunan kota lebih berorientasi pada kepentingan 

ekonomi-politik semata tanpa memperhatikan aspek lingkungan, maka yang terjadi 

adalah kerusakan ekologis yang justru membahayakan masyarakat luas. Dalam 

konteks IKN, sejumlah pakar lingkungan memperingatkan potensi deforestasi 

besar-besaran, hilangnya keanekaragaman hayati, serta peningkatan risiko bencana 



 

141 
 

ekologis. Jika pemimpin tidak mendasarkan kebijakannya pada prinsip “lā ḍarar wa 

lā dirār” (tidak boleh menimbulkan mudarat), maka pembangunan yang seharusnya 

menjadi solusi justru berbalik menjadi sumber masalah baru. 

Prinsip ketiga, keseimbangan dan keteraturan tata ruang, juga erat kaitannya 

dengan hadis ini. Pemimpin yang berfungsi sebagai junnah seharusnya memastikan 

bahwa setiap kebijakan pembangunan memperhatikan keseimbangan antara 

kebutuhan ruang bagi infrastruktur, perumahan, transportasi, ruang hijau, dan 

pelestarian lingkungan. Namun yang kerap terjadi di kota-kota besar di Indonesia 

adalah keteraturan yang semu: pembangunan masif gedung perkantoran, pusat 

belanja, dan jalan tol tidak selalu diimbangi dengan pengelolaan ruang publik yang 

layak, akses transportasi ramah masyarakat kecil, maupun penyediaan ruang 

terbuka hijau yang memadai. Fenomena ini menandakan adanya ketimpangan 

dalam penentuan prioritas tata ruang, yang berakar pada lemahnya kepemimpinan 

etis dan partisipatif. 

Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa keberhasilan perencanaan 

kota modern tidak cukup hanya dengan kecanggihan desain atau kebesaran proyek, 

tetapi harus ditopang oleh kepemimpinan yang berlandaskan taqwa, keadilan, dan 

partisipasi masyarakat. Pemimpin yang visioner tetapi tidak etis hanya akan 

melahirkan tata ruang yang eksklusif dan sarat ketimpangan. Sebaliknya, pemimpin 

yang melibatkan masyarakat dalam proses perencanaan akan mampu menghasilkan 

tata ruang yang inklusif, berkeadilan, dan berorientasi pada maslahat bersama. 

Jika kita melihat fenomena kota-kota besar seperti Jakarta, Bandung, atau 

Surabaya, masih banyak kebijakan tata ruang yang terkesan top-down, di mana 

masyarakat hanya ditempatkan sebagai objek pembangunan, bukan subjek yang 

memiliki suara. Misalnya, proyek revitalisasi kampung kota sering kali 

meminggirkan warga lama dengan alasan estetika dan tata kota modern, padahal 

mereka memiliki hak historis dan sosial atas ruang tersebut. Hal ini menunjukkan 

lemahnya implementasi prinsip partisipatif dalam kepemimpinan tata ruang. 

Oleh karena itu, hadis ini menuntun kita untuk memahami bahwa pemimpin 

dalam perencanaan kota modern harus berperan sebagai benteng yang melindungi 

keadilan sosial, menjamin kemaslahatan umum, dan menjaga keteraturan tata 



 

142 
 

ruang. Jika hal itu terabaikan, maka pembangunan akan jauh dari nilai-nilai Islam 

yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan keberlanjutan. Dengan kata lain, 

kepemimpinan etis dan partisipatif bukan sekadar ideal, melainkan syarat 

fundamental agar pembangunan kota benar-benar sejalan dengan prinsip-prinsip 

syariah dan dapat menghadirkan kesejahteraan bagi seluruh masyarakat. 

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial 

Hadis dari Jabir r.a. ini menunjukkan betapa Islam menempatkan aspek ekologis 

dalam kedudukan yang luhur. Nabi saw menegaskan bahwa setiap Muslim yang menanam 

pohon atau menabur benih, lalu dari hasilnya dimanfaatkan manusia, hewan, bahkan 

makhluk hidup lain, maka ia mendapatkan pahala sedekah. Pesan ini tidak hanya 

mengajarkan amal jariyah, tetapi juga memberikan prinsip dasar bagi keberlanjutan 

ekologis dan sosial: menjaga kelestarian alam, menanam pohon, dan memastikan bahwa 

lingkungan hidup tidak hanya dimanfaatkan untuk satu generasi, melainkan diwariskan 

dalam keadaan layak kepada generasi berikutnya. 

Jika kita kaitkan dengan prinsip pertama, keadilan sosial dan pemerataan akses, 

maka keberlanjutan ekologis menjadi fondasi untuk menjamin hak setiap orang terhadap 

lingkungan yang sehat. Tidak ada keadilan sosial jika sebagian masyarakat hidup di 

kawasan hijau dengan udara bersih, sementara masyarakat lain terpinggirkan di kawasan 

yang penuh polusi, banjir, atau kekeringan. Fenomena yang terjadi di kota-kota besar 

seperti Jakarta, misalnya, memperlihatkan kesenjangan tersebut: warga kelas menengah ke 

atas bisa menikmati kawasan hunian dengan taman, udara segar, dan ruang terbuka hijau, 

sementara masyarakat di bantaran sungai hidup dalam kondisi rawan banjir dan 

pencemaran. Hal ini bertentangan dengan semangat hadis yang menekankan keberlanjutan 

manfaat ekologis untuk semua, bukan untuk segelintir pihak saja. 

Prinsip kedua, kemaslahatan umum, juga erat hubungannya dengan keberlanjutan 

ekologis. Hadis “lā ḍarar wa lā dirār” menegaskan bahwa pembangunan tidak boleh 

mendatangkan mudarat. Akan tetapi, fenomena yang sering kita lihat sekarang adalah 

pembangunan kota yang mengorbankan lingkungan: hutan ditebang untuk perumahan atau 

industri, lahan basah dikeringkan untuk proyek infrastruktur, dan sungai tercemar limbah 

industri. Contoh paling nyata adalah dalam pembangunan IKN Nusantara, di mana data 

WALHI dan sejumlah akademisi menunjukkan risiko deforestasi skala besar, hilangnya 

keanekaragaman hayati Kalimantan, dan terancamnya ekosistem mangrove. Jika kebijakan 



 

143 
 

pembangunan tidak mengindahkan prinsip kemaslahatan ekologis, maka generasi 

mendatang justru akan menanggung beban kerusakan lingkungan. 

Prinsip ketiga, keseimbangan dan keteraturan tata ruang, menuntut agar kota 

dibangun dengan memperhatikan keterpaduan antara ruang buatan manusia dan ruang 

alami. Hadis tentang hak jalan menegaskan pentingnya keteraturan sosial, sementara hadis 

tentang menanam pohon ini menambahkan dimensi ekologis: keteraturan kota tidak hanya 

soal infrastruktur, tetapi juga bagaimana ruang hijau, sumber air, dan ekosistem dikelola 

secara seimbang. Namun realitasnya, banyak kota di Indonesia justru mengalami defisit 

ruang terbuka hijau. Menurut laporan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan 

(KLHK), sebagian besar kota besar di Indonesia belum memenuhi standar minimal 30% 

ruang terbuka hijau. Akibatnya, muncul fenomena urban heat island (pulau panas 

perkotaan), banjir akibat berkurangnya daerah resapan air, hingga berkurangnya kualitas 

udara. Semua ini menunjukkan betapa prinsip keseimbangan ekologis masih jauh dari 

implementasi. 

Prinsip keempat, kepemimpinan etis dan partisipatif, juga diuji dalam isu 

keberlanjutan. Pemimpin yang sejati adalah benteng bagi rakyatnya, yang memastikan 

bahwa pembangunan tidak hanya menguntungkan investor jangka pendek, melainkan 

berpihak pada kepentingan generasi jangka panjang. Namun realitas hari ini menunjukkan 

kecenderungan sebaliknya: kebijakan pembangunan sering kali top-down, dengan sedikit 

ruang bagi masyarakat untuk menyuarakan keberatan terhadap perusakan lingkungan. 

Kasus penolakan warga adat Dayak terkait proyek IKN, atau penolakan masyarakat pesisir 

terhadap reklamasi pantai di Jakarta dan Makassar, memperlihatkan lemahnya 

kepemimpinan partisipatif. Jika kepemimpinan tidak berpijak pada prinsip etis, maka 

keberlanjutan ekologis hanya menjadi jargon, bukan realitas. 

Hadis tentang menanam pohon ini pada akhirnya menjadi pengingat spiritual 

sekaligus etis bahwa pembangunan kota yang tidak memperhatikan lingkungan sama 

artinya dengan mengabaikan nilai sedekah yang terus mengalir dari kelestarian alam. 

Keberlanjutan ekologis dan sosial bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga persoalan 

moral. Jika pembangunan kota menyebabkan deforestasi, hilangnya sumber air, 

pencemaran udara, dan bencana ekologis, maka ia bertentangan dengan spirit hadis yang 

menekankan bahwa setiap pohon yang tumbuh adalah ladang pahala dan setiap kehidupan 

yang terlindungi adalah bentuk sedekah. 

Dengan demikian, hadis ini memperkuat bahwa tata ruang kota harus dikelola secara 

berkeadilan, berorientasi pada kemaslahatan umum, menjaga keseimbangan ekologis, dan 



 

144 
 

dipimpin secara etis serta partisipatif. Keberlanjutan bukanlah pilihan, melainkan syarat 

agar pembangunan benar-benar sesuai dengan prinsip Islam. Jika tidak, maka 

pembangunan kota modern akan mewariskan krisis ekologi dan sosial yang justru 

menyengsarakan generasi mendatang. 

6. Integrasi Nilai spiritual dan moral 

Hadis yang diriwayatkan dari ‘Utsman bin ‘Affan r.a. ini menekankan pentingnya 

orientasi spiritual dalam pembangunan. Ketika beliau membangun Masjid Nabawi, 

sebagian orang mencibir tindakannya. Namun ‘Utsman membalas dengan mengingatkan 

sabda Rasulullah saw, bahwa siapa pun yang membangun masjid karena mengharap ridha 

Allah, maka Allah akan membangunkan baginya semisal itu di surga. Hadis ini memberi 

pelajaran mendasar: pembangunan yang bernilai hakiki bukanlah sekadar fisik dan 

material, tetapi harus berlandaskan nilai spiritual dan moral. 

Jika kita hubungkan dengan konteks pembangunan kota modern, hadis ini 

menegaskan bahwa orientasi utama pembangunan seharusnya bukan sekadar keuntungan 

ekonomi atau prestise politik, melainkan pengabdian kepada Allah dengan tujuan 

menghadirkan kemaslahatan dan keberkahan bagi manusia dan alam. Dengan kata lain, 

pembangunan yang tidak menimbang nilai spiritual dan moral akan kehilangan legitimasi 

etisnya. 

Fenomena hari ini memperlihatkan betapa pembangunan sering kali terjebak pada 

orientasi materialistik. Kota-kota besar dipenuhi gedung pencakar langit, pusat 

perbelanjaan, dan infrastruktur raksasa, namun minim ruang publik yang merefleksikan 

nilai-nilai spiritual, etis, dan ekologis. Sebaliknya, sering kita jumpai rumah ibadah atau 

fasilitas sosial yang terpinggirkan di tengah arus kapitalisasi ruang kota. Bahkan, 

pembangunan IKN Nusantara yang digadang-gadang sebagai “kota hutan” menuai kritik 

karena masih mengorbankan ekosistem dan membuka ruang bagi kapitalisasi lahan, alih-

alih benar-benar berorientasi pada keseimbangan ekologis yang mendatangkan 

kemaslahatan jangka panjang. 

Di sinilah relevansi konsep ekoteologi yang digaungkan oleh Kemenag. Ekoteologi 

Islam mengajarkan bahwa relasi manusia dengan alam bukan hanya bersifat utilitarian 

(memanfaatkan alam untuk kepentingan), melainkan juga relasi spiritual: menjaga, 

merawat, dan mengelola bumi adalah wujud ibadah kepada Allah. Menanam pohon, 

membangun ruang hijau, atau mendirikan masjid ramah lingkungan adalah bagian dari 

ibadah ekologis. Hadis tentang pembangunan masjid dalam konteks ini dapat dipahami 



 

145 
 

lebih luas: bukan hanya membangun fisik masjid, tetapi juga membangun “masjid 

ekologis”—yakni ruang hidup yang mencerminkan nilai ketuhanan, keadilan sosial, 

keberlanjutan, dan kepedulian pada lingkungan. 

Jika dikaitkan dengan prinsip pertama, keadilan sosial, maka pembangunan masjid 

atau ruang spiritual lainnya harus mencerminkan akses yang inklusif bagi semua lapisan 

masyarakat. Tidak boleh ada kelompok yang termarjinalkan dari akses ruang spiritual, 

termasuk masyarakat miskin kota atau kelompok minoritas yang seringkali kehilangan 

ruang akibat gentrifikasi. Prinsip kedua, kemaslahatan umum, mengingatkan kita bahwa 

pembangunan sarana ibadah atau fasilitas publik tidak boleh menimbulkan mudarat, seperti 

menggusur masyarakat tanpa solusi layak atau merusak ekosistem. 

Prinsip ketiga, keseimbangan tata ruang, sangat penting dalam konteks integrasi nilai 

spiritual. Kota modern yang hanya berorientasi pada komersialisasi akan kehilangan 

keseimbangannya, sebab manusia tidak hanya membutuhkan ruang ekonomi, tetapi juga 

ruang moral dan spiritual. Keberadaan masjid, gereja, pura, vihara, maupun ruang 

kontemplasi hijau adalah bagian dari tata ruang yang seimbang. 

Prinsip keempat, kepemimpinan etis dan partisipatif, menegaskan bahwa pemimpin 

yang berorientasi pada taqwa dan keadilan harus mengarahkan pembangunan kota agar 

menghadirkan nilai-nilai spiritual dalam tata ruang. Bukan hanya membangun infrastruktur 

fisik, tetapi juga memastikan nilai moral dan spiritual tertanam dalam kebijakan. Pemimpin 

yang hanya mengejar pencapaian politik jangka pendek cenderung melupakan dimensi ini, 

sehingga pembangunan kehilangan roh spiritualnya. 

Prinsip kelima, keberlanjutan ekologis dan sosial, mengaitkan pembangunan masjid 

dengan keberlanjutan. Hadis Nabi saw tentang menanam pohon sebagai sedekah 

berkelanjutan dapat dilihat selaras dengan pembangunan masjid yang ramah lingkungan. 

Masjid-masjid di era modern sudah mulai mengintegrasikan panel surya, pengelolaan air 

wudhu yang efisien, dan ruang terbuka hijau sebagai bagian dari desainnya. Fenomena ini 

sejalan dengan ekoteologi Islam: rumah ibadah tidak hanya sebagai tempat ritual, tetapi 

juga sebagai simbol keberlanjutan ekologis dan sosial. 

Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa pembangunan kota modern harus 

berlandaskan integrasi nilai spiritual dan moral. Orientasi kepada Allah bukan berarti 

mengabaikan aspek teknis dan material, tetapi justru memberi kerangka etis agar 

pembangunan berjalan sesuai prinsip Islam: menghadirkan keadilan sosial, kemaslahatan 

umum, keseimbangan tata ruang, kepemimpinan etis, keberlanjutan ekologis, dan integrasi 



 

146 
 

spiritual. Tanpa itu, pembangunan hanya akan menghasilkan gedung-gedung kosong 

makna, yang mungkin megah secara fisik tetapi rapuh secara moral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


