BAB IV
PEMBAHASAN HASIL PENELITIAN

A. Inventarisasi dan Autentisitas Hadis tentang Perencanaan Kota Modern

Inventarisasi hadis adalah proses pengumpulan dan pendataan hadis-hadis
yang relevan dengan tema penelitian. Sedangkan Autentisitas hadis adalah proses

memastikan keaslian dan kualitas hadis sebelum dianalisis.
1. Inventarisasi Hadis

Inventarisasi hadis dalam penelitian ini bertujuan untuk menghimpun secara
sistematis hadis-hadis Nabi saw yang relevan dengan tema perencanaan kota
modern. Proses ini dilakukan melalui penelusuran sumber-sumber primer
(mashadir ashliyyah) seperti yang tercantum dalam Kutub at-Tis’ah (Sahih
Bukhari, Sahith Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-Tirmidzi, Sunan Nasa’i,
Sunan Ibnu Majah, Musnad Ahmad, Muwaththa’ Malik, dan Sunan ad-Darimi).

Berdasarkan hasil kajian literatur terkait prinsip perencanaan kota modern,
peneliti mengidentifikasi enam prinsip utama yang telah di reduksi dari pemikiran
tokoh Islam seperti Al-Farabi, Ibn Khaldun, Al-Mawardi dan Ibnu al-Azraq dalam
merumuskan prinsip-prinsip dasar kota. Prinsip-prinsip tersebut mencakup aspek
keadilan sosial dan pemerataan akses, kemaslahatan umum, keseimbangan dan
keteraturan tata ruang, kepemimpinan etis dan partisipatif, keberlanjutan ekologis
dan sosial, serta integrasi nilai spiritual dan moral. Keseluruhan prinsip tersebut
direfleksikan dalam model kota yang tidak hanya berorientasi pada kemajuan
material, tetapi juga memperhatikan keseimbangan dengan tujuan hidup yang lebih
luas, yakni kebahagiaan di dunia dan akhirat.'#’

Berdasarkan prinsip-prinsip yang telah disebutkan di awal, peneliti kemudian
melakukan penelusuran terhadap literatur hadis yang terdapat dalam Kutub at-
Tis’ah (Sembilan Kitab). Penelusuran ini menggunakan metode pencarian tematik

berdasarkan kata kunci yang sesuai dengan masing-masing prinsip. Hasil

147 Rifyal Zuhdi Gultom and Annisa Qadarusman Tini, “Pembangunan Infrastruktur Dalam Islam:
Tinjauan Ekonomi Dan Sosial,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 6, no. 2 (2020): 203-11,
https://doi.org/10.29040/jiei.v6i2.912.

54



penelusuran menunjukkan adanya sejumlah hadis yang memiliki keterkaitan
dengan prinsip-prinsip perencanaan kota modern. Hadis-hadis tersebut kemudian
dikelompokkan dan disajikan dalam tabel berikut, yang memuat prinsip, tema
hadis, teks matan, sumber kitab, dan keterangan atau relevansinya dalam
perencanaan kota modern.

Tabel 4.1 Data Hadis Perencanaan Kota Modern

Prinsip Keterangan/ Relevansi
Teks Hadis Sumber
No. Perencanaan Tema Hadis dalam Perencanaan
(Matan) Kitab
Kota Kota Modern
Y Ll A AL
(s Aalug Y Aally Mengarahkan kebijakan
Larangan o D .
O8 4a) Al B gl kota agar akses terhadap
menzalimi dan | | T
Keadilan Sosial TR (R 4ala 2 A | Sahih fasilitas umum,
kewajiban N AL : .
1 | & Pemerataan 1 A g2 48 alua (& | Bukhari transportasi, dan
memenuhi Y. S ) )
Akses py CLUS Ga S 4de | No. 2442 layanan publik tersedia
kebutuhan — 2~ S —
Lalcs Jiu (ay 4aldl) secara merata tanpa
sesama et o
ALLAY 25 ) b diskriminasi.

Mengatur tata kota agar

meminimalkan dampak

Larangan Sunan Ibnu )
Kemaslahatan i Sy ) negatif terhadap
2 merugikan Jra¥3 ¥ | Majah No.
Umum ) masyarakat dan
orang lain 2341
memaksimalkan
manfaat bersama
Guslall v

PR T A
ba W L) )
¥)oA&d Y e

. e tcs .. Prinsip tata ruang yang
Keseimbangan Larangan Gkl 1 gkeld (Guladl) | Sahih

) P I ) tidak merugikan pihak
3 | & Keteraturan menutup jalan | @ Ly :s@ .48 | Bukhari i
s : ain.
Tata Ruang umum f Jewy b Gkl | No. 6229

digy il Gad 108
@l 33 e d
wigpaly g

S ce

55



Kepemimpinan
Etis &
Partisipatif

Kepemimpinan
yang adil dan
patuh pada

.syariat

¢ glal 388 e Uaf fya
b Jpath) il Gy
sk (ay el
Wiy ot 8 Sl
b & B
Al G ey A 4135
AL gy N iy
o sy OB ()3 1531 Ay

Aaale

Sahih
Bukhari
No. 2957

Mendorong pemimpin
kota untuk melibatkan
masyarakat dan
mengedepankan
keadilan dalam

pengambilan keputusan.

Keberlanjutan
Ekologis &

Sosial

Kepedulian
terhadap
lingkungan
meski dalam

kondisi sulit.

sh gl e g
W g A A
a Ya i @ gad
13 Gl (a aly Adle
e Al gidy
¥y L Ald (ugm
Lo R L3 g0
B ¥ 4303 Y3 By

4 4 cak )

Sahih
Muslim

No. 1552

Mengelola lingkungan
kota dengan konsep
berkelanjutan demi

generasi mendatang.

Integrasi Nilai
Spiritual &
Moral

Pembangunan
sarana ibadah
sebagai pilar
kota
berperadaban

&) 48158 G gae
) L paw 4 A
G i 41 LN AT
J3 de Jsk e
o g3 sy
T a8 caluy ale
&t sk pluy 430
K 08 aa B
4 Al 108 A Epea
A A oA

Lall bt

Sahih
Bukhari
No. 450

Menjadikan fasilitas
ibadah sebagai pusat
pembinaan moral dan
spiritual masyarakat

dalam tata kota.

Tabel 4.1 menyajikan inventarisasi hadis-hadis yang relevan dengan prinsip-

prinsip perencanaan kota modern. Setiap hadis dicatat mulai dari prinsip

56



perencanaan yang diwakilinya, tema hadis, teks lengkap matan, sumber kitab,
hingga relevansi praktisnya dalam perencanaan kota. Misalnya: 1) Hadis tentang
larangan menzalimi dan kewajiban memenuhi kebutuhan sesama menekankan
prinsip keadilan sosial dan pemerataan akses, sehingga menjadi pedoman bagi
pengaturan fasilitas umum dan layanan publik agar dapat dinikmati secara merata;
2) Hadis yang berkaitan dengan larangan merugikan orang lain mendorong
penerapan kemaslahatan umum dalam tata kota; 3) Hadis tentang hak jalan umum
menegaskan keseimbangan dan keteraturan tata ruang agar tidak menghambat
kepentingan masyarakat; 4) Hadis mengenai kepemimpinan yang adil dan patuh
pada syariat menekankan pentingnya kepemimpinan etis dan partisipatif dalam
pengambilan keputusan kota; 5) Prinsip keberlanjutan ekologis dan sosial
dijelaskan melalui hadis yang mendorong kepedulian terhadap lingkungan; dan 6)
Integrasi nilai spiritual dan moral diilustrasikan melalui hadis tentang pembangunan
sarana ibadah sebagai pusat pembinaan moral masyarakat.

Dengan penyajian ini, tabel berfungsi sebagai peta awal yang
menghubungkan ajaran hadis dengan praktik perencanaan kota modern, sehingga

mempermudah analisis lebih lanjut dalam penelitian.
2.  Autentisitas Hadis

Autentisitas hadis merupakan aspek penting untuk memastikan bahwa hadis
yang digunakan benar-benar dapat dijadikan hujjah (landasan) dalam kajian
ilmiah,'*® termasuk dalam konteks perencanaan kota modern. Penelitian ini menilai
Autentisitas hadis-hadis terpilih berdasarkan kaidah ilmu hadis, dengan
mempertimbangkan sanad, matan, serta adanya mutaba’ah dan syawahid yang
memperkuat validitasnya.

Setiap hadis yang telah diinventarisasi pada subbab sebelumnya dianalisis
kualitas sanadnya, derajat kesahihannya, dan dukungan riwayat lainnya. Proses ini

bertujuan agar prinsip-prinsip perencanaan kota modern yang diambil dari hadis

148 Badri Khaeruman, Otentitas Hadi: Studi Kritik Atas Kajian Hadis Kontemporer (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2004), h. 32.

57



Nabi saw benar-benar bersumber dari riwayat yang sahih atau hasan, sehingga

memiliki legitimasi yang kuat baik dari segi akademis maupun landasan syari’at.
Hadis pertama yang berkaitan dengan prinsip keadilan sosial dan pemerataan

akses adalah hadis riwayat Abdullah bin Umar r.a yang diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhari:

(o O (g Al ¥y Aty Y aliaall AT ALl 36 iy 4 40 i 0 I & ST Lagle
T (s Aa) 33 SR e A8 A 0 £ A ALK plla (e B (A 4R A e Akl Ba
149 2aal) a5 4 6 i Laliud

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 2442 pada Fathul Bari,
dalam Kitab al-Muzalim, Bab La Yazlimu al-Muslimu al-Muslima wa la Yuslimuh.
Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dari jalur Yahya bin Bukair, al-Laits, ‘Uqail,
Ibn Syihab, Salim bin ‘Abdillah dan Abdullah bin Umar. Semua perawi yang
terdapat dalam sanad ini adalah tsigah (terpercaya) dan termasuk perawi yang
digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Sahih-nya.'®® Hadis ini berstatus
sahih karena memenuhi kriteria kesahihan yaitu: 1) Sanad bersambung (ittisal al-
sanad),; 2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith, 4) Tidak terdapat syadz
(ganjil yang menyelisihi riwayat tsigah), dan 5) Tidak terdapat <llah (cacat
tersembunyi).1%

Hadis ini memiliki mutaba’ah, di antaranya diriwayatkan dalam Sahih
Bukhari No. 6951, Sahih Muslim No. 2580, Sunan Abu Dawud No. 4893, Sunan at-
Tirmidzi No. 1426, serta dalam Musnad Ahmad No. 4641 dan No. 5357. Selain itu,
hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat kandungannya, di antaranya
terdapat dalam Sahih Bukhari No. 6801 dan No. 7468, Sahih Muslim No. 2564 dan
No. 2699, Sunan Abu Dawud No. 3070, 3256, dan 4946, Sunan at-Tirmidzi No.

149 Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah Al-Bukhari, A/-
Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa Ayyamihi, Juz 3
(Beirut: Dar Thouq an-Najah, 2001), h. 168.

150 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa
Ayyamihi.

11 Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” Jurnal Ilmu Agama UIN Raden
Fatah, 2014, 1-14.

58



1425, 1927, 1930, dan 2945, Sunan Ibn Majah No. 225, 2119, 2246, 2544, dan
2546, serta puluhan riwayat lain dalam Musnad Ahmad No. 7427,7701, 7942, 8103,
8722, 10496, 10676, 10761, 16019, 16596, 16624, 16726, 16959, 17391, 17395,
17451, 17454, 20278, 20288, 20688, 20689, 23185, 23213, dan 23229.

Hadis kedua yang berkaitan dengan prinsip kemaslahatan umum adalah hadis

riwayat Ibn ‘Abbas yang diriwayatkan oleh Ibnu Majjah:

I J8 (e o) (8 4 ke (o LAl s (e saka UL @550 de WA 2ag b daas U
152, )\ a ¥y sipa ¥ Al adde & a4 O gy

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Ibnu Majah No. 2341 pada Maktabatu al-
Ma’arif Riyadh, dalam Kitab al-Ahkam, Bab Man bana fi haqqihi ma yadurru
bijarihi. Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Majah dari jalur Muhammad bin Yahya,
‘Abd al-Razzaq, Ma’mar, Jabir al-Ju’fi, ‘Ikrimah dan Ibn ‘Abbas. Mayoritas perawi
dalam sanad ini dinilai tsigah oleh para ulama jarh wa ta’dil, meskipun Jabir al-
Ju’fi memiliki pembahasan tersendiri terkait tingkat ke-tsigah-annya. Namun,
keberadaan jalur lain yang menguatkan (mutaba’ah) dan syawahid membuat hadis
ini diterima dan dijadikan Aujjah oleh banyak ulama. Hadis ini memiliki mutaba ‘ah,
pada Musnad Ahmad No. 2865. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang
memperkuat kandungannya, di antaranya terdapat dalam sunan Ibnu Majah No.
2340 dan Muwaththa’ Malik No. 2171.

Berdasarkan analisis sanad dan pendapat para ulama hadis, dapat disimpulkan
bahwa hadis ini berada pada derajat hasan li-ghairihi. Ibn ‘Abd al-Barr
menyebutkan bahwa hadis ini juga diriwayatkan oleh Katsir bin ‘Abdullah bin
‘Amr bin ‘Auf, dari ayahnya, dari kakeknya, dari Nabi saw, dan ia berkata: “Isnad
(rantai periwayatannya) tidak sahih.” Akan tetapi, kelemahan ini tidak sampai
menjadikan hadis tertolak secara mutlak, karena maknanya didukung oleh riwayat-
riwayat lain yang serupa. Ibn Rajab dalam Jami‘ al-‘Ulim wa al-Hikam
menegaskan bahwa al-Tirmidzi menilai riwayat Katsir sebagai hadis yang sahih,

sementara al-Bukhari menyebutnya sebagai hadis paling sahih dalam babnya.

152 Abu Abdillah Muhammad bin Yazid bin Majah Al-Qazwini, Sunan Ibnu Majah, Juz 3 (Dar Ar-
Risalah al-’Alamiyah, 2009), h. 432.

59



Penilaian ini diperkuat oleh Ibrahim bin al-Mundzir al-Hizami dan Ibn Abi ‘Ashim
yang menganggap hadisnya hasan, meskipun sebagian ulama lain, termasuk Imam
Ahmad, lebih memilih untuk meninggalkannya.'>

Dari sisi takhrij, hadis ini diriwayatkan melalui berbagai jalur dengan kualitas
perawi yang beragam. Riwayat Ahmad, al-Thabrani, dan al-Baihaqi menunjukkan
bahwa kelemahan sanad disebabkan adanya perawi yang dianggap lemah, seperti
Jabir bin Yazid al-Ju’fi, Samak, dan Dawud bin al-Husain. Meskipun demikian,
kelemahan ini bersifat parsial, dan ketika riwayat-riwayat tersebut digabungkan,
maka hadis tersebut saling menguatkan. Prinsip ini sejalan dengan kaidah ilmu
hadis, bahwa riwayat lemah dapat naik derajatnya menjadi hasan li-ghairihi apabila
diperkuat dengan syawahid (pendukung) dari jalur lain.*>*

Hadis ketiga yang berkaitan dengan prinsip keseimbangan dan keteraturan
tata ruang, adalah hadis riwayat Abu Sa’id Al Khudri r.a yang diriwayatkan oleh

Imam al-Bukhari:

o OB d ¢ sl e alid 0 85 (e (G B s e gl Ul akah G 40 de WA
O 21 sl iy (o gl 5 28050 108 alas gl il s Gl G e ) (a5 AT i
G5l IglE ABa gk ) gl il ) R 3 (O (gl EAAE (X Gl e Ul el
155, A1) 0 (i3 e gy 5015 cadliad 335 € g ¢ i) a8 bl gl g3l

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 6229 pada Fathul Bari,
dalam Kitab al-Isti’dzan, Bab Qawli Allahi Ta’ala: Ya ayyuha alladzina amanu la
tadkhulu buyutan ghayra buyutikum hatta tasta 'nisu. Hadis ini diriwayatkan oleh
al-Bukhari dari jalur ‘Abdullah bin Muhammad, Abu ‘Amir, Zuhair, Zaid bin
Aslam, ‘Atha’ bin Yasar, dan Abu Sa’id al-Khudri r.a. 234 5 4 Ye 835 adalah Al-
Ja‘fi, dan sl il adalah Al-‘Aqdi, dan vy adalah Ibn Muhammad At-Tamimi, dan
all (3 85 adalah budak yang telah dimerdekakan Umar. Begitulah Ishaq bin
Rahuyah meriwayatkannya dalam musnadnya dari Abu ‘Amir, dan demikian pula

Al-Isma’ili dari jalur lain dari Abu ‘Amir. Ahmad dan ‘Abd bin Humaid juga

158 Al-Qazwini, Juz 3, h. 432.

154 Al-Qazwini, Sunan Ibnu Majah.

155 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi
Wa Ayyamihi, Juz 8, h. 51.

60



meriwayatkannya semua dari Abu ‘Amir Al-‘Aqdi dari Hisham bin Sa’d dari Zaid
bin Aslam. Seakan-akan Abu ‘Amir memiliki dua guru di sini, dan dalam riwayat
Ahmad dari ‘Abdurrahman bin Mahdi dari Zuhair juga ada, dan Al-Isma’ili
meriwayatkan dari jalur lain dari Zuhair. Sebelumnya telah disebutkan dalam kitab
Al-Mazalim dari jalur Hafs bin Maysarah dari Zaid bin Aslam. Semua perawi yang
terdapat dalam sanad ini adalah tsigah (terpercaya) dan termasuk perawi yang
digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Sahih-nya. Hadis ini berstatus sahih
karena memenuhi kriteria kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung (ittisal al-sanad);
2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith, 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang
menyelisihi riwayat tsigah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).'*

Hadis ini memiliki mutaba’ah, di antaranya diriwayatkan dalam Sahih al-
Bukhari No. 2465, Sahih Muslim No. 2121, Sunan Abu Dawud No. 4815, serta
dalam Musnad Ahmad No. 11309, 11436, dan 11586. Selain itu, hadis ini juga
memiliki syawahid yang memperkuat kandungannya, di antaranya terdapat dalam
Sahih Muslim No. 2161, Sunan at-Tirmidzi No. 2726, Musnad ad-Darimi No. 2697,
serta riwayat lain dalam Musnad Ahmad No. 16367, 18483, 18484, 18569, 18590,
18676, dan 27163.

Hadis keempat yang berkaitan dengan prinsip kepemimpinan etis dan
partisipatif, adalah hadis riwayat Abu Hurairah r.a yang diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhari:

A8 G0 e 33000 Gl e 451 (4338 708 G ¢ U3 i RS ¢ Guas UoAT « gl g s

Ga3 ool 38 ¥l adal Gay ) el X Ll (g ol Bl 38 el Ga: ALY 136

A HE 05 & 3 Jal b oy S5 4055 e (R ¢ A3 Gl W15 (et 38 ety (g
197 Ada ale (B o iy 06 &)y 1A dlly

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari No. 2957 pada Fathul Bari,
dalam Kitab al-Jihadi wa as-Siyar, Bab Yugatalu min wara’i al-imami wa yuttaqa
bih. Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dari jalur Abu al-Yaman, Syu‘aib, Abu

al-Zinad, al-A’raj, dan Abu Hurairah r.a. Semua perawi yang terdapat dalam sanad

1% Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014.
157 Al-Bukhari, Juz 4, h. 50.

61



ini adalah tsigah (terpercaya) dan termasuk perawi yang digunakan oleh Imam al-
Bukhari dalam Sahih-nya. Hadis ini berstatus sahih karena memenuhi kriteria
kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung (ittisal al-sanad); 2) Perawi bersifat adil; 3)
Perawinya dhabith; 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang menyelisihi riwayat
tsigah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).t®

Hadis ini memiliki mutaba ‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Sahih al-
Bukhari No. 7137, Sahih Muslim No. 1835 dan 1841, Sunan Abu Dawud No. 2757,
Sunan an-Nasa’i No. 4196 dan 5510, Sunan Ibn Majah No. 3 dan 2859, serta dalam
Musnad Ahmad No. 7334, 7434, 7656, 8134, 8505, 9015, 9385, 10037, 10089,
10637, dan 10777. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat
kandungannya, di antaranya terdapat dalam Musnad Ahmad No. 5679.

Hadis kelima yang berkaitan dengan prinsip keberlanjutan ekologis dan

sosial, adalah hadis riwayat Jabir yang diriwayatkan oleh Imam Muslim:

G G e o 5N ol BB Gl Gl ) b daak Wi 5 ¢ &0 IR e (b A s
G o pluy 4 0 lia (o g8 088 g g3 B 40 ety e 080l 4t i e
¥ Glad) Ada 088 803 050 W3 Val® allud Gty ¥ QLB AL 5 B 2318 4) Alial JAT) 13a

159 28 43 &3S ) £o5 ¥ 4300

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Muslim No. 1552 pada Syarh Sahih
Muslim, dalam Kitab al-Muqgasat, Bab Fadhl al-Ghars wa al-Zar’. Hadis ini
diriwayatkan oleh Imam Muslim dari jalur Qutaibah bin Sa’id, Laits, Muhammad
bin Rumh, Al-Layth (lagi sebagai perawi perantara atau jalur lain), Abu al-Zubair,
Jabir. Seluruh perawi dalam sanad ini dinilai zsigah (terpercaya) dan merupakan
perawi yang digunakan oleh Imam Muslim dalam kitab Sahih-nya. Hadis ini
berstatus sahih karena memenuhi kriteria kesahihan, yaitu: 1) Sanad bersambung

(ittisal al-sanad); 2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith, 4) Tidak terdapat

1% Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji
Doktrin,  Pemikiran, = Dan  Fenomena  Agama 15, no. 1 (2014): 1-14,
http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/JI1A/article/view/482.

159 Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj An-Naisaburi, 4/-Musnad Al-Shahih Al-Mukhtasar Min as-
Sunan Bin Naql Al-Adl "an Rasulillah (Beirut: Dar Thya at-Turas al-Arabi, 1999), Juz 3, h. 37.

62



syadz (ganjil yang menyelisihi riwayat tsigah); dan 5) Tidak terdapat ‘i/lah (cacat
tersembunyi).1®°

Hadis ini memiliki mutaba ‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Sahih
Muslim No 1552 (berulang pada beberapa jalur periwayatan), dan Musnad Ahmad
No. 15201. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat
kandungannya, di antaranya terdapat dalam Sahih Bukhari No. 2320, 6012, Sahih
Muslim No. 1553, Sunan Tirmidzi No. 1382, Musnad Darimi No. 2652, Musnad
Ahmad No. 12999, 13389, 13553, 13554, 16558, 16586, 23175, 23520, 27043,
27361, 27506.

Hadis keenam yang berkaitan dengan prinsip integrasi nilai spiritual dan
moral, adalah hadis riwayat ‘Utsman bin ‘Affan yang diriwayatkan oleh Imam

Bukhari:

XA BAEE () Jas (G aale G ABIA 1 K0 G ghae AT iy G B (el () g WA
Jgudl dpkua 4 Cpn 4b Gl I3 X 58 Gl &) Gl e 451 L AD) A e a4
G OB Va5 (s sk b 4l 4 Tk G it ) (25081 aK0) el 4l 4 Lia

161 03 8 Alha A1 0 (50 4 43 4 A5 106 401 diea

Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Bukhari No. 450 pada Fathul Bari, dalam
Kitab as-Shalah, Bab Man Bana Masjidan. Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bukhari
dari jalur Yahya bin Sulaiman, Ibn Wahb, ‘Amr, Bukair, ‘Ashim bin ‘Umar bin
Qatadah, ‘Ubaydullah al-Khawlani, ‘Utsman bin ‘Affan. Semua perawi yang
terdapat dalam sanad ini adalah tsigah (terpercaya) dan termasuk perawi yang
digunakan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Sahih-nya. Hadis ini berstatus sahih
karena memenuhi kriteria kesahihan yaitu: 1) Sanad bersambung (ittisal al-sanad),
2) Perawi bersifat adil; 3) Perawinya dhabith, 4) Tidak terdapat syadz (ganjil yang
menyelisihi riwayat tsigah); dan 5) Tidak terdapat ‘illah (cacat tersembunyi).'6?

Hadis ini memiliki mutaba‘ah, di antaranya diriwayatkan dalam Sahih

Muslim No. 533 (berulang pada beberapa jalur periwayatan), Sunan Tirmidzi No.

160 Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014.

161 Al-Bukhari, 4/-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa
Ayyamihi, Juz 8, h. 97.

162 Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis,” 2014.

63



318, Sunan Ibn Majah No. 736, Musnad Darimi No. 1432, Musnad Ahmad No. 434
dan 506. Selain itu, hadis ini juga memiliki syawahid yang memperkuat
kandungannya, di antaranya terdapat dalam Sunan Tirmidzi No. 319, Sunan an-
Nasa’i No. 688, Sunan Ibn Majah No. 735, 737 dan 738.

Berdasarkan penelusuran dan pemeriksaan Autentisitas terhadap hadis-hadis
yang dijadikan dasar prinsip perencanaan kota, peneliti menyimpulkan bahwa
semua hadis yang digunakan memiliki kualitas yang sama, yaitu sahih. Meskipun
pada hadis yang digunakan untuk prinsip kedua terdapat perawi yang
dipertanyakan, statusnya tetap dipertahankan karena adanya dukungan riwayat lain
(syawahid) dan mutaba’ah yang telah dijelaskan sebelumnya dalam takhrij hadis.

Oleh karena itu, para ulama hadis menilai hadis tersebut sebagai sahih.

B. Kandungan Hadis-hadis yang Berkaitan dengan Perencanaan Kota

Modern

Setelah hadis-hadis yang relevan dengan perencanaan kota modern
diinventarisasi dan diuji Autentisitasnya, tahap berikutnya adalah mengkaji
kandungan makna (ma ‘ani al-hadis). Kajian ini bertujuan untuk memahami pesan
substantif yang disampaikan Nabi Muhammad saw, kemudian mengaitkannya
dengan prinsip-prinsip perencanaan kota modern. Analisis kandungan hadis ini
mencakup, makna teks, serta relevansinya dalam pengaturan tata ruang, sosial, dan

lingkungan pada era kontemporer.

1. Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses
¥ bl o) Alliall O Ay Al D i B0 Jghe) O S58T g i () S G ) 38
LA A 0 g2 A0k alia (B £ 3B (ag AIa B A (I8 4T A3l (B OIS G Al ¥ Aty
163 2aal) 253 44 6 Laliua S (yay ARl o 35 iR e
Artinya: Bahwa ‘Abdullah bin ‘Umar r.a mengabarkan bahwa Rasulullah saw

bersabda, Seorang muslim adalah saudara bagi muslim lainnya, dia tidak

menzaliminya dan tidak membiarkannya untuk disakiti. Siapa yang membantu

183 Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah Al-Bukhari, A/-
Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa Ayyamihi, Juz 3
(Beirut: Dar Thouq an-Najah, 2001), h. 168.

64



kebutuhan saudaranya maka Allah akan membantu kebutuhannya. Siapa yang
menghilangkan satu kesusahan seorang muslim, maka Allah menghilangkan satu
kesusahan baginya dari kesusahan-kesusahan hari kiamat. Dan siapa yang

menutupi (aib) seorang muslim maka Allah akan menutup aibnya pada hari kiamat.
a. Analisis Lafadz

Kalimat e-‘u-d‘ Al e-‘u-d‘ memiliki makna bahwa seorang Muslim adalah
saudara bagi Muslim lainnya.'®* Ungkapan ini menegaskan bahwa hubungan antar
sesama Muslim tidak sebatas interaksi sosial biasa, melainkan sebuah ikatan
persaudaraan yang erat, dibangun atas dasar saling menjaga, melindungi, dan
menunaikan hak sesama. Hal ini sejalan dengan firman Allah Swt dalam Qs. Al-
Hujurat [49]: 10:

@ aa s aklal a1 815 2581 0 1 33ald 5340 & 3laall W)

Artinya: Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu
damaikanlah kedua saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar
kamu dirahmati.

Kalimat 4als ¥ berarti “dia tidak menzaliminya.” Maksudnya seorang
Muslim tidak boleh mendatangkan bahaya atau kerugian kepada saudaranya tanpa
alasan syar’i, karena perbuatan tersebut haram dan bertentangan dengan prinsip
persaudaraan dalam Islam. Kezaliman bahkan dilarang sekalipun terhadap orang
kafir, apalagi terhadap sesama Muslim. Kezaliman dapat terjadi pada diri, agama,
harta, kehormatan, dan hal-hal serupa lainnya, semuanya haram sebagaimana
ditegaskan dalam hadis tersebut.'®® Selain itu, larangan berbuat zalim memiliki
makna lebih luas. Seorang yang menzalimi orang lain akan kehilangan derajat,
keberkahan, dan rasa hormat dari masyarakat, bahkan terancam mendapat hukuman

dari Allah Swt. Dengan demikian, maksud dari larangan ini bukan sekadar menahan

164 Abu Hasan Ali bin Khalaf bin Abdul Malik al-Qurthubi Al-Maliki, Syarah Shahih Al-Bukhari Li
Ibn Bathal, Juz 6 (Riyadh: Maktabah ar-Rasyid, 2003), h. 571.

185 Sulaiman bin *Abd al-Qawi bin ’Abd al-Karim at-Tufi As-Sarsari, A¢-Ta "yin Fi Syarh Al-Arbain,
Juz 1 (Beirut: Mu’assasah ar-Rayyan, 1998), h. 303

65



diri dari perbuatan jahat, melainkan juga menegaskan pentingnya keadilan,
perlindungan, serta tanggung jawab sosial antar sesama Muslim.!6®

Kalimat 4abud ¥ merupakan bentuk fi il mudhari’ dari kata aslama. Artinya,
seorang Muslim tidak boleh meninggalkan atau membiarkan saudaranya berada
dalam bahaya atau dalam situasi yang dapat menyakitinya.!®’” Misalnya, jika
seorang Muslim berada bersama saudaranya dalam peperangan lalu mereka
diserang musuh, maka tidak diperbolehkan baginya untuk meninggalkan atau
menyerahkan saudaranya. la justru dituntut untuk bersabar, bertahan, serta
menolong agar mereka selamat bersama.'®8

Ungkapan “aslama fulanun fulanan” digunakan ketika seseorang
membiarkan orang lain terjerumus ke dalam kebinasaan dan tidak melindunginya
dari musuhnya. Secara umum, kata ini dapat digunakan untuk setiap kondisi ketika
seseorang dibiarkan atau diserahkan begitu saja kepada sesuatu, namun dalam
penggunaannya lebih sering dimaknai sebagai membiarkan seseorang dalam
kebinasaan. Makna ini menunjukkan isyarat penting bahwa meninggalkan
kewajiban sama kedudukannya dengan melakukan kezaliman dalam hal tanggung
jawab. Hal ini tampak dari sabda Nabi saw yang menyamakan antara perbuatan
menzalimi dengan sikap tidak menolong. Dengan demikian, dapat dipahami bahwa
konsekuensi yang timbul akibat tidak menolong sama seperti konsekuensi dari
perbuatan menzalimi.'®°

Selain itu, terdapat tambahan riwayat dari Ath-Thabrani melalui jalur Salim
dengan redaksi “wa Ila yuslimuhu fi musibatin nazalat bih” yang berarti “tidak
meninggalkannya saat ia mendapat musibah.” Begitu pula dalam hadis Muslim dari

Abu Hurairah terdapat tambahan “wa la yahgiruhu” (dengan huruf hamzah dan

gaf) yang bermakna “jangan meremehkannya.” Dalam hadis tersebut disebutkan:

166 Ali bin Sultan Muhammad al-Hawari Al-Qari, Mirgat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz
7 (Beirut: Dar Al-Fikr, 2002), h. 3104.

167 Muhammad bin Abi Bakr bin Umar bin Abi Bakar bin Muhammad al-Makhzumi Al-Qurasyi,
Mashobih Al-Jami’ (Suriah: Dar al-Nawadir, 2009).

1688 Aunuddin Abu al-Muzhafar Yahya bin Hubairah Asy-Syaibani, A/-Ifshoh 'an Ma ‘Ani as-Shihah,
Juz 4 (Mesir: Dar al-Watan, 1997), 35.

189 Muhammad bin Abi Bakr bin Umar bin Abi Bakar bin Muhammad al-Makhzumi Al-Qurasyi,
Mashobih Al-Jami’ Juz 5 (Suriah: Dar al-Nawadir, 2009), h. 354.

66



“hasbu imri’in minasy-syarri an yahqira akhahu al-muslim” yang berarti “cukup
buruk bagi seseorang apabila ia meremehkan saudaranya sesama Muslim”.}"
Kalimat 4] 43la & U8 (a3 dalam hadis Abu Hurairah yang diriwayatkan
Muslim disebutkan sabda Nabi saw: “walldhu fi ‘awni al-‘abdi ma kana al-‘abdu
i ‘awni akhihi”, yang artinya “Allah senantiasa menolong seorang hamba selama
hamba itu menolong saudaranya.” Hadis ini mengandung makna bahwa ketika
seorang Muslim membantu memenuhi kebutuhan saudaranya, maka Allah pun akan
menolongnya dalam urusan yang sama.’’! Pesan tersebut menegaskan pentingnya
sikap saling tolong-menolong dalam kehidupan sosial, sehingga tercipta solidaritas
dan keadilan sosial.
Kalimat 43ala 8 40 G (Allah berada dalam kebutuhan saudaranya) berarti
bermakna bahwa Allah akan menolong hamba-Nya sebagaimana hamba tersebut
1,172

menolong saudaranya. Hal ini menunjukkan adanya ganjaran yang setimpa

sesuai dengan firman Allah Swt dalam Qs. Ar-Rahman [55]: 60:
® LAy ¥ Obd) 613 Ja
Artinya: Adakah balasan kebaikan selain kebaikan (pula)?

Kalimat LJS pluk (o CJﬂ ry berarti menghilangkan kesulitan atau kesedihan
seorang Muslim. Kata al-karb (jamak: kurubat) dengan dhammah pada ra,
meskipun dapat pula dibaca dengan fathah atau sukun, yakni merujuk pada
kesulitan yang menekan jiwa atau memberatkan hati. adis ini menjanjikan bahwa
siapa pun yang meringankan kesulitan saudaranya, maka Allah akan meringankan
kesulitannya di hari kiamat.!”® Secara harfiah kata kurubdt bermakna kesedihan,
tekanan, atau beban berat yang membuat jiwa tertekan. Dengan demikian, hadis ini

menegaskan bahwa setiap upaya untuk meringankan penderitaan orang lain, baik

170 Ahmad ibn Ali ibn Hajar Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Sharh Al-Bukhari, Juz 5 (Mesir: Al-
Maktabah as-Salafiyah, 1970), 97.

111 Al-Asqalani, Juz 5, h. 97.

172 Myhammad ‘Ali bin Muhammad bin ‘Allan bin Ibrahim al-Bakri as-Siddiqi As-Syafi‘i, Dalil Al-
Falihin Li-Turuq Riyad as-Shalihin, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah li at-Thiba‘ah wa an-Nashr wa
al-Tawzi, 2004), h. 19.

173 Al-Asqalani, Juz 5, h. 97.

67



melalui bantuan langsung maupun perantara, seperti menengahi urusan atau
membela haknya, akan memperoleh ganjaran mulia di sisi Allah Swt.

Kalimat 4Gl a5 cli’® (e 4358 4 49 28 berarti Allah akan menghilangkan
satu kesusahan dari berbagai kesusahan hari kiamat bagi orang tersebut yang
meringankan kesulitan saudaranya. Hal ini sejalan dengan prinsip keadilan dan
balasan amal yang ditegaskan dalam Al-Qur’an, sebagaimana firman Allah Swt.

dalam QS. Al-An‘am [6]:160:
@ G ¥ g e 31 5 300 98 Al 10 gl 26 A Al 51 G

Artinya: Barangsiapa yang berbuat kebaikan, dia akan mendapat balasan
sepuluh kali lipatnya. barangsiapa yang berbuat keburukan, dia tidak akan diberi
balasan melainkan yang seimbang dengannya. Mereka (sedikit pun) tidak dizalimi

(dirugikan).

Hadis ini dengan demikian tidak bertentangan dengan ayat tersebut, sebab
janji Allah untuk meringankan kesulitan hamba pada hari kiamat merupakan bentuk
balasan atas kebaikan yang dilakukan di dunia, sesuai dengan prinsip bahwa setiap
amal kebaikan akan dilipatgandakan pahalanya. Pahala suatu amal dapat
digandakan sesuai kadar dan kualitasnya, yakni sepuluh, seratus, tujuh ratus kali
lipat, bahkan lebih tanpa batas. Satu kesusahan dari berbagai kesusahan hari kiamat
nilainya setara dengan sepuluh atau lebih kesusahan di dunia. Hal ini ditunjukkan
melalui adanya tanwin ta’zim (penanda pengagungan) pada kata kurbah serta
penekanan khusus terhadap “hari kiamat” dibanding hari-hari lainnya.}’* Dengan
demikian, penggandaan pahala dapat terjadi baik dari segi kuantitas (jumlah lipatan
pahala) maupun kualitas (berat dan nilai amal itu sendiri).

Kalimat Wl i (a3 berarti “barang siapa menutupi aib seorang Muslim,”
yakni ketika seseorang melihat saudaranya melakukan perbuatan tercela tetapi tidak
menampakkannya kepada orang lain.!”® Seorang Muslim wajib menutupi aib atau
kekurangan saudaranya sesama Muslim sejauh aib tersebut masih bisa

disembunyikan dari orang lain. Nasihat dan koreksi hendaknya diberikan secara

174 Al-Qari, Mirqat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz 7, h. 3104.
175 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Sharh Al-Bukhari, Juz 5, h. 97.

68



rahasia, tanpa mempermalukan di hadapan orang lain'’® Namun, apabila setelah
dinasihati perbuatan tercela itu tetap dilakukan bahkan secara terang-terangan,
maka diperbolehkan memberitahukan atau bersaksi terhadapnya demi
kemaslahatan. Adapun yang dianjurkan adalah menutupi kesalahan yang sudah
berlalu, sedangkan jika seseorang masih terus melakukan kesalahan, maka
kewajiban Muslim lain adalah menegurnya atau membawanya kepada pihak
berwenang. Praktik menutupi aib ini tidak termasuk ghibah yang diharamkan,
melainkan bagian dari nasihat yang wajib. Sebaliknya, membuka keburukan
saudaranya berarti meninggalkan kewajiban menutup aib, sekaligus jatuh pada
perbuatan ghibah yang dilarang.!”” Dengan demikian, hadis ini menekankan etika
sosial dalam Islam, yaitu menjaga kehormatan sesama Muslim melalui sikap
menutupi, menasihati, dan membimbing dengan cara yang baik.

Kalimat 4l a5 4 6% berarti “Allah akan menutupi aibnya pada hari
kiamat.” Maksudnya, siapa yang menutupi aib saudaranya di dunia, Allah akan
membalas dengan menutupi aibnya kelak di akhirat. Bahkan, bukan hanya di
akhirat, melainkan juga di dunia Allah menjaga kehormatan orang tersebut dari
terbukanya aibnya.!’® Hadis ini mengandung anjuran untuk saling tolong-
menolong, bergaul dengan baik, serta menumbuhkan kasih sayang di antara sesama
Muslim. Selain itu, hadis ini juga memberikan pelajaran penting bahwa balasan
Allah selalu sejenis dengan amal kebaikan yang dilakukan hamba-Nya (al-jaza’min
Jjins al-‘amal). Contohnya, apabila seseorang menutupi aib saudaranya, maka Allah

pun akan menutupi aibnya.!’®
b. Makna Umum Hadis

Hadis ini menegaskan pentingnya prinsip persaudaraan dalam Islam yang
dibangun atas dasar kasih sayang, solidaritas, dan tanggung jawab sosial.

Rasulullah saw menggambarkan bahwa setiap Muslim adalah saudara bagi Muslim

176 Asy-Syaibani, Al-Ifshoh 'an Ma ‘Ani as-Shihah, Juz 4, h. 36.

17 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 5 97.

178 Al-Bukhari, 4/-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa
Ayyamihi, Juz 5, h. 97.

179 Al-Bukhari, Juz 5, h. 97.

69



lainnya. Dengan demikian, tidak dibenarkan seorang Muslim menzalimi,
menelantarkan, atau membiarkan saudaranya dalam kesulitan tanpa pertolongan.
Prinsip ukhuwabh ini sejalan dengan firman Allah Swt dalam Qs. al-Hujurat [49]: 10
yang menegaskan bahwa sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara,
sehingga kewajiban mereka adalah memperbaiki hubungan serta menghindari
perpecahan. 8

Selain itu, hadis ini menunjukkan bahwa siapa saja yang membantu
memenuhi kebutuhan saudaranya, maka Allah akan menolongnya dalam urusan
yang sama. Para ulama menjelaskan bahwa balasan Allah selalu sejenis dengan
amal perbuatan hamba (al-jaza’ min jins al-‘amal). Artinya, kebaikan yang
dilakukan seseorang akan kembali kepadanya dalam bentuk pertolongan dan
perlindungan dari Allah. Dengan demikian, pertolongan seorang Muslim kepada
saudaranya menjadi sebab datangnya pertolongan Allah kepadanya. Prinsip timbal-
balik ini ditegaskan oleh Ibn Rajab dalam Jami’ al- ‘Ulim wa al-Hikam ketika
menjelaskan hadis-hadis yang menekankan pentingnya saling tolong menolong,
mengasihi, dan menjaga kehormatan sesama Muslim. 8!

Hadis ini juga menekankan pentingnya mengurangi kesulitan dan beban
orang lain. Rasulullah saw menyatakan bahwa siapa saja yang meringankan
kesusahan seorang Muslim, maka Allah akan meringankan satu kesusahannya pada
hari kiamat.’® Hal ini sejalan dengan janji Allah dalam Qs. al-An’am [6]: 160
bahwa setiap amal kebaikan akan dilipatgandakan balasannya.'® Pelipatgandaan
itu dapat terjadi baik dari sisi jumlah maupun kualitas, sesuai dengan kadar
keikhlasan niat, ketulusan hati, dan sebesar apa manfaat yang ditimbulkan dari amal
tersebut. Semakin tulus dan besar maslahat yang lahir dari suatu perbuatan, semakin

agung pula pahala yang Allah janjikan bagi pelakunya.

180 Abu Ja‘far Muhammad bin Jarir At-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta wil Al-Qur’an, Juz 21(Kairo:
Dar Hajr li at-Thiba‘ah wa an-Nashr wa al-Tawzi” wa al-I‘lam,” 2001), h. 363.

181 Zain al-Din Abu al-Faraj *Abd ar-Rahman bin Syihab ad-Din Al-Baghdadi, Jami’ Al- ' Ulum Wa
Al-Hikam Fi Syarh Khamsin Haditsan Min Jawami’ Al-Kalim, Juz 2 (Beirut: Mu’assasat al-Risalah,
1997), h. 285.

182 A1-Qari, Mirqat Al-Mafatih Syarh Misykat Al-Masabih, Juz 7, h. 3104.

183 Muhammad Wakhid Musthofa, “Model Matematika Mizanul Amal: Kalkulasi Pahala Dan Dosa
Dari Amal Perbuatan Seorang Muslim,” Al-Banjari: Jurnal llmiah IImu-Ilmu Keislaman 19, no. 2
(2020): 275-86, https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i2.3417.

70



Lebih lanjut, hadis ini juga mengajarkan kewajiban menjaga kehormatan
dengan menutup aib sesama Muslim. Maksudnya, ketika seseorang mengetahui
kekurangan saudaranya, maka dianjurkan untuk menutupinya sejauh masih bisa
ditutupi, dan menasihatinya dengan cara yang rahasia. Imam al-Ghazali
menegaskan dalam 7hya’ ‘Uliim al-Din bahwa menutup aib orang lain merupakan
bagian dari akhlak mulia dan cara untuk menjaga keharmonisan sosial, selama hal
tersebut tidak mengandung mudarat yang lebih besar.*®*

Dengan demikian, hadis ini memberikan pelajaran penting bahwa hubungan
antar-Muslim harus dibangun dengan kasih sayang, saling melindungi, dan
solidaritas sosial. Balasannya, Allah akan menolong, menutupi, dan meringankan

kesulitan hamba-Nya, baik di dunia maupun di akhirat, sebagai bentuk keadilan dan

kasih sayang-Nya kepada orang-orang yang berbuat kebaikan.
c. Kaitannya dengan Prinsip Keadilan Sosial dan Pemerataan Akses

Hadis yang menegaskan bahwa setiap Muslim adalah saudara yang wajib
saling menolong dan melindungi mengandung pesan moral dan sosial yang sangat
penting.8 Prinsip persaudaraan ini menjadi dasar hubungan sosial dalam Islam,
yang tidak hanya menekankan kasih sayang, tetapi juga menegakkan keadilan dan
tanggung jawab bersama.'® Tidak ada seorang pun yang boleh dibiarkan menderita
atau dirugikan, karena setiap Muslim memiliki kewajiban untuk menjaga
keselamatan, kehormatan, dan kesejahteraan saudaranya.

Dalam konteks perencanaan kota modern, prinsip ini diterjemahkan ke dalam
upaya pemerataan akses fasilitas publik. Semua warga kota, tanpa memandang
status sosial, ekonomi, atau latar belakang budaya, harus memperoleh akses yang

sama terhadap layanan dasar seperti air bersih, listrik, transportasi, pendidikan, dan

184 Abu Hamid Al-Ghazali, /hya Ulumuddin (Beirut: Dar al-Ma’rifah, n.d.).

185 Al-Bukhari, Al-Jami’ Al-Musnad as-Shahih Al-Mukhtasar Min Umur Rasulillah Wa Sunnatihi Wa
Ayyamihi.

186 Nurlina Sari Thsanniati et al., “Keadilan Sosial: Konsep Keadilan Dan Peran Manusia Dalam
Mewujudkan Keadilan Perspektif Al-Quran,” Al-Tadabbur: Jurnal Illmu Al-Quran Dan Tafsir 9, no.
1 (2024): 181-92, https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6661.

71



Kesehatan.'®’ Pemerataan akses ini merupakan manifestasi keadilan sosial, di mana
setiap individu memperoleh haknya dan tidak ada yang terpinggirkan, sehingga
kota menjadi ruang inklusif bagi seluruh warganya.'®®

Selain itu, prinsip persaudaraan dan keadilan sosial dalam hadis juga
menekankan perlindungan terhadap kelompok rentan, seperti fakir miskin, lansia,
dan penyandang disabilitas. Perencanaan kota yang berkeadilan harus
mempertimbangkan kebutuhan kelompok-kelompok ini agar mereka tetap dapat
berpartisipasi dalam kehidupan sosial dan memperoleh hak-haknya secara
penuh.’®® Dengan demikian, pengelolaan kota tidak hanya bersifat fisik atau teknis,
tetapi juga memerlukan perhatian pada aspek sosial dan kemanusiaan, sehingga
tercipta lingkungan yang aman dan nyaman bagi semua lapisan masyarakat. %

Hadis ini juga mendorong penghapusan ketimpangan sosial dan penolakan
terhadap kezhaliman. Dalam perencanaan kota, hal ini berarti distribusi ruang dan
sumber daya harus dirancang sedemikian rupa sehingga tidak terjadi segregasi
sosial atau kesenjangan mencolok antara kelompok kaya dan miskin. Misalnya,
perumahan, fasilitas pendidikan, dan layanan kesehatan tidak boleh terkonsentrasi
hanya di wilayah tertentu, tetapi harus tersebar secara proporsional sehingga setiap
warga memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang dan sejahtera.

Lebih jauh, pembangunan kota yang berkeadilan harus memfasilitasi
terbentuknya solidaritas sosial. Hal ini dapat diwujudkan melalui penyediaan ruang
publik yang mendorong interaksi warga, penguatan komunitas lokal, serta
penyelenggaraan layanan sosial yang mudah diakses oleh seluruh lapisan

masyarakat. Dengan cara ini, warga tidak hanya menerima layanan secara

187 Hanifah Fitriyani et al., “Pengaruh Stratifikasi Sosial Terhadap Akses Pendidikan Dasar Di
Wilayah Perkotaan Dan Pedesaan,” Journal Sains Student Research 3, no. 4 (2025): 34-44,
https://doi.org/10.61722/jssr.v3i4.5230.

18 Hidayatus Sholichah et al., “Systematic Literature Review : Pemberdayaan Masyarakat Inklusif
Untuk Mewujudkan Keadilan Sosial,” Jurnal Sosial Ekonomi Dan Humaniora 11,no. 1 (2025): 27—
40, https://doi.org/10.29303/jseh.v11i1.664.

18 Heri Sulaiman, Ramzi Durin, and Desi Purnama, “Hak Atas Mendapatkan Kehidupan Yang
Berkeadilan: Analisis Falsafah Pancasila Sila Ke Lima,” Dame Journal of Law 1, no. 1 (2025): 25—
44, https://doi.org/10.64344/djl.v1il.5.

190 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya.

72



individual, tetapi juga membangun jaringan sosial yang saling mendukung dan
menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama.%!

Dengan demikian, hadis ini tidak sekadar mengajarkan nilai moral individual,
tetapi juga memberikan panduan etis bagi perencanaan dan pengelolaan kota
modern. Prinsip persaudaraan, keadilan sosial, pemerataan akses, perlindungan
kelompok rentan, dan solidaritas sosial merupakan fondasi bagi terciptanya kota

yang inklusif, berkeadilan, dan menyejahterakan seluruh warganya.

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern

Hadis Nabi tentang kewajiban saling menolong, melindungi, dan menutup aib
sesama Muslim tidak hanya relevan dalam ranah personal dan sosial, tetapi juga
dapat dijadikan landasan dalam pembangunan dan perencanaan kota modern. Pesan
moral dalam hadis tersebut mengingatkan bahwa kehidupan bermasyarakat harus
dibangun di atas nilai keadilan, solidaritas, dan empati. Prinsip-prinsip inilah yang
seyogianya diterjemahkan ke dalam kebijakan tata kota agar tercipta lingkungan
perkotaan yang inklusif, adil, dan manusiawi.'%?

Dalam perencanaan kota modern, prinsip keadilan sosial harus menjadi
landasan utama.'®® Kota harus dirancang sedemikian rupa sehingga setiap
warganya, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau budaya,
memperoleh akses yang setara terhadap fasilitas dan layanan publik.!®* Hal ini
sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan pentingnya tidak menzalimi sesama

dan memastikan bahwa hak-hak setiap individu terpenuhi secara adil. Sebagaimana

dijelaskan dalam hadis, menolong sesama Muslim yang kesulitan akan

%1 Ernan Rustiadi, Galuh Syahbana Indraprahasta, and Setyardi Pratika Mulya, Teori Perencanaan:
Madzhab Dan Praktik Perencanaan Pengembangan Wilayah (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2020).

192 Purwanto Purwanto, “Perwujudan Keadilan Dan Keadilan Sosial Dalam Negara Hukum
Indonesia: Perjuangan Yang Tidak Mudah Dioperasikan,” Jurnal Hukum Media Bhakti 1, no. 1
(2020): 1-19, https://doi.org/10.32501/jhmb.v1il.2.

193 Yupi Sasmita Dewi and Al-Adly Darniyus, “Kebijakan Transportasi Hijau Di Kota Medan: Telaah
Teori Keadilan Sosial John Rawls,” Gema Publica: Jurnal Manajemen Dan Kebijakan Publik 10,
no. 1 (2025): 50-63.

19 Ani Farida, “Penerapan Konsep Child Friendly Space Pada Ruang Publik Kampung Badran
Yogyakarta” (Universitas Negeri Yogyakarta, 2014).

73



mendatangkan pertolongan dari Allah, yang dapat diartikan sebagai balasan atas
usaha untuk menciptakan keadilan dan kesejahteraan bersama.

Kota modern perlu memiliki sistem yang responsif terhadap kebutuhan
warganya, terutama dalam situasi darurat atau kesulitan.!®® Hal ini mencakup
penyediaan layanan kesehatan, pendidikan, perumahan, dan bantuan sosial yang
mudah diakses oleh semua lapisan masyarakat.'®® Dalam konteks ini, hadis tersebut
mengajarkan bahwa dengan membantu memenuhi kebutuhan orang lain, kita tidak
hanya meringankan beban mereka tetapi juga memperoleh balasan dari Allah. Ini
mencerminkan pentingnya peran pemerintah dan masyarakat dalam menciptakan
sistem yang mendukung kesejahteraan bersama.®’

Ruang publik dalam kota modern harus dirancang untuk mendorong interaksi
sosial dan solidaritas antarwarga. Penyediaan taman, pusat komunitas, dan fasilitas
umum lainnya yang dapat digunakan bersama akan memperkuat ikatan sosial dan
rasa kebersamaan.!%® Hadis ini mengingatkan kita bahwa dengan saling membantu
dan meringankan beban sesama, kita tidak hanya memenuhi kewajiban sosial tetapi
juga mendapatkan pahala dari Allah. Hal ini menunjukkan bahwa perencanaan
ruang publik harus mempertimbangkan aspek sosial dan spiritual untuk
menciptakan lingkungan yang harmonis dan inklusif.!%®

Pengelolaan kota yang efektif memerlukan pendekatan yang berfokus pada
empati dan kepedulian terhadap kebutuhan warga. Kebijakan dan program yang
diluncurkan harus mempertimbangkan dampaknya terhadap kesejahteraan
masyarakat, terutama bagi mereka yang berada dalam kondisi rentan.?®® Hadis

tersebut menekankan bahwa dengan menolong sesama, kita tidak hanya

195 Priskadini April Insani, “Mewujudkan Kota Responsif Melalui Smart City,” Publisia: Jurnal llmu
Administrasi Publik 2, no. 1 (2017): 25-31, https://doi.org/10.26905/pjiap.v2il.1423.

1% Jaury Douglas Pardomuan and Irwan Triadi, “Pemenuhan Hak Pelayanan Kesehatan Bagi
Kelompok Usia Rentan Di Indonesia Berdasarkan Asas Keadilan, Kepastian Hukum Dan
Kemanfaatan,” Pemuliaan Keadilan 1, no. 4 (2024): 143-57, https://doi.org/10.62383/pk.v1i4.205.
197 Rijal Assidiq Mulyana, “Peran Negara Untuk Mewujudkan Kesejahteraan Dalam Kerangka
Magshidus Syariah,” Al-Urban: Jurnal Ekonomi Syariah Dan Filantropfi Islam 1, no. 2 (2021):
155-75, https://doi.org/10.22236/alurban.

198 Jamaludin, Sosiologi Perkotaan: Memahami Masyarakat Kota Dan Problematikanya.

19 Thalya Alfiani Shafira and Diananta Pramitasari, “Kajian Ruang Terbuka Hijau Publik Ramah
Anak Pada Area Permukiman Kota Yogyakarta,” Modul 24, no. 2 (2024): 71-79.

200 Umar Nain, Pembangunan Dan Pemberdayaan Masyarakat, 2023.

74



meringankan beban mereka tetapi juga mendapatkan pertolongan dari Allah. Ini
menggarisbawahi pentingnya nilai-nilai kemanusiaan dalam setiap aspek
pengelolaan kota.

Kota modern harus memiliki strategi untuk membangun ketahanan sosial
warganya dalam menghadapi berbagai krisis, baik itu bencana alam, ekonomi,
maupun sosial. Hal ini mencakup penyediaan jaringan dukungan sosial, sistem
peringatan dini, dan mekanisme bantuan darurat yang efektif.?®! Hadis ini
mengajarkan bahwa dengan membantu meringankan kesulitan orang lain, kita juga
membangun ketahanan bersama yang akan bermanfaat bagi semua pihak, terutama
dalam menghadapi tantangan yang tidak terduga.%?

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya memberikan panduan moral dalam
kehidupan sehari-hari tetapi juga dapat dijadikan dasar dalam perencanaan dan
pengelolaan kota modern. Nilai-nilai yang terkandung dalam hadis tersebut seperti
keadilan, solidaritas, empati, dan kepedulian, harus menjadi pijakan dalam
menciptakan kota yang tidak hanya maju secara fisik tetapi juga manusiawi dan
berkeadilan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, kita dapat mewujudkan kota
yang mampu memenuhi kebutuhan warganya secara adil dan merata, serta

membangun masyarakat yang saling mendukung dan peduli satu sama lain.
2. Kemaslahatan Umum
a3 5 ¥ iy 43 i Aia B0 s 08 OB e 0l E6
Artinya: Dari Ibnu Abbas ia berkata, “Rasulullah saw bersabda, “Tidak boleh
berbuat mudarat dan hal yang menimbulkan mudarat.”
a. Analisis Lafadz

Kata )< dibaca dengan dua fathah, sedangkan J)<& dibaca dengan kasrah

pada huruf pertama. Riwayat yang masyhur menyebutkan bacaan J»& dengan

201 Yasmin Azzahra, “Ketahanan Sosial Dan Kritis Kemanusiaan: Peran Pemerintah Dalam
Penanggulangan Bencana,” Liferacy Notes 1, no. 2 (2023): 1-13.

202 Faridah Faridah et al., “Resiliensi: Menjaga Ketahanan Mental Dalam Menghadapi Tantangan
Hidup,” Mimbar: Jurnal Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani 11, no. 1 (2025): 13-33,
https://doi.org/10.47435/mimbar.v11i01.3636.

75



kedua hurufnya dalam bentuk fathah. Dari sisi penjelasan makna (dirayah), ada
lima bentuk kemungkinan i’7a@b yang dibolehkan, susunanya serupa dengan
ungkapan /d haula wa ld guwwata (tidak ada daya dan kekuatan).?%3

Secara etimologis, kata 134 bermakna mudarat atau kerugian, yang
merupakan lawan dari an-naf‘u (manfaat). Sementara itu, kata J)»& merujuk pada
interaksi antara dua pihak, yang menekankan larangan timbal balik dalam
menimbulkan kerugian. Dengan demikian, maknanya mencakup larangan bagi
seseorang untuk merugikan saudaranya dalam bentuk apa pun, sekaligus melarang
dua orang saling merugikan satu sama lain dengan alasan balas dendam atau
pembenaran yang keliru. Penempatan J»& setelah J3< menunjukkan urutan
pentingnya, yakni terlebih dahulu melarang kerugian individu terhadap orang lain,
kemudian larangan interaksi yang merugikan antara dua pihak.?%*

Ibn Habib menjelaskan bahwa makna dharar dan dhirar pada dasarnya sama,
keduanya menegaskan larangan mendatangkan kerugian. Lebih jauh, makna hadis
la dharar wa la dhirar juga dapat dipahami sebagai “tidak ada kerugian yang
dibebankan atas seseorang.” Dengan kata lain, seseorang tidak diwajibkan untuk
bersabar terhadap kerugian yang dialaminya, sekaligus dilarang menimbulkan
kerugian terhadap orang lain. Prinsip “tidak diwajibkan untuk bersabar” ini
menegaskan hak individu untuk melindungi diri dari gangguan atau kerugian yang
ditimbulkan orang lain. Misalnya, jika seorang tetangga membuat asap yang masuk
ke rumahnya, ia tidak dituntut untuk diam atau menahan diri. Sebaliknya, 1a berhak
menuntut agar gangguan tersebut dihentikan, menolak kerugian, atau mengadukan
permasalahan tersebut melalui mekanisme yang sah. Dengan demikian, Islam
menempatkan perlindungan terhadap korban sebagai bagian integral dari prinsip /a
dharar wa la dhirar, sehingga hak-hak individu tetap terjaga dan keseimbangan
sosial tetap terpelihara. Hadis ini, selain melarang perbuatan yang merugikan, juga

menegaskan pentingnya perlindungan hukum dan sosial bagi mereka yang

203 Muhammad al-Amin bin ‘Abdillah bin Yusuf bin Hasan al-Urmi al-‘Alawi al-Atsyubi al-Harari
al-Kari Al-Buwaithi, Mursyid Dzawi Al-Hija Wa Al-Hajah Ila Sunan Ibn Majah, Juz 13 (Jeddah:
Dar al-Minhaj, 2018), h.467

204 Muhammad al-Amin bin ‘Abdillah bin Yusuf bin Hasan al-Urmi al-‘Alawi al-Atsyubi al-Harari
al-Kari Al-Buwaithi, Mursyid Dzawi Al-Hija Wa Al-Hajah Ila Sunan Ibn Majah, Juz 13 (Jeddah:
Dar al-Minhaj, 2018), h.467

76



mengalami kerugian, sehingga prinsip keadilan dan kemaslahatan umum dapat
terwujud dalam kehidupan bermasyarakat.?%®

Al-Khushant membedakan antara dharar dan dhirar dalam konteks tindakan
yang merugikan orang lain. Menurutnya, dharar merujuk pada perbuatan yang
dilakukan seseorang yang sekaligus memberi manfaat atau keuntungan bagi dirinya
sendiri, namun secara bersamaan menimbulkan kerugian atau gangguan bagi orang
1ain.?®® Contohnya, seseorang membuat sumur di halaman rumahnya untuk
keperluan air, sehingga dirinya diuntungkan, tetapi tanah tetangganya menjadi
ambles atau rusak akibat penggalian tersebut.

Sementara itu, dhirar mengacu pada perbuatan yang sama sekali tidak
memberikan manfaat bagi pelaku, tetapi justru menimbulkan kerugian bagi orang
lain.?%” Misalnya, seseorang membangun tembok tinggi hanya untuk menghalangi
cahaya matahari masuk ke rumah tetangganya, tanpa memperoleh keuntungan
apapun dari tindakannya. Dengan demikian, dhirar terjadi ketika kerugian
ditimbulkan semata-mata untuk membuat orang lain menderita, tanpa ada tujuan
atau manfaat bagi pelaku.2%®

Pemahaman ini sejalan dengan prinsip syariah bahwa setiap tindakan yang
menimbulkan kerugian bagi orang lain, baik yang bersifat menguntungkan diri
sendiri maupun semata-mata menyakiti, adalah terlarang.??® Konsep ini juga dapat
dikaitkan dengan firman Allah dalam Qs. At-Taubah [9]: 107, yang menegaskan
bahwa setiap tindakan harus didasarkan pada kemaslahatan umum, bukan

merugikan orang lain demi kepentingan pribadi.?!

205 Abu al-Walid Sulaiman bin Khalaf al-Baji Al-Andalusi, 4l-Muntaga Syarh Al-Muwatha, Juz 6
(Mesir: Mathba’ah al-Sa’adah, 1914), h. 40.

206 Tchwan Ahnaz Alamudi et al., “Studi Qawaid Fighiyyah: Aspek Ibadat Dan Muamalat Dalam
Kaidah La Dharara Wa La Dhirar,” Qonun Igtishad EL Madani Journal 4, no. 1 (2025): 21-28,
https://doi.org/10.55438/jqim.v4i1.140.

207 Alamudi et al.

208 Alamudi et al.

209 Cantika Adythiapaksi and Rachmad Risqy Kurniawan, “Larangan Merugikan Orang Lain
Menurut Perspektif Islam,” Ulumul Qur’an: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 10, no. 10 (2020):
1-20, https://osf.io/xvwq3.

210 Eko Zulfikar, “Merajut Kemaslahatan Ekonomi Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal Ulunnuha
10, no. 1 (2021): 94113, https://doi.org/10.15548/ju.v10i1.2093.

77



ool i 3 15883 1515 Va1 53850 ol

Artinya: Di antara orang-orang munafik itu ada yang mendirikan masjid
untuk menimbulkan mudarat (pada orang-orang yang beriman), (menyebabkan)
kekufuran....

‘Abd al-Barr berpendapat bahwa dharar terjadi ketika salah satu pihak
merugikan tetangganya sendiri, sedangkan dhirar terjadi ketika kedua belah pihak
saling merugikan satu sama lain.?!* Penggunaan bentuk kata ini sejalan dengan pola
bahasa Arab yang menunjukkan makna mufa’alah, yakni tindakan saling
melakukan, seperti dalam kata al-gital (perang), ad-dirab (pukulan), as-sibab
(saling mencaci), al-jallad (perkelahian), dan az-zaham (saling berdesakan).

Berdasarkan penafsiran ini, Nabi saw melarang agar tidak ada pihak yang
memudaratkan tetangganya sendirian dan juga melarang agar keduanya saling
merugikan secara sengaja.?? Larangan ini tidak termasuk tindakan gisas atau
hukuman balas setimpal, karena gisas merupakan penegakan hak atau pencegahan
agar kezaliman tidak berlanjut. Dengan kata lain, dhirar yang dilarang adalah
perbuatan yang murni bertujuan merugikan orang lain, tanpa alasan yang sah atau
maslahat yang lebih besar.?'®

Dalam praktik sehari-hari, dharar dapat terjadi misalnya ketika seseorang
membangun fasilitas di lahannya yang menimbulkan kerugian bagi tetangga,
seperti pemandian umum, tungku roti, tungku peleburan emas atau perak, tungku
pandai besi, atau kincir. Kerugian ini biasanya berupa asap, bau, atau gangguan lain
yang terus-menerus dan berpotensi membahayakan atau mengurangi kenyamanan
lingkungan sekitar. Dalam kasus seperti ini, Imam Malik melalui riwayat Ibn al-
Qasim dalam al-Majmu’ah menegaskan bahwa tetangga memiliki hak untuk

melarang pendirian fasilitas tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa Islam

211 Ananda Putri Damayanti, “Analisis Akad Qard Dan Implementasi Fatwa DSN MUI No. 117-
MU/I1/2018 Pada Pinjam Uang Online Di E-Commerce Akulaku” (UIN Kiai Haji Achmad Siddiq
Jember, 2024).

212 Pyji Purnama Sari and Rachmad Risqy Kurniawan, “Kerjasama Yang Merugikan Dalam
Mengembangkan Usaha Seaca Syari’at Islam,” Osf Preprint, 2022.

213 Panji Adam Agus Putra, “Aplikasi Kaidah La Dharara Wa La Dhirar Dalam Hukum Ekonomi
Syariah,” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah 6, no. 2 (2024): 4164-79,
https://doi.org/10.47467/alkharaj.v6i2.4391.

78



menempatkan prinsip kemaslahatan umum dan perlindungan hak individu sebagai
landasan etis dalam kehidupan bermasyarakat.?’* Dengan demikian, prinsip /d
dharar wa lda dhirar menekankan keseimbangan antara hak individu dan tanggung
jawab sosial. Setiap tindakan yang menimbulkan kerugian bagi orang lain, baik
yang bersifat sepihak maupun saling merugikan, dilarang, sementara tindakan yang
bermanfaat dan tidak merugikan orang lain diperbolehkan.?'® Konsep ini relevan
dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam perencanaan kota modern, tata
ruang, dan pengelolaan lingkungan agar tercipta keadilan, keamanan, dan
kenyamanan bersama.

Hadis Nabi saw yang berbunyi /@ dharar wa la dhirar menegaskan prinsip
bahwa setiap individu tidak boleh melakukan tindakan yang merugikan orang lain,
dan juga tidak boleh saling merugikan.?'® Prinsip ini menjadi landasan etis, moral,
dan hukum dalam menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan
kepentingan masyarakat luas. Berbagai pendapat para ulama klasik memberikan
contoh konkret penerapan prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari, khususnya
terkait hak tetangga dan lingkungan sekitar. Berikut ini beberapa kasus penerapan

prinsip kemaslahatan umum menurut literatur figh:?!’
1) Kasus I - Kincir Air

Dalam praktik kehidupan sehari-hari, pembangunan kincir air atau fasilitas
sejenis dapat menimbulkan potensi kerugian bagi tetangga. Kerugian ini dapat
berupa kerusakan fisik, seperti dinding rumah yang terkena dampak langsung dari
konstruksi atau getaran akibat operasional kincir. Jika kerusakan tersebut benar-
benar mengakibatkan runtuhnya dinding atau merusak bangunan tetangga, maka
hal ini termasuk kategori dharar, yaitu kerugian nyata yang dilarang oleh prinsip /a@
dahrar wa la dhirar. Dalam konteks ini, para tetangga berhak untuk menuntut

penghapusan atau pencegahan kerugian tersebut, sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu

214 Al-Andalusi, Juz 6, h. 40.

215 Al-Andalusi, Juz 6, h. 40.

216 Anggreni M Dewi, “Agency Theory Dalam Persperktif Islam,” Jhi 9, no. 2 (2011): 1-13.
217 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha, Juz 6, h. 41.

79



al-Qasim dalam al-Majmu’ah dan dicontohkan oleh Imam Malik terkait hak
tetangga untuk melindungi harta miliknya dari gangguan.?®

Selain kerusakan fisik, kincir air juga dapat menimbulkan gangguan berupa
suara bising. Menurut Ibnu Habib yang meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibnu al-
Majishun, suara yang ditimbulkan dari pekerjaan sehari-hari, seperti tukang cuci
atau pemukul kain, tidak selalu dapat dicegah, karena gangguan tersebut bersifat
sementara dan tidak menimbulkan kerugian yang permanen. Namun, jika intensitas
suara menjadi sangat keras atau berlangsung terus-menerus misalnya dari bengkel
logam, penggilingan gandum besar, atau workshop mesin modern yang beroperasi
dekat permukiman, maka gangguan tersebut dapat dikategorikan sebagai mudarat,
sehingga prinsip la dharar wa la dhirar mewajibkan pencegahan. Hal ini sejalan
dengan prinsip figh klasik yang membedakan antara gangguan ringan yang dapat
ditoleransi dan kerugian permanen yang wajib dihilangkan.?!°

Dengan demikian, hadis /a dharar wa la dhirar menekankan pentingnya
menyeimbangkan hak individu dengan kepentingan tetangga. Pembangunan dan
aktivitas yang bermanfaat bagi satu pihak tidak boleh menimbulkan kerugian yang
nyata bagi pihak lain.??° Prinsip ini tidak hanya melindungi hak korban, tetapi juga
mendorong terciptanya kemaslahatan umum dan harmoni sosial, yang menjadi

dasar etika dalam perencanaan tata ruang maupun kehidupan bermasyarakat.??!

2)  Kasus 2 - Tukang Penyamak Kulit

Dalam konteks kehidupan perkotaan maupun pedesaan di masa klasik
maupun modern, aktivitas industri rumah tangga atau kerajinan dapat menimbulkan
dampak yang mengganggu tetangga. Salah satu contoh klasik adalah pekerjaan

tukang penyamak kulit, yang menghasilkan bau busuk dari proses pengolahan kulit

218 Al-Andalusi, Al-Muntaqa Syarh Al-Muwatha, Juz 6, h. 41.

29 Agus Muchsin, Ilmu Figih: Suatu Pengantar Dialektika Konsep Klasik Dan Kontemporer
(Yogyakarta: Jusuf Kalla School of Government Universitas Muhammadiyah Yogyakarta (JKSG-
UMY), 2019).

220 Putri Lestari, “Penggadaan Tanah Untuk Pembangunan Demi Kepentingan Umum Di Indonesia
Berdasarkan Pancasila,” Sign Jurnal Hukum 1, no. 2 (2020): 71-86.

221 Miqdad Panji Asshobirin, Muhamad Igbal Robbani, and Rahmawati Rahmawati, “Implementasi
Prinsip-Prinsip Ekonomi Syariah Untuk Memperkuat Toleransi Dalam Masyarakat Multikultural,”
J-Alif: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah Dan Budaya Islam 9, no. 2 (2024): 147-61,
https://doi.org/10.35329/jalif.v9i2.5316.

80



hewan. Ibn Habib meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibnu al-Majishun bahwa
aktivitas semacam ini wajib dicegah jika menimbulkan gangguan bagi tetangga.??2

Hal ini berbeda dengan gangguan berupa suara bising, yang dalam beberapa
kasus bisa ditoleransi karena bersifat sementara dan tidak permanen. Bau busuk,
sebaliknya, dianggap sebagai mudarat yang bersifat terus-menerus. Karakteristik
permanen ini membuat gangguan bau sama halnya dengan kerugian yang nyata,
sehingga prinsip ld dharar wa la dhirar menuntut perlindungan hak tetangga.
Dengan kata lain, hukum Islam menekankan agar setiap individu atau kelompok
yang melakukan aktivitas yang memberi manfaat bagi dirinya sendiri tidak
menimbulkan kerugian yang permanen bagi orang lain.??®

Penerapan prinsip ini tidak hanya relevan dalam konteks sosial klasik, tetapi
juga dalam perencanaan kota modern. Misalnya, penempatan fasilitas industri atau
bengkel harus mempertimbangkan dampak lingkungan terhadap pemukiman
sekitarnya, termasuk potensi polusi udara atau bau yang mengganggu kesehatan
dan kenyamanan warga. Dengan demikian, hadis la dharar wa la dhirar
memberikan dasar moral dan hukum untuk menyeimbangkan kepentingan individu

dengan kepentingan masyarakat luas, memastikan kemaslahatan umum tetap

terjaga.
3) Kasus 3 - Jamban

Salah satu bentuk kerugian yang termasuk dalam prinsip /@ dharar wa la
dhirar adalah dampak yang ditimbulkan oleh fasilitas sanitasi rumah tangga, seperti
jamban atau tempat pembuangan limbah, yang merugikan tetangga. Jika jamban
dibangun sedemikian rupa sehingga kelembapan atau air limbah merembes ke
properti tetangga, sehingga menimbulkan kerusakan pada harta benda dan
kenyamanan tetangga. Dalam hal ini, ulama menegaskan bahwa tindakan semacam
itu dilarang karena jelas menimbulkan dharar (kerugian) yang bersifat nyata dan

dapat dicegah. Alasan pelarangan ini adalah karena ia telah menimbulkan kerusakan

222 Al-Andalusi, AI-Muntaqa Syarh Al-Muwatha.
223 Al-Andalusi.

81



pada harta milik tetangganya, sehingga dilarang, sebagaimana larangan
menghancurkan harta orang lain.??*

Prinsip hukum ini menekankan bahwa manfaat individu tidak boleh diperoleh
dengan mengorbankan hak atau kepentingan orang lain.’*® Dengan kata lain,
keberadaan fasilitas seperti jamban harus dirancang sedemikian rupa agar tidak
menimbulkan kerugian bagi orang lain, misalnya melalui sistem pembuangan yang
baik atau jarak yang cukup dari properti tetangga. Larangan ini juga mencerminkan
tujuan moral dan sosial Islam untuk menjaga harmoni dan kesejahteraan komunitas,
sekaligus memberikan perlindungan bagi tetangga dari dampak negatif yang
bersifat permanen.??®

Dalam konteks modern, prinsip ini relevan dengan pengelolaan sanitasi
perkotaan dan perencanaan kawasan hunian. Setiap perencanaan pembangunan
harus mempertimbangkan dampak fasilitas sanitasi terhadap lingkungan sekitar,
termasuk risiko pencemaran, kelembapan, dan kesehatan warga.??’ Dengan
demikian, penerapan hadis la dharar wa la dhirar tidak hanya bersifat normatif,

tetapi juga memberikan panduan praktis bagi perencanaan kota yang berorientasi

pada kemaslahatan umum.
4)  Kasus 4 - Lumbung dan Jerami

Dalam beberapa riwayat figh, dijelaskan bahwa lumbung atau tempat
penyimpanan hasil panen yang dibangun di dekat kebun tetangga dapat
menimbulkan kerugian, misalnya jeraminya yang berserakan dan merusak tanaman
atau menghalangi akses air dan sinar matahari. Mutarrif dan Ibn al-Majishun
berpendapat bahwa pemilik kebun berhak melarang atau meminta perubahan cara

penyimpanan jerami agar tidak merugikan kebunnya, karena hal ini termasuk

224 Al-Andalusi.

225 V. Andri Hananto, “Utilitarianisme Dan Keseimbangan Antara Kepentingan Umum Dan
Kepentingan Individu,” Jurnal Hukum 32, no. 1 (2025): 72-98,
https://doi.org/10.20885/iustum.vol32.iss1.art4.

226 Ahmad nilnal Munachifdlil Ula and Hanik Hidayati, “Harmoni Sosial Dalam Perspektif Islam:
Tinjauan Terhadap Masyarakat Kontemporer,” Jurnal Keislaman 7, no. 1 (2024): 70-182,
https://journal.staitaruna.ac.id/index.php/JK/article/download/252/207.

227 Adelia Suryani et al., Kesehatan Lingkungan: Prinsip, Risiko, Dan Pengelolaan (Agam: Tri
Edukasi Ilmiah, 2025).

82



bentuk dharar yang nyata dan dapat dicegah. Adapun alasan pendapatnya yaitu,
meskipun kebun itu dibangun belakangan, sebagaimana seorang berhak mencegah
hewan peliharaan tetangga masuk ke tanahnya, meskipun hewan itu sudah lama
ada. 228
Namun, Sahnun dalam al- ‘Utbiyyah menekankan bahwa apabila lumbung
sudah ada sebelum pembangunan kebun, hak lama yang diperoleh pemilik lumbung
harus dihormati. Dengan kata lain, kerugian yang muncul akibat keberadaan
fasilitas lama tidak dapat sepenuhnya dilarang karena pemilik kebun baru harus
menyesuaikan dengan kondisi yang sudah ada sebelumnya. Alasannya pendapatnya
yaitu, manfaat yang sudah diperoleh secara lama (hak lama yang diakui) tidak boleh
dihalangi atau dilarang. Prinsip ini menekankan keseimbangan antara hak individu
dan hak kolektif, selaras dengan makna hadis /@ dharar wa la dhirar, yakni
mencegah kerugian tanpa menghilangkan hak orang lain yang sah.??°
Dalam konteks perencanaan kota modern, kasus ini relevan untuk tata ruang
dan pengaturan pemanfaatan lahan. Setiap pembangunan atau fasilitas harus
mempertimbangkan dampaknya terhadap lingkungan sekitar dan hak tetangga,
termasuk aspek keberlanjutan, keamanan, dan kenyamanan warga.?** Dengan
demikian, penerapan prinsip la dharar wa la dhirar dapat menjadi pedoman dalam

mencegah konflik kepentingan dan memastikan kemaslahatan umum tetap terjaga

dalam kehidupan perkotaan.
5) Kasus 5 - Tembok yang Meninggi

Dalam beberapa riwayat figh, perihal seseorang yang meninggikan tembok di
tanah miliknya sehingga menghalangi cahaya matahari atau angin masuk ke rumah
tetangganya menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan ulama. Ibn Nafi’
meriwayatkan dari Imam Malik dalam a/-Majmu’ah bahwa tindakan tersebut tidak

dilarang, begitu pula Ibnu al-Qasim tercatat dalam Kitab al-Bayan berpendapat

228 Al-Andalusi, Al-Muntaga Syarh Al-Muwatha.

229 Al-Andalusi.

20 Tbnu Sasongko, Pengembangan Berkelanjutan Penyediaan Infrastrukstur Pada Kawasan
Pemukiman Secara Berkelanjutan (Surabaya: Muara Karya, 2023),
http://eprints.itn.ac.id/id/eprint/11360.

83



sama. Hal ini karena selama tembok dibangun di atas tanah miliknya sendiri dan
tidak memindahkan sesuatu ke tanah tetangga, serta tidak menghilangkan manfaat
utama rumah tetangganya, maka hal itu masih diperbolehkan.?®!

Namun, Ibnu Kinanah menambahkan bahwa jika pembangunan tembok
tersebut dilakukan semata-mata untuk merugikan tetangga tanpa memperoleh
manfaat bagi dirinya, maka hukumnya dilarang. Alasannya, 1) Selama yang
dilakukan berada di dalam miliknya sendiri, tidak memindahkan sesuatu ke tanah
tetangga, dan tidak menghalangi manfaat utama rumah tetangga, maka tidak
dilarang; 2) Jika melarang orang meninggikan tembok hanya karena menghalangi
cahaya matahari atau angin, maka semua pembangunan akan batal, karena hampir
setiap orang yang membangun tembok di batas tanahnya akan menghalangi
matahari atau angin tetangganya; 3) Para ulama sudah sepakat bahwa membangun
di tanah sendiri itu boleh, walaupun menghalangi hal-hal seperti itu, sehingga kasus
ini sama hukumnya.?*?

Pendekatan ini menunjukkan keseimbangan antara hak individu untuk
memanfaatkan tanahnya dan kewajiban untuk tidak merugikan tetangganya. Dalam
konteks perencanaan kota modern, prinsip ini menjadi pedoman untuk menata
ruang bangunan, mengatur batas properti, dan menghindari konflik antara
kepentingan individu dan kepentingan publik. Dengan demikian, setiap
pembangunan harus mempertimbangkan dampak nyata terhadap lingkungan
sekitarnya, termasuk cahaya, ventilasi, dan akses udara, sehingga tercipta

kemaslahatan umum tanpa menimbulkan kerugian yang tidak perlu.?3

6)  Kasus 6 - Bangunan Menghalangi Angin ke Lumbung

Perihal pembangunan di tanah yang berdekatan dengan lumbung milik
tetangga menimbulkan beberapa pendapat di kalangan ulama. Jika bangunan baru
menghalangi hembusan angin yang dibutuhkan lumbung untuk menjemur hasil

pertanian, muncul pertanyaan apakah tindakan ini boleh dilakukan atau harus

231 Al-Andalusi, AI-Muntaqa Syarh Al-Muwatha.
232 Al-Andalusi.
233 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan, h. 38.

84



dicegah. 1) Ibn Habib meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibn al-Majishun bahwa
pembangunan tersebut tidak boleh dilarang, karena pemilik tanah memiliki hak
penuh untuk menggunakan tanahnya; 2) dari Yahya bin Yahya dari Ibn al-Qasim
menyatakan bahwa pembangunan boleh dicegah jika menghilangkan manfaat
utama lumbung yang sudah ada sejak lama; 3) Ibnu Nafi’ berpendapat bahwa
pembangunan tidak boleh merugikan fungsi pokok lumbung, meskipun pemilik
bangunan membutuhkan tanahnya untuk kepentingan sendiri.?**

Pendekatan berbeda ini sebenarnya selaras dengan prinsip la dharar wa la
dhirar. Larangan ini tidak meniadakan hak individu untuk memanfaatkan miliknya,
tetapi menekankan bahwa penggunaan tersebut tidak boleh menimbulkan kerugian
bagi tetangga, terutama kerugian yang nyata dan mengganggu fungsi utama harta
mereka. Hal ini relevan dalam konteks perencanaan kota modern, di mana tata letak
bangunan harus mempertimbangkan akses cahaya, udara, dan kenyamanan
lingkungan sekitar. Dengan kata lain, pengaturan ruang publik dan privat harus
memastikan bahwa hak individu tidak merugikan kepentingan kolektif, sehingga

tercipta keseimbangan antara kemaslahatan umum dan kepentingan pribadi.
7)  Kasus 7 - Jendela Menghadap Rumah Tetangga

Terkait pembangunan jendela atau pintu yang memungkinkan seseorang
melihat langsung ke dalam rumah tetangganya, Imam Malik dan Ibn al-Qasim
menegaskan bahwa hal ini harus dicegah sepenuhnya. Imam Malik menjelaskan
bahwa larangan berlaku apabila jendela atau pintu memungkinkan penglihatan
langsung ke area pribadi tetangga, sehingga mengganggu privasi dan menimbulkan
potensi kerugian psikologis atau sosial. Ibn al-Qasim menambahkan bahwa jika
jendela berada tinggi sejajar atap atau posisinya tidak memungkinkan untuk
mengintip, maka tidak termasuk kerugian yang dilarang. Sementara Ibn Wahb
meriwayatkan dari Malik bahwa orang yang berada di lantai bawah tidak
diwajibkan menyesuaikan bangunan mereka hanya untuk menghalangi pandangan

dari atas.?®®

234 Al-Andalusi, AI-Muntaqa Syarh Al-Muwatha.
235 Al-Andalusi.

85



Hal ini menunjukkan prinsip /a dharar wa la dhirar bekerja tidak hanya untuk
melarang tindakan yang merugikan secara fisik, tetapi juga untuk melindungi hak-
hak immaterial, seperti privasi dan kenyamanan psikologis. Dalam konteks
perencanaan kota modern, kasus ini relevan dengan pengaturan jarak bangunan,
orientasi jendela, dan desain ruang terbuka agar penghuni tidak saling mengganggu,
baik secara visual maupun sosial. Prinsip ini menekankan pentingnya
memperhatikan hak individu sekaligus menjaga harmoni komunitas, sehingga

pembangunan tidak menimbulkan kerugian yang dapat dicegah.
8)  Kasus 8 - Masjid di Atas Toko dengan Atap Menghadap Tetangga

Dalam hal pembangunan masjid di atas toko yang atapnya memungkinkan
untuk mengintip ke rumah tetangga, para ulama menekankan bahwa pemilik masjid
wajib menutup atap atau mengambil langkah-langkah untuk mencegah kerugian
terhadap tetangga. Hal ini karena meskipun masjid tersebut merupakan bangunan
baru dan tidak dapat dihancurkan, prinsip /@ darar wa la dirar menegaskan bahwa
tidak boleh ada pihak yang dirugikan akibat keberadaan bangunan tersebut.?*®

Langkah ini menekankan perlindungan terhadap hak individu sekaligus
menjaga harmoni sosial. Dengan menutup atap atau mengatur akses, potensi
kerugian berupa pengintaian atau gangguan privasi dapat dicegah tanpa mengurangi
fungsi utama masjid sebagai tempat ibadah. Kasus ini mengilustrasikan bagaimana
prinsip /@ dharar wa la dhirar dapat diterapkan dalam konteks arsitektur dan tata
ruang, di mana perencanaan bangunan harus mempertimbangkan dampak terhadap
lingkungan sekitar, bukan hanya keuntungan atau kebutuhan pemiliknya sendiri.

Dalam konteks perencanaan kota modern, kasus ini relevan dengan desain
mixed-use building atau bangunan komersial-ibadah, di mana keberadaan fasilitas
publik harus menyeimbangkan antara kepentingan pengguna dan hak tetangga,
sehingga tercipta lingkungan yang aman, nyaman, dan adil bagi seluruh warga.?%’

Prinsip ini menekankan bahwa pembangunan tidak boleh hanya mengutamakan

236 Al-Andalusi.

237 Aisyah Dwika Adinda Purnomo and Dewi Septanti, “Perancangan Mixed-Use Building Dalam
Kawasan Central Business District,” Jurnal Sains Dan Seni ITS 9, no. 2 (2020): 52-57,
https://doi.org/10.12962/j23373520.v9i2.57100.

86



fungsi atau manfaat bagi satu pihak, tetapi harus memperhatikan kemaslahatan

umum. %8

9) Kasus 9 - Pembangunan Kamar Menghadap Ruangan Tetangga

Kasus ini membahas pembangunan kamar atau ruangan dengan pintu dan
jendela yang menghadap ke properti tetangga. Para ulama memiliki perbedaan
pendapat terkait hak tetangga untuk melarang pembangunan tersebut. Menurut Ibn
al-Majshun, pemilik ruangan tidak berhak melarang pembangunan kamar yang
menghadap ruangan miliknya, karena pada saat pembangunan belum ada kerugian
nyata yang dialami. Dengan kata lain, potensi gangguan penglihatan atau privasi
tidak dianggap cukup untuk melarang konstruksi yang masih dalam tahap
pembangunan.?3®

Sebaliknya, Mutarrif berpendapat bahwa pemilik ruangan memiliki hak untuk
melarang, baik sebelum maupun sesudah pembangunan, apabila pembangunan itu
menghalangi manfaat utama dari ruangan miliknya. Hal ini menunjukkan
pentingnya perlindungan terhadap hak penggunaan properti, sehingga tidak ada
pihak yang dirugikan. Ibn al-Qasim menegaskan bahwa jika penglihatan baru
menjadi gangguan setelah pembangunan selesai, pemilik ruangan berhak menuntut
agar haknya dilindungi.?*°

Kasus ini menegaskan prinsip /@ dharar wa la dhirar dalam konteks privasi
dan penggunaan properti. Hak tetangga untuk tidak dirugikan harus dihormati,
terutama jika pembangunan mengubah fungsi atau manfaat utama ruangan mereka.
Dalam perencanaan kota modern, hal ini relevan dengan aturan zonasi, tata letak
bangunan, dan desain jendela atau balkon, di mana akses pandang dan penggunaan

ruang harus mempertimbangkan kesejahteraan warga sekitar. Dengan demikian,

2% Dewi Ulfa Lailatul Fitria and Fathur Rochim, “Analisis Proses Legislasi Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 2022 Tentang Ibu Kota Negara Perspektif Maslahah
Mursalah,” Islamic Law: Jurnal Siyasah 10, no. 1 (2025): 66-91,
https://doi.org/10.53429/iljs.v10i1.1446.

239 Al-Andalusi, AI-Muntaqa Syarh Al-Muwatha.

240 Al-Andalusi.

87



pembangunan tidak hanya menekankan keuntungan individu, tetapi juga

memelihara harmoni dan kemaslahatan umum di lingkungan perkotaan.
10) Kasus 10 - Kerusakan Lama dan Baru

Kerusakan (bahaya atau kerugian) itu ada dua jenis, yaitu yang tidak
bertambah dan yang bertambah. Jika kerusakan itu termasuk yang tidak bertambah,
maka seperti membuka pintu, jendela, dan sejenisnya yang tetap pada kondisi sama
tanpa bertambah, maka kerusakan itu dibiarkan oleh yang membuatnya selama
waktu lama (telah diterima oleh kebiasaan). Misalnya, seseorang membuka pintu
atau jendela di rumahnya, dan tetangganya membiarkannya selama bertahun-tahun
tanpa keberatan. Namun, jika kerusakan itu bertambah seperti misalnya bau busuk
atau kelembaban yang semakin parah, maka jika tetangga mengeluh setelah waktu
lama, dia berhak meminta perubahan atau perbaikan. Contohnya seperti bau dari
tempat pengolahan kulit atau genangan air yang semakin meluas dan merugikan.

Oleh karena itu, untuk kerusakan yang lebih lama (yang lebih dulu ada) dan
merugikan, tidak ada perbedaan pendapat bahwa itu harus diatasi dan diperbaiki.
Untuk kerusakan baru yang mulai muncul, ada dua kemungkinan: pertama,
membiarkan terus hingga kerusakan itu menetap dan berhak ditindaklanjuti; kedua,
langsung mencegah dan menghilangkan kerusakan itu sejak awal. Dalam hal ini,
para ulama sepakat untuk mencegah dan menghilangkan kerusakan sejak awal agar
tidak berkembang menjadi lebih parah.

Sementara itu, kerusakan lama yang telah berlangsung selama waktu tertentu,
misalnya jendela atau saluran air yang sudah ada bertahun-tahun memiliki
perlakuan berbeda. Sahnun dalam al-Mudawwanah al-Kubra menegaskan bahwa
seseorang tidak boleh mengubah sesuatu yang sudah lama ada meskipun itu
merugikan tetangganya. Demikian pula dia berkata tentang tungku-tungku
pembakar genteng yang berada di antara rumah-rumah penduduk; mungkin
tetangga pernah mengeluhkan asapnya, tetapi yang sudah lama ada tidak boleh
dihilangkan, karena hal tersebut telah menjadi hak yang sah. Ibnu al-Qasim juga
dalam kitab 4A/-Majmu’ menguatkan pandangan ini bahwa jika seseorang memiliki

jendela tua atau saluran air lama yang merugikan tetangganya, dia tidak boleh air

88



lama yang merugikan tetangga tidak dapat dihilangkan secara sepihak, karena hak
penggunaan telah melekat pada pemiliknya.?*

Perbedaan perlakuan antara kerusakan baru dan lama ini menekankan
keseimbangan antara hak individu dan kepentingan masyarakat luas. Dalam
perencanaan kota modern, prinsip ini relevan dalam pengaturan pembangunan dan
renovasi properti, di mana setiap perubahan harus mempertimbangkan dampak
terhadap lingkungan sekitar. Kerusakan baru wajib dicegah, sementara kondisi lama
yang telah ada dan diterima masyarakat perlu dihormati agar tidak menimbulkan

konflik sosial dan tetap menjaga kemaslahatan umum.
11) Kasus 11 - Penutupan Jendela oleh Tetangga

Kasus ini berkaitan dengan situasi ketika seseorang membangun jendela atau
bukaan yang menghadap ke rumah tetangganya, dan tetangga tersebut menutup
jendela itu. Dalam hal ini, Sahnun dalam al-Mudawwanah al-Kubra menegaskan
bahwa pemilik jendela tidak berhak memaksa tetangga untuk membuka
penutupnya. Pemilik jendela harus membuka atau menutup sendiri sesuai
kebutuhan, karena membiarkan tetangga menutupnya dianggap sebagai penguasaan
atas hak tersebut seiring waktu.?*2

Kasus ini menekankan prinsip bahwa hak individu tidak dapat merugikan hak
orang lain, sesuai dengan hadis la dharar wa la dhirar. Jika tetangga telah menutup
jendela untuk melindungi privasi atau kenyamanan mereka, tindakan itu tidak dapat
diganggu gugat. Hal ini menegaskan bahwa dalam menjaga kemaslahatan umum,
hak satu pihak harus dihormati tanpa merugikan pihak lain.

Lebih jauh, kasus ini mengajarkan pentingnya musyawarah dan toleransi
dalam interaksi sosial, terutama dalam konteks lingkungan permukiman. Pemilik
properti diingatkan untuk mempertimbangkan dampak pembangunan atau bukaan
rumahnya terhadap tetangga, dan jika timbul potensi mudarat, hak tetangga untuk
melindungi dirinya harus diakui. Dengan demikian, prinsip /@ dharar wa la dhirar

tidak hanya melarang merugikan orang lain, tetapi juga melindungi hak korban dan

241 Al-Andalusi.
242 Al-Andalusi.

89



mencegah konflik sosial yang mungkin timbul akibat tindakan pembangunan atau

perubahan properti.
12) Kasus 12 - Penjualan Rumah

Kasus ini muncul ketika seseorang menjual rumah, dan terdapat kondisi yang
memengaruhi hak tetangga, seperti jendela, saluran air, atau hal-hal lain yang bisa
menimbulkan kerugian. Mutarrif dan Ibn al-Majshun berpendapat bahwa jika
kondisi yang menghalangi atau menimbulkan kerugian itu belum ada saat
penjualan, maka pembeli rumah tidak memiliki hak untuk menghilangkannya.
Dengan kata lain, pembeli tidak dapat memaksakan perubahan atas hal-hal yang
belum menjadi haknya atau belum menimbulkan kerugian nyata.?*?

Sebaliknya, jika kondisi tersebut sudah ada dan penjual bersengketa, tetapi
putusan hukum belum keluar sebelum rumah berpindah tangan, maka pembeli
berhak memperbaiki atau menghilangkan hal-hal yang merugikan. Hal ini
didasarkan pada prinsip bahwa orang yang mengalami kerugian harus aktif
menegakkan haknya, tetapi jika membiarkan kerugian tersebut terus ada sampai
rumah terjual, maka secara implisit hak untuk mengatasi kerugian tersebut ikut
berpindah bersama kepemilikan rumah.

Kasus ini mencerminkan prinsip /@ dharar wa la dhirar, di mana setiap
tindakan yang berpotensi merugikan orang lain harus diperhatikan dan diatur secara
adil. Dalam konteks kemaslahatan umum, prinsip ini menekankan pentingnya
menjaga keseimbangan antara hak individu, dalam hal ini hak pembeli atau penjual
rumah, dan hak kolektif tetangga yang terdampak. Pendekatan ini mendorong
perlindungan hak-hak pihak yang mungkin dirugikan sekaligus mencegah konflik

sosial yang bisa muncul akibat perubahan kepemilikan atau pembangunan properti.
13) Kasus 13 - Pohon yang Dibudidayakan di Rumah

Dalam kasus ini, seseorang menanam pohon di rumahnya, lalu memanjatnya

untuk memetik buah, sehingga pandangan terbuka ke rumah tetangganya. Menurut

243 Dhira Utari Umar, “Penerapan Asas Konsensualisme Dalam Perjanjian Jual Beli Menurut
Perspektif ~ Hukum Perdata,” Lex  Privatum 8, no. 1 (2020): 3848,
https://www.golder.com/insights/block-caving-a-viable-alternative/.

90



Ibn Habib yang meriwayatkan dari Mutarrif dan Ibn al-Majshun, hal ini tidak boleh
dicegah, baik pohon tersebut sudah lama ada maupun baru ditanam. Pandangan
yang terbuka akibat aktivitas memetik buah dianggap berbeda dengan membuka
jendela atau ruangan yang menghadap langsung ke rumah tetangga, karena aktivitas
ini bersifat sementara dan tidak terus-menerus. Abdul Malik bin al-Hasan juga
meriwayatkan dalam Al-‘Atibiyah bahwa pandangan yang timbul dari aktivitas
memetik buah ini tidak merugikan secara permanen dan dilakukan dalam kondisi
darurat atau mendesak. Prinsip ini menunjukkan bahwa tindakan yang bersifat
sesekali atau tidak permanen, serta bertujuan memperoleh manfaat wajar dari tanah

atau pohon milik sendiri, tidak termasuk dalam kategori dharar yang dilarang.?**
14)  Kasus 14 - Balkon Menghadap Sumber Air atau Rumah Tetangga

Dalam kasus ini, seseorang membangun balkon atau teras yang menghadap
ke sumber air desa dengan ketinggian satu atau dua tingkat, atau menghadap ke
rumah-rumah tetangganya. Riwayat dari Ibnu Habib, Mutarrif, dan Ibn al-Majshun
menyebutkan bahwa jika balkon atau teras itu dibangun untuk pengawasan atau
kepentingan tertentu yang sah, misalnya memantau sumber air, maka tindakan
tersebut tidak boleh dilarang meskipun menimbulkan sedikit gangguan. Hal ini
dikarenakan posisi tersebut sudah ada sebelumnya dan tidak menimbulkan kerugian
permanen bagi tetangga.?*®

Namun, jika dari teras itu terdapat bukaan, seperti jendela yang
memungkinkan penglihatan langsung ke dalam rumah tetangga, maka
pembangunan tersebut dapat dilarang. Hal ini sejalan dengan prinsip la dharar wa
la dhirar, yang menekankan larangan menimbulkan mudarat atau kerugian bagi
orang lain secara sengaja. Pemisahan antara gangguan yang bersifat sesaat dengan
yang permanen menjadi kunci dalam penilaian hukum, di mana hak kepemilikan
lama dan kondisi alami tanah dipertimbangkan secara proporsional.

Pendekatan ini menunjukkan keseimbangan antara hak individu untuk

menggunakan tanah atau bangunannya dan kewajiban menjaga hak dan

244 Al-Andalusi, AI-Muntaqa Syarh Al-Muwatha.
245 Al-Andalusi.

91



kenyamanan tetangga. Prinsip kemaslahatan umum dalam konteks ini menegaskan
bahwa setiap tindakan yang dilakukan harus memperhatikan dampak terhadap
masyarakat, memastikan bahwa kepentingan pribadi tidak menimbulkan kerugian

bagi orang lain, serta menegakkan harmoni sosial dalam interaksi komunitas.
b. Makna Umum Hadis

Hadis ini mengajarkan prinsip fundamental dalam kehidupan sosial, yaitu
larangan menimbulkan bahaya atau kerugian baik bagi diri sendiri maupun orang

lain.?*6

Makna utama hadis ini menekankan bahwa setiap individu memiliki
tanggung jawab untuk menghindari segala bentuk tindakan yang dapat merugikan
pihak lain, baik secara langsung maupun tidak langsung, disengaja maupun tidak
disengaja.?*’ Dengan kata lain, Islam menempatkan prinsip kemaslahatan umum
sebagai pijakan etika dan hukum sosial, di mana keselamatan, kesejahteraan, dan
keamanan masyarakat menjadi prioritas utama.?*8

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, hadis ini menegaskan bahwa setiap
aktivitas manusia, baik individu maupun kolektif harus senantiasa
mempertimbangkan dampak terhadap orang lain.?*® Larangan terhadap tindakan
yang merugikan (dharar) mencakup berbagai aspek, mulai dari interaksi sosial,
transaksi ekonomi, hingga kebijakan publik, sehingga prinsip ini menjadi pedoman
dalam menetapkan norma sosial dan hukum agar tercipta keseimbangan antara
kepentingan individu dan kepentingan umum.

Prinsip “ld dharar wa la dhirar” juga menjadi dasar bagi konsep
perlindungan masyarakat dalam hukum Islam. Sebagai contoh, setiap bentuk

tindakan yang dapat menimbulkan mudharat atau membahayakan orang lain seperti

penipuan, penganiayaan, pencemaran lingkungan, atau pelanggaran hak-hak warga

246 Alamudi et al., “Studi Qawaid Fighiyyah: Aspek Ibadat Dan Muamalat Dalam Kaidah La Dharara
Wa La Dhirar.”

247 Rina Mulyani and Tajul Arifin, “Larangan Berbuat Zalim Dalam Hadis: Implikasi Hukum Pidana
Dan Perdata,” Jurnal Hukum, Administrasi Publik Dan Negara 2, no. 3 (2025): 97-106.

248 Nufi Mu;tamar Almahmudi, “Konsep Kesejahteraan Dan Implementasinya Dalam Perspektif
Hukum Islam,” Khulugiyya: Jurnal Kajian Hukum Dan Studi Islam 2, no. 1 (2019): 1-19,
https://doi.org/10.56593/khuluqiyya.v1i2.35.

249 Quparlan Suhartono, “Kesadaran Moral Kehidupan Bermasyarakat: Suatu Pemikiran
Kefilsafatan,” 2013, 1-9, http://www.journal.unair.ac.id/filerPDF/Kesadaran Moral Kehidupan
Bermasyarakat.pdf.

92



diharamkan karena bertentangan dengan tujuan syariah (maqgasid al-syari’ah),
khususnya tujuan menjaga jiwa, harta, dan kehormatan manusia.?®® Hal ini
menunjukkan bahwa Islam memandang kemaslahatan publik sebagai fondasi utama
dalam membangun masyarakat yang adil, harmonis, dan beradab.?>!

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menjadi pedoman etis individu, tetapi
juga memiliki implikasi luas dalam pengaturan kehidupan sosial, kebijakan publik,
dan bahkan perencanaan kota modern. Setiap kebijakan, peraturan, atau rancangan
pembangunan harus mengutamakan kesejahteraan masyarakat, mencegah kerugian,

serta melindungi hak-hak warga, sehingga tercipta lingkungan yang aman, nyaman,

dan berkeadilan bagi seluruh anggota masyarakat.
c. Kaitannya dengan Prinsip Kemaslahatan Umum

Hadis ini menegaskan pentingnya menjaga keselamatan, hak, dan
kepentingan orang lain agar tidak terjadi bahaya atau kerugian. Dalam perspektif
kemaslahatan umum, prinsip ini menjadi landasan moral dan hukum yang
mendorong terciptanya keseimbangan antara kepentingan individu dan
masyarakat.®? Dengan demikian, setiap tindakan yang diambil, baik oleh individu
maupun lembaga, harus mempertimbangkan dampak terhadap masyarakat luas dan
memastikan tidak ada pihak yang dirugikan.

Prinsip kemaslahatan umum yang terkandung dalam hadis ini meliputi
beberapa aspek. Pertama, mengutamakan kepentingan bersama di atas kepentingan
individu, sehingga setiap kebijakan atau aktivitas yang dilakukan harus
meminimalkan risiko mudharat bagi orang lain.?®® Kedua, menjaga keseimbangan

antara kepentingan individu dan kolektif, sehingga tindakan pribadi tidak

20 Husamuddin MZ et al., “Keadilan Sebagai Maqasid Al-Daruriyyat Dalam Kebutuhan Sosial
Modern,” Indonesian Journal of Shariah and Justice 3, no. 2 (2023): 247-68,
https://doi.org/10.46339/ijsj.v3i2.47.

%1 Maulana Hafidz Pratama et al., “Relanvansi Konsep Al- Mashlahah Dalam Pembentukan
Kebijakan Publik,” Tabayyun: Jurnal of Islamic Studies 2, no. 2 (2024): 445-57.

252 Sumarta Sumarta, Burhandin Burhanudin, and Tenda Budiyanto, “Maqasid Al-Syariah
Mendorong Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam,” Khulasah: Islamic Studies Journal
6, no. 1 (2024): 16-31, https://doi.org/10.55656/kisj.v611.120.

28 Oding Junaedi and Faculty Of Law, “Pancasila Dan Hak Asasi Manusia: Menjaga Keseimbangan
Antara Hak Individu Dan Kepentingan Umum,” Lex Omnibus: Jurnal Hukum Tata Negara Dan
Administrasi Negara 1, no. 2 (2024): 64-72.

93



mengganggu hak dan kenyamanan orang lain.?** Ketiga, menghindari segala bentuk
perbuatan yang menimbulkan kerugian atau bahaya, baik secara langsung maupun
tidak langsung, disengaja maupun tidak disengaja. Keempat, perhatian terhadap
keberlanjutan dan harmoni sosial, yang berarti setiap keputusan harus
mempertimbangkan dampak jangka panjang bagi masyarakat dan lingkungan
sekitar.?*®

Dalam praktik hukum dan perencanaan kota modern, prinsip ini memiliki
relevansi yang tinggi.?®® Setiap peraturan, tata ruang, atau pembangunan fasilitas
publik harus mengutamakan kebaikan bersama dan mencegah dampak negatif
terhadap warga.?®’ Misalnya, pembangunan industri atau fasilitas umum harus
memperhitungkan potensi gangguan seperti polusi udara, kebisingan, atau
kerusakan lingkungan yang dapat merugikan warga sekitar. Dengan mengikuti
prinsip la dharar wa la dhirar, pengambil kebijakan dapat merancang kota yang
tidak hanya fungsional, tetapi juga adil dan manusiawi, dengan meminimalkan
konflik sosial dan memastikan hak-hak warga terlindungi.

Selain itu, prinsip ini menekankan tanggung jawab sosial setiap individu dan
kelompok. Orang diajarkan untuk bertindak dengan kesadaran bahwa setiap
perbuatan yang merugikan orang lain akan bertentangan dengan nilai-nilai moral
dan etika Islam.?® Dengan demikian, prinsip kemaslahatan umum tidak hanya
mencegah mudharat, tetapi juga membentuk masyarakat yang harmonis, saling
menghormati, dan menjaga kepentingan bersama. Hal ini membuat /@ dharar wa la

dhirar menjadi pedoman etis yang sangat relevan dalam perencanaan kota modern,

254 Junaedi and Law.

25 A. R. Maulana, “Membangun Harmoni Sosial: Peran Pendidikan Multikultural Dalam
Menghadapi Keanekaragaman Masyarakat,” Maliki Interdisciplinary Journal 2, no. 3 (2024): 350—
360, https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/4819.

26 Muhar Junef, “Penegakan Hukum Dalam Rangka Penataan Ruang Guna Mewujudjan
Pembangunan Berkelanjutan,” Jurnal Penelitian Hukum 17, no. 4 (2017): 373-90,
www.publikasi.unitri.ac.id,.

257 Junef.

28 Melly Andini, “Akidah Dan Etika: Relasi Antara Keyakinan Dengan Nilai Moral,” Al-Hikmah:
Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 5, no. 1 (2023): 98-115,
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v5i1.19376.

94



pembangunan fasilitas publik, dan penyusunan kebijakan hukum yang berpihak

pada kesejahteraan masyarakat luas.
d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern

Dalam konteks perencanaan kota modern, prinsip kemaslahatan umum yang
terkandung dalam hadis /@ dharar wa la dhirar memiliki relevansi yang sangat kuat.
Hadis ini dapat dijadikan landasan moral, etika, sekaligus prinsip hukum yang
mendorong terciptanya kebijakan dan tata ruang kota yang memperhatikan
kesejahteraan seluruh warga tanpa mengabaikan hak-hak masyarakat maupun
kelestarian lingkungan. Nilai yang terkandung menekankan bahwa setiap
keputusan perencanaan harus meminimalkan risiko kerugian dan dampak negatif,
sehingga kota menjadi ruang hidup yang aman, adil, dan berkelanjutan.?*®

Salah satu implikasinya adalah penerapan prinsip non-merugikan (non-
maleficence) dalam tata ruang. Setiap kebijakan pembangunan dan desain kawasan
harus dirancang agar tidak menimbulkan bahaya atau ketidaknyamanan bagi warga
maupun lingkungan sekitar.?®® Misalnya, pembangunan kawasan baru wajib
mempertimbangkan dampak terhadap kualitas udara, tingkat kebisingan, dan
aksesibilitas, sehingga hak warga untuk hidup nyaman tetap terjaga.?®! Hal ini
sejalan dengan makna hadis yang menegaskan bahwa seseorang tidak boleh
merugikan orang lain, baik secara sengaja maupun tidak sengaja.

Selain itu, perencanaan kota modern harus menekankan pengelolaan
lingkungan yang berkelanjutan.?®?> Pembangunan dan pengaturan kota perlu
meminimalkan tindakan yang dapat merusak alam, seperti pencemaran air,
penggundulan lahan hijau, atau pengelolaan limbah yang buruk. Dalam hal ini,

prinsip hadis menjadi pedoman agar pembangunan kota tidak hanya

29 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota.

260 Fasiha Putri Untsa, “Meningkatkan Keamanan Kota Melalui Perencanaan Dan Perancangan
Kota,” Blantika: Multidisciplinary — Journal 2, no. 6 (2024): 594-613,
https://doi.org/10.57096/blantika.v2i6.148.

261 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan.

262 Annisa Fitriah Mudassir and Muhammad Khaidir Kahfi Natsir, “Integrasi Kebijakan Pengelolaan
Lingkungan Dan Pembangunan Berkelanjutan Di Kota Jayapura,” Cakrawala: Jurnal Pengabdian
Masyarakat Global 3, no. 4 (2024): 268-92, https://doi.org/10.30640/cakrawala.v3i4.3933.

95



memperhatikan kebutuhan manusia saat ini, tetapi juga menjaga hak generasi
mendatang untuk hidup di lingkungan yang sehat.

Prinsip kemaslahatan umum juga menuntut keadilan dalam pemanfaatan
ruang dan sumber daya.?®® Tidak boleh ada kelompok yang dirugikan secara tidak
adil akibat pembangunan atau pengelolaan kota. Contohnya, penggusuran paksa
tanpa solusi yang adil atau pembatasan akses fasilitas publik bagi kelompok tertentu
bertentangan dengan prinsip ini. Dengan demikian, tata kota harus memastikan
pemerataan akses fasilitas dan perlindungan bagi kelompok rentan.

Selain itu, penting diterapkan pengendalian konflik kepentingan melalui
sistem perizinan, konsultasi publik, dan partisipasi warga dalam proses
perencanaan. Hal ini menghindari situasi di mana tindakan satu pihak menimbulkan
kerugian bagi pihak lain, seperti banjir akibat pembangunan yang tidak
memperhitungkan aliran air lingkungan sekitar. Mekanisme partisipatif ini
sekaligus mendorong akuntabilitas dan transparansi dalam tata kelola kota.

Selanjutnya, prinsip ini menekankan pengembangan infrastruktur ramah
pengguna dan lingkungan, termasuk desain pedestrian yang aman, transportasi yang
nyaman, dan fasilitas publik yang tidak menimbulkan risiko bagi warga maupun
lingkungan. Kota yang dirancang dengan memperhatikan keselamatan,
kenyamanan, dan dampak lingkungan sejati merupakan implementasi etis dari
prinsip mencegah mudharat.

Terakhir, perencanaan kota harus menyediakan mekanisme resolusi dan
kompensasi kerugian apabila dampak negatif tidak sepenuhnya dapat dihindari.?%*
Hal ini memastikan bahwa prinsip “tidak saling merugikan” tetap dijaga, sekalipun
terdapat kerugian yang tidak disengaja. Dengan demikian, kota modern tidak hanya
maju secara teknis, tetapi juga menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, keadilan
sosial, dan keberlanjutan, sehingga tercipta lingkungan hidup yang aman, nyaman,

dan sejahtera bagi seluruh lapisan masyarakat.

23 Aan Pratama, “Konsep Pemikiran Hukum Islam Dalam Bidang Perkawinan,” Jurnal
Multidisiplin Ilmu 1, no. 3 (2025): 1075-87.
264 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota.

96



3. Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang

O3 G 215088 B3ty Cou b5 ALY 108 e g dule ) e G & i ) i 5 04T
A Ly o)l ABa gy ka1 gk lB (Gutaal V) A 3 20 (b BAATE (X Gllaa (e U L o)
Sl 0B (o ek glally 5t oSl 333 o M) ik and) (b 108 S S g e

Artinya: Dari Abu Sa’id Al-Khudri radhiallahu’anhu, bahwa Nabi saw
bersabda, “Janganlah kalian duduk-duduk di pinggir jalan.” Mereka (para sahabat)
berkata, “Wahai Rasulullah, kami tidak memiliki tempat selain itu untuk bercakap-
cakap” Beliau bersabda, “Jika kalian tidak mau meninggalkan majelis seperti itu,
maka tunaikanlah hak jalan tersebut.” Mereka bertanya, “Apa hak jalan itu?”
Beliau menjawab, “Menundukkan pandangan, menyingkirkan gangguan,

)

menjawab salam dan amar ma'ruf nahi munkar.’
a. Analisis Lafadz

Kalimat Q@JH‘-' Custdlls a8G) berarti “janganlah kalian duduk-duduk di
jalanan”. Huruf ba’ pada kata bit-turugat tidak dipahami sebagai “dengan” atau
“oleh”, tetapi bermakna fi yaitu di. Sehingga maksudnya janganlah kalian duduk-
duduk di jalan-jalan (umum).?®® Dalam riwayat Al-Kusymini, kata tersebut muncul
sebagai f7 at-turugati, sedangkan dalam riwayat Hafs bin Maisarah disebut ‘ala at-
turugati. Kata at-turug sendiri merupakan jamak dari farig, dan kata bit-turuqat
merupakan bentuk jamaknya dengan dua dhammah.?%

Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Thalhah melalui Muslim,
disebutkan kunnd qu’idan bil-afniyah (kami duduk di halaman-halaman). Kata
afniyah adalah jamak dari fina’, dibaca dengan kasrah pada huruf fa dan nun yang
dipanjangkan, yang berarti tempat luas di depan rumah. Kemudian Rasulullah saw
bersabda: ma lakum wa limajalis as-sa’adat? (Apa alasan kalian duduk di tempat-
tempat duduk yang luas?). Kata as-sa’adat dibaca dengan dhammah pada huruf

shad dan ‘ain yang tidak diberi harakat lengkap, merupakan jamak dari kata sa 'id,

285 Al-Husain ibn Mahmud bin al-Hasan Muzhir ad-Din al-Zaidani al-Kufi ad-Darir asy-Syirazi Al-
Hanafi, Al-Mafatih Fi Syarah Al-Masabih, Juz 5 (Kuqait: Dar al-Nawadir, 2012), h. 124.
26 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 10.

97



yang berarti tempat yang luas. Penjelasan lebih lengkap tentang makna ini telah
tercatat dalam kitab al-Mazalim. Demikian pula menurut Ibnu Hibban dari hadis
Abu Hurairah, yang ditambahkan oleh Sa’id bin Mansur dari riwayat mursal Yahya
bin Ya’mar: fa-innaha sabilun min subuli ash-syaitan aw an-nar (Sesungguhnya itu
adalah salah satu jalan dari jalan setan atau api neraka).?5’

Kalimat G G335 X Gullaa ba U G el Jg) G :)sl8 berarti “Mereka
menjawab, Wahai Rasulullah, kami tidak punya tempat duduk selain tempat-tempat
ini untuk berbicara.” Menurut Qadhi ‘Iyadh, riwayat ini menunjukkan bahwa
perintah Nabi saw kepada mereka bukanlah perintah yang bersifat wajib, melainkan
lebih kepada anjuran atau sesuatu yang utama untuk dilakukan. Hal ini dapat
dipahami dari fakta bahwa mereka meminta keringanan kepada Nabi, bukannya
menolaknya, yang menunjukkan bahwa mereka menafsirkan perintah tersebut
sebagai sesuatu yang dianjurkan, bukan kewajiban mutlak. Lebih jauh, sebagian
ulama menjadikan riwayat ini sebagai dalil bahwa perintah dalam nash (teks hadis
atau al-Qur’an) tidak selalu menunjukkan kewajiban. Artinya, terkadang perintah
dapat bermakna anjuran atau petunjuk moral tanpa harus diwujudkan sebagai
tindakan wajib secara hukum.?®8

Ibnu Hajar dalam Fathul Bari menambahkan bahwa kemungkinan para
sahabat berharap agar perintah Nabi saw mengenai larangan duduk di jalanan
dihapus (naskh), sebagai bentuk keringanan karena kebutuhan mereka yang
mendesak. Hal ini diperkuat oleh riwayat mursal Yahya bin Ya’mar yang menyebut
fa-zanna al-qawmu annahd ‘azmah, yang artinya “Orang-orang mengira bahwa itu
adalah larangan yang keras.” Dalam hadis yang diriwayatkan dari Abu Thalhah
disebutkan: fa-qalii innama qa’adna li-ghayri ma’ bas qa’adna natahaddathu wa-
natazakara, yang berarti, “Mereka berkata, sesungguhnya kami duduk bukan untuk
hal yang buruk, melainkan kami duduk untuk berbicara dan saling bertukar

pikiran.” Riwayat al-Kushmini menyebutkan idha abaitum, yang menunjukkan

27 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 10.
288 Musa Syahin Lasyin, Fath Al-Mun’im Syarh Sahih Muslim, Juz 6 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2002),
h. 406.

98



penghilangan huruf fa di awal kalimat sehingga bermakna “jika kalian enggan...”,
menandakan keringanan yang diberikan sesuai kondisi.?%°

Secara keseluruhan, bagian ini menggambarkan situasi ketika Nabi saw
melarang duduk di jalanan, namun para sahabat meminta dispensasi karena itu satu-
satunya tempat yang tersedia untuk berkumpul dan berdiskusi. Penjelasan ini
menegaskan bahwa perintah Nabi bersifat anjuran yang utama, bukan kewajiban
mutlak, sekaligus mengakui adanya kebutuhan sosial yang penting bagi
masyarakat.?’

Kalimat Galaal) ¥) dalam hadis ini disebut oleh semua perawi dengan kata ¥)
yang dibaca dengan tasydid, sehingga ditekan atau ditekankan. Sebelumnya, dalam
bagian akhir kitab A/-Mazalim, disebutkan dengan ungkapan fa-idza ataytum ila al-
majalis (jamak), menggantikan bentuk tunggal ataitu dan dengan pelunakan huruf
lam pada kata ila. Qadhi ‘lyadh menegaskan bahwa semua perawi menggunakan
bentuk tersebut, dan sebagaimana dijelaskan dalam riwayat Al-Kushmini,
bentuknya sama.?!

Dalam hadis Abu Thalhah juga terdapat ungkapan imma la dengan hamzah
yang dibaca kasrah, sedangkan kata /a di situ adalah kata negatif yang dibaca
dengan pemiringan suara (imala), meskipun dibolehkan juga untuk tidak
melakukan pemiringan suara tersebut. Makna keseluruhan dari ungkapan ini
adalah: “Kecuali kalian meninggalkan hal itu, maka lakukanlah hal ini.” Ibnu
Anbari menjelaskan, “Lakukanlah hal ini jika kamu tidak melakukan hal itu.”
Selanjutnya, kata mda berfungsi sebagai kata penghubung (maf’iil bih). Dalam hadis
Aisyah yang diriwayatkan At-Thabrani dalam Mu jam al-Awsath, disebutkan fa-in
abaitum illa an taf’ali, yang berarti, “Jika kalian enggan, kecuali kalian
melakukannya.” Riwayat mursal Yahya bin Ya’mar menyebutkan fa-in kuntum la

budda fa’ilin, artinya “jika memang kalian harus melakukannya.”2"?

269 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11,

210 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11.

211 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11.

212 Muhammad bin ‘Alf bin Adam bin Musa al-Ityubi Al-Walawi, Al-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi
Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 35 (Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 2015), 201.

99



Ungkapan ini menunjukkan bentuk perintah bersyarat, di mana suatu larangan
atau anjuran disertai pengecualian dengan syarat tertentu. Dengan kata lain, “Jika
kalian tidak melakukan hal A, maka lakukanlah hal B.” Dalam konteks hadis dan
figh, penjelasan seperti ini biasanya dimaksudkan untuk memberikan fleksibilitas

atau keringanan sesuai dengan kondisi sosial atau kebutuhan yang mendesak.

Kalimat 43 é;uw 1sheld dalam riwayat Hafsh bin Maisarah disebutkan
dengan lafaz hagqahda (haknya). Kata at-tarig atau “jalan” bisa disebutkan dalam
bentuk maskulin maupun feminin, tergantung pada riwayatnya. Dalam hadis Abu
Syuraih yang diriwayatkan oleh Ahmad disebutkan, Fa-man jalasa minkum ‘ala as-
sa id falya’tihi hagqahu, yang berarti: “Barang siapa di antara kalian duduk di
tempat lapang, hendaklah dia memberikan haknya.”?”® Makna dari hadis ini adalah
anjuran bagi setiap individu untuk menghormati hak jalan atau tempat umum bagi
orang lain. Dengan kata lain, ketika seseorang menggunakan ruang publik, ia
diwajibkan untuk memberi kesempatan atau hak yang sama kepada orang lain,
sesuai dengan etika dan tata tertib sosial yang berlaku. Hal ini menegaskan
pentingnya menjaga keseimbangan antara hak pribadi dan hak masyarakat dalam

kehidupan bermasyarakat.

Kalimat é;uﬂ‘ A L 118 dalam hadis abu Syuraih disebutkan: Quina ya
Rasiilallah wa-ma hagquhu? Yang berarti, “Kami berkata, Wahai Rasulullah, apa
haknya?” Maknanya, para sahabat menanyakan kepada Nabi Muhammad tentang
apa saja hak-hak jalan (atau tempat umum) yang harus dipenuhi oleh orang yang
duduk atau menggunakan jalan tersebut.?’* Pertanyaan ini menunjukkan perhatian
para sahabat terhadap etika penggunaan ruang bersama. Mereka ingin memastikan
bahwa dalam memanfaatkan tempat umum, hak-hak orang lain tetap dihormati, dan
tidak ada yang dirugikan. Dengan demikian, hadis ini menekankan prinsip saling
menghormati dan menjaga keseimbangan antara kepentingan pribadi dan

kepentingan umum.

213 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11.
214 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 11.

100



Kalimat a0 ¢ (4305 il 53515 o) 333 <3 Cisy « il (22 dalam
hadis Abu Thalhah, baik yang pertama maupun kedua, ditambahkan dengan wa
husnu al-kalam yang berarti berbicara dengan baik).?”® Penambahan ini
menegaskan pentingnya menjaga tutur kata selain tindakan fisik dalam interaksi
sosial. Dalam hadis Abu Hurairah, khususnya hadis pertama dan ketiga, terdapat
tambahan wa irshadu ibn as-sabili wa tashmitu al- ‘atisi idha hamida, yang artinya
memberi petunjuk kepada orang yang tersesat di jalan dan mengucapkan “semoga
Allah merahmatinya” kepada orang yang bersin ketika ia mengucapkan
alhamdulillah. Hal ini menekankan kepedulian sosial yang konkret, dari hal kecil
seperti menanggapi bersin hingga membantu orang yang kehilangan arah.

Lebih jauh, dalam hadis Umar dari Abu Dawud dan hadis mursal Yahya bin
Ya’mar, ditambahkan wa tughithii al-malhiifa wa tahdii al-dalla yang berarti
menolong orang dalam kesusahan dan memberi petunjuk kepada yang tersesat.
Hadis Al-Bazzar juga menyebutkan wa irshad al-dall, sedangkan hadis Al-Bara’
dari Ahmad dan Tirmidzi menekankan ahdii al-sabil wa a’tnii al-mazlim wa afshii
al-salam, yaitu menunjukkan jalan yang benar, menolong yang dizalimi, dan
menyebarkan salam. Dalam hadis Ibnu Abbas di Al-Bazzar, terdapat wa a’inii ‘ala
al-hamiilah, menekankan bantuan dalam memikul beban, sedangkan hadis Sahl bin
Hunaif di At-Thabrani menyebutkan dzakkirullaha katsiran, yaitu sering-sering
menyebut nama Allah. Hadis Wahsyi bin Harb di At-Thabrani menambahkan wa
ahdii al-aghbiya’a wa a’inii al-mazliim, yang artinya membimbing orang bodoh
dan menolong orang yang dizalimi.

Secara keseluruhan, jumlah adab atau etika yang terkandung dalam hadis-
hadis ini mencapai 14, yang kemudian disusun oleh Ibnu Hajar dalam tiga bait syair
untuk memudahkan penghafalan dan pemahaman.:

Jama tu adaba man rama al-juliis ‘ala at-tariq min gawl khair al-khalq insana
Afsy al-salama wa ahsin fi al-kalam wa syummit ‘datisan wa salaman rudd ishana
F1al-hamli a ‘iin wa mazliman a ‘in wa aghits lahfan, ahdi sabilan wa ahdr

hairana

215 Muhammad bin Shalih bin Muhammad Al-‘Utsaimin, Syarh Riyadh Al-Shalihin, Juz 6 (Riyadh:
Dar al-Wathan li al-Nasyr, 2005), h. 360.

101



Bil-‘urfi mur wa anhu ‘an munkar wa kaff adha wa ghaddi tarafan wa aktsir
dzikra mawlana.?™®

Aku kumpulkan adab bagi yang ingin duduk di jalan, dari ucapan manusia
terbaik. Sebarkan salam, ucapkan kata yang baik, doakan orang bersin, dan balas
salam dengan kebaikan. Bantu orang yang membawa beban, tolong orang yang
dizalimi, selamatkan yang dalam kesusahan, dan tunjukkan jalan kepada yang
bingung. Bersikap sopan, tinggalkan keburukan, hindari gangguan, turunkan
pandangan, dan perbanyaklah mengingat nama Tuhan kita.

Adab-adab yang disebutkan dalam hadis ini juga mengandung makna di balik
larangan duduk di jalan, yaitu untuk menghindari fitnah, khususnya bagi wanita
yang sudah lanjut usia dan mengurangi risiko pandangan yang tidak pantas
terhadapnya. Larangan ini tidak dimaksudkan untuk melarang wanita melewati
jalan ketika ada kebutuhan yang sah, melainkan lebih menekankan pada
pencegahan potensi gangguan dan pelanggaran. Dengan demikian, duduk di jalan
atau tempat umum bukan sekadar masalah etika sosial, tetapi juga berkaitan dengan
hak Allah dan hak sesama Muslim. Jika seseorang berada di rumahnya, tidak
sendirian, atau melakukan kegiatan yang penting, maka larangan ini tidak berlaku
secara ketat, karena konteksnya tidak menimbulkan kerugian atau pelanggaran.
Larangan ini sekaligus bertujuan agar orang tidak menjadi saksi kemungkaran dan
agar perbuatan baik (ma ruf) tetap dijaga dan dilakukan. Oleh karena itu, menjadi
kewajiban setiap Muslim untuk melaksanakan amar ma’ruf nahi munkar, yaitu
mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran ketika menyaksikannya.
Larangan duduk di jalan atau tempat umum, dengan demikian, memiliki dimensi
sosial dan agama yang mendalam, berfungsi untuk menjaga keharmonisan,
keamanan, dan kebaikan masyarakat secara menyeluruh.?’’

Jika seseorang meninggalkan kewajiban atau adab yang seharusnya
dilakukan di jalan, misalnya tidak menundukkan pandangan, tidak menahan diri

dari mengganggu orang lain, atau tidak membalas salam, maka ia berisiko

216 < Abdurrahman bin Abi Bakr Jalaluddin As-Suyuthi, At-Tawsyih Syarh Al-Jami‘ as-Shahih, Juz 4
(Riyadh: Maktabah ar-Rusyd, 1998), h. 1717.
217 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari.

102



melakukan dosa karena mengabaikan hak orang lain maupun perintah agama.
Begitu pula, orang yang berjalan melewati mereka yang duduk di jalan dan
memberi salam, jika ia tidak membalas salam tersebut, bisa dianggap melalaikan
adab dan tanggung jawab sosial menurut ajaran Islam. Dengan kata lain, kedua
pihak, baik yang duduk di jalan maupun yang melewati dan memberi salam,
memiliki tanggung jawab untuk menjaga tata krama agar tidak menimbulkan dosa.
Hal ini menunjukkan bahwa interaksi di ruang publik dalam Islam bukan sekadar
masalah etika sosial biasa, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang menekankan
pemeliharaan hak sesama dan ketaatan terhadap perintah Allah.?’®

Seseorang diperintahkan agar tidak mencari atau memicu fitnah, baik berupa
perselisihan, gangguan, maupun kerusakan sosial, serta tidak membebani dirinya
dengan hal-hal yang mungkin sulit ditanggung secara mental, sosial, atau spiritual.
Oleh karena itu, syariat Islam menganjurkan untuk meninggalkan kebiasaan duduk-
duduk di jalan, karena hal ini berpotensi menimbulkan fitnah, gangguan, atau beban
sosial. Dengan demikian, anjuran ini bertujuan untuk mencegah munculnya
masalah dan menjaga ketenteraman masyarakat. Singkatnya, larangan atau anjuran
ini adalah cara untuk melindungi diri dari terjerumus dalam masalah atau beban
yang tidak perlu dengan menghindari duduk lama di tempat umum seperti jalan.

Ketika para sahabat menyebutkan kebutuhan mereka untuk duduk di jalan,
karena manfaatnya seperti saling mengingatkan dalam urusan agama dan dunia,
serta melepas penat dengan bercakap-cakap tentang hal-hal yang diperbolehkan.
Nabi menunjukkan cara agar kerusakan dari perbuatan itu dapat diminimalkan
melalui pemenuhan adab-adab tertentu. Setiap adab tersebut memiliki dalil yang
kuat dalam hadis lain. Misalnya, hadis terkait menyebarkan salam dan berbicara
dengan baik. Hal ini mengandung anjuran agar interaksi antar-Muslim tetap positif,
karena orang yang duduk di jalan akan dilalui banyak orang yang mungkin bertanya
atau membutuhkan bantuan. Mereka harus menjawab dengan kata-kata yang baik,
tidak menyusahkan atau kasar, yang sekaligus termasuk upaya menghindari

gangguan. Dalilnya terdapat dalam hadis Abu Shuraih: “Min mawajibati al-jannah,

278 Al-Asqalani.

103



it’am at-ta’am, wa ifsya’ al-salam, wa husnu al-kalam” artinya, di antara sebab
masuk surga adalah memberi makan, menyebarkan salam, dan berbicara dengan
baik.?”® Dalam hadis Abu Malik Al-Asy’ari disebutkan: “F7 al-jannah ghuraf liman
ataba al-kalam”, artinya di surga ada kamar bagi orang yang berbicara baik.
Bahkan dalam Sahihain, dari hadis ‘Uday bin Hatim, dijelaskan: “Ittaqii an-nar
walaw bi-syaqt tamrah, fa-man lam yajid fabikalimatin tayyibah “artinya, jauhilah
api neraka walau dengan sepotong kurma, jika tidak ada, cukup dengan kata-kata
yang baik.?°

Mendoakan orang yang bersin, membalas salam, membantu membawa
beban, menolong orang yang dizalimi, serta membantu menaiki hewan tunggangan
atau memikul barang, semuanya memiliki dalil tersendiri. Misalnya, hadis Abu
Hurairah menyebutkan: “Kullu salami min an-nds ‘alaihi sadaqah "artinya, setiap
salam dari seorang Muslim kepada orang lain adalah sedekah.?®! Menolong orang
yang dizalimi disebut dalam hadis Al-Bara’ dan diperkuat dalam kitab al-Mazalim.
Menolong orang dalam kesusahan didalilkan dalam Sahthain dari hadis Abu Musa
dan Abu Dzar. Begitu pula amar ma’ruf nahi munkar (menyuruh kebaikan dan
mencegah kemungkaran) banyak disebut dalam hadis, salah satunya dari Abu Dzar.
Dengan demikian, duduk di jalan tidak sekadar soal fisik, tetapi juga harus diiringi
pemenuhan adab dan etika sosial yang telah diajarkan Nabi, sehingga keberadaan
seseorang di tempat umum tidak menimbulkan gangguan dan tetap sejalan dengan
nilai-nilai Islam.

Maksud dari mencegah gangguan adalah menghindari perilaku yang bisa
menyusahkan atau mengganggu orang lain yang lewat. Hal ini mencakup, misalnya,
tidak duduk di tempat yang menyempitkan jalan sehingga orang sulit lewat, tidak
duduk di depan pintu rumah yang membuat pemiliknya merasa terganggu, atau
tidak berada di lokasi yang membuat urusan pribadi keluarga terlihat oleh orang
lain. Intinya, setiap Muslim dianjurkan untuk menjaga kenyamanan dan privasi

orang lain dengan tidak menjadi sumber gangguan fisik maupun sosial.??

219 Al-Asqalani, Juz 11, h. 12.

280 Lasyin, Fath Al-Mun’im Syarh Sahih Muslim, Juz 8, h. 484.
2L Al-Maliki, Syarah Shahih Al-Bukhari Li Ibn Bathal, 148.

282 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12.

104



Secara lebih luas, makna mencegah gangguan juga mencakup menahan diri
dari menyakiti atau merugikan orang lain, yakni prinsip saling tidak merugikan
antar manusia. Hal ini diperkuat oleh hadis sahih dari Abu Dzarr: “Fa-kuff ‘an as-
Syarri fa-innahd laka al-sadagah "artinya, cegahlah keburukan, karena itu bagimu
merupakan sedekah. Hadis ini menegaskan bahwa menahan diri dari perbuatan
buruk terhadap orang lain merupakan bagian dari amal kebaikan yang
mendatangkan pahala.?®®

Sementara itu, menundukkan pandangan menjadi inti dari bab ini, yaitu
larangan untuk melihat hal-hal yang tidak pantas atau haram. Selain itu, anjuran
untuk banyak mengingat Allah juga ditekankan, sebagaimana banyak hadis yang
menyebutkan manfaat zikir dan doa sebagai bentuk ibadah sekaligus perlindungan
diri. Dengan demikian, keseluruhan pengajaran ini mendorong setiap Muslim untuk
menjaga diri dari menyakiti orang lain, menundukkan pandangan, dan

memperbanyak pengingat Allah sebagai perlindungan spiritual dan sosial.?34

b. Makna Umum Hadis

Pada masa dahulu, rumah-rumah orang Arab biasanya memiliki halaman
yang luas terbuka ke arah jalan, dan sering kali tidak dilengkapi pintu. Banyak juga
yang memiliki misathib, semacam pelataran atau bangku batu, yang menghadap
langsung ke jalan. Kehidupan mereka cenderung tidak terlalu sibuk dengan urusan
mencari nafkah, karena ruang lingkup pekerjaan dan penghasilan mereka terbatas.
Oleh karena itu, mereka kerap mengisi waktu luang dengan berkumpul secara
berkelompok di tempat terbuka, terutama di jalanan atau tanah lapang.2®

Kebiasaan 1ni, meskipun alami dalam konteks sosial mereka, tentu
menimbulkan gangguan bagi para pejalan kaki. Jalan yang digunakan untuk bekerja
dan memenuhi kebutuhan sehari-hari sangat terbatas, sehingga sulit bagi orang lain

untuk mencari alternatif jalan lain agar terhindar dari keramaian atau kerumunan

283 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12,

284 Al-Asqalani, Fathul Bari Bi Syarh Al-Bukhari, Juz 11, h. 12.

285 Musa Syahin Lasyin, Fathul Mun ‘im Syarh Shahih Muslim, Juz 8 (Mesir: Dar as-Syurug,
2002), h. 404.

105



yang duduk di sana. Situasi ini diperparah karena duduk-duduk di jalanan sudah
menjadi kebiasaan yang meluas.?®

Untuk mencegah kemudharatan ini, Allah memerintahkan agar umat-Nya
menjauhi duduk di jalan-jalan. Larangan ini bukan untuk membatasi orang yang
melewati jalan, melainkan untuk mencegah gangguan sosial dan moral yang bisa
muncul. Allah Yang Maha Bijaksana mengetahui bahwa larangan ini berat untuk
dipatuhi, sehingga syariat memberi kesempatan bagi umat-Nya untuk meminta
keringanan. Hal ini menunjukkan kasih sayang syariat, sekaligus menuntun mereka
untuk lebih patuh terhadap alternatif aturan yang diberikan.

Saat para sahabat menyampaikan bahwa mereka tidak dapat sepenuhnya
menghindari duduk di jalan, karena jalanan tersebut adalah satu-satunya tempat
untuk berdiskusi dan berkumpul yang mudah dijangkau, bahkan untuk kaum wanita
di rumah, Rasulullah saw memberikan arahan penting. Beliau menegaskan bahwa
jika mereka tetap duduk di jalan, mereka harus memastikan tidak mengganggu
orang yang lewat. Larangan ini mencakup segala bentuk gangguan, mulai dari
pandangan yang menimbulkan fitnah, isyarat mengejek, ghibah, namimabh,
membuka aurat, berpikiran buruk (su’udzon), hingga menyempitkan jalan orang
lain.

Selain itu, Rasulullah saw menekankan agar keberadaan mereka di jalan
justru menjadi sumber kebaikan bagi orang lain. Mereka dianjurkan untuk
membalas salam, mendoakan orang yang bersin, memuji Allah, menunjukkan jalan
bagi yang tersesat, membantu orang yang kesusahan, membela yang terzalimi,
mencegah orang berbuat zalim, serta menolong yang meminta pertolongan atau
sedang dalam keadaan darurat. Lebih jauh, mereka juga diperintahkan untuk
menegakkan amar ma 'ruf dan nahi munkar, yakni mengajak kepada kebaikan dan
mencegah kemungkaran.

Dengan demikian, larangan duduk di jalan dan arahan adab yang

menyertainya mengajarkan pentingnya menjaga ketertiban, sopan santun, dan

286 Musa Syahin Lasyin, Fathul Mun ‘im Syarh Shahih Muslim, Juz 8 (Mesir: Dar as-Syurug,
2002), h. 404.

106



moralitas dalam masyarakat, terutama ketika berinteraksi di ruang publik.?®’
Tujuannya bukan hanya untuk melindungi hak orang lain dan menjaga
ketenteraman, tetapi juga untuk mencegah gangguan, fitnah, dan kemaksiatan yang

dapat muncul bila adab dalam bermuamalah diabaikan.
c. Kaitannya dengan Prinsip Keseimbangan dan Keteraturan Tata Ruang

Hadis tentang larangan duduk di jalan dan perintah untuk memberi hak jalan
memiliki relevansi yang sangat kuat dengan prinsip keseimbangan dan keteraturan
dalam tata ruang, khususnya dalam konteks perencanaan kota atau pengelolaan
ruang publik. Pesan yang terkandung di dalamnya bukan hanya bersifat spiritual
dan sosial, tetapi juga menyentuh aspek praktis dalam menjaga keteraturan ruang
bersama.?8

Pertama, larangan duduk di jalan umum menunjukkan pentingnya
menghindari gangguan terhadap kepentingan publik. Jalan merupakan ruang yang
diperuntukkan bagi pergerakan orang banyak, sehingga keberadaannya harus tetap
terbuka dan bebas dari hambatan.?®® Di sinilah terlihat prinsip keseimbangan sosial:
kebutuhan individu untuk berkumpul tidak boleh mengorbankan kebutuhan
masyarakat luas untuk mendapatkan kenyamanan dan akses dalam ruang publik.?%

Kedua, hadis ini menegaskan pentingnya menjaga keteraturan fungsi ruang.
Setiap ruang memiliki peruntukan tertentu, jalan misalnya, adalah jalur lalu lintas
sekaligus ruang interaksi sosial. Apabila fungsinya diabaikan karena dipenuhi
aktivitas yang menghalangi orang lain, maka akan timbul ketidakteraturan dan
bahkan potensi bahaya. Prinsip keteraturan ini menuntun agar setiap ruang
digunakan sesuai fungsinya, sehingga tidak terjadi tumpang tindih yang

merugikan.?%!

287 Khoirun Nisa Siregar, Ahmad Maulana Ibrahim Siregar, and Siti Ardianti, “Hadis Tentang
Larangan Duduk Di Jalanan,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 2, no. 1 (2024): 188-92.

288 Siregar, Siregar, and Ardianti.

289 Sonya Khaerunnisa, “Kualitas Jalan Sebagai Ruang Terbuka Publik Pada Koridor Heritage Jalan
Rajawali Surabaya,” Institut Teknologi Sepuluh Nopember (Institut Teknologi Sepuluh Nopember,
2017), https://repository.its.ac.id/3897/2/3611100061-Undergraduate-Theses.pdf.

20 Dewi Parliana, “Fenomena Perkembangan Kebutuhan Masyarakat Akan Ruang Publik (Studi
Literatur Tahun 2002),” 2002, 1-13.

291 Alexandra Clarissa Alverina and Himaladin Himaladin, “Perancangan Fasilitas Interaksi Sosial
Sebagai Penyelesaian Konflik Ruang Jalan Di Permukiman Matraman,” Jurnal Sains, Teknologi,

107



Ketiga, hadis tersebut juga menekankan hak dan kewajiban dalam
penggunaan ruang. “Memberi hak jalan” bukan hanya berarti memberi ruang fisik,
melainkan juga menjaga adab sosial seperti menundukkan pandangan, menahan diri
dari mengganggu, membalas salam, menyuruh kepada kebaikan, dan mencegah
kemungkaran.?®? Hal ini mencerminkan adanya harmoni sosial dan tanggung jawab
kolektif dalam memanfaatkan ruang bersama, sehingga semua orang dapat
menikmatinya secara adil dan tertib.

Keempat, dengan ditegakkannya adab-adab tersebut, potensi konflik sosial
dan kerusakan lingkungan pun dapat dihindari. Sebab, penggunaan ruang yang
tidak terkontrol atau tidak sesuai fungsinya dapat menimbulkan perselisihan, fitnah,
bahkan kerusakan moral. Hadis ini, dengan demikian, mendorong agar ruang publik
tidak hanya diatur secara fisik, tetapi juga dijaga melalui norma sosial dan etika.

Secara keseluruhan, ajaran Rasulullah saw ini mengandung prinsip universal
dalam perencanaan dan pengelolaan ruang publik: terciptanya keseimbangan antara
kebutuhan pribadi dan kepentingan umum, serta keteraturan dalam penggunaan

ruang, sehingga tercapai kenyamanan, keamanan, dan keharmonisan masyarakat.
d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern

Hadis tentang larangan duduk di jalan sesungguhnya mengandung pesan
universal yang sangat relevan dengan pengelolaan ruang publik dalam konteks kota
modern. Pesan yang terkandung di dalamnya tidak hanya berbicara tentang aspek
fisik dan fungsi ruang, tetapi juga menekankan pentingnya nilai etika, sosial, dan
kemanusiaan dalam tata kota. Karena itu, hadis ini dapat dijadikan inspirasi penting
dalam merancang kota yang lebih manusiawi, tertib, dan berkeadilan.

Pertama, hadis ini mengingatkan bahwa kota harus mampu menyediakan
ruang-ruang publik yang fungsional, nyaman, dan memadai bagi masyarakat untuk

berkumpul, berinteraksi, atau beristirahat. Dengan adanya ruang alternatif yang

Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa) 4, no. 2 (2023): 2093-2104,
https://doi.org/10.24912/stupa.v4i2.21749.
292 Dicky Sondani et al., Figih Berlalu Lintas (Aceh: Bandar Publishing, 2021).

108



tertata, warga tidak terdorong untuk duduk di jalan atau tempat-tempat yang justru
mengganggu kelancaran lalu lintas serta menimbulkan potensi bahaya.?%

Kedua, jalan dan trotoar harus tetap dijaga sesuai fungsinya sebagai ruang
transit yang aman dan lancar bagi kendaraan maupun pejalan kaki. Jika fungsi jalan
terganggu oleh aktivitas yang tidak sesuai, seperti duduk berlama-lama atau
berkerumun, maka akan terjadi hambatan dan risiko yang berujung pada
ketidaknyamanan bahkan kemacetan.?®® Prinsip ini sejalan dengan ajaran hadis
untuk memberi “hak jalan” kepada sesama pengguna.

Selain itu, hadis ini juga memberi pelajaran agar desain ruang kota tidak
hanya berpijak pada aspek teknis, tetapi juga memperhatikan etika sosial. Perilaku
saling menghormati, menjaga kebersihan, serta sopan santun di ruang publik
menjadi bagian dari tata ruang yang etis. Hal ini berarti pengelolaan kota harus
disertai dengan penguatan kesadaran sosial masyarakat, sekaligus adanya
mekanisme edukasi dan pengawasan agar tidak timbul konflik akibat penggunaan
ruang yang tidak terkendali.

Lebih jauh, penyediaan fasilitas pendukung aktivitas sosial seperti taman
kota, ruang terbuka hijau, atau area duduk bersama sangat penting agar masyarakat
tetap memiliki wadah untuk berinteraksi tanpa harus mengganggu fungsi jalan.
Dengan demikian, kebutuhan untuk berkumpul tetap terpenuhi, tetapi keteraturan
kota juga tetap terjaga.’®®

Terakhir, hadis ini menekankan pentingnya penegakan aturan tata kota dan

ketertiban ruang publik. Peraturan mengenai larangan berdiam di trotoar atau

293 Ima Rahmawati Sushanti, Sri Rahmi Yuniati, and Tisa Angelia, “Eksistensi Ruang Publik
Menghadapi Transformasi Penggunaan Ruang Di Permukiman Kota,” Region: Jurnal
Pembangunan  Wilayah Dan Perencanaan Partisipatif 16, no. 2 (2021): 186-200,
https://doi.org/10.20961/region.v16i2.47859.

2% Andi Imelda Candra Sari, “Jalur Pedestrian Adalah Hak Ruang Bagi Pejalan Kaki: Studi Kasus
Pada Ruang Publik Lapangan Taruna Dan Taman Kota Kota Gorontalo,” Radial: Jurnal Peradaban

Sains, Rekayasa, Dan Teknologi 2, no. 1 (2014): 47-56,
https://media.neliti.com/media/publications/297608-jalur-pedestrian-adalah-hak-ruang-bagi-p-
¢7305d2c.pdf.

2% Galuh Alya Irsanti, Nur Miladan, and Rizon Pamardhi Utomo, “Fungsi Sosial Budaya Ruang
Terbuka Hijau (RTH) Sempadan Banjir Kanar Timur (BKT),” Desa-Kota: Jurnal Perencanaan
Wilayabh, Kota, Dan Pemukiman 6, no. 2 (2024): 29-38,
https://jurnal.uns.ac.id/jdk/article/view/78965.

109



menghalangi lalu lintas, misalnya, harus ditegakkan demi menjaga keseimbangan
antara kepentingan pribadi dan kepentingan umum.?%

Dengan demikian, implikasi hadis ini bagi perencanaan kota modern adalah
ajakan untuk menciptakan ruang publik yang tertata secara fisik sekaligus bernilai
sosial dan etis.?®” Kota yang ideal bukan hanya terorganisir dari sisi infrastruktur,
tetapi juga mampu membentuk budaya saling menghormati, menolong, dan
menjaga kenyamanan bersama. Inilah makna “hak jalan” yang diajarkan Rasulullah

saw, yang tetap relevan untuk membangun kota yang aman, harmonis, dan

manusiawi.

4. Kepemimpinan Etis dan Partisipatif

Ao G0 e 33000 Gl e A3) 4338 38 G ¢ U3 i RS ¢ Gurs UodT ¢ gl g s

Gad e\l 28 ¥l adal (ag ) ol XBb ol Gay ol pllal 388 el Ga: S 13gys

Db s & o 38 Jal b ey 5 4055 e OO ¢ A5 ALY )5 o Jlad 388 Gual) i
diaadle G o iy 08 {5 (030 Al

Artinya: Bahwa ia mendengar Abu Hurairah r.a dan dengan sanad ini Nabi
saw bersabda: Barang siapa yang taat kepadaku berarti dia telah taat kepada Allah
dan barang siapa yang bermaksiat kepadaku berarti dia telah bermaksiat kepada
Allah. Dan barang siapa yang taat kepada pemimpin berarti dia telah taat
kepadaku dan barang siapa yang bermaksiat kepada pemimpin berarti dia telah
bermaksiat kepadaku. Dan sesungguhnya imam (pemimpin) adalah laksana
benteng, dimana orang-orang akan berperang mengikutinya dan berlindung
dengannya. Maka jika dia memerintah dengan berlandaskan taqwa kepada Allah
dan keadilan, maka dia akan mendapatkan pahala. Namun jika dia berkata

sebaliknya maka dia akan menanggung dosa.

a. Analisis Lafadz

2% Indah Malini Hasibuan, “Penegakan Hukum Terhadap Penyalahgunaan Fungsi Trotoar Bagi
Pedagang Kaki Lima Di Kota Padangsimpuan” (Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad
Addary Padangsidimpuan, 2023).

297 Siti Salma, Muhammad Ali, and Reva Hudan Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi
Tematik,” Karakter: 2, no. 3 (2025): 56-75.

110



Kalimat &) s 38 JUas (ay i) gl 388 e\l (a yang artinya “Barangsiapa
taat kepadaku, maka sungguh ia telah taat kepada Allah, dan barangsiapa
bermaksiat kepadaku, maka sungguh ia telah maksiat kepada Allah” merupakan

kalimat yang diambil dari firman Allah dalam Qs. An-Nisa [4]:80:
@ Uaia pgie il b 55 by 0 i 388 I3k o a

Artinya: Barangsiapa taat kepada Rasul, maka sungguh ia telah taat kepada
Allah...

Makna dari sabda Nabi saw tersebut adalah bahwa beliau tidak pernah
memerintahkan sesuatu kecuali apa yang juga diperintahkan oleh Allah. Dengan
demikian, siapa pun yang melaksanakan perintah Nabi saw pada hakikatnya telah
menaati Allah, yakni menaati Dzat yang memerintahkan Nabi untuk menyampaikan
perintah itu. Makna lain yang dapat dipahami adalah bahwa karena Allah secara
langsung memerintahkan manusia untuk menaati Rasul-Nya, maka ketaatan kepada
Nabi berarti sama dengan ketaatan terhadap perintah Allah untuk menaati beliau.

Sebaliknya, dalam perkara maksiat berlaku hukum yang sama, barangsiapa
bermaksiat kepada Rasul, maka ia sesungguhnya telah bermaksiat kepada Allah,
sebab ia telah melanggar larangan-Nya. Kata 4=l (ketaatan) dalam hal ini berarti
melaksanakan apa yang diperintahkan dan meninggalkan apa yang dilarang,
sedangkan kata Olwasd) (kemaksiatan) adalah kebalikannya, yaitu menolak perintah
dan melanggar larangan.?%

Kalimat u-"‘—th‘ %o ) cke &ay artinya, “barangsiapa taat kepada amirku,
maka sungguh ia telah taat kepadaku” dalam sebagian riwayat seperti riwayat
Hammam, al-A’raj, dan selainnya, redaksinya berbunyi S Edai {Aj artinya,
barangsiapa taat kepada penguasa. Meskipun terdapat variasi lafadz, keduanya
dapat dikembalikan pada makna yang sama, yakni bahwa setiap pemimpin (amir)
yang menegakkan kebenaran, keadilan, dan hukum syariat pada hakikatnya
menjalankan kepemimpinannya berdasarkan perintah Rasulullah saw dan syariat

Allah. Oleh karena itu, ketaatan kepada amir yang adil dan benar pada dasarnya

298 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim
Al-Iraqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86.

111



merupakan bentuk ketaatan kepada Rasulullah saw, sebagaimana ditegaskan dalam
lanjutan hadis faqad atha ‘ani (maka sungguh ia telah taat kepadaku), yang berarti
ia telah melaksanakan apa yang telah beliau syariatkan.?%

Adapun penyebutan amir secara khusus dalam hadis ini kemungkinan
disebabkan oleh konteks turunnya hadis (asbab al-wuriid). Saat itu, beliau tengah
berbicara dalam situasi yang menuntut ketaatan kepada pemimpin ekspedisi atau
pemimpin wilayah tertentu, sehingga amir menjadi subjek langsung yang
dimaksudkan. Namun, berdasarkan kaidah usul fikih al- ibrah bi- ‘umiimi al-lafzi
la bi-khusiisi as-sabab (yang menjadi patokan adalah keumuman lafadz, bukan
kekhususan sebab). Artinya, perintah taat kepada amir berlaku secara umum untuk
setiap masa dan setiap pemimpin yang memimpin dengan kebenaran, bukan hanya
terbatas pada saat itu.3%

Lebih jauh, dalam riwayat Hammam disebutkan juga dengan redaksi: wa man
yuti’il-amira  fagad atha’ani menggunakan fi’il mudhari’ (kata kerja
sekarang/berkelanjutan). Begitu pula dalam kelanjutannya: wa man ya’sil-amira
faqad ‘ashani (Barangsiapa durhaka kepada amir, maka sungguh ia telah durhaka
kepadaku). Penggunaan fi’il mudhari’ ini menunjukkan keberlakuan hukum
tersebut secara berkesinambungan, baik bagi generasi sahabat maupun generasi
setelahnya, sehingga prinsip ketaatan kepada pemimpin tetap relevan sepanjang
zaman. 3%

Ibn al-Tin menjelaskan bahwa sabda Rasulullah saw ini juga berfungsi
sebagai penegasan terhadap kondisi sosial masyarakat Arab saat itu, khususnya
Quraisy, yang belum terbiasa dengan konsep pemerintahan formal. Mereka

cenderung enggan tunduk kepada pemimpin. Karena itu, pernyataan Nabi saw

diarahkan untuk membangun kesadaran kolektif akan pentingnya ketaatan kepada

299 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim
Al-Iraqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86.

300 Badr al-Din Abu Muhammad Mahmud ibn Ahmad Al-‘Ayni, 'Umdat Al-Qari Syarh Shahih Al-
Bukhari, Juz 24 (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), h. 221.

301 Abu al-Fadl Zainuddin Abd al-Rahim bin al-Husain bin Abd al-Rahman bin Abu Bakr bin Ibrahim
Al-Traqi, Tharh At-Tatsrib Fi Syarh at-Taqrib, Juz 8 (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.), h. 86.

112



pemimpin yang sah, baik dalam konteks kepemimpinan ekspedisi maupun
pemerintahan wilayah, guna mencegah perpecahan dan konflik internal.3%2

Menurut riwayat Ibn Abbas, Rasulullah saw juga menegaskan bahwa
ketidakpuasan terhadap pemimpin, baik terkait urusan dunia seperti ketidakadilan
politik, maupun urusan agama seperti pemimpin yang melakukan maksiat setelah
sebelumnya berlaku adil, tidak secara otomatis menggugurkan legitimasi
kepemimpinannya. Kecuali apabila pemimpin melakukan kekufuran yang nyata,
barulah kepemimpinannya kehilangan wvaliditas. Dengan demikian, umat
diperintahkan untuk bersabar dan tidak melakukan pemberontakan terhadap
pemimpin yang masih berada dalam koridor iman, sekalipun terdapat perilaku yang
tidak menyenangkan.

Meski demikian, ruang kritik terhadap pemimpin tetap ada selama dilakukan
secara proporsional dan tidak menimbulkan fitnah atau perpecahan. Rasulullah saw
bahkan menegaskan pentingnya menyuarakan kebenaran di hadapan pemimpin
zalim sebagaimana sabdanya: “Sebaik-baik syuhada adalah Hamzah, dan
seseorang yang mengatakan kebenaran di hadapan penguasa zalim hingga ia
terbunuh.” Hadis ini menunjukkan bahwa keberanian moral dalam menegakkan
amar ma ‘rif nahi munkar terhadap pemimpin tetap dijunjung tinggi, namun harus
disertai pertimbangan matang demi menjaga stabilitas sosial dan kesatuan umat.

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menegaskan pentingnya ketaatan
kepada pemimpin dalam Islam, tetapi juga memuat prinsip etika politik Islam yang
menekankan keseimbangan antara loyalitas terhadap otoritas yang sah, kesabaran
dalam menghadapi kelemahan pemimpin, serta keberanian untuk menyampaikan
kebenaran secara konstruktif demi menjaga persatuan masyarakat.>%

Perjelasan & syl Wil kosakata asing: 4 (dengan jim berkarakat dhammah)
secara bahasa bermakna tameng, benteng, perisai, atau pelindung yang digunakan
dalam peperangan. Secara makna dalam hadis bermakna pelindung, penghalang,

atau penutup yang mencegah bahaya. Dalam konteks i sV “pemimpin adalah

302 Badr al-Din Abu Muhammad Mahmud ibn Ahmad Al-‘Ayni, 'Umdat Al-Qari Syarh Shahih Al-
Bukhari, Juz 24 (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), h. 221.
303 As-Syafi‘i, Dalil Al-Falihin Li-Turuq Riyad as-Shalihin, Juz 5, h. 136.

113



perisai,” maksudnya pemimpin berfungsi melindungi rakyat dari serangan musubh,
mencegah terjadinya kerusakan atau kezaliman antarwarga, dan menjaga keamanan
serta ketertiban. Jika dihubungkan dengan pembahasan modern, i3 bisa
dianalogikan seperti sistem pemerintahan, regulasi, dan kebijakan publik yang
menjadi “tameng” bagi masyarakat dari ketidakadilan dan ketimpangan.3%4

Dalam hadis ini terdapat kalimat dadile Hib o i J& &3 “dan Jjika ia berkata
selain itu, maka atasnya (dosa) dari hal tersebut. Dikatakan bahwa kata Jé
(berkata) disini digunakan dengan makna J=* (berbuat), karena sebelumnya Nabi
saw menyebutkan sal G (jika ia memerintahkan). Demikian penjelasan sebagian
syarah, jika kalimat sebelumnya jelas berbicara tentang perintah, maka logisnya
kalimat berikutnya juga masih berbicara tentang perintah, hanya saja diungkapkan
dengan kata Jé (berkata). Dalam bahasa Arab, memang wajar menggunakan kata
J% untuk maksud memerintahkan, sehingga tidak ada masalah memahaminya
demikian. Ada pula yang mengatakan bahwa makna J@ di sini adalah memutuskan
hukum. Lalu dikatakan pula bahwa kata ini diambil dari kata J&) (dengan gaf fathah
dan ya sukun), yaitu sebutan bagi seorang raja yang menetapkan hukum dalam
Bahasa Himyar.3%®

Adapun kalimat 4 4l & (maka atasnya dari itu) maksudnya adalah ia
mendapatkan dosa. Dalam riwayat ini, kata “dosa” tidak disebutkan secara eksplisit
untuk menghemat kata, karena sudah dapat dipahami dari lawan katanya yang
menunjukkan makna tersebut. Hal ini telah ditegaskan dalam riwayat lain. Ada
kemungkinan juga kata (= di sini bermakna “sebagian” sehingga maksudnya ia
hanya menanggung sebagian dari apa yang ia katakan. Dalam Riwayat Abu Zaid
al-Marwazi terdapat lafadz 43« namun ini adalah kesalahan penulisan. Pendapat

pertama adalah yang benar, sebagaimana ditegaskan oleh Abu Dzar.>%

b. Makna Umum Hadis

304 ITmam Ahmad ibn Hanbal, Musnad Al-Imam Ahmad Ibn Hanbal (Beirut: Mu’assasat al-Risalah,
2001).
305 Al-Walawi, Al-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 32,
h. 111.
306 Al-Walawi, AI-Bahr Al-Muhit Al-Tsajjaj Fi Syarh Shahih Al-Imam Muslim Bin Al-Hajjaj, Juz 32,
h. 111.

114



Hadis ini menegaskan pentingnya ketaatan kepada Nabi Muhammad saw dan
kepada para pemimpin (amir). Siapa yang menaati Nabi berarti ia menaati Allah,
dan siapa yang bermaksiat kepada Nabi berarti bermaksiat kepada Allah. Demikian
pula, siapa yang menaati pemimpin berarti menaati Nabi, dan siapa yang bermaksiat
kepada pemimpin berarti bermaksiat kepada Nabi.

Pemimpin digambarkan sebagai perisai (junnah) yang melindungi umat dari
bahaya dan menjadi benteng perlindungan. Oleh karena itu, umat diperintahkan
untuk berjuang di belakang pemimpin dan menjadikan pemimpin sebagai
pelindung. Jika pemimpin memerintahkan ketagwaan kepada Allah dan berlaku
adil, maka ia mendapat pahala atas perbuatannya itu. Namun jika pemimpin
memerintahkan sesuatu yang bertentangan dengan ketaqgwaan dan keadilan, maka
dosa dan tanggung jawab atas perbuatan itu tetap ada pada pemimpin tersebut.

Secara keseluruhan, hadis ini menekankan tanggung jawab kepemimpinan
yang harus dijalankan dengan keadilan dan ketaqgwaan, serta kewajiban umat untuk

menaati pemimpin yang sesuai dengan syariat.
c. Kaitannya dengan Prinsip Kepemimpinan Etis dan Partisipatif

Hadis tersebut sangat relevan dengan prinsip kepemimpinan etis dan
partisipatif, berikut kaitannya:
1)  Kepemimpinan Etis

Hadis ini menegaskan bahwa seorang pemimpin harus memimpin dengan
ketaatan kepada Allah dan keadilan.®*” Dalam konteks perencanaan kota modern,
hal ini berarti bahwa para pemimpin kota harus menjadikan nilai-nilai moral,
keadilan sosial, dan ketaatan pada aturan sebagai landasan utama dalam mengambil
keputusan tata ruang dan pembangunan kota.3®® Pemimpin yang etis tidak hanya

bertindak demi kepentingan pribadi atau kelompok tertentu, tetapi mengutamakan

307 Myhammad Ilyas and Nur Rahmah, “Konsep Kepemimpinan Dalam Perspektif Siyasah: Urgensi
, Ketaatan Dan Kriteria Pemimpin,” De Quality: Jurnal Hukum Sosial 1, no. 1 (2025): 1-11.

308 Natalia Pertiwi Ginting, “Trust Dan Leadership Dalam Praktik Perencanaan Kota Di Era
Demokrasi Dan Otonomi Daerah,” Jurnal Perencanaan Wilayah Dalam Praktik Perencanaan Kota
Di Era Demokrasi Dan Otonomi Daerah 20, no. 2 (209AD): 127-41.

115



kesejahteraan seluruh warga kota, menjaga keselarasan antara kebutuhan fisik,
sosial, dan spiritual masyarakat.3%°
2)  Kepemimpinan Partisipatif

Dalam hadis disebutkan bahwa pemimpin adalah “perisai” yang dilindungi
dan diikuti. Prinsip ini menekankan perlunya dukungan dan keterlibatan
masyarakat dalam pelaksanaan kebijakan. Perencanaan kota modern tidak dapat
berjalan efektif tanpa partisipasi aktif warga sebagai pemegang kepentingan utama.
Kepemimpinan partisipatif mendorong komunikasi dua arah antara pemimpin dan
masyarakat, membuka ruang dialog, aspirasi, dan masukan yang konstruktif

sehingga perencanaan kota menjadi inklusif dan responsif terhadap kebutuhan

nyata warga.310
d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern

Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis tentang kepemimpinan etis
dan partisipatif memberikan implikasi yang sangat penting. Seorang pemimpin
dituntut untuk memastikan adanya keadilan dalam distribusi ruang dan sumber daya
kota, sehingga setiap kelompok masyarakat memperoleh akses yang setara tanpa
ada yang terpinggirkan.3!! Prinsip keadilan ini menegaskan bahwa tata ruang kota
tidak boleh dikuasai oleh segelintir pihak dengan mengorbankan hak-hak
masyarakat yang lebih lemah, melainkan harus dikelola secara proporsional demi
kemaslahatan bersama.®!? Lebih dari itu, pemimpin juga memiliki tanggung jawab
moral dan sosial atas kebijakan yang diambil. Hal ini menuntut keterbukaan
terhadap kritik serta kesediaan menerima masukan masyarakat, sebagai bagian dari
mekanisme kontrol agar keputusan yang dihasilkan tidak hanya berpihak pada

kepentingan tertentu, melainkan benar-benar mencerminkan kebutuhan publik.3'®

309 Evhy Sekarwangi Putri, Muh. Yusril Faudzi, and Kurniati Kurniati, “Peran Pemimpin Dalam
Menangani Konflik Keamanan Nasional: Perspektif Etika Politik Islam,” Ethics and Law Journal:
Business and Notary 2, no. 2 (2024): 202—17, https://doi.org/10.61292/eljbn.204.

310 1is Ayucandra et al., “Strategi Kepemimpinan Partisipatif Dalam Pengambilan Keputusan Publik
Di Kota Bau-Bau,” Jurnal Cendikia Ilmiah 4, no. 3 (2025): 1533-41.

311 Wulan Desti Sari, “Peran Birokrasi Dalam Mewujudkan Keadilan Sosial Di Masyarakat,”
Literacy Notes 2, no. 1 (2024): 1-8, http://liternote.com/index.php/In/article/view/200.

312 Abdul Latif et al., “Nilai-Nilai Dasar Dalam Membangun Ekonomi Islam,” Diktum: Jurnal
Syariah Dan Hukum 12, no. 2 (2014): 153—-69.

313 Al-Qadhi Abu Abdullah Muhammad, Musnad As-Syihab (Beirut: Muassisaturrisalah, 1985).

116



Selain itu, pendekatan partisipatif menjadi aspek fundamental dalam
mewujudkan tata ruang yang berkelanjutan. Dengan melibatkan masyarakat secara
aktif dalam proses perencanaan dan pengelolaan kota, terbentuklah ruang sosial
yang tidak hanya seimbang dan harmonis, tetapi juga mampu menjaga keteraturan
serta keberlanjutan ekologis dan sosial. Konteks hadis ini mempertegas bahwa
kepemimpinan bukan sekadar otoritas, melainkan sebuah amanah yang
mengintegrasikan nilai etika, keadilan, dan partisipasi publik.3* Dengan demikian,
prinsip-prinsip tersebut dapat menjadi fondasi bagi pembangunan kota modern
yang tidak hanya berorientasi pada pertumbuhan fisik dan ekonomi, tetapi juga

pada terciptanya peradaban urban yang inklusif, adil, dan berkelanjutan.

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial

G G e 8 S ol e il AT e &) Mad WIS gz il IS e 408 LIS

Gl Cra aluy adle G Yia () g1 88 g1 A5 3 40 ey yia 2l e (a0 alug adde 4 s

N3 ) dda JRLE 135 £ 000 Yo Ll Al (i jhn ¥ OB Al (3 Gullib %81 2 ALl (AT 13
4By A e ) pon Y 4

Artinya: Dari Jabir bahwasanya Nabi saw masuk menemui Ummu Mubasyir
al-Anshariyah di kebun kurma miliknya, lantas Nabi saw bersabda kepadanya,
Siapakah yang menanam pohon kurma ini? Apakah ia seorang Muslim atau kafir?
Dia menjawab, Seorang Muslim. Beliau bersabda, Tidaklah seorang Muslim yang
menanam suatu tanaman atau menabur suatu benih, lalu tanaman tersebut
dimakan oleh manusia, binatang melata, atau sesuatu yang lain kecuali hal itu

bernilai sedekah untuknya.
a. Analisis Lafadz

Penjelasan hadis tentang keberlanjutan ekologis dan sosial sebagaimana
termaktub dalam riwayat Jabir memberikan gambaran yang sangat kontekstual
terhadap prinsip pembangunan berkelanjutan dalam perencanaan kota modern.

Kalimat JA-' o 4 aith) S a) e JA3 (masuk menemui Umm Mubashshir al-

314 Dina Aulia and Hidayat Rumatiga, “Konsep Pemerintahan Islam Dalam Perspektif Demokrasi
Dan Nilai Kepemimpinan,” Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 4662-72.

117



Ansariyyah di kebunnya yang berisi pohon kurma) menunjukkan bagaimana Jad
(kurma) merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat Madinah, baik
secara ekonomi, sosial, maupun ekologis. Dengan demikian, hadis ini
merefleksikan keterikatan yang mendalam antara masyarakat, sumber daya alam,
dan keberlangsungan hidup.

Pertanyaan Nabi saw, 5 3l alual 333 13 Gu)® (1a (siapa yang menanam pohon
kurma ini, Muslim atau kafir?), mengandung makna mendalam mengenai
universalitas amal kebaikan dalam bentuk pelestarian alam. Penekanan pada status
penanam tidak hanya bersifat identitas, melainkan lebih kepada penegasan bahwa
seorang Muslim memiliki tanggung jawab moral dan spiritual dalam menjaga
keberlangsungan lingkungan. Jawaban Umm Mubashshir, alwa g &l (ja seorang
Muslim), mempertegas keterkaitan iman dengan amal nyata dalam bidang ekologi.

Ungkapan Nabi saw, & 33 £ 35 93 Uu’é Al (w3 ¥ (tidaklah seorang Muslim
menanam sebuah tanaman atau menanam biji-bijian), memuat makna luas. Kata
w4 £ menekankan aktivitas menanam pohon atau tanaman yang berumur panjang,
sedangkan g€.J) menunjuk pada penanaman benih yang lebih umum. Keduanya
mencakup keseluruhan aktivitas bercocok tanam sebagai simbol peran aktif
manusia dalam menjaga keberlangsungan ekosistem. Selanjutnya, frasa 4 o4
R 3—3‘3 ¥ Gl (kemudian dimakan oleh manusia, binatang, atau sesuatu apa
pun) menunjukkan cakupan manfaat yang inklusif, melampaui batas manusia
sebagai pusat perhatian, dan mengakui keberadaan serta kebutuhan makhluk hidup
lain dalam tatanan ekologis.

Penutup hadis, Bra 4 &g ¥) (maka itu menjadi sedekah baginya),
mengandung pesan moral yang sangat relevan dengan prinsip keberlanjutan. Amal
yang dilakukan seorang Muslim dalam bentuk pelestarian lingkungan tidak hanya
bernilai sosial tetapi juga bernilai spiritual, karena setiap manfaat yang dirasakan
oleh makhluk hidup lain dikategorikan sebagai sedekah. Hal ini mengajarkan
bahwa aktivitas menjaga ekologi bukan sekadar tindakan duniawi, melainkan
bagian dari ibadah yang mendekatkan diri kepada Allah.

Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis ini menjadi landasan etis dan

teologis bagi prinsip keberlanjutan ekologis dan sosial. Pembangunan kota tidak

118



boleh hanya berorientasi pada kepentingan manusia semata, tetapi harus

memperhatikan keseimbangan ekosistem, pelestarian alam, dan keberlanjutan

generasi mendatang. Dengan kata lain, nilai-nilai yang terkandung dalam hadis ini

mengintegrasikan aspek teologis, ekologis, dan sosial secara utuh, sehingga dapat

menjadi inspirasi dalam membangun kota yang berkeadilan, ramah lingkungan,

serta berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Rasulullah saw bersabda:

548 Ada ) 6 Ly ABiin AT dda (3 ju Lay cABlia 43 Ada 6 e 8 Y L (i i o

Lvia 43 H8 ¥ 380 5755 ¥ Abiia A b Jukal) ] Ly (daia 4

Artinya: Tidak ada seorang Muslim yang menanam sesuatu kecuali apa yang
dimakan darinya adalah sedekah baginya, dan apa yang dicuri darinya adalah
sedekah baginya, dan apa yang dimakan oleh binatang buas adalah sedekah
baginya, dan apa yang dimakan oleh burung adalah sedekah baginya, dan tidak ada
yang merusaknya kecuali itu adalah sedekah baginya.

Dalam riwayat lain disebutkan:
ABiia A1 GO Y 50 ¥y A Y Sl Ada JELE S 05 B 050 Vs (Ll Al G in ¥

Artinya: Tidak ada seorang Muslim yang menanam pohon atau bertani
tanaman, lalu dimakan oleh manusia, binatang tunggangan, atau apapun juga
kecuali itu adalah sedekah baginya.

Dalam riwayat lain lagi disebutkan:

Aagal 35 ) dBia A1 5 )

Artinya: Itu menjadi sedekah baginya sampai hari kiamat.

Dalam hadis-hadis ini terdapat keutamaan menanam dan bertani, serta
pahala bagi pelakunya akan terus mengalir selama tanaman itu tumbuh dan
hasilnya terus ada sampai hari kiamat.

Para ulama berbeda pendapat tentang jenis penghasilan yang paling baik dan
utama, ada yang mengatakan perdagangan, ada yang mengatakan pekerjaan tangan
(kerajinan), dan ada yang mengatakan pertanian, dan pendapat terakhir itulah yang

benar. Dalam hadis ini juga ditegaskan bahwa pahala dan ganjaran di akhirat khusus

119



bagi kaum Muslim, dan bahwa seseorang akan mendapatkan pahala atas apa yang

dicuri dari hartanya atau yang dirusakkan oleh binatang atau burung dan sejenisnya.
b. Makna Umum Hadis

Makna umum dari hadis ini menegaskan bahwa setiap amal yang dilakukan
seorang Muslim dalam bentuk penanaman pohon atau aktivitas bercocok tanam
memiliki nilai ibadah yang berkelanjutan. Pahala tidak hanya diperoleh ketika hasil
tanaman itu dimanfaatkan secara langsung oleh penanamnya, tetapi juga terus
mengalir selama ada makhluk lain yang mengambil manfaat darinya, baik manusia,
hewan, maupun makhluk hidup lain. Bahkan, sekalipun hasil tanaman tersebut
dimanfaatkan tanpa izin atau dirusak, nilai kebaikan tetap dicatat sebagai pahala.
Hal ini menunjukkan bahwa Islam menempatkan aktivitas merawat lingkungan dan
menjaga keberlangsungan ekosistem sebagai bagian dari amal saleh yang bernilai
sedekah. Dengan demikian, hadis ini tidak hanya mendorong umat Islam untuk
peduli terhadap kelestarian alam, tetapi juga memandang tindakan sederhana
seperti menanam pohon sebagai investasi jangka panjang, baik dalam aspek
spiritual maupun sosial, karena manfaatnya terus berlangsung lintas waktu,

generasi, dan makhluk hidup.
c. Kaitannya dengan Prinsip Keberlanjutan Ekologis dan Sosial

Hadis yang menyatakan bahwa setiap Muslim yang menanam pohon atau
bercocok tanam, lalu hasil dari tanamannya dimakan oleh manusia, hewan, atau
bahkan dicuri, semuanya merupakan sedekah bagi yang menanam, mengandung
pesan mendalam tentang keberlanjutan ekologis dan sosial.

Keberlanjutan Ekologis

1)  Menanam pohon dan bercocok tanam berarti ikut menjaga dan memperbaiki
lingkungan. Tanaman berperan penting dalam menjaga kesuburan tanah,
mengendalikan iklim mikro, menyerap karbon, dan menyediakan oksigen.

2)  Tanaman yang dihasilkan memberikan manfaat terus menerus bukan hanya

bagi manusia tapi juga bagi fauna (hewan liar, burung, dan serangga). Ini

120



menunjukkan sebuah sistem ekologi yang saling mendukung dan

berkelanjutan.

3) Hadis menegaskan bahwa usaha menanam dan merawat lingkungan adalah
tindakan mulia yang pahalanya terus mengalir selama tanaman tersebut
bermanfaat. Ini menanamkan kesadaran ekologis bahwa manusia harus
menjaga dan merawat alam demi masa depan.

Keberlanjutan Sosial

1)  Dengan menanam pohon dan bercocok tanam, hasilnya tidak hanya dinikmati
sendiri, tapi juga oleh orang lain, hewan, dan makhluk hidup lainnya. Ini
menunjukkan prinsip berbagi sumber daya dan keadilan sosial dalam
pemanfaatan alam.

2)  Semua manfaat yang diperoleh orang lain dari tanaman itu adalah sedekah
bagi si penanam. Ini mendorong sikap kedermawanan dan kepedulian sosial,
sehingga mempererat hubungan sosial dan membangun masyarakat yang
saling membantu dan berkelanjutan.

3) Dengan adanya prinsip bahwa hasil tanaman bisa menjadi sedekah meskipun
diambil oleh orang lain, maka dihindari konflik perebutan sumber daya
karena ada nilai spiritual dan sosial dalam berbagi.

Hadis ini secara eksplisit mengajarkan bahwa kegiatan menanam dan
bercocok tanam adalah investasi berkelanjutan yang memberikan manfaat ekologis
berupa pelestarian lingkungan dan manfaat sosial berupa distribusi hasil yang adil
dan berkelanjutan. Dengan demikian, hadis ini menegaskan prinsip keberlanjutan
ekologis dan sosial yang sangat relevan untuk pembangunan yang harmonis dan

berkelanjutan masa kini dan masa depan.
d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern
1)  Pengintegrasian Ruang Terbuka Hijau dan Pertanian Perkotaan

Hadis menegaskan nilai menanam dan bercocok tanam sebagai amal jariyah
yang terus memberi manfaat. Dalam konteks perencanaan kota modern, ini
berarti perancang kota harus menyediakan ruang terbuka hijau yang

memadai serta area untuk pertanian perkotaan (urban farming).

121



2)

3)

4)

a. Manfaat ekologis: Ruang hijau membantu mengurangi polusi udara,
mengendalikan suhu kota, dan menjaga keseimbangan ekosistem.

b. Manfaat sosial: Masyarakat mendapatkan akses pangan segar dan ruang
rekreasi yang sehat, sekaligus memperkuat ikatan sosial melalui
kegiatan bercocok tanam bersama.

Pengelolaan Sumber Daya Secara Berkelanjutan dan Berbagi Manfaat
Prinsip dalam hadis yang menyatakan bahwa hasil tanaman bisa dinikmati
manusia, hewan, dan bahkan pencuri namun tetap menjadi pahala bagi
penanam, mengajarkan pentingnya pengelolaan sumber daya alam yang
terbuka dan inklusif.

a. Perencanaan kota harus mengakomodasi pemanfaatan sumber daya
yang adil dan ramah lingkungan, tanpa monopoli sumber daya alam
oleh segelintir pihak.

b. Sistem distribusi hasil pertanian dan ruang publik perlu dirancang agar
semua warga mendapat manfaat.

Penguatan Fungsi Sosial dalam Tata Ruang Kota

Hadis mengandung pesan sosial tentang berbagi dan sedekah, yang dalam

perencanaan kota berartti membangun lingkungan yang mendukung

interaksi sosial positif dan rasa kepemilikan kolektif.

a. Penyediaan taman komunitas, kebun kota, dan fasilitas bersama yang
memungkinkan warga berkolaborasi dan saling membantu.

b. Mendesain kota agar ruang publik tidak hanya sebagai ruang fisik, tapi
juga ruang sosial yang mendorong solidaritas dan kepedulian
lingkungan.

Mendorong Kesadaran dan Peran Aktif Warga dalam Pelestarian

Lingkungan

Karena pahala terus mengalir selama tanaman itu memberi manfaat, hal ini

bisa dijadikan dasar untuk program edukasi dan partisipasi warga dalam

menjaga kelestarian lingkungan.

a. Pemerintah kota dapat menginisiasi program penghijauan dan urban

farming yang melibatkan warga secara langsung.

122



b. Memberikan insentif sosial dan religius sebagai motivasi untuk menjaga

dan merawat lingkungan kota.
5) Pengembangan Sistem Kota yang Ramah Satwa dan Ekosistem

Hadis menyebutkan manfaat tanaman bagi hewan dan burung, artinya

perencanaan kota harus mempertimbangkan ruang hidup bagi fauna

perkotaan.

a. Memastikan kota menyediakan habitat yang aman dan sumber makanan
bagi satwa liar dan burung.

b. Menghindari penggunaan bahan dan teknologi yang merusak habitat
alami di dalam dan sekitar kota.

Hadis ini menginspirasi perencanaan kota modern yang tidak hanya berfokus
pada pembangunan fisik, tetapi juga pada keberlanjutan ekologis dan sosial. Kota
yang dirancang dengan prinsip ini akan menjadi tempat yang sehat, adil, dan
harmonis bagi semua penghuni manusia dan makhluk hidup lainnya, dengan

manfaat yang terus mengalir bagi generasi sekarang dan yang akan datang.
6. Integrasi Nilai Spiritual dan Moral

sl e 5 G b o) 038 S 1y e 0 G i A1 (RN D0 6 e
Al o A AT 3 0 835 4 0 208 4

Artinya: Bahwa ia mendengar ‘Utsman bin ‘Affan berkata ketika orang-orang
berbicara tentang dirinya saat ia membangun Masjid Rasulullah saw: Kalian terlalu
banyak membicarakannya. Sungguh, aku telah mendengar Nabi saw bersabda:
Barang siapa membangun sebuah masjid, Bukair berkata: aku menduga beliau
bersabda: dengan mengharap ridha Allah, maka Allah akan membangunkan

baginya semisal itu di surga.

a. Analisis Lafadz

123



Analisis lafadz dalam hadis ini menunjukkan beberapa aspek penting yang
perlu diperhatikan baik dari sisi sanad maupun matan. Pertama, dalam jalur
periwayatan discbutkan 83 S3), yang dimaksud adalah ‘Amr bin Harits.
Adapun 123 merujuk kepada Bukair bin ‘Abdillah bin al-Asyaj, sedangkan 44 3
adalah ‘Ubaidullah bin al-Aswad. Sanad ini menarik karena di dalamnya terdapat
tiga tabi’in yang meriwayatkan secara berurutan: Bukair, ‘Ashim, dan ‘Ubaidullah.
Dari segi asal-usul para perawi, tiga perawi pertama berasal dari Mesir, sementara
tiga perawi terakhir berasal dari Madinah. Di antara keduanya terdapat sosok
Bukair, seorang perawi Madani yang kemudian bermukim di Mesir. Hal ini
menjadikan sanad hadis tersebut terbagi antara perawi Mesir dan perawi Madinah,
sehingga jalurnya memperlihatkan corak transmisi ilmu antara dua pusat penting
perkembangan Islam.

Terkait lafadz 4 il df-" aic (ketika orang-orang berkata tentang dirinya),
keterangan lebih jelas ditemukan dalam riwayat Muslim melalui jalur Mahmud bin
Labid al-Anshari, seorang sahabat kecil. la meriwayatkan bahwa ketika Khalifah
‘Utsman hendak membangun masjid, sebagian orang tidak menyetujuinya dan lebih
menginginkan masjid tetap sebagaimana pada masa Nabi saw. Hal ini memberi
penjelasan bahwa yang dimaksud dengan “membangun” dalam hadis tersebut
sebenarnya adalah “hendak membangun” atau “berniat memperluas”. Dengan
demikian, perbedaan persepsi sahabat lebih kepada bentuk dan metode
pembangunan, bukan pada esensi pemeliharaan masjid itu sendiri.

Penafsiran ulama seperti al-Baghawi dalam Syarh al-Sunnah menambahkan
dimensi lain. Menurutnya, hal yang kemungkinan tidak disukai para sahabat dari
tindakan ‘Utsman adalah penggunaan batu yang diukir sebagai bahan bangunan,
bukan pada gagasan memperluas masjid. Dengan kata lain, perbedaan pendapat
lebih berkisar pada aspek estetika dan bentuk material, bukan pada substansi
pengembangan masjid. ‘Utsman sendiri tidak membangun masjid dari awal,
melainkan memperluas serta memperkokoh bangunan yang telah ada, sebagaimana
dijelaskan dalam bab tentang pembangunan masjid.

Dari uraian ini dapat ditarik makna bahwa istilah “membangun” dalam hadis

memiliki makna yang cukup fleksibel, ia dapat berlaku baik bagi yang membangun

124



dari awal maupun bagi yang memperbarui dan memperluas bangunan yang telah
ada. Bahkan, secara majazi, penyebutan “masjid” bisa berarti sebagian dari masjid,
bukan keseluruhannya. Analisis ini menunjukkan bahwa perluasan dan perbaikan
bangunan masjid oleh ‘Utsman tidak bertentangan dengan spirit sunnah, melainkan
bagian dari ijtihad sahabat dalam menjaga fungsi dan keberlangsungan rumah
ibadah umat Islam.

Dalam sebagian besar riwayat, tertulis Js=3 dawa, sedangkan dalam riwayat
al-Hamawi dan al-Kusymihani disebutkan lebih lengkap: 4 4 A &) g daisa
plwy. Perbedaan redaksi ini menunjukkan variasi periwayatan, namun secara
substansi tetap merujuk kepada Masjid Nabawi sebagai pusat ibadah dan simbol
peradaban Islam di Madinah.

Lafadz afuﬁs‘ eS-l‘ ini berarti “kalian terlalu banyak berbicara”. Tidak
disebutkan objek secara eksplisit karena maksudnya sudah jelas, yakni banyak
berbicara dalam bentuk pengingkaran, kritik, atau perdebatan seputar kebijakan
pembangunan masjid oleh Khalifah ‘Utsman. Redaksi singkat ini sekaligus
menunjukkan gaya bahasa hadis yang ringkas namun penuh makna.

Menurut riwayat yang masyhur, pembangunan (tepatnya perluasan) Masjid
Nabawi oleh ‘Utsman bin ‘Affan dimulai pada tahun 30 H. Namun, ada pula
riwayat yang menyatakan terjadi pada tahun-tahun akhir kekhalifahannya.
Penjelasan yang mungkin, tahun 30 H adalah masa dimulainya, sedangkan
penyelesaiannya berlangsung mendekati akhir kekhalifahan beliau. Dalam Kitab
al-Siyar disebutkan dari al-Harits bin Miskin, dari Ibnu Wahb, dari Malik, bahwa
Ka’b al-Ahbar berkata ketika ‘Utsman membangun masjid: “Aku berharap masjid
ini tidak selesai, karena jika selesai, ‘Utsman akan terbunuh.” Dan memang, tragedi
terbunuhnya ‘Utsman akhirnya menjadi kenyataan. Catatan ini menegaskan betapa
pembangunan masjid saat itu tidak hanya persoalan teknis arsitektural, tetapi juga
terkait dengan dinamika politik dan sosial umat.

Dalam hadis yang menyebutkan 13a & (4 (barang siapa membangun
masjid), kata masjid digunakan secara umum, mencakup masjid besar maupun
kecil. Hal ini ditegaskan dalam riwayat Anas yang diriwayatkan oleh at-Tirmidzi

dengan redaksi 'sS g 1usea (besar atau kecil). Lebih lanjut, Ibnu Abi Syaibah

125



menambahkan dari jalur lain mengenai perbuatan ‘Utsman bin ‘Affan: yaaieS g1y
8Wsd (walaupun hanya sebesar sarang burung puyuh). Tambahan ini juga ditemukan
dalam riwayat Ibnu Hibban dan al-Bazzar dari hadis Abu Dzar, Abu Muslim al-
Kajji dari Ibnu ‘Abbas, ath-Thabrani dalam al-Awsath dari riwayat Anas dan Ibnu
‘Umar, serta Abu Nu’aim dalam Hilyah dari hadis Abu Bakar ash-Shiddiq. Ibnu
Khuzaimah juga meriwayatkan dari Jabir: jal i 8Usd (aaiaS (seperti sarang burung
puyuh atau bahkan lebih kecil).

Mayoritas ulama menafsirkan ungkapan ini sebagai bentuk hiperbola, karena
ukuran sarang burung puyuh jelas tidak cukup untuk digunakan sebagai tempat
shalat, sebagaimana diperkuat dalam riwayat Jabir. Namun, sebagian ulama
memaknainya secara harfiah, yaitu setiap kontribusi fisik, sekecil apapun, dalam
pembangunan atau perluasan masjid tetap dihitung. Pendekatan ini berlaku jika
yang dimaksud masjid adalah tempat shalat. Sebaliknya, jika masjid hanya
diartikan sebagai tempat sujud (ukuran dahi), kata  menegaskan bahwa harus ada
pembangunan fisik sebagai manifestasi nyata dari amal tersebut.

Makna ini diperkuat oleh riwayat Ummu Habibah: U 4 7 ¢ (barang siapa
membangun rumah untuk Allah) dengan sanad hasan, serta riwayat ‘Umar: & (=
A au) 48 SY Jaas (barang siapa membangun masjid yang di dalamnya disebut
nama Allah) dari Ibnu Majah, Ibnu Hibban, dan an-Nasa’i melalui Amr bin
‘Abasah. Keseluruhan riwayat ini menegaskan bahwa yang dimaksud adalah
tempat ibadah untuk shalat, bukan sekadar tempat sujud. Dukungan lain datang dari
riwayat al-Baihaqi dalam Syu’ab al-Iman melalui Aisyah, ketika ia bertanya tentang
masjid-masjid kecil di jalan-jalan, Nabi saw menegaskan: “Ya, termasuk.” Riwayat
serupa juga ditemukan dalam ath-Thabrani dari Abu Qursafah, dan keduanya
berstatus hasan.

Dalam hadis ini, disebutkan i Ea 15K I8, yang berarti Bukair berkata:
“Aku menduga bahwa beliau bersabda...”. Maksud dari pernyataan ini adalah
Bukair menduga bahwa gurunya, ‘Ashim bin ‘Umar bin Qatadah, yang
mengucapkan perkataan tersebut, sehingga redaksi ini disandarkan pada gurunya

dalam rantai periwayatan.

126



Selanjutnya, ungkapan 4 433 4 &34 dimaknai sebagai “mengharap wajah
Allah”, yakni bertindak untuk mendapatkan ridha Allah atau keikhlasan dalam
beramal. Perlu dicatat bahwa redaksi ini tampaknya bukan merupakan lafadz asli
hadis, melainkan tambahan penjelas dari periwayat, karena riwayat lain yang
menyinggung pembangunan masjid oleh ‘Utsman menggunakan lafadz 4 yang
memiliki makna serupa. Dengan demikian, baik 4 433 4 (359 maupun 44 sama-
sama menekankan nilai keikhlasan dan niat yang murni dalam setiap amal
kebaikan, khususnya dalam pembangunan sarana ibadah seperti masjid.

Salah satu faedah penting dari hadis pembangunan masjid adalah penekanan
pada keikhlasan dalam beramal. Ibn al-Jauzi menegaskan bahwa seseorang yang
menuliskan namanya di masjid yang dibangunnya menunjukkan sikap jauh dari
keikhlasan. Begitu pula, jika seseorang membangun masjid dengan mengharapkan
upah atau imbalan duniawi, ia tidak akan memperoleh janji khusus pahala
sebagaimana disebut dalam hadis, meskipun secara umum tetap memperoleh
ganjaran. Konsep keikhlasan ini diperkuat melalui riwayat lain dari hadis ‘Ugbah

bin ‘Amir, yang menyebutkan:
4 Laall g cdy ol g Ainiia B Cudiaall daila s ASad) A5G da o) agealls JA4 4 &)

Sesungguhnya Allah memasukkan ke surga tiga orang karena satu anak
panah: pembuatnya yang ikhlas dalam pekerjaannya, orang yang memanah
dengannya, dan orang yang menyerahkannya (kepada pemanah).” Istilah Guudaal)
a2l A menunjukkan bahwa pahala tertinggi diberikan kepada mereka yang
bekerja dengan niat ikhlas, misalnya dalam membantu para mujahid, dan
keikhlasan ini hanya tercapai jika dilakukan secara sukarela, bukan karena upah.

Selanjutnya, muncul pertanyaan fiqih mengenai apakah pahala pembangunan
masjid berlaku bagi orang yang hanya menyediakan sebidang tanah untuk masjid
atau mewakafkan bangunan yang sudah ada. Jika dilihat dari makna lahir lafadz
membangun, jawabannya negatif. Namun, jika ditinjau dari substansi tujuan yakni
mendukung sarana ibadah dan memperluas manfaat bagi umat, maka jawaban yang
lebih tepat adalah ya, pahala tetap berlaku. Hal ini menekankan bahwa inti dari amal

shalih adalah niat dan tujuan kebaikan yang mendasarinya, bukan sekadar

127



formalitas fisik, sehingga nilai spiritual dan moral tetap relevan dalam praktik nyata
pembangunan fasilitas ibadah maupun inisiatif sosial lainnya.

Ucapan (& (membangun) dalam hadis ini secara hakiki berlaku bagi orang
yang secara langsung melaksanakan pembangunan dengan memenuhi syarat-
syaratnya. Namun, secara makna, istilah tersebut juga mencakup orang yang
memerintahkan pembangunan, bukan hanya yang melakukannya sendiri. Hal ini
diperkuat oleh praktik ‘Utsman r.a., yang menggunakan hadis ini sebagai dalil atas
perluasan Masjid Nabawi, meskipun ia tidak membangunnya secara fisik sendiri,
melainkan melalui perintah dan pengawasan.

Selanjutnya, penyandaran pembangunan kepada Allah dalam lafadz & %
merupakan majas atau kiasan. Penyebutan Allah sebagai pelaku bertujuan untuk
mengagungkan-Nya, menjaga kejelasan kata ganti dalam kalimat, dan menghindari
kesan bahwa pahala pembangunan kembali kepada manusia. Sementara itu, istilah
ity (semisalnya) menunjukkan analogi bangunan yang serupa. Kata Ji memiliki
dua kemungkinan makna: pertama, makna tunggal secara mutlak, yang memberi
ruang kemungkinan balasan berupa beberapa bangunan; kedua, makna kesesuaian
penuh, menunjukkan bahwa balasan Allah akan setara persis dengan amal yang
dilakukan.

Jika ditinjau dari makna pertama, hal ini sejalan dengan prinsip bahwa setiap
kebaikan dapat dilipatgandakan oleh Allah melebihi batas yang tampak. Satu
kebaikan dapat dibalas satu pahala menurut keadilan, namun Allah dapat
menambahkannya dengan karunia-Nya, sehingga balasan tidak terbatas. Pendapat

yang menyatakan bahwa ucapan Rasulullah terjadi sebelum turunnya ayat

i e 4 dladly 515 o

Artinya: barang siapa yang membawa kebaikan, maka baginya sepuluh kali
lipatnya, dianggap agak lemah, karena hadis ini menegaskan prinsip umum bahwa
amal ikhlas akan dibalas berlipat ganda, tanpa harus bergantung pada ayat tertentu.
Dengan demikian, makna J% dalam konteks ini menekankan bahwa setiap
pembangunan masjid besar maupun kecil, dilakukan langsung atau diperintahkan
akan mendapatkan ganjaran yang sepadan, bahkan dapat melebihi ukuran fisiknya,

sesuai karunia Allah dan keikhlasan pelakunya.

128



Di antara penjelasan yang memuaskan mengenai lafadz 4:tiad) (keserupaan)
adalah bahwa istilah ini dipahami dari sisi kuantitas, sedangkan tambahan balasan
diperoleh dari sisi kualitas. Artinya, meskipun amal membangun sebuah masjid
mungkin sebanding dengan satu rumah secara fisik, Allah dapat
melipatgandakannya menjadi sepuluh, seratus, atau bahkan lebih dalam hal kualitas
pahala dan balasan, karena keutamaan rumah di surga jauh melampaui ukuran
duniawi. Pemahaman lain menekankan bahwa 4:tiadl menunjukkan bahwa balasan
atas amal kebaikan ini, yakni pembangunan masjid, diberikan dalam bentuk yang
sejenis, yaitu bangunan, tanpa dikaitkan dengan jenis pahala lain. Namun,
meskipun balasannya “serupa”, perbedaan nilai tetap ada, karena dunia ini sempit
dibandingkan luasnya surga; sebagaimana hadis sahih menyebutkan, sejengkal
tanah di surga lebih baik daripada seluruh dunia beserta isinya.

Riwayat Imam Ahmad dari hadis Watsilah menyebutkan bahwa Allah akan
membangunkan untuk pelaku amal itu rumah di surga yang lebih baik darinya,
sedangkan At-Thabrani meriwayatkan dari Abu Umamah dengan lafadz 43« gl
(yang lebih luas darinya). Penjelasan ini menunjukkan bahwa yang dimaksud
dengan 4l bukan kesamaan mutlak dari semua sisi, melainkan kesesuaian makna
atau jenis amal, sedangkan keutamaannya disesuaikan dengan kemuliaan balasan
ilahi. Imam al-Nawawi menambahkan bahwa keutamaan rumah surga bagi orang
tersebut dibandingkan rumah surga lain sebanding dengan keutamaan masjid di

dunia dibandingkan rumah-rumah biasa.

Selain itu, lafadz e « (di surga) terkait dengan kata & (membangun) atau
menjadi keterangan dari 45 (sepertinya). Hal ini memberi isyarat bahwa orang
yang membangunnya akan menempati rumah tersebut setelah masuk surga, karena
tujuan pembangunan adalah untuk digunakan sebagai tempat tinggal kekal bagi
pelakunya. Dengan demikian, hadis ini tidak hanya menekankan pahala amal fisik,
tetapi juga menunjukkan hubungan langsung antara keikhlasan dalam beramal,

jenis amal, dan ganjaran akhirat yang abadi.

b. Makna Umum Hadis

129



Hadis ini menegaskan keutamaan dan pahala besar bagi orang yang
membangun masjid dengan niat ikhlas karena mengharap ridha Allah Swt.
Rasulullah saw menjanjikan bahwa Allah akan membalas perbuatan baik tersebut
dengan membangun untuknya sebuah masjid yang serupa di surga. Dengan
demikian, amal kebaikan berupa membangun tempat ibadah akan mendapatkan
ganjaran abadi dan tempat yang mulia di akhirat. Secara umum, hadis ini
mengajarkan pentingnya berkontribusi dalam pembangunan fasilitas ibadah
sebagai bagian dari ibadah dan amal jariyah yang pahalanya terus mengalir. Hal ini
juga menegaskan nilai spiritual dan sosial dalam membangun sarana keagamaan

untuk kemaslahatan umat.
c. Kaitannya dengan Prinsip Integrasi Nilai Spiritual dan Moral

Hadis tersebut sangat erat kaitannya dengan prinsip integrasi nilai spiritual
dan moral dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk perencanaan dan
pembangunan kota modern. Berikut penjelasannya:

1) Hadis menekankan niat ikhlas membangun masjid sebagai bentuk ibadah
yang mendekatkan diri kepada Allah Swt. Ini menunjukkan bahwa aktivitas
fisik (membangun masjid) harus disertai dengan motivasi spiritual, yakni
mencari ridha Allah, bukan semata-mata keuntungan duniawi. Dengan
demikian, pembangunan bukan sekadar konstruksi fisik, melainkan juga
merupakan perwujudan spiritualitas dan ketaqwaan.

2)  Membangun masjid sebagai tempat ibadah dan pusat aktivitas umat
mengandung nilai moral, yaitu kepedulian sosial dan tanggung jawab
bersama untuk menyediakan fasilitas yang mendukung kebaikan bersama. Ini
mencerminkan sikap moral yang mengedepankan kepentingan komunitas,
gotong-royong, dan solidaritas.

3)  Prinsip ini mengajarkan bahwa perencanaan dan pembangunan kota atau
fasilitas umum tidak boleh terpisah dari nilai-nilai etika dan spiritual.
Infrastruktur yang dibangun harus memiliki tujuan yang mulia dan
bermanfaat untuk meningkatkan kualitas hidup manusia secara utuh secara

lahir dan batin.

130



4)

Dalam konteks kota modern, prinsip ini berarti bahwa pembangunan ruang
publik dan fasilitas ibadah harus menjadi bagian tak terpisahkan dari tata
ruang kota. Hal ini memastikan bahwa kota tidak hanya berkembang secara
fisik dan ekonomi, tetapi juga secara spiritual dan moral, sehingga tercipta
masyarakat yang seimbang, harmonis, dan beradab.

Singkatnya, hadis ini menegaskan bahwa pembangunan yang berorientasi

spiritual dan moral (seperti membangun masjid dengan niat ikhlas) merupakan

fondasi penting bagi keberlanjutan sosial dan kesejahteraan komunitas dalam

kerangka pembangunan kota modern.

d. Implikasi terhadap Perencanaan Kota Modern

1)

2)

3)

4)

S)

6)

Perencanaan kota modern harus menyediakan ruang dan fasilitas ibadah yang
memadai sebagai pusat aktivitas spiritual dan sosial masyarakat. Masjid atau
tempat ibadah lainnya tidak sekadar bangunan fisik, tetapi menjadi bagian
vital dari jaringan sosial yang memperkuat ikatan komunitas dan nilai-nilai
moral.

Kota harus dirancang agar ruang publik mendukung aktivitas keagamaan dan
sosial yang membangun moral warga. Ruang terbuka untuk kegiatan ibadah,
pendidikan, dan sosial membantu memperkuat solidaritas dan etika sosial.
Setiap pembangunan fasilitas publik hendaknya didasari oleh niat tulus untuk
memberikan manfaat bagi masyarakat luas, bukan hanya kepentingan
ekonomi atau politik sesaat. Hal ini menjamin keberlanjutan dan kebaikan
bersama.

Melibatkan masyarakat dalam perencanaan fasilitas ibadah dan sosial
memastikan bahwa kebutuhan spiritual dan moral mereka terpenuhi, serta
memperkuat rasa memiliki dan tanggung jawab terhadap kota.

Regulasi dan kebijakan kota harus mengakomodasi perlindungan dan
pengembangan sarana ibadah, sebagai bagian dari pelestarian nilai-nilai
spiritual yang menjadi fondasi kehidupan bermasyarakat.

Perencanaan kota modern tidak hanya fokus pada aspek fisik dan ekonomi,

tetapi juga harus menyeimbangkan dengan pengembangan kehidupan

131



spiritual warganya, sehingga tercipta masyarakat yang sejahtera secara lahir

dan batin.

Dengan demikian, hadis ini mengajarkan bahwa pembangunan kota yang
berkelanjutan harus mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan moral sebagai
landasan utama dalam merancang lingkungan hidup yang harmonis dan

berkeadaban.

C. Analisis Pemahaman Hadis-hadis yang Berkaitan dengan Perencanaan
Kota Modern

Dalam perjalanan sejarah peradaban manusia, kota selalu menjadi simbol
kemajuan sekaligus cerminan nilai-nilai sosial, politik, ekonomi, dan spiritual
masyarakatnya. Kota bukan hanya sekadar kumpulan bangunan fisik, jalan, dan
infrastruktur, melainkan juga ruang hidup bersama yang menyatukan berbagai
kepentingan manusia, alam, dan budaya.3™® Karena itu, perencanaan kota tidak bisa
hanya dilihat dari aspek teknis semata, melainkan juga harus dipahami sebagai
bagian dari etika sosial dan spiritual yang mengatur keseimbangan kehidupan. Di
sinilah hadis-hadis Nabi Muhammad saw memainkan peran penting sebagai sumber
inspirasi etika pembangunan yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan,
keseimbangan, dan keberlanjutan.3®

Pada dasarnya, hadis-hadis yang berkaitan dengan kehidupan sosial
mengandung prinsip-prinsip universal yang sangat relevan dengan persoalan
kontemporer, termasuk dalam konteks tata ruang dan perencanaan kota.®’ Prinsip-
prinsip itu meliputi keadilan sosial dan pemerataan akses, kemaslahatan umum,
keteraturan tata ruang, kepemimpinan yang etis, keberlanjutan ekologis dan sosial,
hingga integrasi nilai spiritual dalam pembangunan. Semua prinsip tersebut saling
berhubungan, membentuk satu kesatuan kerangka etis yang dapat menjadi dasar

refleksi atas dinamika pembangunan modern.38

315 Agung Cahyo Nugroho, “Kampung Kota Sebagai Sebuah Titik Tolak Dalam Membentuk
Urbanitas Dan Ruang Kota Berkelanjutan,” Jurnal Rekayasa 13, no. 3 (2009): 209-18.

316 Salma, Ali, and Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi Tematik.”

317 Muhamad, “Kota Dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir Wa Al-
Tanwir Karya Ibn ’Ashur (1879-1973M).”

318 Sri Ratna Wulan, “Konsep Keseimbangan (Mizan) Dalam Islam Sebagai Dasar Pemabngunan
Berkelanjutan,” Socius: Jurnal Penelitian IImu-Ilmu Sosial 2, no. 6 (2025): 526-32.

132



Fenomena pembangunan kota di era kontemporer sering kali menghadirkan
paradoks, di satu sisi menghadirkan wajah modernitas dengan gedung-gedung
megah, infrastruktur canggih, dan kawasan bisnis yang berkembang. Namun di sisi
lain, tidak jarang pula menimbulkan ketimpangan sosial, perusakan lingkungan,
serta pengabaian terhadap hak-hak masyarakat lokal.3!° Contoh paling aktual dapat
dilihat pada pembangunan Ibu Kota Nusantara (IKN) di Kalimantan Timur. Proyek
besar ini memang diharapkan menjadi simbol transformasi Indonesia menuju kota
hijau dan pintar, tetapi juga menimbulkan perdebatan serius terkait penggusuran
lahan, potensi kerusakan ekologi hutan tropis, hingga perasaan terpinggirkan yang
dialami oleh sebagian masyarakat adat.>*° Fenomena ini memperlihatkan betapa
pentingnya mengaitkan pembangunan kota dengan nilai-nilai etis yang diwariskan
dalam hadis Nabi, agar pembangunan tidak hanya menjadi proyek fisik, melainkan
juga sarana untuk menciptakan keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan.

Dengan demikian, analisis pemahaman hadis-hadis Nabi saw tentang
perencanaan kota modern bukan sekadar upaya akademis yang bersifat teoritis,
melainkan juga sebuah refleksi Kkritis terhadap realitas pembangunan saat ini.
Melalui perspektif hadis, kita dapat memahami bahwa kota yang ideal bukan hanya
yang indah secara fisik, tetapi juga yang menjamin hak, keamanan, kesejahteraan,
dan keberlanjutan hidup seluruh penghuninya.®?! Dari sinilah, enam prinsip utama
yang telah dipaparkan akan dikaji secara kontekstual, dengan menyoroti fenomena-

fenomena aktual yang terjadi di tengah masyarakat.
1.  Keadilan sosial dan Pemerataan Akses

Hadis ini menekankan pentingnya solidaritas sosial, keadilan, dan

pemerataan akses terhadap hak-hak dasar dalam kehidupan bermasyarakat.3??

319 Ardy Maulidy Navastara et al., Morfologi Kota: Pengantar Studi Bentuk Fisik Kota (Yogyakarya:
Penerbit Andi, 2025).

320 Najwa Tasya, “Kebijakan Pemindahan Ibu Kota Nusantara (IKN),” Savana: Indonesian Journal
of Natural Resources and Environmental Law 1, no. 2 (2024): 122-32.

321 Salma, Ali, and Lissalam, “Desain Dalam Perspektif Hadis: Studi Tematik.”

32 Edo Alvizar Dayusman, Alimudin Alimudin, and Taufik Hidayat, “Kemanusiaan Dan
Kesejahteraan Sosial Dalam Pemikiran Islam Kontemporer,” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman
Dan Kemanusiaan 7, no. 1 (2023): 118-34, https://doi.org/10.52266/tadjid.v7i1.1759.

133



Dalam konteks perencanaan kota modern, hadis tersebut dapat dimaknai bahwa
pembangunan tidak boleh menzalimi masyarakat dengan mencabut hak mereka atas
ruang hidup, lingkungan sehat, serta akses terhadap fasilitas umum. Sebaliknya,
pembangunan kota seharusnya menjadi sarana untuk menolong masyarakat,
memenuhi kebutuhan mereka akan perumahan layak, sarana transportasi yang
terjangkau, ruang publik yang inklusif, dan lingkungan yang aman.3?®

Fenomena yang terjadi saat ini menunjukkan bahwa prinsip hadis tersebut
sering terabaikan. Misalnya, dalam kasus pembangunan Ibu Kota Nusantara (IKN),
banyak masyarakat adat di Kalimantan Timur yang menyuarakan kekhawatiran
akan kehilangan tanah, hutan, dan sumber penghidupan mereka.®?* Hak mereka atas
ruang hidup sering kali tidak diperhitungkan secara proporsional dalam proyek
pembangunan berskala besar. Kondisi ini berpotensi menimbulkan bentuk
“kezaliman struktural”, karena ruang yang seharusnya menjadi hak bersama justru
dikuasai demi kepentingan politik atau ekonomi.??

Fenomena lain dapat dilihat di kota-kota besar seperti Jakarta dan Surabaya,
di mana gentrifikasi telah menggeser masyarakat kelas menengah ke bawah dari
ruang-ruang strategis kota.3?® Kawasan yang sebelumnya dihuni masyarakat
dengan biaya hidup terjangkau berubah menjadi kawasan elit akibat pembangunan
infrastruktur mewah, pusat perbelanjaan, atau apartemen.®?” Akibatnya, masyarakat
kecil kehilangan akses terhadap tempat tinggal yang layak, dan harus pindah ke
pinggiran kota dengan beban transportasi yang lebih berat.3?® Hal ini jelas

323 Siahay et al., Pengantar Perencanaan Kota.

324 Fadhli Dzikri Rahman, “Implikasi Pemindahan Ibu Kota Negara Terhadap Hak Ulayat
Masyarakat Adat Suku Balik Sepaku Di Kabupaten Paser Utara Provinsi Kalimantan Timur” (UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2025),
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/28459981/%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.resenv.2025.100208%0
Ahttp://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0
Ahttps:

325 Jamhur Poti, “Ekonomi Politik, Media Dan Ruang Publik,” Semiotika: Jurnal Komunikasi 13,
no. 2 (2020): 200-206.

3% Sonya Indiati Sondakh and Iwan Gunawan, “Gentrifikasi Dan Kota : Kasus Kawasan Cikini-
Kalipasir-Gondangdia,”  Jurnal  Senirupa  Warna 7, mno. 2 (2019): 165-76,
https://doi.org/10.36806/JSRW.V712.

327 Siti Latifah and Pambudi Handoyo, “Perkembangan Kota Pinggiran: Dampak Alih Fungsi Lahan
Pertanian Menjadi Perumahan Elit,” Jurnal Paradigma 2, no. 3 (2014): 1-10.

328 Karimuna et al., Kesehatan Lingkungan Pemukiman Dan Perkotaan.

134



bertentangan dengan prinsip hadis, yang menuntut agar hak-hak dasar masyarakat
tidak dikesampingkan demi kepentingan kelompok tertentu.

Lebih jauh lagi, masalah pemerataan akses terhadap fasilitas publik juga
menjadi tantangan besar. Data menunjukkan bahwa di Indonesia, sebagian besar
fasilitas kesehatan dan pendidikan yang berkualitas masih terpusat di kota-kota
besar, sementara masyarakat di wilayah pedesaan atau daerah 3T (terdepan, terluar,
tertinggal) sulit mendapatkannya.®?° Hal ini menimbulkan ketimpangan sosial yang
tajam. Padahal, jika prinsip hadis ini diterapkan, pembangunan harus mampu
menghadirkan akses yang lebih merata, sehingga kebutuhan dasar seluruh warga
dapat terpenuhi tanpa diskriminasi ruang.3°

Dengan demikian, hadis ini tidak hanya memberikan pedoman moral untuk
hubungan antarindividu, tetapi juga dapat dijadikan dasar etis dalam kebijakan tata
ruang kota. Sebuah kota yang ideal adalah kota yang tidak menzalimi warganya
dengan pembangunan yang eksklusif, melainkan kota yang mampu memenuhi
kebutuhan semua lapisan masyarakat secara adil dan merata. Dalam konteks inilah,
keadilan sosial dan pemerataan akses sebagaimana diajarkan Nabi saw harus

menjadi prinsip utama dalam perencanaan kota modern.
2.  Kemaslahatan Umum

Hadis Rasulullah saw yang diriwayatkan dari Ibn ‘Abbas, “l@ darar wa la
dirar” (tidak boleh berbuat mudarat dan tidak boleh saling memudaratkan),
merupakan salah satu kaidah dalam syariat Islam yang menjadi dasar bagi prinsip
kemaslahatan umum. Pesan utama hadis ini adalah larangan bagi siapa pun untuk
melakukan tindakan yang dapat menimbulkan bahaya, kerugian, atau
ketidakadilan, baik bagi individu maupun masyarakat secara luas.®** Dalam konteks

329 Nadia Khoerotunnisa et al., “Pemerataan Yang Tidak Merata: Infrastruktur Dan Kesenjangan
Sosial Pemicu Krisis Nasionalisme,” Jurnal Penelitian Ilmiah Multisipliner 1, no. 3 (2025): 552—
60.

330 Igbal Rizky Maulana, “Kesenjangan Sosial Dalam Distribusi Kekayaan: Tantangan Bagi
Pembangunan Berkelanjutan,” Literacy Notes 1, no. 2 (2023): 1-12,
https://liternote.com/index.php/In/article/view/60.

31 Mulyani and Arifin, “Larangan Berbuat Zalim Dalam Hadis: Implikasi Hukum Pidana Dan
Perdata.”

135



pembangunan dan tata ruang kota, hadis ini menegaskan bahwa kebijakan
pembangunan tidak boleh hanya mempertimbangkan keuntungan segelintir pihak,
melainkan harus menjamin bahwa masyarakat secara keseluruhan memperoleh
manfaat, tanpa ada pihak yang terdampak negatif secara tidak proporsional.3?

Dalam praktiknya, fenomena pembangunan di era kontemporer kerap kali
menunjukkan pelanggaran terhadap prinsip ini. Misalnya, dalam pembangunan lbu
Kota Nusantara (IKN) di Kalimantan Timur, selain kekhawatiran atas penggusuran
masyarakat adat, terdapat pula dampak lingkungan yang signifikan.33® Laporan dari
berbagai lembaga lingkungan menyebutkan bahwa pembukaan lahan skala besar
untuk pembangunan IKN berpotensi menimbulkan kerusakan ekosistem hutan
tropis, hilangnya keanekaragaman hayati, serta ancaman terhadap sumber air
karena maslahat pembangunan bagi segelintir kelompok berpotensi menimbulkan
mudarat yang jauh lebih besar bagi masyarakat lokal maupun generasi
mendatang.3®

Fenomena lain dapat dilihat pada urbanisasi dan pembangunan perkotaan
besar seperti Jakarta. Pembangunan gedung-gedung tinggi, jalan tol, dan pusat
komersial sering kali mengorbankan ruang hijau publik. Akibatnya, kota menjadi
rentan terhadap banjir, polusi udara meningkat, dan kualitas hidup masyarakat
menurun. Banjir Jakarta, misalnya, tidak bisa dilepaskan dari tata ruang yang gagal
menjaga keseimbangan ekologis, sungai dipersempit, daerah resapan air
dialihfungsikan, dan kawasan padat terus diperluas tanpa perhitungan lingkungan.

332 Sawalni, “Keadilan Islam Dan Politik Ekonomi Hilirisasi Nikel Di Indonesia Timur,” Equality:

Journal of Islamic Law 3, no. 2 (2025): 145-62, https://doi.org/10.15575/ejil.v3i2.1963.

333 Imelda Hutasoit et al., “Dampak Perubahan Sosial Pasca Pemabngunan Ibu Kota Nusantara Di
Kabupaten Tabalong Provinsi Kalimantan Selatan,” Joyurnal Illmiah Wahana Bhakti Praja 15, no.
1 (2025): 105-22, https://doi.org/10.33701/jiwbp.v15i1.5118.

334 Rivatul Ulum, Cicilia Maret Tan, and Rayi Kharisma Rajib, “Peran Pemerintah Indonesia Dalam
Mengatasi Kerusakan Lingkungan Sebagai Dampak Pemindahan Ibu Kota Negara Di Tinjauan Dari
Undang-Undang,” Jurnal llmiah Wahana Pendidikan 10, no. 24 (2024): 34-48.

35 Muhammad Erfan Muktasim Billah and Pradana Budi Setiawan, “Analisis Terhadap
Implementasi Konsep Mudharat Dan Maslahah Dalam Peraturan Perundang-Undangan Di
Indonesia,” Lex Et Lustitia 1, no. 2 (2024): 48—60, https://ejournal.umsj.ac.id/index.php/lel/index.

136



Dalam hal ini, manfaat pembangunan ekonomi yang dinikmati sebagian kecil
kelompok justru menimbulkan mudarat besar bagi jutaan penduduk kota.3%

Jika prinsip hadis ini dipegang teguh, maka pembangunan kota seharusnya
dirancang dengan memperhatikan kemaslahatan umum, membangun sarana
prasarana yang bermanfaat luas, menyediakan ruang hijau yang cukup, serta
mengantisipasi dampak negatif bagi masyarakat dan lingkungan.®*” Artinya, sebuah
kota tidak boleh hanya indah dipandang atau megah secara infrastruktur, tetapi
harus benar-benar memberi manfaat nyata bagi masyarakat dari semua lapisan
sosial, sekaligus meminimalisasi dampak buruknya.

Lebih jauh, hadis ini juga mengajarkan bahwa kemaslahatan umum tidak bisa
dilepaskan dari prinsip keadilan sosial dan pemerataan akses. Sebab, sering kali
yang menjadi korban pembangunan adalah kelompok lemah atau masyarakat
miskin kota, nelayan, petani, atau masyarakat adat. Jika pembangunan hanya
berorientasi pada investor atau kelompok elite, maka yang terjadi adalah mudarat
bagi kelompok marjinal. Oleh karena itu, menjaga kemaslahatan umum berarti
sekaligus menjaga agar tidak ada satu kelompok pun yang dizalimi atau
dikorbankan demi kepentingan kelompok lain.

Dengan demikian, hadis “la darar wa la dirar” menegaskan bahwa
pembangunan kota modern harus dirancang secara etis, adil, dan berorientasi pada
keberlanjutan. Fenomena banjir perkotaan, kerusakan lingkungan akibat proyek
skala besar, hingga penggusuran masyarakat adat adalah contoh nyata ketika prinsip
kemaslahatan umum diabaikan. Maka, relevansi hadis ini menjadi sangat penting
untuk mengingatkan para perencana kota, pemimpin, dan masyarakat agar setiap
kebijakan tata ruang senantiasa mengutamakan kemaslahatan bersama, bukan

hanya keuntungan jangka pendek segelintir pihak.

3% Vina Carolin and Erlin Kurniati, “Tantangan Pembangunan Perkotaan Terhadap Urbanisasi,
Lingkungan, Kemacetan Di Jakarta: Analisis Permasalahan Dan Solusi,” Jurnal Ilmu Ekonomi 4,
no. 1 (2025): 252-57.

337 Toni Setiawan, “Efektivitas Peraturan Daerah Kota Metro Nomor 5 Tahun 2016 Tentang Ruang
Terbuka Hijau Menjadi Lapak Pedagang Kaki Lima Perspektif Maslahah Mursalah” (Institut Agama
Islam Negeri Metro, 2024).

137



3. Keseimbangan dan Keteraturan tata kota

Hadis dari Abu Sa’id al-Khudri r.a. tentang larangan duduk di pinggir jalan,
kecuali dengan menunaikan hak-hak jalan, seperti menundukkan pandangan,
menyingkirkan gangguan, menjawab salam, serta menegakkan amar ma’ruf nahi
munkar, menyampaikan pesan penting mengenai Kketeraturan ruang publik.
Hakikatnya, hadis ini tidak semata-mata berbicara tentang adab individu di ruang
jalan, melainkan juga menekankan bahwa ruang publik adalah milik bersama yang
harus dikelola secara tertib dan adil agar tidak mengganggu kepentingan orang
lain.>*® Dalam konteks perencanaan kota, pesan ini dapat dipahami sebagai dasar
bagi prinsip keseimbangan dan keteraturan tata ruang: bahwa setiap ruang harus
diatur penggunaannya sehingga tidak terjadi tumpang tindih, gangguan, atau
ketidaknyamanan bagi masyarakat luas.

Fenomena yang terjadi pada kota-kota modern menunjukkan bahwa prinsip
ini sering kali diabaikan. Misalnya, maraknya pedagang kaki lima (PKL) yang
menempati trotoar membuat ruang pejalan kaki terampas. Akibatnya, jalan yang
seharusnya berfungsi untuk kenyamanan dan keselamatan pejalan kaki berubah
menjadi area komersial yang menimbulkan ketidaknyamanan bahkan bahaya. Hal
ini jelas bertentangan dengan spirit hadis, sebab jalan tidak lagi menjadi ruang aman
dan tertib, melainkan berubah menjadi sumber kemudaratan. Dalam kasus ini,
hubungan dengan prinsip Keadilan Sosial juga tampak: masyarakat kecil (pejalan
kaki, penyandang disabilitas, atau anak-anak sekolah) justru yang paling dirugikan
karena akses mereka terhalangi.

Fenomena lain adalah kemacetan dan parkir liar di jalan-jalan kota besar
seperti Jakarta, Bandung, atau Surabaya. Banyak ruas jalan yang sempit dipadati
kendaraan bermotor, ditambah dengan parkir sesmbarangan yang menghalangi arus
lalu lintas. Kondisi ini bukan hanya melanggar keteraturan tata ruang, tetapi juga
menimbulkan mudarat luas berupa pemborosan waktu, polusi udara, dan bahkan

meningkatkan risiko kecelakaan. Jika dikaitkan dengan prinsip Kemaslahatan

338 Siregar, Siregar, and Ardianti, “Hadis Tentang Larangan Duduk Di Jalanan.”

138



Umum, maka jelas bahwa praktik tersebut mengorbankan kepentingan banyak
orang demi kepentingan segelintir pihak yang tidak tertib.

Selain itu, pembangunan kota yang tidak terencana dengan baik juga
menciptakan ketidakseimbangan. Misalnya, kawasan perkotaan yang padat
penduduk sering kali kekurangan ruang terbuka hijau, sementara lahan lebih banyak
dialokasikan untuk pusat perbelanjaan atau properti mewah. Hal ini berimplikasi
pada menurunnya kualitas udara, meningkatnya suhu kota (fenomena urban heat
island), dan berkurangnya resapan air yang memperparah banjir. Dengan kata lain,
tata ruang yang tidak memperhatikan keseimbangan ekologis justru menimbulkan
mudarat, bertentangan dengan prinsip 12 darar wa 1a dirar yang sudah dijelaskan
sebelumnya.

Jika dikaitkan dengan prinsip pertama (keadilan sosial), maka
ketidakteraturan ruang publik sering kali menimpa kelompok masyarakat rentan.
Misalnya, ketika ruang jalan dipenuhi kendaraan, justru pengguna jalan non-
motoris (pejalan kaki, pesepeda, lansia, penyandang disabilitas) yang kehilangan
haknya. Sementara itu, dari perspektif prinsip kedua (kemaslahatan umum),
ketidakteraturan tersebut merugikan kepentingan masyarakat luas dan menghambat
terciptanya kehidupan kota yang sehat dan produktif. Maka, prinsip ketiga
(keseimbangan dan keteraturan tata ruang) harus berjalan beriringan dengan
keduanya: ruang publik tidak hanya diatur untuk kepentingan individu atau
kelompok tertentu, tetapi juga untuk keadilan sosial serta maslahat bersama.

Dengan demikian, hadis tentang hak jalan ini sangat relevan dengan
problematika kota-kota modern. Ketika ruang publik dikuasai secara tidak adil,
fungsi jalan terganggu oleh praktik-praktik yang merugikan, dan tata ruang tidak
seimbang, maka masyarakat luas akan merasakan dampaknya dalam bentuk
kemacetan, polusi, banjir, dan hilangnya kenyamanan hidup. Oleh karena itu,
pembangunan dan tata kelola kota seharusnya menempatkan keteraturan ruang
sebagai bagian integral dari keadilan sosial dan kemaslahatan umum. Prinsip-
prinsip ini saling terhubung dan tidak bisa dipisahkan, karena tanpa keadilan dan
maslahat, keteraturan hanyalah formalitas, dan tanpa keteraturan, keadilan serta

maslahat mustahil terwujud.

139



4.  Kepemimpinan etis dan Partisipatif

Hadis yang diriwayatkan dari Abu Hurairah r.a. menegaskan bahwa ketaatan
kepada pemimpin merupakan bagian dari ketaatan kepada Nabi saw, bahkan kepada
Allah swt. Namun, hadis ini juga memberikan syarat yang jelas: kepemimpinan
yang sahih harus berlandaskan ketakwaan dan keadilan. Seorang pemimpin
digambarkan sebagai junnah (perisai atau benteng) yang berfungsi melindungi
rakyatnya, mengayomi mereka, serta memastikan terciptanya keteraturan dan
kemaslahatan. Dalam konteks tata ruang kota, hal ini menunjukkan betapa
pentingnya peran pemimpin dalam mewujudkan kebijakan pembangunan yang
tidak hanya ambisius secara fisik, tetapi juga etis, adil, dan partisipatif.

Jika dikaitkan dengan realitas kontemporer, kepemimpinan dalam
perencanaan kota sering kali menghadapi tantangan serius. Fenomena
pembangunan Ibu Kota Negara (IKN) Nusantara misalnya, mencerminkan
bagaimana keputusan besar dalam tata ruang dapat menimbulkan polemik. Di satu
sisi, proyek ini digadang-gadang sebagai solusi pemerataan pembangunan dan
pengurangan beban Jakarta. Namun, di sisi lain, muncul kritik bahwa prosesnya
kurang melibatkan partisipasi luas dari masyarakat setempat, terutama warga adat
di Kalimantan Timur yang sebagian lahannya terdampak pembangunan. Banyak
laporan mengungkap adanya potensi ketidakadilan sosial: masyarakat lokal
khawatir kehilangan ruang hidup, lahan adat, dan akses terhadap sumber daya alam.
Di sinilah prinsip pertama, keadilan sosial dan pemerataan akses, kembali
menegaskan relevansinya—pembangunan tidak boleh mengorbankan hak-hak
masyarakat kecil demi kepentingan segelintir elite atau investor.

Lebih jauh, dalam kaitannya dengan prinsip kedua, kemaslahatan umum,
kepemimpinan yang tidak etis akan cenderung menimbulkan mudarat alih-alih
maslahat. Misalnya, jika pembangunan kota lebih berorientasi pada kepentingan
ekonomi-politik semata tanpa memperhatikan aspek lingkungan, maka yang terjadi
adalah kerusakan ekologis yang justru membahayakan masyarakat luas. Dalam
konteks IKN, sejumlah pakar lingkungan memperingatkan potensi deforestasi

besar-besaran, hilangnya keanekaragaman hayati, serta peningkatan risiko bencana

140



ekologis. Jika pemimpin tidak mendasarkan kebijakannya pada prinsip “la darar wa
la dirar” (tidak boleh menimbulkan mudarat), maka pembangunan yang seharusnya
menjadi solusi justru berbalik menjadi sumber masalah baru.

Prinsip ketiga, keseimbangan dan keteraturan tata ruang, juga erat kaitannya
dengan hadis ini. Pemimpin yang berfungsi sebagai junnah seharusnya memastikan
bahwa setiap kebijakan pembangunan memperhatikan keseimbangan antara
kebutuhan ruang bagi infrastruktur, perumahan, transportasi, ruang hijau, dan
pelestarian lingkungan. Namun yang kerap terjadi di kota-kota besar di Indonesia
adalah keteraturan yang semu: pembangunan masif gedung perkantoran, pusat
belanja, dan jalan tol tidak selalu diimbangi dengan pengelolaan ruang publik yang
layak, akses transportasi ramah masyarakat kecil, maupun penyediaan ruang
terbuka hijau yang memadai. Fenomena ini menandakan adanya ketimpangan
dalam penentuan prioritas tata ruang, yang berakar pada lemahnya kepemimpinan
etis dan partisipatif.

Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa keberhasilan perencanaan
kota modern tidak cukup hanya dengan kecanggihan desain atau kebesaran proyek,
tetapi harus ditopang oleh kepemimpinan yang berlandaskan tagwa, keadilan, dan
partisipasi masyarakat. Pemimpin yang visioner tetapi tidak etis hanya akan
melahirkan tata ruang yang eksklusif dan sarat ketimpangan. Sebaliknya, pemimpin
yang melibatkan masyarakat dalam proses perencanaan akan mampu menghasilkan
tata ruang yang inklusif, berkeadilan, dan berorientasi pada maslahat bersama.

Jika kita melihat fenomena kota-kota besar seperti Jakarta, Bandung, atau
Surabaya, masih banyak kebijakan tata ruang yang terkesan top-down, di mana
masyarakat hanya ditempatkan sebagai objek pembangunan, bukan subjek yang
memiliki suara. Misalnya, proyek revitalisasi kampung kota sering kali
meminggirkan warga lama dengan alasan estetika dan tata kota modern, padahal
mereka memiliki hak historis dan sosial atas ruang tersebut. Hal ini menunjukkan
lemahnya implementasi prinsip partisipatif dalam kepemimpinan tata ruang.

Oleh karena itu, hadis ini menuntun kita untuk memahami bahwa pemimpin
dalam perencanaan kota modern harus berperan sebagai benteng yang melindungi

keadilan sosial, menjamin kemaslahatan umum, dan menjaga keteraturan tata

141



ruang. Jika hal itu terabaikan, maka pembangunan akan jauh dari nilai-nilai Islam
yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan keberlanjutan. Dengan kata lain,
kepemimpinan etis dan partisipatif bukan sekadar ideal, melainkan syarat
fundamental agar pembangunan kota benar-benar sejalan dengan prinsip-prinsip

syariah dan dapat menghadirkan kesejahteraan bagi seluruh masyarakat.

5. Keberlanjutan Ekologis dan Sosial

Hadis dari Jabir r.a. ini menunjukkan betapa Islam menempatkan aspek ekologis
dalam kedudukan yang luhur. Nabi saw menegaskan bahwa setiap Muslim yang menanam
pohon atau menabur benih, lalu dari hasilnya dimanfaatkan manusia, hewan, bahkan
makhluk hidup lain, maka ia mendapatkan pahala sedekah. Pesan ini tidak hanya
mengajarkan amal jariyah, tetapi juga memberikan prinsip dasar bagi keberlanjutan
ekologis dan sosial: menjaga kelestarian alam, menanam pohon, dan memastikan bahwa
lingkungan hidup tidak hanya dimanfaatkan untuk satu generasi, melainkan diwariskan
dalam keadaan layak kepada generasi berikutnya.

Jika kita kaitkan dengan prinsip pertama, keadilan sosial dan pemerataan akses,
maka keberlanjutan ekologis menjadi fondasi untuk menjamin hak setiap orang terhadap
lingkungan yang sehat. Tidak ada keadilan sosial jika sebagian masyarakat hidup di
kawasan hijau dengan udara bersih, sementara masyarakat lain terpinggirkan di kawasan
yang penuh polusi, banjir, atau kekeringan. Fenomena yang terjadi di kota-kota besar
seperti Jakarta, misalnya, memperlihatkan kesenjangan tersebut: warga kelas menengah ke
atas bisa menikmati kawasan hunian dengan taman, udara segar, dan ruang terbuka hijau,
sementara masyarakat di bantaran sungai hidup dalam kondisi rawan banjir dan
pencemaran. Hal ini bertentangan dengan semangat hadis yang menekankan keberlanjutan
manfaat ekologis untuk semua, bukan untuk segelintir pihak saja.

Prinsip kedua, kemaslahatan umum, juga erat hubungannya dengan keberlanjutan
ekologis. Hadis “la darar wa 1a dirar” menegaskan bahwa pembangunan tidak boleh
mendatangkan mudarat. Akan tetapi, fenomena yang sering kita lihat sekarang adalah
pembangunan kota yang mengorbankan lingkungan: hutan ditebang untuk perumahan atau
industri, lahan basah dikeringkan untuk proyek infrastruktur, dan sungai tercemar limbah
industri. Contoh paling nyata adalah dalam pembangunan IKN Nusantara, di mana data
WALHI dan sejumlah akademisi menunjukkan risiko deforestasi skala besar, hilangnya

keanekaragaman hayati Kalimantan, dan terancamnya ekosistem mangrove. Jika kebijakan

142



pembangunan tidak mengindahkan prinsip kemaslahatan ekologis, maka generasi
mendatang justru akan menanggung beban kerusakan lingkungan.

Prinsip ketiga, keseimbangan dan keteraturan tata ruang, menuntut agar kota
dibangun dengan memperhatikan keterpaduan antara ruang buatan manusia dan ruang
alami. Hadis tentang hak jalan menegaskan pentingnya keteraturan sosial, sementara hadis
tentang menanam pohon ini menambahkan dimensi ekologis: keteraturan kota tidak hanya
soal infrastruktur, tetapi juga bagaimana ruang hijau, sumber air, dan ekosistem dikelola
secara seimbang. Namun realitasnya, banyak kota di Indonesia justru mengalami defisit
ruang terbuka hijau. Menurut laporan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan
(KLHK), sebagian besar kota besar di Indonesia belum memenuhi standar minimal 30%
ruang terbuka hijau. Akibatnya, muncul fenomena urban heat island (pulau panas
perkotaan), banjir akibat berkurangnya daerah resapan air, hingga berkurangnya kualitas
udara. Semua ini menunjukkan betapa prinsip keseimbangan ekologis masih jauh dari
implementasi.

Prinsip keempat, kepemimpinan etis dan partisipatif, juga diuji dalam isu
keberlanjutan. Pemimpin yang sejati adalah benteng bagi rakyatnya, yang memastikan
bahwa pembangunan tidak hanya menguntungkan investor jangka pendek, melainkan
berpihak pada kepentingan generasi jangka panjang. Namun realitas hari ini menunjukkan
kecenderungan sebaliknya: kebijakan pembangunan sering kali top-down, dengan sedikit
ruang bagi masyarakat untuk menyuarakan keberatan terhadap perusakan lingkungan.
Kasus penolakan warga adat Dayak terkait proyek IKN, atau penolakan masyarakat pesisir
terhadap reklamasi pantai di Jakarta dan Makassar, memperlihatkan lemahnya
kepemimpinan partisipatif. Jika kepemimpinan tidak berpijak pada prinsip etis, maka
keberlanjutan ekologis hanya menjadi jargon, bukan realitas.

Hadis tentang menanam pohon ini pada akhirnya menjadi pengingat spiritual
sekaligus etis bahwa pembangunan kota yang tidak memperhatikan lingkungan sama
artinya dengan mengabaikan nilai sedekah yang terus mengalir dari kelestarian alam.
Keberlanjutan ekologis dan sosial bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga persoalan
moral. Jika pembangunan kota menyebabkan deforestasi, hilangnya sumber air,
pencemaran udara, dan bencana ekologis, maka ia bertentangan dengan spirit hadis yang
menekankan bahwa setiap pohon yang tumbuh adalah ladang pahala dan setiap kehidupan
yang terlindungi adalah bentuk sedekah.

Dengan demikian, hadis ini memperkuat bahwa tata ruang kota harus dikelola secara

berkeadilan, berorientasi pada kemaslahatan umum, menjaga keseimbangan ekologis, dan

143



dipimpin secara etis serta partisipatif. Keberlanjutan bukanlah pilihan, melainkan syarat
agar pembangunan benar-benar sesuai dengan prinsip Islam. Jika tidak, maka
pembangunan kota modern akan mewariskan krisis ekologi dan sosial yang justru

menyengsarakan generasi mendatang.
6. Integrasi Nilai spiritual dan moral

Hadis yang diriwayatkan dari ‘Utsman bin ‘Affan r.a. ini menekankan pentingnya
orientasi spiritual dalam pembangunan. Ketika beliau membangun Masjid Nabawi,
sebagian orang mencibir tindakannya. Namun ‘Utsman membalas dengan mengingatkan
sabda Rasulullah saw, bahwa siapa pun yang membangun masjid karena mengharap ridha
Allah, maka Allah akan membangunkan baginya semisal itu di surga. Hadis ini memberi
pelajaran mendasar: pembangunan yang bernilai hakiki bukanlah sekadar fisik dan
material, tetapi harus berlandaskan nilai spiritual dan moral.

Jika kita hubungkan dengan konteks pembangunan kota modern, hadis ini
menegaskan bahwa orientasi utama pembangunan seharusnya bukan sekadar keuntungan
ekonomi atau prestise politik, melainkan pengabdian kepada Allah dengan tujuan
menghadirkan kemaslahatan dan keberkahan bagi manusia dan alam. Dengan kata lain,
pembangunan yang tidak menimbang nilai spiritual dan moral akan kehilangan legitimasi
etisnya.

Fenomena hari ini memperlihatkan betapa pembangunan sering kali terjebak pada
orientasi materialistik. Kota-kota besar dipenuhi gedung pencakar langit, pusat
perbelanjaan, dan infrastruktur raksasa, namun minim ruang publik yang merefleksikan
nilai-nilai spiritual, etis, dan ekologis. Sebaliknya, sering kita jumpai rumah ibadah atau
fasilitas sosial yang terpinggirkan di tengah arus kapitalisasi ruang kota. Bahkan,
pembangunan IKN Nusantara yang digadang-gadang sebagai “kota hutan” menuai kritik
karena masih mengorbankan ekosistem dan membuka ruang bagi kapitalisasi lahan, alih-
alih benar-benar berorientasi pada keseimbangan ekologis yang mendatangkan
kemaslahatan jangka panjang.

Di sinilah relevansi konsep ekoteologi yang digaungkan oleh Kemenag. Ekoteologi
Islam mengajarkan bahwa relasi manusia dengan alam bukan hanya bersifat utilitarian
(memanfaatkan alam untuk kepentingan), melainkan juga relasi spiritual: menjaga,
merawat, dan mengelola bumi adalah wujud ibadah kepada Allah. Menanam pohon,
membangun ruang hijau, atau mendirikan masjid ramah lingkungan adalah bagian dari

ibadah ekologis. Hadis tentang pembangunan masjid dalam konteks ini dapat dipahami

144



lebih luas: bukan hanya membangun fisik masjid, tetapi juga membangun “masjid
ekologis”—yakni ruang hidup yang mencerminkan nilai ketuhanan, keadilan sosial,
keberlanjutan, dan kepedulian pada lingkungan.

Jika dikaitkan dengan prinsip pertama, keadilan sosial, maka pembangunan masjid
atau ruang spiritual lainnya harus mencerminkan akses yang inklusif bagi semua lapisan
masyarakat. Tidak boleh ada kelompok yang termarjinalkan dari akses ruang spiritual,
termasuk masyarakat miskin kota atau kelompok minoritas yang seringkali kehilangan
ruang akibat gentrifikasi. Prinsip kedua, kemaslahatan umum, mengingatkan kita bahwa
pembangunan sarana ibadah atau fasilitas publik tidak boleh menimbulkan mudarat, seperti
menggusur masyarakat tanpa solusi layak atau merusak ekosistem.

Prinsip ketiga, keseimbangan tata ruang, sangat penting dalam konteks integrasi nilai
spiritual. Kota modern yang hanya berorientasi pada komersialisasi akan kehilangan
keseimbangannya, sebab manusia tidak hanya membutuhkan ruang ekonomi, tetapi juga
ruang moral dan spiritual. Keberadaan masjid, gereja, pura, vihara, maupun ruang
kontemplasi hijau adalah bagian dari tata ruang yang seimbang.

Prinsip keempat, kepemimpinan etis dan partisipatif, menegaskan bahwa pemimpin
yang berorientasi pada taqwa dan keadilan harus mengarahkan pembangunan kota agar
menghadirkan nilai-nilai spiritual dalam tata ruang. Bukan hanya membangun infrastruktur
fisik, tetapi juga memastikan nilai moral dan spiritual tertanam dalam kebijakan. Pemimpin
yang hanya mengejar pencapaian politik jangka pendek cenderung melupakan dimensi ini,
sehingga pembangunan kehilangan roh spiritualnya.

Prinsip kelima, keberlanjutan ekologis dan sosial, mengaitkan pembangunan masjid
dengan keberlanjutan. Hadis Nabi saw tentang menanam pohon sebagai sedekah
berkelanjutan dapat dilihat selaras dengan pembangunan masjid yang ramah lingkungan.
Masjid-masjid di era modern sudah mulai mengintegrasikan panel surya, pengelolaan air
wudhu yang efisien, dan ruang terbuka hijau sebagai bagian dari desainnya. Fenomena ini
sejalan dengan ekoteologi Islam: rumah ibadah tidak hanya sebagai tempat ritual, tetapi
juga sebagai simbol keberlanjutan ekologis dan sosial.

Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa pembangunan kota modern harus
berlandaskan integrasi nilai spiritual dan moral. Orientasi kepada Allah bukan berarti
mengabaikan aspek teknis dan material, tetapi justru memberi kerangka etis agar
pembangunan berjalan sesuai prinsip Islam: menghadirkan keadilan sosial, kemaslahatan

umum, keseimbangan tata ruang, kepemimpinan etis, keberlanjutan ekologis, dan integrasi

145



spiritual. Tanpa itu, pembangunan hanya akan menghasilkan gedung-gedung kosong

makna, yang mungkin megah secara fisik tetapi rapuh secara moral.

146



