## Haqiqat al-muhammadiyah (Penyucian jiwa perspektif thariqat al-Tijaniyah)

Persoalan penyucian Nafs (jiwa) merupakan persoalan penting dalam rangkaian disiplin pengamalan ajaran Islam. Terutama saat memahami manusia. Jiwa dianggap sebagai salah satu unsur organ ruhani yang berwujud imateril. Akan tetapi keberadaannya berpengaruh pada organ fisik yang berwujud materil. Kulminasinya pada aspek perilaku. Wajar, jika jiwa dibahas bertujuan untuk memahami tingkah laku manusia. Dan pendapat mengenai teknis penyucian jiwa, akan dipengaruhi oleh latar belakang pemikiran spiritual tentang jiwa itu sendiri. Dan disesuaikan sesuai dengan latar belakang tarekat masing-masing. Termasuk didalamnya yang dikemukakan Syaikh Ahmad bin Muhammad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah.

Saat banyak perbedaan pemahaman proses penyucian jiwa, muncul sosok pemikir yang mengemukakan idenya lebih komprehensip, yakni Syaikh Ahmad al-Tijani. Bertolak dari kulminasi pemikiran terpadu antara filosof, psikolog dan sufi menguak tabir penyucian jiwa yang dianggap cukup rumit. Ahmad al-Tijani ingin menampilkan cara penyucian jiwa yang berbeda dengan para muassis al-thariqat lainnya. Bahkan menguraikannya dengan memperhatikan berbagai pendapat yang kontroversi menjadi sebuah kesatuan yang utuh. Beliau menunjukkan efektifitas pemahaman terhadap haqiqat al-Muhammadiyah sebagai salah satu cara untuk menyucikan jiwa, melalui pendekatan pemahaman dan riyadhahshalawat al-fatih dan jauharatu alkamal. Pada akhirnya Ahmad al-Tijani memberikan alur, bahwa kepentingan pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah dalam proses penyucian jiwa dalam raga manusia, sebagaimana pentingnya perhatian terhadap organ lainnya (seperti akal, ruh, galb dan sejenisnya) dalam badan. Maka manusia akan berubah statusnya, sesuai dengan manajemen yang diperlakukan atas jiwa, termasuk dalam proses penyucian jiwanya.

Tujuan yang ingin dicapai dari penelitian ini adalah, untuk lebih memahami teknis penyucian jiwa dalam pemahaman para pemikir terdahulu. Kemudian dibandingkan dengan konsep yang ditawarkan Ahmad *al-Tijani* sebagai salah satu sosok pemikir muslim berlatar belakang sufi. Dan sesudahnya muncul kejelasan tentang proses penyucian jiwa melalui pendekatan pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*. Dalam hal ini peneliti menggunakan metode analisis deskriptif, menekankan pada sisi fenomenologi.

Penulis berharap, konsep penyucian jiwa yang telah dikemukakan Ahmad *al-Tijani*, menjadi bahan kajian umat Islam disamping produk pemikiran filosof barat, psikolog, sufi dan *mufassir* sebelumnya, yang banyak dianut oleh para ahli tharekat umat Islam. Dan pemahaman *Syaikh* Ahmad *al-Tijani*, menjadi *khazanah* pemikiran dalam Tasawuf dan Ilmu Jiwa dalam ajaran Islam.



# Penyucian Jiwa Perspektif Thariqat al-Tijaniyah

Dr. Dadang Ahmad Fajar, M.Ag



#### Dr. Dadang Ahmad Fajar, M.Ag

### HAQIQAT AL-MUHAMMADIÝAH

Penyucian Jiwa Perspektif Thariqat al-Tijaniyah

#### HAQIQAT AL-MUHAMMADIYAH

(Penyucian Jiwa perspektif Thariqat al-Tijaniyah)

#### Penulis

Dr. Dadang Ahmad Fajar, M.Ag

#### Hak Cipta dilindungi Undang-undang

All right reserved

ISBN 978-623-5485-10-2

Diterbitkan oleh;

Gunung Djati Publishing Jl. A.H Nasution No 105 Cibiru-Bandung Rabb! kami berharap, agar perahu kehidupan ini tidak selalu oleng, karena cahaya yang menipu.

Tetapi berilah misykat yang menerangi dengan jelas, yang tertuju pada cinta kami pada-Mu.

Rabb! Limpahkan kepada kami kemampuanb untuk senantiasa menjadi pengabdi sejati, hingga kami dapatkan ridha-Mu

Rabb! temukan kamu dengan hqaiqat alMuhammadiyah, agar selalu mengarahkan hidup
menjadi lebih bermakna

#### TRANSLITERASI ARAB – LATIN

| ĺ | = | Α  | ز | = | Z  |            |   | Q   |
|---|---|----|---|---|----|------------|---|-----|
| ب | = | В  | س | = | S  | <u>5</u> ] | = | K   |
| ت | = | Т  | ش | = | SY | J          | = | L   |
| ث |   |    | ص | = | SH | م          | = | M   |
| ج | = | J  | ض | = | DL | ن          | = | N   |
| ح | = | Н  | ط | = | TH | و          | = | W   |
| خ | = | КН | ظ | = | DH | ه/ه        |   |     |
| د | = | D  | ع | = | 'A | ي          | = | Υ   |
| ذ | = | DZ | غ | = | GH | ö          | = | T/H |
| ر | = | R  | ف | = | F  | $\sim$     | = | AA  |

#### Kata Pengantar

Puji dan *Syukur*, senatiasa dipanjatkan ke hadapan *Rabh* yang mengurus serta mengatur sekalian alam. *Shalawat* serta *Salam* semoga selalu terpancar dari *dzat* yang *Baqa* pada abdinya yang *murthadha*, *Sayyidina* Muhammad *Sallallahu 'alaihi wa alihi. Rahmat* serta *Inayah* Yang Maha Murah semoga selalu tercurah pada sekalian hambanya, tanpa membedakan antara yang benar dan salah. *Taufiq* serta *Karomah* Yang Maha Pencinta, semoga selalu tertanam dalam diri orang-orang yang mencintainya berikut orang-orang yang telah mencintai orang yang dicintai-Nya.

Setelah melalui berbagai kendala jaman dalam kurun waktu yang cukup panjang. Dengan menembus berbagai hambatan dan rintangan pemikiran. Akan tetapi berkat *do'a* semuanya, harapan penulis, kini telah selesai, walaupun akan banyak dijumpai kekurangan. Maka dengan penuh rasa hormat, penulis menghaturkan terima kasih serta mohon *ma'af* yang sebesar-besarnya kepada semua pihak, yang telah memberikan dorongan moril dan materil, hingga tercapainya tujuan penulis.

Semoga tulisan ini berguna bagi berbagai kalangan yang berharap memahami tentang konsep penyucian jiwa melalui pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah* dalam pemikiran *syaikh* Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*.

Akhirnya penulis ber-do'a, Jazaakallah khairan katsira, Amien.

Penulis

Bandung,

#### Daftar isi

| Kata Pengantar                                                                                        | <br>i            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Daftar Isi                                                                                            | <br>;;<br>11     |
| Transliterasi                                                                                         | <br>$\mathbf{v}$ |
| Bab I Pendahuluan (Jiwa Manusia                                                                       | 1                |
| dan Haqiqat al-Muhammadiyah)                                                                          | <br>1            |
| A. Konstruk Haqiqat al-<br>Muhammadiyah                                                               | <br>1            |
| B. Sebuah Harapan dalam<br>gagasan Syaikh Ahmad al-<br>Tijani                                         | <br>17           |
| C. Jiwa yang memiliki kekuatan                                                                        | <br>18           |
| Bab II Syaikh Abu Al-Abbas<br>Ahmad Bin Muhammad<br>Al-Tijani Biografi dan<br>Penyebaran Thariqah Al- |                  |
| Tijaniyah                                                                                             | <br>37           |
| A. Fase Pendidikan                                                                                    | <br>39           |
| B. Fase Perkembangan Spiritual                                                                        | <br>42           |
| C. Fase Dakwah Al-Islamiyah                                                                           | 48               |
| Bab III Jiwa dan Penyuciannya<br>menurut Beberapa Ahli<br>Medis, Psikolog, Mufassir<br>dan Sufi       | <br>60           |
| A. Keberadaan Jiwa                                                                                    | <br>60           |
| B. Akal dan Ruh.                                                                                      | <br>99           |
| C. Penyucian Jiwa dalam<br>Pandangan Mufassir                                                         | <br>114          |
| Bab IV Pemikiran Syaikh Ahmad<br>Al-Tijani tentang cara<br>Mensucikan Jiwa dalam                      | 110              |
| Thariqat Al-Tijaniyah                                                                                 | <br>118          |
| A. Konsep Penyucian Jiwa                                                                              | <br>118          |
| 1. Substansi Pensucian<br>Iiwa                                                                        | <br>118          |

|        |    | ۷.  | Akal dan Jasad                  |       |     |
|--------|----|-----|---------------------------------|-------|-----|
|        |    |     | Tikai dan jasad                 |       | 159 |
|        |    | 3.  | Keabadian Jiwa                  |       | 165 |
|        |    | 4.  | Fungsi Jiwa                     |       | 172 |
|        |    | 5.  | Mensucikan Jiwa                 |       | 176 |
|        | В. | Hal | kikat Al-                       |       | 186 |
|        |    | Mu  | hammadiyah                      |       | 100 |
|        |    | 1.  | Ta'rif dan Cakupan              |       |     |
|        |    |     | Haqiqat Al-                     |       | 191 |
|        |    | _   | Muhammadiyah                    | ••••• |     |
|        |    | 2.  | Fungsi dan Tujuan               |       |     |
|        |    |     | Memahami Haqiqat                |       |     |
|        |    |     | Al-Muhammadiyah<br>Bagi Manusia |       | 209 |
|        |    | 3   | Pendekatan dalam                |       | 209 |
|        |    | ٦.  | memahami Haqiqat                |       |     |
|        |    |     | Al-Muhammadiyah                 |       | 213 |
|        |    | 4.  | Keterkaitan Antara              |       |     |
|        |    |     | Haqiqat Al-                     |       |     |
|        |    |     | Muhammadiyah                    |       |     |
|        |    |     | Dengan Nur                      |       | 233 |
|        |    | _   | Muhammad                        |       |     |
|        |    | 5.  | Konsep Dan                      |       |     |
|        |    |     | Manfaat Barzakhi                |       |     |
|        |    |     | Dalam Thariqat al-<br>Tijaniyah |       | 236 |
|        |    | 6   | Keberadaan Jiwa                 |       |     |
|        |    | 0.  | Dalam Memahami                  |       |     |
|        |    |     | Hakikat Al-                     |       | 244 |
|        |    |     | Muhammadiyah                    |       |     |
|        |    | 7.  | Penerapan Metode                |       |     |
|        |    |     | Penyucian Jiwa                  |       |     |
|        |    |     | kepada berbagai                 |       | 251 |
| D 1 17 | D  |     | kalangan                        |       | 255 |
| Bab V  |    | •   |                                 |       | 255 |
|        | Α. |     | npulan                          |       | 255 |
|        | В. | Sar | an                              |       | 256 |
|        |    |     |                                 |       |     |

| Daftar Pustaka                   | <br>258 |
|----------------------------------|---------|
| Daftar Kata-kata Sukar (Glosary) | <br>270 |

#### BAB I PENDAHULUAN

#### Jiwa Manusia dan Haqiqat al-Muhammadiyah

#### A. Konstruk Haqiqat al-Muhammadiyah

Dalam tubuh manusia terdapat organ bathin yang disebut jiwa. Seringkali memasukan pembahasan jiwa dalam tiga disiplin ilmu, yakni Psikologi, Tasawuf dan Ilmu Akhlaq. Jiwa telah menjadi inti pembahasan dalam membahas psikologi atau ilmu jiwa. Pada dunia Arab dikenal dengan Ilmu al-Nafs. Apabila dikelompokan, maka psikologi dimasukkan kepada rumpun nafsiologi. Di kalangan pemikir bidang tasawuf, pembicaraan mengenai hal ini juga telah dianggap popular. Hampir semua madzhab sufi, memasukkan pembahasan jiwa sebagai kata kunci memahami perubahan pada diri manusia. Kadang-kadang disiplin ilmu fiqihpun membahas tentang jiwa. Hanya saja sering menyamakan kedudukannya dengan al-qalb.

Para sufi mengenalkan istilah jiwa dengan sebutan "Nafs", dalam bahasa 'Arab. Diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia menjadi jiwa. sebahagian ahli jiwa di belahan barat menyalinnya menjadi psikologi. Namun tidak memasukkan unsur soul di dalamnya. Menurut tata bahasa 'Arab, kata al-Nafs, memiliki banyak makna. Di antaranya mengartikan kata "jasad", darah, bagian dari manusia, dzat sesuatu, keagungan, kemulyaan, himmah dan iradah. Platonis memandang sebagai filosof menyatakan al-Nafs bukan sebagai jisim, tetapi merupakan molekul partikular yang mampu menggerakkan badan. 1 Segala hal yang terkait memfungsikan dengan baik terhadap jiwa, merupakan bagian yang diharuskan. Termasuk segala upaya untuk menyucikannya. Dengan demikian maka pembahasan mengenai jiwa, bukan hanya "milik" sufi, namun juga dibahas dalam literatur karya filosof terdahulu. Pada dasarnya para sufipun adalah tergolong pemikir yang membahas tentang anatomi ruhani manusia. hingga mampu menjelaskan tentang keberadaan sesuatu yang dianggap tidak mudah dicapai oleh rasio.

Quthb al-Din *al-Sirazi* berpandangan bahwa jiwa adalah *qidam al-nafs*, mengimplikasikan bahwa jiwa telah eksis sejak permulaan. Lawannya adalah *hudutsu al-Nafs* (temporalitas atau ketetapan jiwa yang diciptakan

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr. Jamil Shaliba, *al-Mu'jam al-Falsafy*, Darr al-Kottob al-Lubnany, Beirut, tahun 1973, hlm 474,

dalam waktu pada momen penciptaan tubuh).<sup>2</sup> Maksudnya, bahwa jiwa terwujud, awal proses penciptaan *makhluq* secara sempurna. Dalam *thariqat al-Tijaniyah*, jiwa dipandang sebagai *dzat* yang memiliki kekuatan tersendiri. Kekuatan inilah yang mengantarkan manusia untuk melakukan interaksi *bathin* dan *dhahir* dengan fenomena *ghaih*. Kesuciannya dianggap dapat menggapai pengetahuan *ilahiyah*. Termasuk di dalamnya pemahaman terhadap konsep *Nur Muhammad* sebagai awal dari kejadian *makhluq*. Dan *haqiqat al-Muhammadiyah* sebagai bagian dari *dzat* suci yang bersumber dari Allah 'Azza wa Jalla. Syaikh 'Ubaidah *al-Tijani* memandang bahwa pembicaraan jiwa dan asal muasalnya yang dikaitkan dengan *haqiqat al-muhammadiyah* adalah hakikat batin, yang merupakan hakikat dari *nur ilahiyah*. <sup>3</sup> Beliau membahasnya dalam istilah *Nur Muhammad*.

Plato, sebagai salah seorang filosof Yunani memberikan pandangan, bahwa jiwa diciptakan sebelum tubuh. Setelah tubuh mengemuka, maka barulah bergabung dengannya. Meskipun secara biologi dinyatakan bahwa, keberadaan badan (tubuh) lebih dahulu mengada dibandingkan dengan jiwa. Karena dinilai bahwa jiwa tercipta setelah akal. Lain halnya dengan Aristoteles dan Ibnu Sina, mereka berpendapat bahwa jiwa tumbuh dan berkembang secara bersamaan (serentak). Descrates menganggap jiwa sebagai *dzat* yang berpisah dari tubuh secara fungsional, sehingga terjadi tidak saling bergantung antara keduanya. <sup>4</sup>Terlepas dari perbedaan pendapat tentang sejarah kejadian jiwa. Yang jelas jiwa dianggap memerlukan perhatian khusus. Mulai dari melakukan tindakan pemeliharaan, hingga penyuciannya. Para sufi sepakat bahwa jiwa merupakan unsur *bathini* yang memerlukan perlakuan istimewa, untuk mendapatkan derajat yang sangat tinggi.

Imam *al-Razy* berpendapat bahwa *al-Nafs*, adalah sesuatu yang tunggal, seakan-akan hendak berdiri dalam dua keadaan, yakni kadang-kadang memahami bahwa *Nafs* dipengaruhi oleh faktor luar, hingga keasliannya sebagai yang tunggal akan berubah, misalnya *Nafs ammarah*. Ini akan terpicu faktor luar yang mendorong kemunculannya. Atau

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Walbigdge, *The science of mystic light*, diterjemahkan oleh Widodo, S.Si menjadi *Mistisisme Filasafat Islam, Sains dan kearifan Ilmuminatif, Quthbu al-Din al-Sirazi*, Kreasi Wacana, tahun 2008, hlm. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Syaikh 'Ubaidah bin Muhammad, *Mizabu al-Rahmah al-Rahbaniyati fii al-Tarbiyah bi al-Thariqah al-Tijaniyah*, Musthafa al-Babi al-Halabi, Mesir, tahun 1961, hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Murtadha Muthaharri, *Pengantar Pemikiran Shadra, Filsafat Hikmah*, Mizan, Bandung, tahun 2002, hlm. 108.

kadang-kadang dipahami bahwa ketunggalannya yang asli <sup>5</sup> perlu dipertahankan, agar mampu menunjukkan bahwa *Nafs* mempunyai kinerja sendiri, tanpa dorongan faktor manapun. Seperti pergerakan awal. Gerakan ini tidak dipengaruhi faktor luar, akan tetapi apabila rangsang masuk, maka akan tercipta pergerakan baru, atau pengenalan akibat keadaan sendiri, yang demikian itu merupakan kinerja *Nafs*. <sup>6</sup> Aristoteles memahami jiwa sebagai gambaran *jisim*. Bahkan menganggap mimpi sebagai salah satu gambaran jiwa, bukan sekedar *ilham* Tuhan, Dewa atau segala sesuatu yang berbau ke-*dewa*-an (*divine*)<sup>7</sup>. Kemudian, jiwa terbagi menjadi beberapa bagian, yang ditulis berdasarkan derajat dari terendah menuju tertinggi, ialah:

Jiwa vegetativa ( anima vegetatif ), yang terbatas pada fungsi-fungsi, seperti makan, minum, berkembang biak. Terdapat pada tumbuhan. Jiwa animal (anima sensitiva), yang mempunyai fungsi, seperti Pendirian dan Pergerakan. Dipahami bahwa antara tubuh dan jiwa mempunyai kinerja timbal balik yang terjadi secara kontinu. Keadaan ini hampir didukung oleh semua aliran spiritual, hanya saja mereka tidak dengan mudah merumuskan keadaannya. Untuk menjawab serta menjelaskan hal ini, Ibnu Sina menggunakan pandangan ilmu kedokterannya. Antara lain menjelaskan tentang kinerja otak serta fungsi masing-masing komponen yang ada di dalamnya, menurut beliau, itulah yang kemudian akan menyimpan potensi jiwa berikut memori yang ada padanya. Ia menjelaskan kedudukan masing-masing letak memori seperti commo sense berpusat dari otak bagian depan, sedangkan ilustrasi berpusat di bagian belakang, imajinasi terletak pada jaringan tengah otak dan angan-angan pada bagian ujungnya. Jiwa ini disebut juga animal soul.8 Disini tampak, bahwa Ibnu Sina mencoba mengawinkan fisiologi dengan teori psikologi, bahkan mencampurkan materi dengan ruh, tanpa menjelaskan bagaimana keduanya berinteraksi, tidak segannya ia memandang sebagai sesuatu yang rumit, jika mengkaji interaksi di atas9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Ketunggalan yang asli itulah, yang sering disebut *fithrah* (orisinal). Kemudian, lingkungan akan besar pengaruhnya, terhadap segala tindakan yang akan dilakukan oleh *nafs*, yang secara konkritnya akan tampak pada *jasad*.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fakhruddin al-Razy, al-Nafs wa al-ruh wa syarh qunwahuma, terj. Ruh dan Jiwa tinjanan filosof dalam persepektif Islam, oleh H.M. Zoerni dan Joko S. Kahar, Risalah Gusti, Surabaya, tahun 2000, hlm,91. Yang menjadi jiwa ini adalah entitas tunggal yang melihat, mendengar, mencicipi menyentuh pada dirinya. Terdapat daya khayal dan daya pikir.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sigmund Freud, *The interpretation of dream*, terj. *Tafsir mimpi* oleh Apri Danarto, Ekandari Sulistyaningsih dan Ervita, S.Psi, Jendela, Yogyakarta, tahun 2000, hlm.3.

<sup>8</sup> Dr. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, metode dan penerapan, Rajawali Press, Jakarta, tahun 1996, hlm.242.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dr. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, hlm. 245.

Jiwa berpikir ( anima intelectiva ), yang menggunakan fungsinya sebagai pendorong untuk berpikir aktif serta berusaha <sup>10</sup>. Plato mengidentifikasi Nafs sebagai jauhar ruhani, dan jiwa mempunyai kehidupan sendiri dalam alam di atas keinderaan, dalam alam fana sebelum kehidupan ini tercipta. Bahkan membaginya menjadi dua alam, yakni alam cita, kemunculannya adalah jiwa sebagai pendukung susunan alam abadi. Sedangkan keduanya merupakan alam keinderaan yang lebih rendah. Jiwa ini terikat pada badan, maka mengenal perubahan benda melalui panca indera <sup>11</sup>. Jiwa inilah yang akan dilakukan tindakan penyucian dalam ajaran Islam. Dengan maksud menghilangkan pengaruh buruk dari faktor luar yang mempengaruhi kesuciannya sebagai wujud originalitas (fithrah). Bukan saja harus disembuhkan, karena diyakini telah mengalami perubahan akibat lingkungan yang memaksa untuk merubah kondisinya.

Al-Kindi mendefinisikan jiwa sebagai sebuah kesempurnaan esensial bagi jisim, yang tanpanya jisim tersebut tidak dapat berfungsi sama sekali. Jisim akan binasa jika ditinggalkan jiwanya. Ia berpandangan bahwa jiwa adalah jauhar basith (jauhar tunggal). Pada rumusannya al-Kindi tidak menyebutkan asal muasal jiwa seperti yang dikemukakan Plato, yakni dari alam idea. Hanya saja al-Kindi menegaskan bahwa setelah jisim ini mati, jiwa akan segera berpindah<sup>12</sup> (tidak menyebutkan kehancuran). Selain itu juga, sebagai kelengkapan dari kesempurnaannya. Pemeliharaan atas jiwa tersebut harus diperhatikan. Inilah yang yang dikenal dengan konsep tazkiyat al-nufus (penyucian jiwa).

Konsep ini lebih mengedepankan sisi pemeliharaan serta pemulihan bagi kondisi berbagai jenis jiwa, yang mengalami gangguan. sebab jiwa yang mengalami gangguan atau mengalami kekotoran akan berdampak pada kinerja *jasad*-nya. Makanya *jasad* juga dipandang sebagai gejala tampak pada jiwa. *Al-Ghazali* adalah salah satu di antara sekian banyak sufi yang berbicara mengenai konsep penyucian jiwa. Beliau beranggapan bahwa jiwa itu adalah pemicu kejahatan. Ini tertulis dalam beberapa karya besarnya, seperti kitab *Ihya Ulumu al-Din* dan yang lainnya. *Al-Ghazali* juga meyakini bahwa jiwa merupakan bagian dari anatomi ruhani yang memberikan konstribusi pada tubuh, adapun positif ataupun negatifnya akan diatur oleh kerja dari beberapa macam jiwa.

.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Prof. DR. Ph. Kohnstamm, DR. G. Palland, Sejarah Ilmu Jiwa, Jemmars, tahun 1984, hlm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Prof. DR. Ph. Kohnstamm, Sejarah Ilmu Jiwa, hlm.3.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Dr. Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1986, hlm. 20-21.

Berikutnya, Abu al-Hamid *al-Ghazali* memberikan gambaran mengenai beberapa metode tentang tazkiyat al-nafs. Sehingga langkahlangkah ini dianggap sebagai bentuk aplikatif dari serangkaian cara untuk menundukkan jiwa. Dalam hal ini jiwa dianggap sebagai makhlug Tuhan yang selalu berkonotasi buruk dan memberikan dampak buruk pada jasad, sehingga perwujudannya terlihat pada perubahan perilaku seseorang. Al-Ghazali memuat secara khusus tentang metode penyucian jiwa dalam kitabnya yang berjudul Ihya Ulum al-Din. 13 Adapun syaikh Ahmad al-Tijani lebih mengembangkan dari aspek langkah tazkiyah al-Nafs versi al-Ghazali. Syaikh Abu al-'Abbas Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, memasukkan pembacaan dan pendalaman shalawat sebagai bagian dari upaya tazkiyah al-Nafs. Ia juga menyandarkan pada asumsi, bahwa semua do'a, termasuk segala upaya harapan dalam do'a itu, akan terhalang apabila tidak disertai shalawat kepada Nabi SAW14. Hal di atas telah menjadi sebuah keyakinan. Dan ini pulalah yang menjadi sebab para ahlu al-Thariqat tidak melepaskan tiga jenis bacaan, yakni Shalawat, Dzikir dan Istighfar.

Sigmund Freud sebagai seorang pakar psikoanalisa, mengkaitkan jiwa dengan perilaku seseorang. Terutama, untuk memprediksi kepribadian. Menurutnya jiwa dapat dianalisa melalui berbagai jalan, antara lain melalui mimpi. Dengan maksud agar mempermudah, atau memberikan jalan bagi analisis terhadap neurosis (jenis gangguan kejiwaan)<sup>15</sup>. Pada kalangan psikolog, jiwa dianggap sebagai *dzat* abstrak. Maka mempelajarinya, hanya sebatas mengungkap gejala-gejala yang nampak saja. Terutama pada bagian yang erat kaitannya dengan tubuh seseorang. Sebab anggapannya, gangguan jiwa hanya akan tampak gelajanya melalui tampilan gerak tubuh. Oleh sebab itu, maka proses penyembuhan terhadap penyakit kejiwaan, harus terlebih dahulu menganalisa gejolak jiwa yang muncul pada tubuh (yang mudah diidentifikasi). Jiwa dipahami sebagai gejala yang mudah ditangkap oleh indera. Indera juga dianggap sebagai gerbang jiwa. Pada kajian psikologi, pembahasan jiwa hanya menangkap gejala dari kegiatan-kegiatan fisik yang inderawi. Karena sikap dan perilaku yang tampak dalam perbuatan seseorang, seperti mimik asli (tidak sedang main sandiwara). Tidak akan jauh berbeda dengan gejolak bathiniyah, baik cipta, rasa maupun

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Abu al-Hamid al-Ghazaly, *Ihya Ulum al-Din*, Juz. 3, Darr al-Kitab al-Islamy, Beirut, t.t, hlm.62.

<sup>14</sup> Muhammad al-Arabi bin Muhammad bin al-Saih al-Syarqy al-Ammary al-Tijany, Bughiyyatu al-Mustafidz li al-Syarhi Munyati al-Murid, Darr al-Kotob al-Ilmiyyah, Beirut, tahun 1971, hlm.127.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Sigmund Freud, The interpretation of dream, hlm. viii.

karsanya<sup>16</sup>. Filosof *muslim* vang berbicara tentang iiwa dalam pendekatan psikologi, salah satunya, adalah Ibnu Bahjah. Pandangannya seperti Aristoteles, yang mendasarkan psikologi pada fisika. Ia berpendapat bahwa jiwa berkedudukan sebagai penyata tubuh alamiah. Mulanya ia membagi tubuh menjadi dua kategori, ialah, alamiyah, yakni yang tidak tidak *alamiyah*, yakni mampu memberikan menggerakkan dan menggerakkan aktif, tidak memiliki pengerak luar. Inilah yang kemudian disebut penyata tubuh. Ibnu Bahjah menyebutnya jiwa<sup>17</sup>. Lain hanya dengan Ibnu Sina, ia berpendapat bahwa al-nafs, adalah salah satu jauhar ruhani, yang memberikan kesempurnaan atas predikat manusia, yang terdiri dari kesatuan dari akal dan nafs al-nathiqiyah, kemudian muncul predikat manusia yang *nathiqiyah*<sup>18</sup>. Selain psikolog, sufipun memakai istilah nafs. Yang diterjemahkan dalam bahasa Indonesia, menjadi jiwa<sup>19</sup>. Beberapa sufi menganggap bahwa al-nafs selalu mengajak pada keburukan, sehingga menentangnya adalah induk ibadah, bahkan al-hakim, al-Tirmidzy, sufi abad ke 3 Hijriyah, memberikan pengertian tentang jiwa merupakan buminya syahwat<sup>20</sup>. Cenderung kepada syahwat, tidak pernah merasa tenang dan diam. Dalam hal ini tidak mengkonotasi syahwat sebagai wujud negatif. Namun lebih dipahami syahwat sebagai sikap yang memberikan wahana aktif. Abu Yazid al-Busthamy<sup>21</sup>, al-Kharaj dan al-*Junaidi* menyatakan, bahwa seseorang tidak akan mengenal jiwanya, jika dirinya ditemani syahwat22.

Nafs juga dianggap sebagai tempat bersemayamnya akhlak buruk<sup>23</sup> (yang berpenyakit), sebagai lawan dari *ruh*, yakni tempat bersemayamnya

-

 <sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Dr. Jalaluddin, *Psikologi Agama*, PT Raja Grafindo Persada, Jakarta, tahun 1998, hlm. 11.
 <sup>17</sup>M.M Syarif, MA, *Para filosof muslim*, Mizan, Bandung, tahun 1998, hlm. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Syekh al-Rais Abi Ali al-Husain bin Abdillah bin Sina, Rasail, Intisyarat, t.t, hlm. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Atabik Ali dan Ahmad Zuhdi Mudlar, Kamus al-Ashri, Yayasan Ali Maksum, Ponpes Karapyak, Yogyakarta, tahun 1996, hlm. 1932. Kata nafs diartikan sebagai akal, jiwa, pikiran, diri, jasad, darah, mata yang jahat, semangat dan hasrat. Demikian pula istilah ilmu nafs diartikan sebagai ilmu jiwa (psikologi).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Seringkali *Syahwat* dinilai sebagai *hawa al-Syaithani*, yang secara kontinu, selalu mengarahkan *ruhani*, menuju sisi-sisi kesalahan. Jiwa termasuk yang dipengaruhinya. Sebab itulah, *syhawat* diperhatikan, sebagai unsur penting dalam kehidupan dunia sufi. Mereka beranggapan, bahwa *syahwat*lah, yang dapat meng*hijah*, antara dirinya dengan Allah '*Azza wa Jalla*.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Ada yang membaca dengan sebutan Abu Yazid *al-Bishtamy*. Panggilan akrabnya adalah Bayazid.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Dr. Amir an-Najar, *Ilmu Jiwa dalam Tasawuf*, Pustaka Azzam, Jakarta, tahun 2001, hlm.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Pandangan ini, merupakan bukti belum sempurnanya, pemahaman mengenai al-nafs. Oleh karena itulah Mulla Shadra memaparkan lebih terstruktur dan terarah, agar tidak terkesan, bahwa al-nafs selalu tersalah.

akhlaq al-mahmudah (terpuji)<sup>24</sup>. Al-Tustary<sup>25</sup> mengemukakan pendapatnya tentang jiwa, adalah sesuatu yang bukan seperti yang telah dikemukakan banyak orang. Tetapi lebih cenderung pada keberadaan sesuatu, yakni ditinjau dari sisi etimologis, adalah yang terdapat pada manusia dan hewan. Yang apabila kehilangan jiwanya, maka keluarlah dari kelompok makhluq hidup<sup>26</sup>. Pendapat ini mirip dengan definisi yang dikemukakan oleh al-Fairuzzabadi, sebagai berikut, "Jiwa adalah hakikat sesuatu, dan substansinya"27. Selain sufi (yang bukan kaum tarekat), kaum ahli tarekat berbicara mengenai nafs, mereka menjadikan pelajaran awal bagi para salik-nya untuk dapat membina jiwa masing-masing. Jika nafs telah mengalami ketenangan, maka itu menunjukkan, bahwa kondisi nafs-nya telah memasuki wilayah muthmainnah. Hal ini akan memudahkan terjadinya pertemuan dirinya dengan Tuhan (Ma'rifat), meskipun pemahaman beberapa kalangan ahli yang tarekat ini bervariasi, mulai dari yang menyamakan kedudukan nafs dengan ruh, hingga membedakannya. Tarekat Qadiriyah wa Naqsabandiyah memandang adanya kesamaan antara jiwa dan ruh yang telah masuk ke dalam jasad, sedangkan ruh yang belum masuk ke dalam jasad dinamakan lathifat. Jiwa adalah kelembutan (lathifat) yang bersifat ke-Tuhan-an (rabbaniyat)<sup>28</sup>. Jiwa juga memiliki kepadatan (kuiditas), dan kekasaran mistis, sama dengan ciri lathifah-lathifah, mulai dari berderajat; amarah, lawwamah, mulhamah, muthmainnah, radhiyah, mardhiyyah, hingga kamilah. Tingkatan ini diyakini sebagai tangga nafs menuju ma'rifatullah<sup>29</sup>.Nafs sering diprediksi sebagai faktor penyebab jatuhnya manusia, dari puncak ma'rifat kelembah nista. Akibatnya, antara manusia dengan Tuhan, terjadi kesenjangan, yang dianggap akan memperkecil terciptanya kebersatuan dengan Allah 'Azza wa Jalla.

Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hakim al-Turmudzy memahami nafs sebagai wadah untuk melakukan dzikir. Sebab pada dasarnya nafs merupakan organ ruhani yang di dalamnya terdapat khawatir Rahmani. Oleh sebab itu seseorang yang melakukan dzikir dengan benar, dan melantunkan dzikir yang menggunakan isim dhamir. Pada hakekatnya orang tersebut telah mengembalikan segala ahwal-nya kepada Allah. Dan

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Abi al-Qasim Abdu al-Karim bin Khawazin al-Qusyairy, *al-Risalah al-Qusyairiyah*, Darr al-Khair, t.t hlm. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Nama lengkapnya adalah Sahal *al-Tustary*.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Amir an-Najar, *Ilmu Jiwa dalam Tasawuf*, hlm. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Al-Fairuzzabadi, Kamus al-Munjid, t.p, t.t, hlm. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Kharisudin Aqib, *al-Hikmah, memahami teosofi tarekat qadiriyah wa naqsabandiyah*, Dunia Ilmu, Surabaya, tahun 1998, hlm. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Kharisudin Aqib, *al-Hikmah*, hlm. 143.

sesungguhnya Allah sebagai pusat dari segala orientasi *dzikir*, bukan lagi istilah *HUWA*, *HU* dan *Ana*. Itulah sebabnya, *al-Turmudzi* mengenalkan dengan sebutan *nafs al-haqq*.<sup>30</sup>

Nafs dipandang memiliki kehidupan yang unik. Sehingga kondisi kebersihan dan kesuciannya menjadi bagian terpenting, dalam memfungsikan al-nafs. Oleh sebab itulah dalam proses tazkiyat al-Nafs, seseorang harus dapat memahami terlebih dahulu konsep nafs-nya secara menyeluruh. Agar tidak terjebak dengan pemahaman yang keliru tentang jiwa. Akibatnya akan keliru saat menyikapi dan memfungsikan jiwa itu sendiri. Untuk memberikan batasan tentang pembahasan nafs, lahirlah konsep tazkiyat al-Nafs (penyucian jiwa).

Konsep tazkiyat al-nafsmerupakan bentuk kepedulian ulama berbagai kalangan, guna menyikapi lahirnya kekotoran jiwa, yang berpengaruh pada kinerja jasad dan kemampuan ruh dalam menjamah nur ilahiyah. Semua konsep tentang tazkiyat al-nafs dinyatakan sebagai konsep yang belum pasti, dan setiap saat akan berubah sesuai dengan keadaan. Tulisan ini akan memberikan gambaran, dan menunjukkan bahwa sebuah gagasan atau konsep (konsep penyucian jiwa), merupakan bagian dari pembahasan tentang nafs. Al-Ghazaly, dalam terpenting pemikirannya, hanya memberikan beberapa langkah yang sifatnya pembinaan jismani. Karena beliau anggap pembinaan itu akan dapat menyentuh nafs-nya. Maka tidak mengherankan, jika masih banyak orang yang menganggap perubahan *jismani* akan berpengaruh pada perubahan jiwa seseorang.

Kemudian, sorang pemikir Persia yang dijuluki Mulla Shadra, ia termasuk filosof besar bahkan dikenal sebagai teosofi, yang lahir di Syiraj. Mengenalkan konsep *madzhah 'irfani* (sufistik) sebagai bentuk pedidikan kearifannya. Inilah yang proses pengenalan jiwa dilakukan para penganut madzhab hikmah dan merupakan proses pendidikan jiwa untuk menggapai sebuah kondisi kearifan (*al-hikmah al-'arsyiyah*), yang digadangkan pemikir lain dengan istilah penyucian jiwa. Ide di atas dikemukakan oleh Mulla Shadra yang dikenal sebagai filosof dan sufi besar pada kalangan *madzhah Syi'ah*. Dibuktikan dengan pembelajarannya pada ilmu *tasanuf*, dengan mengadopsi pemikiran-pemikiran yang dikemukakan Ibnu 'Arabi<sup>31</sup> serta para pembahas lainnya, seperti, al-Din

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hasani *al-Hakim al-Tirmidzy, al-Syaikh. Kitab Khatmu al-Auliya*, Mathba'ah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Mullah Shadra dijadikan rujukan, karena sama-sama memiliki sumber rujukan dengan Syaikh Ahmad *al-Tijani*, yakni mengangkat ide tentang jiwa pada konsep Ibnu Arabi.

Qun Yawi, 'Ayn al-Qudhat dan Mahmud Syabistary<sup>32</sup>. Pada salah satu diskusinya, Mulla Shadra memaparkan tentang nafs (jiwa), ruh dan jasad<sup>53</sup>. Dalam pembicaraan tersebut Mulla Shadra tidak secara eksplisit menyebut tentang konsep tazkiyat al-Nafs. Namun lebih mengedepankan sisi penanganan atas al-nafs. Yang oleh ilmuwan lainnya dimasukkan ke dalam bahasan tazkiyat al-Nafs. Keunikan yang ditawarkannya tentang langkah penyucian jiwa, sangat berbeda dengan yang dikemukakan oleh para pemikir sebelumnya. Ia lebih mengutamakan perpaduan dan kebersamaan antara pembentukan sikap jasad dengan kedalaman spiritual seseorang. Sehingga didapatkan pengetahuan tentang diri yang sempurna. Konsep ini juga telah dikemukakan oleh al-Ghazaly dalam karyanya. Yang menyebutkan tentang salah satu langkahnya adalah mengetahui tentang 'aib jiwa. Dengan demikian, maka dia akan memahami cara memulihkannya.

Pada saat para pemikir masih berselisih tentang keberadaan jiwa. Maka Mulla Shadra menuangkan ide-idenya, tentang jiwa sebagai sebuah kekuatan prima yang holistik. Berpijak dari paparan Plato, Ibnu Sina, Aristoteles dan Rene Descrates. Akhirnya muncullah ide Mulla Shadra yang mengatakan jiwa setelah menjadi ruh, sebagai sesuatu yang bermula dari material dan berkelanggengan secara spiritual<sup>34</sup>. Selanjutnya, terdapat hal yang sangat dianggap menyolok, ketika Mulla Shadra, sufi lain dan teosof sebelumnya menawarkan konsep khalwat. Akan tetapi pemikiran Abi al-'Abbas Ahmad al-Tijani dalam tarekat al-Tijaniyah, justru tidak mengenalkan ajaran tentang ini. Kegiatan sejenis penyedirian, kontemplasi dan 'uzlah, untuk mendapatkan irfani, dianggap bukan sebuah keharusan. Bahkan Syaikh Ahmad bin Muhammadal-Tijani, hampir melarang melakukan tindakan semacam itu. Irfani menurut beliau dapat dicapai dengan melakukan komunikasi langsung dengan Rasul melalui "energi" yang ditimbulkan dari seringnya membaca beberapa jenis bacaan yang dianggap sakral dalam thariqat al-Tijaniyah. Yakni seperti shalawat jauharatu al-kamal dan shalawat fatih, serta dzikir-dzikir tertentu. Baik dzikirlazimah, wadhifah dan Hailalah. Ataupun dzikir-dzikir ikhtiyari yang telah diajarkan dalam thariqat al-Tijaniyah.

Mulla Shadra juga memaparkan tentang eksistensi jiwa, yang dibahasnya bersama dengan penjelasan serta keterkaitannya dengan jasad.

<sup>32</sup>Shadra al-Mutaallihin, al-Hikmah al-'Arsyiah, terj. Kearifan Puncak, oleh DR. Dimitri Mahayana, M.Eng dan Ir Dedi Djuniardi, Pengantar, DR. Jalaluddin Rakhmat, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Murtadha Muthaharri, Pengantar Pemikiran Shadra. hlm. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Murtadha Muthaharri, Pengantar Pemikiran Shadra, hlm. 109.

Sehingga menjadi jelas kedudukan jiwa, dalam posisinya sebagai bagian dari anatomi manusia. Jiwa dapat dikatakan sebagai salah satu unsur kedirian manusia. Tanpa kehadirannya, manusia menjadi ada yang kurang dalam struktur anatominya. Meskipun anatomi tersebut berbentuk *ruhani*.

Pemikiran Ahmad al-Tijani dalam thariqatal-Tijaniyah, seseorang akan dianggap sempurna apabila telah memasuki *magamat* pertemuan dengan Rasul dalam kenyataan, bukan barzakhi dan bukan dalam mimpi. Tidak lagi pada kondisi bayang-bayang atau diperkirakan seperti yang digambarkan dalam hadits-hadits tentang ihsan. Dan tidak akan terjadi, manakala jiwa masih dalam kondisi tidak suci. Inilah yang dianggap cukup menarik bagi penulis untuk mengamati dari dekat, tentang konsep tazkiyat al-Nafs yang bermuara pada pertemuan dengan ruh Rasulullah SAW, sebagai perwujudan Nur Muhammad atau Haqiqat al-Muhammadiyah, dalam wujud manusia sebagaimana pertemuan dengan sesama manusia yang masih hidup. Para filosof dan sufi juga memiliki keyakinan bahwa segala bentuk kegiatan jiwa, akan erat kaitannya dengan keadaan tubuh. Atau sebaliknya, gerakan tubuh manusia dipengaruhi oleh keadaan jiwa. seperti yang terjadi pada penderita gangguan psikosomatik. Dalam pandangan ajaran Islam, kebersihan dan kesucian jiwa, berpengaruh besar, pada tingkat kearifan orang itu.

Kajian tentang kearifan yang diawali dengan penyucian jiwa banyak tersebar dalam beberapa literatur yang secara yangsung ditulis oleh pelaku. Seperti Mulla Shadra, dalam kitabnya yang berjudul al-Hikmah al-'Arsyiyah dan al-Hikmah al-Muta'aliyah atau yang populer di sebut al-Asfar al-Arba'ah. Buku tersebut adalah karya langsung beliau. Sedangkan pada thariqat Tijaniyah Sayyid Syaikh Ahmad al-Tijani tidak menulis langsung bukunya secara khusus. Melainkan tutur para muridnya yang dituangkan dalam tulisan (kitab-kitab) dengan cara Imla (dikte). Oleh sebab itu tulisan ini, lebih banyak merujuk pada karya murid beliau yang terdekat. Dan selanjutnya karena buku-buku tersebut ditulis berdasarkan hasil dikte dari syaikh Ahmad al-Tijani, dan kedudukannya sebagai buku primer pada kalangan ikhwan thariqat al-Tijaniyah.

Selanjutnya, konsep mengenai pembagaian jiwa, memiliki ragam yang berbeda antara satu pemikir dengan pemikir lainnya, sesuai dengan hasil telaah mereka. Mulla Shadra membagi jiwa menjadi tiga kategori. Yakni jiwa rendah (*al-nafs al-nahatiyah*), jiwa menengah (*al-nafs al-hayawaniyah*) dan jiwa tertinggi (*al-nafs al-nathiqiyah*)<sup>35</sup>.Memliki kesamaan dengan pemikiran Ibnu Sina. Aristoteles, hanya membagi tiga, dua istilah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Shadra al-Mutaallihin, *al-Hikmah al-Muta'aliyah fii al-Asfar al-Arba'ah*, Darr Ihya, Beirut, tahun 1981, juz 9 hlm. 5.

sama dengan pemikir sebelumnya, yakni nafsal-nahatiyah dan nafs al-hayawaniyah, terdapat kesamaan, sedangkan untuk nafs al-nathiqiyyah, pendapat Aristoteles yang dikutip dalam kitab al-Nahjah, oleh Ibnu Sina diistilahkan sebagai nafs al-insaniyah. Dan Mulla Shadra juga mencoba mengkritik pendapat para pendahulu dan filosof masanya yang selalu menganggap bahwa jiwa hanya sebagai shurah (gambaran) dari gerak ruhani. Jiwa merupakan jauharatu al-Kamal (kesempurnaan dari seluruh kekuatan, bukan hanya dipandang sebagai gambaran ruhani).

Saat al-Ghazaly membagi dengan tujuh macam jiwa dan Shadra dengan jumlah yang lebih banyak lagi. Berbeda denganal-Tijani, beliau bahkan tidak membagi-bagi istilah jiwa menjadi beberapa kategori. Atau tidak membahas mengenai bagian-bagian dari macam jiwa. namun lebih mengutamakan mengakomodir pembagian jiwa menurut pemikiran ulama terdahulu. Ahmad al-Tijani hanya memberikan fasilitas bagi upaya penyucian secara universal atau holistik. Dan tidak mengkritisi pendapat pendahulunya. Belioau juga lebih mengutamakan menjadi "penafsir" pada tatanan aplikasi dari konsep al-Turmudzy dan paparan teori yang dilontarkan Ibnu Arabi.

Pemikiran al-Tijani tentang jiwa dan penyuciannya dalam Thariqat al-Tijaniyah, cenderung menunjukkan wujud nyata dari konsep pendahulunya yang dituangkan dalam kitab Khatmu al-Auliya yang ditulis oleh al-hakim al-Turmudzy dan beberapa karya Ibnu Arabi yang mengarah pada penafsiran tentang haqiqat al-Muhammadiyah atau NurMuhammad. Perwujudan perilaku ini dibenarkan oleh sejumlah kalangan sufi pada saat itu. Dan menyatakan memang Ahmad al-Tijani adalah sosok khatmu al-Auliya. Sebagaimana disebutkan kriterianya dalam buku-buku sebelum terciptanya thariqat al-Tijaniyah. Sosok inilah yang dianggap memiliki kebersihan ruhani serta kesucian jiwa, persepektif thariqat al-Tijaniyah.

Pembahasan mengenai jiwa yang dikemukakan, Ibnu Arabi, Mulla Shadra dan Ibnu Sina hampir sejalan dengan paham Aristoteles, yang memandang jiwa sebagai *enteleki* (penyempurna). Pertama kali badan akan teratur *alamiyah*, dengan kapasitas untuk hidup. Dan menurut Ibnu Sina, dipahami sebagai substansi immaterial yang mampu meng-"ada", secara mandiri dalam badan, bukan sekedar penyempurna. Lebih menitik beratkan pada kemampuan mandiri, untuk mewujudkan intelek yang aktual, diperlukan materi untuk peluang *wujud*-nya jiwa tersebut<sup>36</sup>. Ada pandangan yang hingga kini masih hidup di kalangan kaum *muslimin*. Bahwa *nafs* selalu akan berakibat buruk bagi diri seseorang. Atau memang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Fazlurrahman, *The philosophy of Mulla Shadra*, terj. *Filsafat Shadra*, Munir Mu'in dan Amar Haryono, Pustaka, Bandung tahun 2000, hlm. 261.

diyakini sebagai faktor yang menyebabkan keburukan. Pendapat ini tersebar dikalangan beberapa sufi, seperti al-Ghazaly, yang dituangkan dalam kitabnya Ihya Ulumuddin.Maka dalam thariqat Tijaniyah lebih mengutamakan sisi pengenalan dan pemahaman tentang Nur Muhammad, dengan maksud supaya terjadi perubahan pada jiwa secara total, untuk bertindak arif (bijaksana). Sebagai muaranya adalah sosok jiwa yang terbimbing oleh ruh Rasulullah SAW dalam wujud Nur Muhammad, untuk menampilkan manusia sempurna yang memiliki akhlaq al-Karimah.

Paparan tentang jiwa juga, banyak dimanfaatkan orang sebagai rujukan, saat terjadi situasi konflik, baik interpersonal, maupun antar personal atau kelompok. Maka tindakan yang sering dilakukan adalah melakukan terapi-terapi psikologis yang mengarah pada perbaikan struktur jiwanya. Karena saat terjadi situasi konflik itu, dianggap jiwa sedang berada dalam keguncangan, gangguan atau bahkan dinyatakan berpenyakit. Mengabaikan tentang jiwa ini, dapat mengakibatkan ke "hampir" gagalan dalam menyelesaikan persoalan. Oleh sebab itu, jiwa menjadi bahan pembahasan dan kajian terpenting, saat para pemandu ajaran Islam menyampaikan wahyu Allah 'Azza wa Jalla.

Di antara sebahagian dari pemahaman yang dikemukakan oleh *Syaikh* Abi al-Abbas *al-Tijani* adalah bahwa jiwa merupakan bagian terpenting dalam tubuh manusia, yang memiliki kemampuan untuk melakukan komunikasi aktif dengan berbagai keadaan tanpa mengenal seseorang itu telah dinyatakan "mati" menurut pendekatan medis. Atau saat masih dalam keadaan hidup. Kematian seseorang tidak berpengaruh pada kematian jiwa. Sebab saat fisik manusia mati, Allah memanggil jiwanya sebagaimana disebutkan dalam al-Qur'an tentang panggilan bagi *nafs al-Muthmainnah*, untuk masuk *al-Jannah*.

Jiwa diyakini memiliki kemampuan yang sangat besar untuk memberdayakan pontensi kemanusiaannya. Sehingga perannya dalam tubuh menjadi motor penggerak, yang mengakibatkan seseorang menjadi dinamis. Apalagi saat seseorang memelihara jiwanya sampai menemukan kemampuan untuk mengenal hakikat sesuatu. Salah satunya adalah saat seseorang menemukan dan memahami hakikat al-Muhammadiyah. Melalui pemahaman ini, seseorang akan dapat memelihara jiwanya. Selain dinilai sebagai jiwa yang sehat. Juga akan dapat berkomunikasi aktif antara dirinya dengan Nabi SAW dalam fenomena hudhur al-Rasul. Kejadian ini mengantarkan para salik thariqah Tijaniyah, untuk bisa memaksimalkan potensi jiwanya dengan baik dan cara yang telah digariskan dalam aturan thariqat al-Tijaniyah. Pada desertasi inipun menggunakan paparan berdasar

pada fenomena dalam bahasan psikologi, yang menurut Edmund Husserl adalah mengamati pengalaman yang dialami waktu itu<sup>37</sup>.

Adapun harapan dari konsep penyucian jiwa dalam thariqah al-Tijaniyah, bermuara pada keterdampingan dirinya oleh Rasul secara langsung. Bukan lagi sekedar keterdampingan oleh sejumlah ide-ide ke-Nabi-an yang tertuang dalam al-hadits dan al-Qur'an. Secara otomatis, bila seseorang telah didampingi hidupnya oleh kehadiran Rasulullah SAW, dapat diyakini bahwa orang tersebut memiliki kesucian jiwa. Bahkan bila telah memasuki wilayah pengenalan hakikat al-Muhammadiyah, seseorang tidak lagi terikat dengan materi belaka, akan tetapi semua materi menjadi washilah untuk mendapatkan keshalehan spiritual yang berdampak pada keshalehan sosial. Orinetasi hidupnya menjadi lebih bermakna dan terisi oleh aspek kepadatan ilahiyah, selain memiliki kemampuan untuk melakukan aktifitas sosialnya.

Hal lain yang dianggap lebih menarik perhatian adalah konsep Abi al-Abbas Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqah Tijaniyah*. Ungkapan beliau yang diimlakan kepada para ikhwannya, menentukan langkah para *salik* dalam *thariqah Tijaniyah*, saat memperlakukan jiwa sebagai bagian dari unsur ruhani yang sering terabaikan pada setiap waktu. Dan bimbingan ini menjadi bagian dari pembinaan *akhlaq* menuju *akhlaq al-Karimah*. Sedangkan wujud *akhlaq al-Karimah* adalah tanda dari seseorang memahami *hakikat al-Muhammadiyah*. Dengan demikian pemahaman *hakikat al-Muhammadiyah* menjadi upaya konkrit dalam melakukan perubahan serta penyucian jiwa. Karena jiwa akan selalu mendapat perhatian *hadhirat* Rasulullah SAW.

Dalam hal ini penulis menonjolkan metode *Syaikh* Abi al-'Abbas Ahmad *al-Tijani* dalam penyucian jiwa, karena dinilai memiliki cara yang berbeda dengan para sufi sebelumnya. Meskipun konsep yang diusung, merupakan ide yang pernah dilontarkan oleh *al-Turmudzi* dalam kitab *Khatmu al-Auliya*, diturunkan dalam bentuk teori oleh Ibnu Arabi dalam *Fushush al-Hikam* dan *Futuhat al-Makiyyah*, pada dataran aplikatif *Syekh* Ahmad *al-Tijani*, mewujudkan dalam bentuk pendidikan ruhani bagi para *muqaddam*. Dan dari para *muqaddam* kepada *ikhwanThariqat al-Tijaniyah*<sup>38</sup>. Dengan demikian maka penulis mencantumkan beberapa pandangan dari Ibnu Arabi karena *al-Tijani* banyak menurunkan konsep Ibnu Arabi pada dataran aksiologisnya.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Henryk Misiak, Ph.D dan Virginia Staudt Sexton, Ph.D, *Psikologi Fenomenologi, eksistensial* dan humanistk suatu survei historis, Refika Aditama, Bandung, tahun 2009, hlm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Hasil wawancara dengan *Syaikh* DR. Ikyan Sibawaih, M.A, tanggal 21 Maret 2016, beliau adalah *MuqaddamThariqat al-Tijaniyah* di Samarang Garut.

Untuk lebih menonjolkan sisi perbedaan dan kesamaan dengan para sufi sebelumnya, penulis membandingkan dengan sesama sufi dan teori yang dikemukakan filosof terdahulu. Untuk pembanding sufi, penulis mengambil ide dari Ibnu Arabi, Mulla Shadra dan al-Jilly, karena dinilai memiliki kesamaan konsep dalam memahami hagigat al-Muhammadiyah serta berbicara mengenai konsep penyucian jiwa. Ditambah dengan pemahaman konsep tentang penyucian jiwa dari al-Ghazali sebagai tokoh yang banyak bertolak belakang dengan pemahaman Ibnu Arabi. Bahkan termasuk Ibnu Sina yang sering dirujuk Mulla Shadra. Seperti telah diketahui al-Ghazali termasuk tokoh yang sangat bersebrangan konsepnya dengan Ibnu Sina. Bahkan al-Ghazali menggolongkan pada filosof yang kafir<sup>39</sup>. Kendatipun *al-Ghazali* menilai "kafir" pada pendapat Ibnu Sina, namun ia mengutip pemikirannya yang memandang pentingnya sebuah keyakinan dalam mengungkap ketersingkapan ilahiyah yang oleh Mulla Shadra disebut 'irfani. Dan metode 'irfani dalam pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW juga diadopsi oleh thariqat Tijaniyah sebagai sebuah metode penyucian jiwa. Saat ketersingkapan *hijab* ruhani yang membuka mata batin *nur* muhammadiyah, maka seketika itu pula seseorang akan menjauhi segala hal yang bersifat maksiat. Dan selamanya akan mengejar kebajikan hakiki.

Kemudian, ada hal yang dianggap menarik bagi penulis adalah konsep yang ditawarkan Ahmad al-Tijani, tentang penyucian jiwa melalui pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Yang berbeda dengan para ahli thariqah lain sebelumnya. Ahmad al-Tijanitidak banyak menyajikan konsep tazkiyah al-Nafsseperti pada al-Ghazali dan thariqah lainya. mengenalkankhalwat yang ditawarkan para muassisthariqat Pemikiran Ahmad al-Tijani, lebih banyak mengenalkan serta memahami beberapa *shalawat* yang dijadikan sumber kajian, menuju pemahaman tentang nur muhammadiyah dan haqiqat al-Muhammadiyah. Mulai memahami secara keilmuan (wujud kerangka teoretik), hingga pelaksanaan ritual shalawat-nya sebagai aktualisasi dari konsepnya. Tulisan ini lebih banyak mengamati beberapa hal yang memberikan dorongan pada kerangka konsep penyucian jiwanya saja. Berdasar pertimbangan beberapa hal yang terkait dengan pandangan Syaikh Ahmad al-Tijani dalam Tharigat al-Tijaniyah. Yakni, diawali dari al-Tijani mengklaim dirinya sebagai khatmu al-wilayah (penutup kewalian), yang setiap langkahnya selalu didampingi Rasulullah SAW, untuk mengawasi perilakunya agar tidak menyimpang dari al-Qur'an dan al-Sunnah. Kemudian Ahmad al-Tijani juga menyatakan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Abi al-Hamid Muhammad al-Ghazaly, Al-munqidz min al-dhalal, al-Maktabah al-Sya'biyah, t.t, Beirut, Lebanon, hlm.44.

thariqat-nya itu sebagai thariqat Ahmadiyah<sup>40</sup>, yang diakui sebagai thariqat tertinggi versi Thariqat Tijaniyah. Thariqat al-Tijaniyah memegang teguh al-Qur'an dan al-Sunnah<sup>41</sup>. Oleh sebab itu tidak sedikit yang memandang thariqat ini sebagai bagian dari pemikiran Wahabi (wahabisme). Karena idenya yang menghindari pemahaman khurafat dan ibadah yang dianggap tidak dibenarkan oleh syari'at Islam. Atau yang dinilai menambah dari yang telah diajarkan Nabi SAW baik saat beliau masih hidup, ataupun petunjuk Nabi SAW dalam keadaan barzakhy. Bahkan sempat selamat dari pembersihan para ahlu al-Thariqah di wilayah Arab terutama Makkah dan Madinah, karena dianggap sebagai thariqat yang tidak mengandung kemusyrikan, dan sejalan dengan pemikiran kalangan wahabisme.

Ahmad al-Tijani memberikan konsep untuk melakukan penyehatan jiwa melalui dzikir, khususnya beberapa shalawat yang dianggap akan menciptakan kondisi akhlaq al-karimah. Yang pada umumnya shalawat hanya dijadikan sebagai ibadah mandubah biasa. Tetapi dalam thariqat Tijaniyah, malah dinilai memiliki kekuatan dahsyat untuk menghadirkan Rasulullah SAW dengan cara nyata. Juga ditambah dengan keyakinan, bila telah memasuki pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, seseorang akan mendapatkan Nur Muhammadiyah, yang berfungsi mendampingi perilaku seseorang, hingga dapat dikategorikan sebagai manusia yang berakhlaq al-Karimah. Manusia inilah yang oleh al-Jily disebut sebagai al-Insan al-Kamil.

Adapun keterkaitan dengan kondisi masa kini, yang telah banyak pemikiran manusia dipengaruhi oleh produk sain dan teknologi canggih, mengakibatkan berkurangnya beban fisik, secara otomatis beban jiwa menjadi bertambah. Semua telah membantu meringankan beban fisik dalam tinjauan materil. Namun tanpa disadari banyak orang yang merasa adanya kurang ketentraman, hidup tidak nyaman dan sejenisnya. Hal ini diprediksi adanya pola pikir yang mempengaruhi pola tindak. Yang seharusnya memiliki keseimbangan antara tindakan fisik dan non fisik. Tetapi kini menjadi tidak mendapatkan kondisi *tawazun*.

Adapun metode penyucian jiwa dalam pandangan thariqat Tijaniyah ini dikenalkan. Cara ini, diprediksi akan mengurangi beban sikap materialisme serta pandangan kotor dari akibat pesatnya laju pemikiran rasional yang mengesampingkan aspek mistis dalam ajaran agama seseorang, yang berdampak pada kegersangan spiritual. Memahami hal di atas, seseorang akan merasa tenang dan nyaman, sebab orientasinya tidak

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Bukan yang Ahmadiyah yang dicetuskan Mirza Ghulam Ahmad.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Abi Abdillah al-Sayyid Fathan bin Abdi al-Wahidi al-Susy al-Nadhify, Yaqutatu al-Faridah fii Thariqati al-Tijaniyah, Darr al-Saqafah, t.t, t.k. hlm. 9.

lagi materil. Namun lebih kepada perubahan perilaku dari sifat madzmumahmenuju kepada sifat mahmudah. Atau yang dikenal dengan akhlaq al-karimah. Kondisi yang tidak memiliki keseimbangan antara pemenuhan kebutuhan jasmani dan ruhani mengakibatkan munculnya sikap ketimpangan. Dari sikap tersebut akan muncul rasa putus asa. Seperti yang diungkap dalam perkataan Nietzche dan Schopenhauer. Mereka menyebutkan "Tuhan telah mati", karena ia telah mencari Tuhan untuk menyelesaikan segala permasalahan dunia semata. Namun tidak mendapatkannya. Demikian juga pandangan bahwa kematian adalah jalan terbaik bagi manusia, adalah sesuatu yang tidak paham akan makna hidup. Pandangan ini juga termasuk yang ditentang oleh Abu al-Hamid al-Ghazali. Menurutnya bahwa setiap manusia membutuhkan pemahaman tentang jiwa dalam keterkaitannya dengan dimensi ilahiyah. Beliau menyebutnya bahwa nafs merupakan unsur anatomi manusia yang tidak mati dan selalu hidup. Sedangkan menurut mereka, jiwa termasuk yang mati dan tidak dapat kembali<sup>42</sup>.

Untuk mendapatkan kenyamanan serta ketenangan jiwa, Islam memberikan cara tepat, yakni dzikir. Merujuk pada firman Allah dalam al-Qur'an yang menjelaskan tentang dzikir sebagai saran untuk menenangkan hati. Kemudian bentuk dzikir ditafsirkan oleh masingmasing pemikir secara bervariasi, sesuai dengan kapasitas pemikiran dan latar belakang pemikiran sufi masing-masing. Selain penjelasan di atas, masih terdapat hal yang dianggap paling penting, yakni, menunjukkan bahwa firman Allah yang menyebutkan bahwa dengan ber-dzikir itu hati akan menjadi tenang, diwujudkan dalam bentuk pengamalan sehari-hari, sehingga dapat dirasakan kenyamanan oleh setiap pelakunya. Bahkan dijadikan alat terapi bagi pengamal dzikirnya. Dengan demikian, maka dzikir dianggap sebagai pemenuhan kebutuhan jismani dan ruhani<sup>43</sup>. Jadi dzikir tidak hanya sekedar pemenuhan kewajiban belaka.

Dalam thariqat Tijaniyah, ternyata ditambah dengan bacaan shalawat yang dianggap dapat membuka hijah (penghalang dalam pandangan spiritual) antara diri seseorang dengan ruh Nabi SAW. Oleh sebab itulah, maka tulisan ini lebih menitik beratkan mengamati metode dzikir dan shalawat yang dilakukan thariqat al-Tijaniyah, yang dianggap akan mampu mendapatkan sebuah pemahaman serta mempertemukan ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah-bahkan masyarakat umum, dengan hakikat al-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Abi al-Hamid Muhammad al-Ghazaly, Al-munqidz min al-dhalal, al-Maktabah al-Sya'biyah, t.t, Beirut, Lebanon, hlm.42.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> DR. Yunasril Ali, M.A, *Jalan Kearifan Sufi, Tasawuf sebagai terapi derita manusia*, Serambi, Jakarta tahun 2002, hlm.151.

Muhammadiyah. Diakhiri dengan pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW secara langsung. Atau diyakini kehadiran Nabi SAW saat membaca shalawat akan mengubah pemahaman terhadap hakikat al-Muhammadiyah. Dengan kulminasinya adalah munculnya sikap terpuji atau yang disebut dengan akhlaq al-Karimah.

Penyucian jiwa, bukan sekedar dinamika kehidupan. Akan tetapi lebih dipandang sebagai suatu unsur, yang sangat penting untuk dipelajari secara mendasar. Selanjutnya, pada *Syaikh* Abi al-'Abbas Ahmad *al-Tijani*, tampak adanya perbedaan pemikiran yang cukup mendasar tentang konsep penyucian jiwa. Ia menganggap, posisi manusia sebagai 'abid (hamba) Tuhan, baru dianggap memiliki validitas yang memadai, manakala saat melakukan aktifitas, jiwanya tidak sedang terganggu oleh berbagai persoalan. Untuk itulah, penulis menganggap penting untuk mengangkat masalah tentang; konsep penyucian jiwa menurut syaikh Ahmad *al-Tijani* dalam *Thariqat al-Tijaniyah* dan metodologi penyucian jiwa melalui pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah* menurut *Syaikh* Ahmad *al-Tijani*.

#### B. Sebuah Harapan dalam Gagasan Syaikh Ahmad al-Tijani

Kulminasi dari penulisan ini, Hasilnya diharapkan memenuhi kebutuhan masyarakat yang berharap melakukan pensucian diri sesuai dengan jalan yang ditempuh oleh thariqat al-Tijaniyah, memberikan penjelasan tentang konstribusi thariqat al-Tijaniyah terhadap masyarakat muslim dalam kegiatan penyucian jiwa, sekaligus memberikan pemahaman mengenai kedudukan haqiqat al-Muhammadiyah, sebagai bagian dari konsep filsafat ke-Tuhan-an, yang berbicara tentang proses kejadian manusia, hingga magam bathin Nabi Muhammad SAW. Yakni konsep haqiqat al-Muhammadiyah. Dalam pembahasannya, konsep haqiqat al-Muhammadiyah akan berbicara mengenai kedudukan Tuhan dalam ajaran Islam yang dibahas oleh para sufi, sampai pada penjelasan kedudukan Nabi Muhammad SAW, serta adanya pertemuan antara Nabi Muhammad SAW dengan umat sepeninggalnya (setelah beliau dinyatakan meninggal). Terutama pandangan syaikhAhmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Dengan demikian, akan tercipta suasana komunikasi sufistik saat berinteraksi dengan Tuhan dan Nabi Muhammad SAW dalam bentuk *magam bathin*, dan mengenalkan metode riyadhah shalawat yang tidak sekedar melantunkan sya'ir belaka. Akan tetapi lebih menghayati dan menggiring pada suasana tajalli dengan Tuhan, serta adanya pertemuan dengan *hadhrat* Nabi Muhammad SAW secara langsung atau dalam kondisi barzakhy.

Buku ini juga diarahkan pada kegiatan mengeksplorasi pemikiran *Syaikh* Abu Al-Abbas Ahmad bin Muhammad *al-Tijani* mengenai upaya penyucian jiwa melalui pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*, yang diimplementasikian melalui *riyadhah shalawat al-fatih*. Berdasar hasil penelitian menggunakan pendekatan fenomenologi. Dalam hal ini psikologi fenomena <sup>44</sup>. Untuk mengupas persoalan yang memaparkan tentang konsep penyucian jiwa, menurut *Syaikh* Ahmad *al-Tijani*dalam *thariqat al-Tijaniyah*, serta menjelaskan tentang metodologi penyucian jiwa melalui pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah* menurut *Syekh* Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*.

#### C. Jiwa yang Memiliki Kekuatan

Jiwa merupakan bagian dari tubuh manusia. namun tidak setiap manusia dianugrahi pemahaman tentang jiwa. Sebahagian hanya memandang istilah jiwa dengan sesuatu yang kasat mata. Ini yang dianggap kekeliruan memahami jiwa. Untuk itulah penulis akan memaparkan beberapa hal tentang jiwa secara global. Kemudian akan dititikberatkan pada sebuah konsep tentang penyucian jiwa.

Pada sisi lain *al-Kindi* memahami jiwa sebagai kesempurnaan awal bagi fisik yang bersifat *alamiah*, mekanistik serta memiliki kehidupan yang dinamis. Ia sosok fisik yang alami dan memiliki serta mengalami kehidupan. Makna kesempurnaan dalam pemahaman *al-Kindi* adalah "sesuatu" yang dengannya sosok *al-jins* (genus) menjadi sempurna. Akhirnya dapat dinilai sebagai nau' (species). Oleh sebab itu karena jiwa dipahami sebagai unsur penyempurna bagi jasad, maka mujud manusia, baru akan tampak sempurna manakala *al-Nafs* telah hidup secara bersamaan dalam jasad manusia itu sendiri. Pemikiran beliau yang dinilai telah dipengaruhi Aristoteles. Bahkan terdapat kritik yang menyebutkan pengaruh Plato dan Plotinus-pun menjadi bagian dari produk pemikirannya. Sehingga pemikiran *al-Kindi* dinyatakan tidak original. Terutama saat menjelaskan mengenai jiwa sebagai elemen yang memiliki kehormatan serta kesempurnaan, berkedudukan luhur dan substansinya berasal dari substansi Sang Pencipta.

Al-Kindi mendetailkan pemahaman tentang jiwa, maka dianggap penting bila seseorang memahami tentang konsep pemeliharaannya. Agar tidak terjebak pada pengotoran atau perusakan jiwa, yang berakibat fatal bagi fisik yang dianggap sebagai media untuk membuktikan keberadaan

<sup>44</sup> Henryk Misiak, Ph.D dan Virginia Staudt Sexton, Ph.D, Psikologi Fenomenologi, eksistensial dan humanistk suatu survei historis, Refika Aditama, Bandung, tahun 2009, hlm. 3.

jiwa. Kemudian, al-Kindi mendefinisikan sebagai al-Nafs al-nathiqah (jiwa rasional). Substansi al-Nafs ini merupakan substansi Ilahi dan Rabhani. Jiwa ini merupakan nur Allah. Ia dinilai sebagai substansi sederhana yang tidak fana'. Ia turun ke dunia indera dari dunia akal. Akan tetapi ia masih memiliki perbekalan memori kehidupan masa lalu, karena ia masih memiliki berbagai kebutuhan serta tuntutan yang mengandung berbagai halangan dan memuaskan, sehingga tidak jarang menimbulkan penderitaan. Hanya jiwa yang telah memasuki ketenangan, yang telah dianggap memiliki status suci. Dalam thariqat al-Tijaniyah, syaikh Ahmad al-Tijani memberikan "standar" kesucian pada kemampuan seseorang dalam melakukan komunikasi spiritual dengan nur Muhammad SAW.

Persoalan posisi jiwa pada manusia, seperti telah dipaparkan di atas, bukan hanya dianggap sebagai dinamika kehidupan, akan tetapi akan dipandang lebih baik, jika dipahami secara mendasar. Oleh sebab itu keberadaan jiwa harus diberikan penjelasan secara terperinci dengan berbagai alasan mendasar. Dalam hal ini ada beberapa pemikir yang mengemukakan mengenai jiwa mempunyai rumusan yang kiranya akan dapat memberikan pembendaharaan pandangan muslimin membicarakan tentang jiwa manusia. Posisi manusia sebagai 'Abid (hamba) Tuhan, baru dianggap valid dalam melakukan segala persoalan, manakala jiwanya tidak terganggu. Ini akan menjadikan persoalan besar, sehingga tidak salah jika memahami jiwa dalam proses kebutuhan manusia yang akan melakukan kegiatan penghambaan pada Tuhannya. Berdasarkan uraian tersebut, serta mempertimbangkan beberapa pandangan beberapa pemikir, termasuk pandangan sufi tentang jiwa. Maka lahirlah harapan ingin memberikan paparan mengenai persoalan penyucian jiwa dalam pendapat al-Sayyid Abu al-'Abbas Ahmadal-Tijani dalam tharigat Tijaniyah.

Syaikh Abi al-'AbbasAhmad al-Tijani, memandang jiwa yang suci akan mampu menggapai perjalan spiritual, yang berujung dengan keterdampingan dirinya oleh Rasul. Sehingga segala perilaku akan terpantau langsung oleh haqiqat al-Rasul yang menjadi haqiqat al-Muhammadiyah. Sekaligus bahwa haqiqat al-Muhammadiyah membawa para salik thariqat al-Tijaniyah, untuk memiliki kemampuan mengubah serta memberdayakan jiwa secara maskimal.

Pemahaman haqiqat al-Muhammadiyyah sendiri tidak hanya sebatas dataran konsep yang dianggap sebuah keyakinan. Namun juga membahas dataran aktualisasi, sehingga para salik dalam thariqat al-Tijaniyah, akan dapat merasakan dirinya diberikan irsyad langsung oleh Rasulullah SAW, melalui kemunculan "energi" ruhani yang diakibatkan oleh beberapa bacaan yang dilantunkan secara rutin, khususnya shalawat fatih dan

shalawatjauharatu al-kamal. Kedua shalawat tersebut telah diyakini dan teruji menurut kalangan thariqat al-Tijaniyah, dapat menghadirkan ruh Rasul SAW sebagai pemandu kehidupan.

Kemudian, buku ini disajikan untuk kepentingan ilmiah, melakukan ekplorasi serta analisis terhadap pemikiran al-Sayyid al-Syaikh Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani tentang konsep penyucian jiwa. Karena jiwa dipandang sebagai salah satu unsur terpenting, bagi perjalanan kehidupan manusia di muka bumi, yang bertugas sebagai wakil Tuhan. Kehadiran manusia dimuka bumi sebagai 'Abid (hamba) Allah 'Azza wa Ialla, merupakan tugas yang cukup berat. Tidak sekedar hidup menyandang predikat sebagai manusia. Sebab manusia yang paling utama dihargai sebagai sosok sempurna adalah yang memiliki kesehatan jiwa untuk menggapai derajat al-insan al-kamil. Manusia-pun dituntut untuk memelihara organ-organ kehidupanya, sehingga mampu memenuhi tuntutannya sebagai khalifah. Dengan demikian Allah 'Azza wa Jalla memasukkan organ-organ tersebut berupa jasad, ruh dan Nafs, dengan kata lain manusia terdiri dari tiga unsur tersebut<sup>45</sup>. Dengan demikian kegagalan akan sulit dihindari apabila salah satu di antara tiga unsur tersebut mengalami kecacatan atau kurang sempurna.

Munculnya buku ini, mengemukakan diharapkan ketarkaitan jiwa dengan ruh dan jasad. Serta kaitannya dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Kadang-kadang dijumpai adanya para pemikir muslim melahirkan kontorversi akan keberadaan al-Nafs sebagai unsur yang diyakini keberadaannya tidak diragukan lagi. Termasuk pemikiran Ahmad al-Tijani di dalamnya, mengemukakan pendapat mengenai substansi jiwa dan kerja, berikut keterkaitan dengan ruh serta fisik seseorang. Konsep penyucian Nafs (jiwa), selama ini banyak dikaji oleh Filosof, sufi dan psikolog. Mereka mempunyai berbagai argumen untuk memperkuat tujuan pandangannya yang mengutarakan pembahasan tentang jiwa tersebut. Apalagi berbicara mengenai konsep penyucian jiwa yang berbeda dengan para sufi dan filosof sebelumnya. Meskipun pembahasan tentang jiwa ini juga masuk pada wilayah kajian filsafat manusia dan filsafat alam, namun penulis akan membatasi sesuai dengan pokok bahasan yaitu yang berkaitan dengan cara-cara ikhwan thariqat al-Tijaniyah dalam menemukan predikat kesucian jiwanya.

Berikutnya seorang filosof terkenal yang bernama Al-Kindi memandang jiwa sebagai sesuatu yang terpisah dari tubuh dan bersifat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Prof.DR. H.M. Amin Syukur, M.A, *Zuhud di abad moderen*, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2000, hlm. 163.

spiritual<sup>46</sup>. Pemikiran *al-Kindi* tentang *Nafs*, mempunyai kemiripan dengan Plato, yang berpendapat bahwa "jiwa adalah baharu", karena jiwa adalah *form* bagi badan. *Form* tidak bisa tinggal tanpa materi, keduanya harus membentuk kesatuan yang esensial. Secara otomatis kehilangannya membaca kepada kemusnahan jiwa. Kendatipun bersamaan dengan materi, jiwa masih ada yang menganggap sebagai organ *ruhani* yang mandiri dalam kesuciannya. Sebagaimana pandangan Frithjof Schuon yang awalnya membagi tiga kutub alam semesta, yakni *wujud*, kesadaran dan kebahagiaan. *Wujud* dan kesadaran dianggap sebagai akar alam semesta, sedangkan kebahagiaan menjalankan alam semesta. Jiwa berada dalam wilayah kesederhanaannya. Ia tetap suci. Inilah yang kemudian dijadikan sandaran teologi Kristiani saat mengemukakan *pandangan "misteri Maria"*<sup>47</sup>.

Al-Farabi hampir sejalan dengan pemikiran Plato, bahkan Aristoteles dan Plotinus. Penekananya lebih kepada kebinasaan jasad tidak berpengaruh pada kebinasaan jiwanya Ia nyatakan bahwa jiwa adalah unsur ruhani, bukan materi, terwujud setelah adanya badan, dan tidak berpindah dari satu badan ke badan lainnya. Kesatuannya dengan jasad merupakan kesatuan secara accident, antara keduanyamempunyai substansi yang berbeda. Jiwa manusia disebut Nafsal-nathiqiyah<sup>48</sup>. Ibnu Sina mengemukakan pendapatnya, bahwa memahami jiwa harus diawali oleh pemahamannya mengenai gerak. Ia memaparkan tentang gerak dibagi kepada dua kategori, ialah gerak terpaksa dan gerak tidak terpaksa. Gerakan dianggap tidak terpaksa, jika sesuai dengan hukum alam, seperti batu yang jatuh dari atas ke bawah. Selain itu ada juga yang dianggap menetang hukum alam, seperti manusia berjalan di muka bumi, padahal manusia itu sendiri benda padat yang seharusnya diam. Gerakan tersebut diyakini adanya faktor luar yang mendorong untuk bergerak. Dalam manusia itu adalah *al-Nafs*<sup>49</sup>(jiwa).

Al-Kindi tidak mencantumkan cara atau teknis untuk menggapai kesucian jiwa. Ia hanya mengemukakan pentingnya jiwa itu sehat dan suci. Meskipun beliau memaparkan tentang jiwa dan segala hal yang mempengaruhinya. Demikian juga dengan beberapa pemikir yang bukan

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>DR. Hasyimsyah Nasution, M.A, Filsafat Islam, Gaya Media Pratama, Jakarta, tahun 1999, hlm. 22 mengutip buku *A history of muslim philosiphy* vol I karya Ahmed Fouad al-Ehwany "*Al-Kindi*" (Wiesbaden: Otto Harrossowitz, tahun 1963) hlm. 432.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Frithjof Schon, *The transfiguration of man*, tahun 1995, terj. *Transfigurasi manusia*, oleh Fakhrudin Faiz, Qalam, tahun 2002, hlm. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Hasvimsvah Nasution, Filsafat Islam, hlm. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ibrahim Madzkour, Fii Falsafah al-Islamiyah wa manhaju wa tathbiqahu, Jilid I, Darr al-Ma'arif, Kairo, tahun 1968, hlm. 143.

dari kalangan muslim, terutama yang dasar pijakannya pemikiran medis, lebih mengutamakan penyembuhan "jiwa" dibandingkan dengan kesucian jiwa. Sebab antara suci dan sehat, memiliki standar yang berbeda. Apalagi dalam pemikiran Abi al-'Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani. Yang menekankan sisi pensucian dengan standar kemampuan menggapai hudur al-Rasul. Ahmad al-Tijani lebih memberdayakan jiwa sebagai alat untuk menemukan al-haq. Keterdampingan Rasul sebagai akibat jiwa yang sehat dan suci, memiliki dampak hadirnya Rasul secara langsung, yang tidak didapatkan oleh manusia pada umumnya. Dalam pandangan al-Tijani, hanya orang-orang yang melakukan tradisi ritualnyalah yang dianggap mampu menemukan hagigat al-Muhammadiyah. Bukti penemuan "al-Haq" itu ditandai dengan hudur Rasul pada setiap pengamal yang melakukannya dengan benar. Dan bagi mereka yang telah memaksimalkan ibadah disertai keikhlasan akan menyebabkan naiknya derajat seseorang menjadi seorang wali. Al-Syafi'i memandang bahwa auliya atau wali adalah orang yang senantiasa lebih banyak melakukan pensucian hingga derajat mereka menjadi shalihun<sup>50</sup>.

Pada saat *al-Farabi* mendefinisikan jiwa sebagaimana Aristoteles yakni merupakan kesempurnaan awal bagi fisik yang bersifat alamiah, mekanistik serta memiliki kehidupan energik. Pandangan ini persisi dengan pendapat al-Kindi sebelumnya. Paham Aristoteles yang dianut al-Farabi akan menunjukkan bahwa setiap eksistensi makro kosmos terdiri dari hayuli (materi) dan bentuk. Selain Aritoteles, al-Farabi menguraikan jiwa dengan paradigma Platonis, yakni tentang jiwa sebagai substansi ruhani. Al-Farabi-pun tidak banyak berbicara konsep penyucian jiwa. Apalagi membahas mengenai haqiqat al-Muhammadiyah yang dijadikan sebuah orientasi pemikiran seperti Ahmad al-Tijani. Selanjutnya al-Ghazali memandang Nafs sebagai zat (jauhar) bukan suatu keadaan atau aksiden ( 'aradh), sehingga ia pada dirinya sendiri. Jasad akan bergantung pada jiwa. Jiwa berada pada alam spiritual, sedangkan jasad berada pada alam materi. Ia menyamakan dengan eksistensi malaikat yang asalanya sifat ilahiyah, ia tidak berawal dengan waktu seperti dituturkan Plato. Jiwa dihubungkan dengan jasad setelah masuk ke alam rahim yang sebelumnya berada di alam arwah. Pahamnya yang lebih menyatakan bahwa Nafs mempunyai potensi kodrati<sup>51</sup>.

.

<sup>50</sup>Muhammad al-'Araby bin bin Muhammad al-Saih, al-Tijani, Bughaytu al-Mustafidz li syarhi Munyati al-Murid, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, 1971,hlm. 64. Mengutip pendapat hadits Ibnu Mas'ud tentang posisi para malaikat dalam tubuh manusia.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, hlm. 106.

Adapun pandangan Mulla Shadra yang menganggap *al-Nafs* sebagai bagian terpenting dalam kehidupan manusia. Sehingga ia menuangkan pemikirannya tentang *Nafs* ini dalam sebuah pasal pada bukunya *Al-Asfar*. Bahkan tidak sedikit Mulla Shadra mengkaitkan *Nafs* dalam kajian *tafsir*-nya, seperti yang ditulis dalam kitab *Tafsir Al-Qur'an Al-Karim* karya beliau. Pada salah satu tafsirnya, ia menyatakan bahwa "*Nafs* pada saat penyatuannya adalah keseluruhanan kekuatan" <sup>52</sup>. Jika Shadra menilai adanya penyatauan kekuatan secara hakiki tentang *nafs*, maka *al-Tijani* justru menilai *Nafs* sebagai sebuah wilayah yang harus dibersihkan dan mudah terkotori. Dengan demikian maka keberadaan *thariqat* berikut segala *aurad*-nya, diyakini dapat menyebabkan kegiatan pensucian dari kekotoran jiwa di atas <sup>53</sup>. Pandangan inipun belum menjelaskan secara detail mengenai teknis penyucian jiwa.

Pada bukui ini tidak banyak membahas tentang konsep penyucian jiwa dalam pandangan sufi serta teosofi terdahulu seperti Mulla Shadra dan al-Ghazali secara utuh, namun hanya memberikan lintasan pembahasan sesuai kepentingannya saja, sebagai bahan perbandingan dengan konsep Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-tijaniyah. Untuk lebih menonjolkan konsep beliau dalam proses penyucian jiwa, menggunakan pemahaman tentang haqiqat al-muhammadiyah melalui bacaan shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal. Pada bahasan lainnya, beliau memberikan klasifikasinya berdasarkan pandangan 'irfani, yang membagi jiwa dalam dua bentuk, ialah Nafs al-Insany dan Nafs al-Rahmany, jika keduanya bersatu, maka akan memunculkan kekuatan yang kekal<sup>54</sup>. Kekuatan yang terjadi pada badan, akan terpengaruhi oleh kekuatan Nafs-nya. Dengan demikian, maka perubahan badan sebagai shurah, tergantung pada perubahan Nafs<sup>55</sup>. Oleh karena itu kaum teosofi menilai Nafs sebagai sesuatu yang tinggi diantara bahasan tertinggi<sup>56</sup>. Demikian pula ketika ia menafsirkan ayat 35 dari surat *Al-Nur*:

ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ عَمِشُكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي أَنَهُ نُورُهُ كَوْمَ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلًا كُوكَبُ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَآ

23

<sup>52</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, juz I, Intisyarat-Qum, tahun 1344.H, hlm 43.

<sup>53</sup>Muhammad al-'Araby bin bin Muhammad al-Saih, al-Tijani, Bughaytu al-Mustafidz li syarhi Munyati al-Murid, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, 1971,hlm. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Shadra al-Mutaallihin, *Tafsir al-Ouran al-Karim*, hlm. 191.

<sup>55</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, juz III, hlm. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, hlm. 481.

# شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُّ نُّورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهُدِى اللَّهُ لِنُورِهِ عَن يَشَآءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِّ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ

Artinya: "Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi. perumpamaan cahaya Allah, adalah seperti sebuah lubang yang tak tembus, yang di dalamnya ada Pelita besar. Pelita itu di dalam kaca (dan) kaca itu seakan-akan bintang (yang bercahaya) seperti mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang berkahnya, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di sebelah timur (sesuatu) dan tidak pula di sebelah barat(nya), yang minyaknya (saja) hampir-hampir menerangi, walaupun tidak disentuh api. cahaya di atas cahaya (berlapis-lapis), Allah membimbing kepada cahaya-Nya siapa yang dia kehendaki, dan Allah memperbuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia, dan Allah Maha mengetahui segala sesuatu."

Menafsirkan kata "Misykat 57", dipahami dua arti, antara lain dipahami sebagai misykat ma'nawi, yang berada dalam shadr, itulah Nafs<sup>58</sup>. Berikutnya, Mulla Shadra dan Ibnu Arabi memahami jiwa sebagai gambaran dari kesempurnaan yang dilimpahkan kepada materi. Kemudian ia membagi jiwa menjadi tiga bagian, yakni jiwa paling rendah yang disebut dengan Nafs al-Nabatiyah, jiwa menengah, disebut Nafs al-hayawaniyah dan jiwa tertinggi, disebut Nafs al-Nathqiyah<sup>59</sup>. Dari Nafs al-Hayawaniyah (Nafs yang berada pada kebanyakan manusia), jika diusahakan, maka akan mampu naik menjadi Nafs al-Nathiqiyah. Pada batasan inilah manusia derajatnya menjadi Ulama. Nafs al-Nathiqiyah, hanya dimiliki oleh ulama, yakni mereka yang telah memberdayakan aqalnya dengan perbuatan, sehingga mereka akan nampak sebagai Rabbaniyyun<sup>60</sup>. Mulla Shadra juga mengumpamakan Nafs sebagai pohon

-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Al-Qusyairy memandang misykat pada ayat di atas, sebagai perumpamaan bagi kondisi ma'rifat. "nur' dimaksud ialah nur al-qalb al-mu'minin, yang menggapai ma'rifatullah. Al-Qalb tersebut tak akan bersinar, tanpa adanya "zair" yakni minyak sebagai bahan bakarnya. Perumpamaan ini berlaku bagi "minyak" kemurnian yang terdapat dalam benak seseorang, yang dengannya akan tercipta nur, yang terang benderang, menyinari seluruh aktifitas al-Qalb.(al-Qusyairy, al-Imam, Lathaif al-Isyarat tafsir shufy fii kamili li al-Qur'an al-karim, Markaz tahqiq al-Turats, Juz 2, tahun 1983.)

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Shadra al-Mutaallihin, *Tafsir al-Ouran al-Karim*, hlm. 517.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Shadra al-Mutaallihin, Al-Hikmah al-muta'aliyah, Loc.Cit, Juz 9, hlm 5.

<sup>60</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, Juz II, hlm. 40.

ruhani yang secara bersamaan di dalamnya terdapat qalb, ruh dan sirr<sup>61</sup>. Selain menilai adanya Al-Qunwah dari jiwa, ia juga mengidentifikasi qunwah tersebut, antara lain qunwah al-idrak, yakni daya kognitif dan aktifitas. Daya kognitif, dinilai lebih pasif dari daya aktifitas yang merupakan penggerak. Sosok Nafs dalam semua daya ini mampu menyempurnakan jiwa-jiwa kebinatangan, hingga berubah dari sekedar akal pasif menjadi akal aktif, inilah yang dinamakan dengan al-aqlu bi al-qunwah<sup>62</sup>.

Ia memahami, bahwa diferensiasi paripurna yang badani terjadi dari jiwa dan materi badan, oleh sebab itu, sesuatu yang abstrak dan bersifat material, tidak mungkin akan menghasilkan diferensiasi alami yang bersifat material. Ia juga mengkritisi pemahaman Ibnu Sina tentang konsep hubungan sebagai sesuatu yang bukan konsep substantif. Menurutnya bahwa jiwa sebagai substansi immaterial ab initio (dari awal), Ini dipahami karena jiwa terlahir dari materi. Ibnu Sina juga memandang jiwa, sebagai sesuatu yang seharusnya terpisah dari materi sepenuhnya, sebab jiwa adalah intelek, yang saat aktualisasinya harus terpisah dari materi. Kejiwaan tidak dapat dipandang sebagai suatu hubungan walaupun terbebas dari materi. Seperti halnya jiwa manusia, yang merupakan substansi bebas. Jiwa hendaknya dipahami sebabai sesuatu yang murakkab (tersusun) dari dua unsur potensial, kesemuanya melebur dalam satu wujud yang sempurna, membentuk kesatuan yang utuh (ittihad)<sup>63</sup>.

Eksistensi jiwa dalam badan merupakan persoalan yang seharusnya didudukkan pertama. "Badan" sebagai wadah dari jiwa. Oleh sebab itu maka diyakini bahwa badan adalah gambaran jiwa. Pandangan ini juga menjadi landasan Ahmad al-Tijani dalam melakukan tindakan penyucian jiwa yang diawali dengan tarbiyah (pendidikan) pengenalan haqiqat al-Muhammadiyah. Sedangkan jiwa adalah hakiki insani yang merupakan kenyataan sesungguhnya. Badan akan bereaksi tatkala jiwa bereaksi. Inilah yang kemudian dikaji oleh psikolog barat seperti Francis Bacon (1561-1626) dan John Lokce (1632-1704). Mereka memandang pentingnya pengamatan inderawi daripada melakukan perenungan seperti yang dilakukan uskup Worcester saat itu. Inilah yang menjadi bahasan ilmu jiwa empiris<sup>64</sup>. Oleh sebab itu, jika jiwa dianggap organ penting

.

<sup>61</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, hlm. 99

<sup>62</sup> Shadra al-Mutaallihin, Tafsir al-Quran al-Karim, hlm. 8.

<sup>63</sup>Fazlurrahman, The philosophy of Mulla Shadra, hlm. 263.

<sup>64</sup>Kohnstamm, Sejarah Ilmu Jiwa, hlm 22.

dalam tubuh manusia yang bersifat tidak inderawi. Maka upaya-upaya penyucian serta pembersihannya secara ruhani menjadi penting pula.

Bila psikologi barat membahas tentang mimpi sebagai salah satu tanda gejolak jiwa, maka pertama kali mengungkapnya adalah Sigmund Freud. Ia menganalisa mimpi sebagai kegiatan ambang sadar yang bersumber dari jiwa, kemudian menggerakkan struktur otak yang bersifat meterial. Atau sebuah kegelisahan fisik, terjadi akibat kegelisahan jiwa. Inilah yang selanjutnya Sigmund Freud mempopulerkan idenya dengan istilah psikoanalisa. Menurutnya mimpi bukanlah sesuatu yang berhubungan dengan aspek supernatural, misalnya ilham dari dewa, petunjuk setan atau menunjukkan ramalan masa yang akan datang, seperti yang diyakini dalam konsep zaman primitif. Mimpi tidak lebih dari persoalan psikologis, sejalan dengan pemikiran Aristoteles yang menyatakan bahwa mimpi bukan sesuatu devine yang berbau ke-Dewa-an. Melainkan dari sifat-sifat kejam atau jahat, demonic. Sifat tersebutlah sifat manusia sebenarnya. Mimpi bukanlah bersifat ke-Tuhan-an, bukan pula wahyu, melainkan, menunjukkan pada dalil ruh manusia yang sudah tentu terdapat pertalian dengan sifat-sifat manusia 65 .Sedangkan dalam pendangan Ahmad al-Tijani, bukan hanya sekedar mimpi. Tetapi penycian jiwa berakhir dengan adanya pertemuan langsung dengan hadhirat Rasulullah SAW.

Selain beberapa pendapat psikolog dan filosof barat, jiwa juga diungkap oleh kalangan sufi. Sufi memahami jiwa dengan pemahamannya seperti filosof barat. Antara sufi klasik dan sufi kontemporer tentunya akan mempunyai beberapa perbedaan yang menonjol, terutama saat mereka menentukan kinerja Nafs berdasarkan teks al-Qur'an atau al-HaditsNabi Muhammad Sallallahu 'alaihi wa alihi. Sufi klasik banyak menginterpretasi kata Nafs dalam kondisi negatif, sedangkan sufi berikutnya memahami Nafs secara varian, sehingga Nafs dapat dikelompokkan kedalam dua kategori, yakni Nafs baik dan Nafs buruk. Al-Ousyairy memaparkan Nafs sebagai lapisan terluar dari qalb, yakni tempat munculnya akhlaq yang di dalamnya penuh dengan penyakit/kendala. Bandingannya adalah ruh, yakni media terpuji yang menimbulkan akhlaq terpuji. Dua potensi inilah yang membentuk manusia secara sempurna, berbeda dengan Malaikat dan Syaithan yang hanya diberikan salah satunya saja 66. Pemahaman di atas masih menganggap Nafs sebagai sumber kejahatan sedangkan ruh sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Sigmund Freud, *The interpretation of dream*, t.t t.p, hlm 2.

<sup>66</sup>Abi al-Qasim Abdu al-Karim bin Khawazin al-Qusyairy, al-Risalah al-Qusyairiyah, hlm. 87.

sumber kebajikan. Kerapkali terdapat perbedaan pendapat pada kalangan sufi ini saat memahami wilayah *ruh* dan *Nafs*. Meraka kadang-kadang memamahi sebagai sesuatu yang memiliki potensi baik dan buruk, akan tetapi pada sisi lain selalu kukuh dengan pendiriannya bahwa *Nafs* adalah wadah kejahatan.

SyaikhAbdul Qadir al-Jailany, menjelaskan bahwa Nafs dan ruh merupakan potensi manusia yang berada dalam tubuhnya. Malaikat dibekali ruh saja, maka mereka hanya punya unsur taqwa, sedangkan Syaithan dibekali Nafs saja akibatnya menjadikan potensi fujur yang selalu muncul dalam setiap langkahnya. Dengan demikian apabila dibekali keduanya beliau beranggapan akan muncul dua potensi tersebut, yakni fujur dan tagwa. Setiap potensi kebaikan akan di-ilham-kan kepada manusia melalui malaikat dan disimpan dalam galb. Demikian pula potensi keburukan akan di-ilham-kan Allah pada qalb oleh syaithan. Maka galb merupakan pusat pertemuan fujur dan tagwa. Maka dari itu manusia hendaknya mampu menyeleksi ilham-ilham yang masuk kedalam qalb agar tidak terdominasi oleh fujur. Hasil identifikasi yang dilakukan seseorang akan terlihat dari perilakunya.<sup>67</sup> Perilaku dianggap sebagai gambaran dari potensi yang masuk dalam *qalb*-nya. Tindakan preventif yang dilakukan para penganutnya dengan cara memperbanyak dzikir, mulai menyebut hingga mengingat akan kebersihan serta kesucian Allah sebagai dzat Yang Quddus dari yang ahadits. Mereka sering mengulang-ulang menyebut nama Tuhan dengan pernyataan tauhidiyah, yang di-lafad-kan dengan kalimat "Laa ilaha illa Allah", dengan tujuan untuk mencapai kesadaran tuhan yang lebih permanen<sup>68</sup>. Dalam pemikirannya Syaikh Abdu al-Qadir al-Jailany mengajarkan pembinaan serta pengenalan lathifah.

Pendapat yang menerangkan bahwa *Nafs* berpotensi jahat, bukan hanya sampai antisipasi masuknya *syaithaniyah* masuk dalam *qalb*, akan tetapi ada pendapat sufi yang sampai melakukan penyingkiran agar tidak terkontaminasi penyakit-penyakit hati dengan metode *mujahadah*. Salah satunya adalah *al-Imam* Abu al-Hamid *al-Ghazaly*, yang terkenal dengan kitab populernya *Ihya 'Ulum al-Diin. Al-Ghazali* menjelaskan bahwa *Nafs* adalah potensi buruk dalam badan manusia yang bersemayam dalam *qalb*, sehingga upaya *mujahadah* sangat diperlukan untuk membersihkannya. Menyingkirkanya merupakan upaya terbaik manusia menuju *al-Insan al-Kamil* yang memiliki sifat sempurna dan terhindar dari *akhlaq al-*

.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Abdu al-Qadir al-Jilanyal-Hasany, al-Ghunyah li al-Thalibi thariqi al-haqqi fii al-akhlaq wa al-adab al-Islamiyah, Darr al-Fikr, Beirut, t.t, hlm.102.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia, Mizan, bandung, tahun 1992, hlm. 80.

madzmumah. Pergeseran fungsi Nafs yang madzmumah, akan menjadikan Nafs tersebut takluk, ialah Nafs al-muthmainnah. Nafs tersebut dinyatakan sebagai jiwa yang telah berdekatan dengan Rabb, serta akan kembali pada Allah 'Azza wa Jalla<sup>69</sup>.

Nafs yang selalu diidentikkan negatif, mengacu pada petikan hadits Nabi yang memberikan pernyataan bahwa Rasulullah sepulangnya dari pertempuran melawan kaum kafir, sempat bersabda bahwa ia baru pulang dari pertempuran kecil, kemudian dilanjutkan dengan informasinya melakukan perlawanan dalam pertempuran yang lebih besar, padahal saat itu kondisi shahabat sangat lelah dan mereka menganggap pertempuran itu adalah pertempuran terbesar, tetapi Nabi masih menyatakan pertempuran kecil. Pertanyaan-pun timbul dari para shahabat tentang jihad besar setelahnya. Maka Nabi SAW menjawab, ia adalah melawan "Nafs" Jihadal-Nafs<sup>70</sup>. Dalam analisa sufi klasik, anggapan bahwa Nafs itu buruk semakin kuat. Konsekuensi yang harus dilakukannya adalah melawan Nafs, karena itu datang dari syaithan, sedangkan syaithan adalah musuh besar bagi manusia<sup>71</sup>.

Pandangan *al-Imam* Abu Bakr *al-Thahsanany* dan Abu Hafs Rahimahullah, mereka menjelaskan, bahwa Nafs bukan hanya sebagai penyakit, akan tetapi juga sebagai penghalang pertemuan dengan Rahh, seperti harapan sufi. Dengan demikian maka melemahkannya dipandang perlu agar mendapatkan kekuatan suci yang datang dari ruh suci (Allah). Tidak akan dijangkau kecuali dalam keadaan suci. Jika saja tidak segera dibersihkan akan meng-hijah antara manusia dengan Allah. Apabila kondisi ini berlarut, berpengaruh pada kinerja *jasad*<sup>7</sup>2.

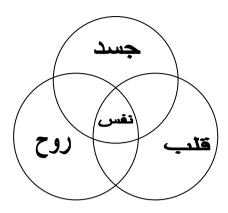
.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Abu al-Hamid al-Ghazaly, *Ihya 'Ulum al-Din*, Darr al-Kitab al-Islamiyyah, Beirut, t.t, juz III, hlm 4.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Perjuangan besar ini adalah, sebuah proses peningkatan nilai nafs, dari yang tergolong jiwa rendah, hingga memasuki wilayah jiwa tinggi, yakni al-nathiqiyyah. Yaitu jiwa yang mampu memberdayakan dirinya dengan segala hal yang baik.perjuangan inilah yang oleh Nabi SAW dianggap melebihi sekedar pertempuran, yang kemenangannya hanya bersifat mahsusat. Sedangkan pada kemenangan mengendalikan jiwa, yakni melawan jiwa-jiwa rendah, menuju jiwa al-nathiqiyyah, yang merupakan fenomena ghair mahsusat.

<sup>71</sup>Muhammad bin Muhammad al-Ghazaly, Makasyifat al-Qulub, Dinamika Berkat Utama, Jakarta, t.t, hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Abdu al-Wahhab *al-Sya'rany, al-Anwar al-Qudsiyyah fii ma'rifati qawa'id al-shufiyyah*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 1996, hlm. 30.



Gambar ini menunjukkan adanya saling mempengaruhi dari tiga unsur di atas

Al-Fairuzzabadi menyatakan bahwa Nafs sebagai hakikat sesuatu dan substansinya, seperti yang dikemukakan *Al-Tustary* yang menyatakan bahwa ruh dan jiwa merupakan sesuatu yang tidak mungkin terpisah. Bahkan Al-Hakim Al-Tirmidzi menganggap jiwa sebagai bumi syahwat. Ia mencatat tiga kinerja Nafs, yakni : pertama, Al-Nafs bermakna napas, yang memberikan hidup, terpancar dari ruh. Kedua, Al-Nafs sebagai gharizah / Insting (naluri), dihiasi oleh syaithan dengan bentuk tipu daya yang bertujuan untuk memenangkannya dan merusak. Dalam posisi ini Nafs (jiwa) sangat lemah dihadapan syaithan. Ketiga, al-Nafs sebagai teman dan penolong syaithan. Jiwa semacam ini ikut serta dalam kejahatan, bahkan merupakan bagian dari kejahatan itu sendiri<sup>73</sup>. Beberapa pemahaman psikolog dan filsosof barat serta sufi telah nampak menjelaskan tentang jiwa. Mulla Shadra atau Shadra al-Mutaallihin mencoba mengurai jiwa dengan beberapa pendekatan, sesuai dengan disiplin ilmu yang dimilikinya. Dirinya telah dibekali para gurunya dengan pemahaman filsafat Neo Platonis dan tradisi Aristotelian yang diwakili oleh figur Ibnu dengan potensi tasawuf (pemikiran Sina dan al-Farabi. Dilengkapi 'irfani/gnosis') Ibnu Arabi 74. Maka pandangannya mempengaruhi pemikirannya tentang jiwa. Perpaduan antara konsep mistik dalam Islam dibahas dalam rangkaian rasionalisme. Sehingga perpaduannya itulah yang sering disebut sebagai teosofi. Meskipun tidak membahas tentang haqiqat al-Muhammadiyah, beliau memaparkan tenaga jiwa yang memiliki fungsi-fungsi sesuai kebutuan manusia dalam menjalankan perintah Tuhan.

-

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Amir an-Najar, *Ilmu Jiwa dalam Tasawuf*, hm. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Murtadha Muthaharri, Pengantar Pemikiran Shadra, hlm 13.

Al-Hakim al-Turmudzi, dianggap sebagai pengusung konsep haqiqat al-Muhammadiyah. Seperti tertuang dalam kitab Khatmu al-Auliya. Kemudian ditafsirkan dan diurai oleh Ibnu Arabi dalam kitab Futuhat al-Makiyyah. Akhirnya di populerkan dan diaplikasikan dalam bentuk perilaku oleh Syaikh Ahmad al-Tijani melalui beberapa metode pendalaman kekuatan shalawat. Tentu saja bukan sekedar membaca, tetapi lebih menitik beratkan pada pemahaman. Oleh sebab itu ukurannya tidak lagi berdasar perhitungan statistik, namun lebih menunjukkan melalui temuan spiritual. Diantaranya adalah "hudhur Rasul".

Shadruddin *al-Sirazi* memaparkan, bahwa jiwa tidak sekedar memberikan identitas sebagai pembawa kejahatan atau seperti psikolog barat yang membahas hingga pemberdayaan jiwa. Ia menguraikan beberapa eksistensi, sifat-sifat, hukum, esensi, transensdensi, keunggulan, fungsi, penyucian dan independensi jiwa. Beliau menjelaskan kinerja *Nafs* secara terurut, mulai dari kinerja organ anatomis yang *sirriyah*, hingga aksi yang muncul pada *jasad* yang *hissiyah*. Termasuk yang menjadi kehendak *qalh*, ialah *khatir* <sup>75</sup>, yakni gambaran *'ilmiyah*, seperti gambaran orang sedang berjalan kaki, padahal yang terlihat hanyalah punggung belaka, membedakan antara yang dikenal dengan yang tidak dikenal, laki-laki dan perempuan, atau *wujud* manusia itu sendiri dari yang lainnya. Kemudian juga mengemukakan tentang kelahiran *khatir al-awwal* yang menyebabkan terjadinya pergerakan *syahwah* bersifat *naluriyah*, inilah yang dinamakan *syauq. Kahtir* inilah yang kemudian dinamakannya pula sebagai *al-Nafs*.

Syaikh Ahmad bin Muhammad al-Tijani mengemukakan konsep jiwa secara langsung saat membahas tentang Haqiqat al-Muhammadiyah. Dengan demikian, maka bahasan Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, tidak merupakan bahasan terpisah antara membahas konsep jiwa dengan fungsinya. Sebab, pada saat mengurai tentang haqiqat al-Muhammadiyah, sudah pasti akan mengurai mengenai jiwa (al-nafs), berikut tentang konsep penyuciannya juga berbeda dengan pemikir sebelumnya. Pemikir sebelumnyahanya memaparkan aspek kognitif jiwa, yakni bersifat aqliyah, wahmiyah, khayaliyah dan hissiyah. Masing-masing mempunyai objek pembahasan. Aqliyah adalah kemampuan intelektual, Wahmiyah adalah kemampuan imajinasi atau dugaan, Khayaliyah adalah kemampuan ilusif dan Hissiyah adalah kemampuan inderawi. Semuanya

\_

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Shadra al-Mutaallihin, *Mafatih al-Ghaib*, Muassasat al-Muthalla'at, t.t. hlm. 214, kunci ke 15.

terangkum dalam pembicaraannya tentang jiwa <sup>76</sup>. Pada tafsirnya yang berjudul *Tafsir Al-Quran Al-Karim*, banyak mengungkapkan kata *Nafs*, bahkan menjelaskan tentang *Nafs al-Rahmani*, yang muncul dari *faidh* dan *juud* dan *Nafs al-Insani*. Keadaan *faidh* dan *juud* diprediksi Mulla Shadra tak akan muncul, tanpa *Al-Quwwah* <sup>77</sup> .Maka pada pemikiran *al-Tijani* dijelaskan tentang keterpaduan serta pengaruh antara jiwa dan pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*.

Ahmad *al-Tijani* lebih menekankan pada potensi jiwa yang mampu menembus batas logika, dengan mengedepankan sisi ketajaman spiritual, hingga memasuki ambang keyakinan maksimal. Keyakinan inilah yang menjadikan sebuah cara untuk menggapai kesempurnaan jiwa dalam melakuikan aktifitas bagi tubuh. Oleh sebab itu, maka kesuciannya jiwa menjadi penting untuk dipelihara. Dan Ahmad al-Tijani memberikan formula untuk mendukung segala upaya melakukan penyucian jiwa, dengan mengemukakan dorongan agar dengan cermat memahami haqiqat al-Muhammadiyah. Oleh sebab itu pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah diyakini merupakan penyingkapan rahasia batin. Dan haqiqat al-Muhammadiyah sendiri dinyatakan sebagai pandangan pengetahuan rabbaniyah, yang tidak cukup dengan paparan yang bersifat basyariyah belaka.<sup>78</sup>

Pemahaman atas haqiqat al-Muhammadiyah dalam thariqat Tijaniyah, lebih dititikberatkan pada pemahaman terhadap kandungan beberapa shalawat yang popular di kalangan thariqat al-Tijaniyah. Melalui pemahaman inilah, para salik (ikhwan) dituntun untuk melakukan menyucikan jiwanya, hingga mendapatkan temuan spiritual yakni pertemuan dengan Rasul SAW secara langsung 79 . Haqiqat al-Muhammadiyah merupakan pengetahuan yang diyakini dapat menggiring pada upaya kemanunggalan nafs dengan nafs Rasulullah SAW. Dengan demikian mewariskan sifat-sifat ruhaniyah yang akan menumbuhkan akhlaq mulia.80

.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Agus Efendi, M.A, Kehidupan, karya dan filsafat Mulla Shadra, sebuah pengantar kuliah filsafat Islam Program Pasca sarjana IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, tahun 2000, t.p, hlm. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Shadra al-Mutaallihin, *Tafsiral-Our'an al-Karim*, juz I, hlm 191.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Syaikh Ubaidah bin Muhammad *al-Tijani, Mizab al-Rahmah al-Rabbaniyah fii al-Tarbiyah bi al-Thariqah al-Tijaniyah*, t.p. t.t, hlm. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Wawancara dengan Muqaddam Thariqat al-Tijaniyah (DR. Ikyan Sibawaih, M.A) di Samarang-Garut tanggal 12 Mei 2016.

<sup>80</sup>Syaikh Ubaidah bin Muhammad al-Tijani, Mizab al-Rahmah al-Rabbaniyah fii al-Tarbiyah bi al-Thariqah al-Tijaniyah, t.p. t.t, hlm. 173.

Antara pemikiran Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*, Mulla Shadra, al-Ghazali, al-Jily dan sufi sebelumnya, hampir memiliki kesamaan dalam argumentasi tentang kesucian dan beberapa tindakan mensucikan jiwa. Namun memiliki perbedaan dalam melakukan penyucian dan pemeliharaan terhadap jiwa, yang lebih detail. Pada *Thariqah al-Tijaniyah* yang mengusung pemikiran Ahmad *al-Tijani* ini, memiliki keunikan dalam menjelaskan tentang metode pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*, hingga melakukan perjumpaan langsung dengan Nabi Muhammad SAW.

Agar mendapat nilai validitas yang mendekati kebenaran, maka penulis menggunnakan analisa deskriptif, dalam mengurai permasalahan. Yakni mengurai aspek yang diteliti dengan beberapa gambaran situasi. Selanjutnya dianalisa, untuk mendapatkan pemaknaan atau pemahaman baru tentang objek. Selanjutnya dituangkan secara konsepsional dari semua temuan. Sebagai kelengkapannya, menggunakan pendekatan induksi dan deduksi, yang di dalamnya mempelajari konsep, mengikuti hubungan serta melakukan interpretasi penulis dengan membandingkan menggunakan refleksi pribadi<sup>81</sup>, sebagai wujud validitas penelitian. Pengalaman pribadi juga menjadi bagian dari perhatian Karena pembahasan mengenai hagigat al-Muhammadiyah peneliti. pengalaman spiritual, maka kejadiannya merupakan merupakan pengalaman pribadi dari para pelaku yang telah mendapatkan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Meskipun pada dasarnya seolah-olah hanya menerapkan metode penelitian kuantitatif, namun juga memerlukan data kualitatif sebagai landasan dasar dari sebuah konsep. Itulah yang disebut dengan penelitian campuran, yakni antara kuantitatif dengan kualitatif. Kuantitatif dipakai saat mencari data objektif dari para pelaku secara langsung. Hal ini dibuktikan dengan hasil wawancara dengan beberapa atau salah seorang pelaku atau pengamal pengalaman pribadi tersebut. dan kualitatif dari sisi konsep yang ditawarkan pencetus konsep terdahulu melalui berbagai teori yang dikemukakan dalam literatur.82

Penulis sebelumnya, melakukan penelitian yang lebih banyak menggunakan metode *book survey*. Menjadikan data kepustakaan sebagai sumber utama, berdasarkan persoalan yang diungkap. Dengan demikian, akan mencoba melengkapi analisa tersebut dengan mendahulukan latar

<sup>81</sup> DR. Anton Bakker dan Drs. Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Pustaka Filsafat, Penerbit Kanisius, Jakarta, tahun 1990, hlm. 77.

<sup>82</sup> John W, Creswell, Research Design pendekatan metode kualitatif, kuantitatif dan campuran, Pustaka Pelajar, edisi 4, Yogyakarta tahun 2017.hlm. 27.

belakang historis pemikiran Syaikh Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani sebagai objek kajian. Kemudian, menspesifikasikan pada bahasan proses penyucian jiwa sebagai kajian utama. Dilengkapi dengan beberapa dugaan penulis terhadap beberapa istilah, menggunakan pendekatan kebahasaan (sesuai kamus rujukan). Ditambah dengan informasi lain yang dapat mengungkapkan secara kebahasaan. Dimasukkan pula dengan hasil wawancara dengan penganut thariqat al-Tijaniyah, sebagai sumber yang melengkapi dan memberikan tafsiran langsung dari buku sumber yang sedang dibahas. Dalam hal ini menunjuk salah satu zamiyah thariqat al-Tijaniyah, yang menjadi pusat rujukan thariqat al-Tijaniyah di propinsi Jawa Barat, yakni Zamiyah Samarang di Kabupaten Garut. Sebagai pelengkap data untuk dianalisa, proses penelitian juga menggunakan zamiyah lainnya seperti zamiyah Padalarang dan zamiyah al-Sulaimaniyah Ciranjang-Cianjur.

Selanjutnya, mengambil model penelitian konsep sepanjang sejarah, yang dititikberatkan pada sisi interpretasi. Pada model ini peneliti sekaligus penulis, berusaha menangkap maksud konsep yang dikemukakan oleh objek penelitian. Pemahaman juga sebahagian disandarkan pada aspek fenomenologi, yang mengungkap perasaan dan keyakinan seseorang. Dalam hal ini *Syaikh* Ahmad bin Muhammad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*. Karena beliau dianggap memiliki metode yang dianggap sangat belum populer di kalangan umat Islam.

Kemudian menentukan langkah penelitian, mulai dari menentukan kerangka teoretik, klasifikasi pernyataan yang terdapat dalam bahasan, serta memahami dan menganalisis beberapa istilah yang terdapat dalam objek kajian utama, yakni Konsep penyucian jiwa melalui pendekatan pemahaman *bagigat al-Muhammadiyah* perspektif *Tharigah al-Tijaniyah*.

Untuk melengkapi keakuratan hasil penelitian, dipandang perlu adanya penentuan sumber data, baik data primer, maupun sekunder, yang sekiranya mampu mengungkap tujuan penelitian. Itulah sebabnya penulis menentukan beberapa judul buku karya Murid-murid syaikh Ahmad al-Tijani yang tulis dengan cara imla dari Syaikh Ahmad al-Tijani<sup>83</sup>. Buku tersebut dimasukkan dalam golongan buku primer. Sebab dianggap sebagai karya tulis yang secara langsung terpantau penulisannya oleh Syaikh Ahmad al-Tijani, meskipun tidak ditulis langsung oleh beliau <sup>84</sup>. Seperti al-Mizabu al-Rahman, Bughiyatu al-Mustafidz, Jauharu al-Amany, Irsyadatu al-Ilahiyat, Manaqib Syaikh Ahmad al-Tijani dan beberapa

\_

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Syaikh Aly Harazim bin al-Arabay, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-Tijani, Khadim al-Tijany, tahun 1984, juz 2, hlm. 34.

<sup>84</sup> Wawancara dengan DR. H. Ikhyan Sibawaih, M.A, Muqaddam Thariqat Tijaniyah Samarang Garut tanggal 21 Mei 2016.

buku lainnya sebagai pengimbang yang ditulis oleh ulama kalangan thariqat al-Tijaniyah, untuk memperkuat argumentasi berdasarkan hasil ijtihad dan pemikiran ulama tersebut. Dilengkapi dengan hasil wawancara dengan muqaddamthariqat al-Tijaniyah yang dianggap cukup, berdasarkan pengamatan peneliti. Ditambahkan pula pengamatan pada beberapa zawiyah yang menerapkan metode yang dibahas. Antara lain zawiyah di Samarang-Garut dan Zawiyah di Padalarang-Bandung Barat. Kemudian, sebagai pelengkap maka dimasukan ide-ide dari kalangan sufi dan filosof yang membahas tentang jiwa dan pemeliharaannya. Ini digolongkan sumber sekunder. Selanjutnya dilengkapi oleh beberapa karya para masyaikh dan muqaddam thariqat al-Tijani yang berbicara tentang haqiqat al-Muhammadiyah sebagai sumber tertier. Buku tersebut meliputi catatan tentang wirid-wirid Thariqat al-Tijaniyah, dari dzikir pokok hingga dzikirikhtiyary.

Di antaranya, menggunakan literatur yang berjudul Bughiyatu al-Mustafidz li syarhi munhati al-murid, karya Muhammad al-Arabi bin Saih al-Syariqy al-Tijani, Mizab al-Rahman fiial-Tarbiyah bi al-Thariqah al-Tijaniyah karya Syaikh Ubaidah bin Muhammad al-Tijani, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-Amany fii faidh sayyidy ibnu al-abbas al-Tijani karya Sayyid 'Aly al-Harazim bin al-Arabi al-Fasi,al-Durrah al-Kharidah syarah al-Yaqutatu al-Faridah, karya Muhammad Fathan bin 'Abdu al-Wahidi al-Susy. Untuk lebih tampak adanya keterkaitan dengan ide sebelumnya, maka penulis mengutip juga dari kitab Khatmu al-Auliya karya Syaikh Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hasan al-Hakim a-Turmudzy, Al-Insan al-Kamil fii Ma'rifati al-Awakhir wa al-Awail karya Syaikh 'Abdu al-Karim Ibrahim al-Jily, Futuhat al-Makiyyah, Karya Ibnu Arabi. Kemudian sebagai pembanding, mengutip dari beberapa buku karya al-Ghazali, Mulla Shadra, Abdu al-Qadir al-Jilani, serta beberapa buku yang dianggap memiliki keterkaitan dengan pokok bahasan.

Penulis mengumpulkan data yang dianggap sesuai dengan pokok bahasan, maka penulis mengawali dengan membaca dan mengkaji beberapa topik yang berkaitan dengan penyucian jiwa, dengan maksud agar menunjang tujuan penelitian. Selanjutnya diperbandingkan dengan konsep lainnya yang dianggap sejalan dan atau bertentangan dengan konsep penyucian jiwa yang dikemukakan *Syekh* Ahmad *al-Tijani*. Hal ini dilakukan agar lebih memudahkan komentar atas semuanya. Dengan cara demikian, hasil analisis akan dipandang lebih akurat. Setelah data terkumpul, dilakukan pembacaan naskah serta pengolahan dengan pendekatan historis dan teknik interteks. Yaitu membaca teks sambil mencoba menemukan akta kunci dari masing-masing persoalan. Kemudian disusun secara sistematis, agar mendapatkan tafsiran yang

lebih akurat dan mendekati kesesuaian dengan harapan teks aslinya. Dengan cara didiskusikan dengan yang berkompeten pada bidangnya. Dalam hal ini adalah tokoh *Thariqat al-Tijaniyah*.

Adapun analisa yang akan dilakukan adalah membaca serta mempelajari teks yang terdapat dalam buku sumber *Thariqah al-Tijaniyah*, lalu dipilih tema yang dianggap menarik untuk dikaji dan dianalisis, dalam hal ini penulis memilih jiwa sebagai kajian pokok. Lalu dibandingkan dan dikaitkan dengan konsep serupa. Berikutnya adalah mengamati paparan mengenai ontologis Jiwa yang dikemukakan para pemikir terdahulu dalam berbagai karyanya. Hingga didapatkan sebuah pemahaman dan pengetahuan mengenai jiwa dan proses penyuciannya. Kemudian melakukan perbandingan dengan pandangan *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*. Agar lebih memperhatikan kehati-hatian dalam melakukan analisis, penulis akan memberikan tanda-tanda khusus pada beberapa kata yang merupakan konstribusi asing pada tulisan. Misalnya dengan mencetak miring beberapa kata, garis bawah atau tanda kurung.

Menganalisis pemikiran *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* tentang konsep penyucian jiwa, penulis tidak akan membandingkan dengan satu orang pemikir tentang hal yang sama. Meskipun lebih banyak konsep *al-Ghazali* yang diangkat sebagai pembanding. Namun lebih mengutamakan mengangkat konsep-konsep tentang jiwa dan penyuciannya dari beberapa pemikir sebelumnya secara acak. Hal ini dilakukan, agar tampak lebih dinamis dan lebih menonjolkan konsep penyucian jiwa menurut *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tinaniyah*, sebagai perbandingan dengan pemikir sebelumnya. Lalu dibuatkan langkah akhir, yakni kesimpulan sebagai ringkasan analisis.

Tulisan ini mengandung harapan untuk memahami serta mengetahui konsep *Syaikh* Ahmad *al-Tijani*dalam *thariqat al-Tijaniyah*, tentang konsep penyucian jiwa dibahas secara bersamaan dengan pemahaman pemikir sebelumnya. Maka pemaparan konsep pemikir sebelumnya tentang penyucian jiwa, lebih didahulukan. Dengan maksud, supaya lebih tampak upaya mengkritisi konsep tersebut dengan konsep Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*. Setelah dideskripsikan pemahaman pemikir sebelumnya, kemudian dilengkapi dengan kritik<sup>85</sup>.

<sup>85</sup> Langkah ini disesuaikan dengan model penelitian bidang pemikiran, tulisan Afif Muhammad pada bagian E, tentang metode penelitian yang dimuat dalam Khazanah (Jurnal Ilmu Agama Islam) yang diterbitkan oleh Program Pasca sarjana IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, tahun 2003, hlm. 447. Merujuk metode yang dikenalkan oleh Jujun Suria Sumantri.

Selain memasukkan data-data hasil pengamatan langsung di beberapa *zawiyah* yang menerapkan metode tersebut.

# BAB II

## SYAIKH ABU AL-'ABBAS AHMAD BIN MUHAMMAD AL-TIJANI

#### (BIOGRAFI DAN PENYEBARAN THARIQAH AL-TIJANIYAH)

Studi terhadap gerakan, konsep atau gagasan, diperlukan pengetahuan atau gambaran tentang tokohnya. Hal ini seperti digambarkan Karl A Steenbrink<sup>86</sup>. Hal tersebut dilakukan, untuk memberikan gambaran, menunjukkan jatidiri tokoh yang sedang diteliti serta diangkat pemikirannya, dan mempertegas konsep-konsepnya. Atau membandingkan dengan beberapa tokoh terdahulu bahkan se-jaman dan setelahnya. Tulisan ini memasukkan beberapa nama tokoh yang dianggap berkaitan dengan konsep yang ditawarkan Ahmad *al-Tijani* dalam *thariqat al-Tijaniyah*.

Thariqah al-Tijaniyah merupakan sebuah nama salah satu Thariqah al-mu'tabarah<sup>87</sup>yang tersebar di Indonesia. Penamaannya dinisbatkan pada muassis yang mempelopori kelahiran thariqah ini, yakni Syaikh Abu al-'Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani. Beliau lahir di 'Ain Madhi (Madhawi, sebelah timur Maroko) Aljazair, pada hari Kamis 13 Shafar tahun 1150.H. ia masih keturunan Rasulullah SAW, yakni dari pihak ayah, adalah keturunan al-Hasan bin Ali Thalib<sup>88</sup>. Sedangkan dari pihak ibu adalah keturunan suku Tijanah. Suku ini sangat dikenal dengan banyaknya melahirkan tokoh-tokoh agama Islam, baik dari kalangan sufi maupun fuqaha. Bahkan ada yang menyebutkan bahwa suku Tijanah, banyak melahirkan para wali. Kemudian, ibunya bernama Sayyidah Aisyah binti Abi Abdillah Muhammad bin al-Sanusi al-Tijani al-Madhawi. Lalu

-

<sup>86</sup>Menurut Karel A. Steenbrink, Usaha-saha untuk menemukan gambaran dari seorang tokoh bisa dilakukan dengan cara mencari data dari tulisan sendiri dan dengan cara mencari data dari cerita atau tulisan keturunannya atau orang yang datang kemudian. Lihat Karel A. Steenbrink, Beberapa aspek Tentang Islam di Indonesia Abad-19, Jakarta: Bulan Bintang. Hlm.91.

<sup>87</sup> Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, Juz 5, PT.Ikhtiyar Baru Van Hoeve, tahun 1994, Jakarta, hlm. 67.

<sup>88</sup> Sejarah hidup Syekh Ahmad al-Tijani terbagi dalam beberapa periode: (1) periode kanak-kanak (sejak lahir (1150 M) - usia 7 tahun; (2) periode menuntut ilmu (usia 7 - belasan tahun; (3) periode sufi (usia 21-31 tahun); (5) periode al-Fath al-Akbar (tahun 1196 H); dan (6) periode pengangkatan sebagai wali al-khatm (tahun 1214 H): pada bulan muharram 1214 H mencapai al-Quthbaniyat al-Uzma, dan pada tanggal 18 safar 1214 H mencapai wali al-Khtm wa al-Maktum. Lihat A. Fauzan Fathullah Sayyidul Auliya; Biografi Syekh Ahmad Attijani dan Thariqat Attijaniyah, (Pasuruan: t.pn.), 1985, hlm. 52-64. lihat juga: Ikyan Badruzzaman, Syekh Ahmad AT-Tijani dan Perkembangan Thariqat Tijaniyah di Indonesia, (Garut; Zawiyah Thariqat Tijaniyah, 2007), h.7.

orang tua beliau wafat pada hari yang bersamaan, yakni tahun 1166.H. saat itu *syaikh al-Tijani* masih berusia 16 tahun. Diduga karena terkena penyakit lepra. Namun tidak ada data yang jelas mengenai sakitnya secara pasti.

Melalui perkembangan Thariqah al-Tijaniyah, telah menjadikan Syaikh Ahmad al-Tijani dikenal ke seluruh dunia. Bahkan penganut thariqat ini tersebar pula di Indonesia. Sebagai salah satu aliran Thariqat almu'tabarah, maka al-Tijani mengenalkan ajarannya dan menyatakannya sebagai thariqah yang erat kaitannya dengan sunnah Rasulullah SAW. Hal ini dimungkinkan, karena selain Ahmad al-Tijani mengamalkan ajaranajaran Islam berdasar kepada al-Qur'an dan al-Sunnah, juga karena beliau sendiri adalah dzurriyat<sup>89</sup> Rasulullah SAW dari al-Hasan bin Ali bin Abi sepupu Nabi Muhammad SAW. Maka Thalib, saudara mengherankan, apabila Ahmad al-Tijani menjalankan 'Itrah ahlu al-bait. Maka sebahagian orang sempat menyatakan, bahwa Ahmad al-Tijani adalah terlahir dari kalangan mazhab Syi'ah. Namun hingga saat ini, tidak ada petunjuk yang jelas mengenai madzhab kalam yang dianut oleh Ahmad al-Tijani sendiri. Meskipun kalangan penganut thariqat al-Tijaniyah sebahagian mengklaim, bahwa thariqat ini adalah bermadzhab ahlu al-Sunnah wa al-Jam'ah. Terlepas antara pengakuan dan tuduhan, yang pasti bahwa Thariqat al-Tijaniyah merupakan sekumpulan kaum muslimin yang sangat mengagungkan Rasulullah SAW beserta Ahlu al-Baitnya.

Syaikh Ahmad al-Tijani ini hidup antara tahun 1150-1230.H (1737-1815.M). Jalan kehidupan beliau banyak ditulis dalam kitab Jawahiru al-Ma'any. Meskipun sangat sulit untuk mendapatkan karya yang secara langsung ditulis oleh beliau, selain manuskrip yang tercecer atau saat beliau menyampaikan kepada murid-muridnya, masih terdapat sumber sekunder yang ditulis orang terdekat dengan kandungan materi yang terdapat dalam buku sumber itu adalah serangkaian ide atau gagasan Syaikh Ahmad al-Tijani, yang dikumpulkan dengan cara imla. Hal ini yang banyak membedakan dengan beberapa muassis al-thariqat lainnya. Ide-ide beliau dituangkan para murid terdekatnya dalam berbagai kitab. Kemudian kitab tersebut dijadikan panduan oleh sejumlah penganut Thariqat al-Tijaniyah. Demikian pula dengan syarah-syarah kitab-kitab di atas dijadikan sumber rujukan kedua setelah kitab yang ditulis oleh murid syaikh Ahmad al-Tijani.

Adapun nasab beliau, secara langsung bersambung pada Rasulullah SAW, sebagai berikut, Abu al-'Abbas Ahmad bin Muhammad bin Mukhtar bin Ahmad bin Muhammad bin Salam bin Abi al-Id bin

<sup>89</sup> Dzurriyah maksudnya Keturunan.

Salim bin Ahmad al-`Alawi bin Ali bin Abdullah bin Abbas bin Abd Jabbar bin Idris bin Ishak bin Zainal Abidin bin Ahmad bin Muhammad al-Nafs al-Zakiyyah bin Abdullah al-Kamil bin Hasan al-Musana bin Hasan al-Sibti bin Ali bin Abi Thalib, dari *Sayyidah* Fatimah al-Zahra putri Rasulullah SAW. Hingga kini tidak ada tulisan yang jelas tentang tanggal kelahiran beliau.

Kemudian, kata "al-Tijani", diambil dari nama salah satu suku yang ada disekitar Tilimsan, Aljazair. Ibu beliaulah yang berasal dari kalangan suku ini. Oleh sebab itu dengan menisbatkan pada suku ibunya, maka ajaran Thariqah ini dinamakan Thariqah al-Tijaniyah. Nama suku ini dikenal dengan sebutan suku Tijanah. Atas dasar inilah, dijuluki sebagai thariqat al-Tijaniyah. Berawal dari kehidupan beliau sebagai seorang ulama yang taat menjalankan ajaran agama Islam yang bersumber dari al-Qur'an dan al-Sunnah. Maka syaikh Abu al-'Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani dikenal sebagai *fuqaha* pada kalangan *Malikiyah*. Maka dari itu saat terjadi gerakan anti thariqat di kota Makkah, sebagai bentuk pembersihan kota Makkah dari sikap umat yang melakukan tindakan khurafat dan kultus terhadap guru-gurunya sebagaimana kultus terhadap Nabi. Maka thariqat al-Tijani tidak mendapat perlakuan kasar dari pemerintah maupun ulama Makkah. Karena *madzhab Thariqat* ini telah dianggap sejalan dengan aliran yang menjadi ruh gerakan di atas. Selanjutnya ia menikah dengan seorang wanita shalihah, serta dikaruniai dua orang putra, yang kelak memimpin Zawiyah. Yakni Sayyid Muhammad al-Habib dan Sayyid Muhammad al-Kabir. Selanjutnya, syaikh Ahmad al-Tijani wafat di kota Fez, Maroko<sup>90</sup>, tepatnya pada hari Kamis tanggal 17 Syawal tahun 1230.H, pada usia 80 tahun. Kepemimpinan dalam thariqat ini dilanjutkan oleh putra sulungnya. Bertindak sebagai khalifah<sup>91</sup>. Untuk lebih mempertegas urutan dari biografi beliau dan perkembangan thariqat al-Tijaniyah, maka penulis mengatur dengan mencantumkan fase-fase kehidupan beliau. Antara lain:

#### A. Fase Pendidikan

Pendidikan pengenalan agama sejak dini, memang sangat dibutuhkan, sebagai bentuk kepedulian orang tua pada generasi setelahnya. Hal ini juga telah dibuktikan oleh kedua orang tua *Sayyi*d Ahmad *al-Tijani* yang sejak umur tujuh tahun beliau telah hafal al-

<sup>90</sup>Ali Harazim, Javahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-Tijani, Juz I, hlm. 45,. Menurut KH. Baidhowi, sampai sekarang makam Syaikh al-Tijani di Maroko banyak diziarahi murid tarekat al-Tijaniyah dari seluruh dunia.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>Khalifah adalah sebutan untuk pemimpin organisasi *thariqat al-Tijaniyah*.

Qur'an<sup>92</sup>. Bahkan sejak kecil beliau telah banyak mempelajari berbagai cabang ilmu sebagaimana layaknya orang dewasa, seperti ilmu Ushul, Fiqh, dan Sastra. Dikatakan, sejak usia remaja sebelum usia menginjak 20 tahun, *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* telah menguasai dengan mahir berbagai cabang ilmu agama Islam. Tidak heran jika dalam usia yang sangat muda, beliau telah belajar, mengajar dan memberi fatwa tentang berbagai masalah agama<sup>93</sup>. Dalam *al-A'lam* dikatakan bahwa *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* adalah seorang ahli fiqih (*faqih*) *Mazhab Maliki*<sup>94</sup> yang menguasai berbagai disiplin ilmu seperti ilmu usul, *fiqh*, sastra dan tasawuf<sup>95</sup>. Hal di atas dipilih, karena *madzhab* Maliki dinilai lebih memiliki kedekatan dengan masa Rasulullah SAW, serta dipandang beliau sebagai *madzhab* fiqih yang akurasinya lebih akurat dibandingkan madzhab lainnya.

Akan tetapi, di Indonesia justru berkembang pesat ajaran thariqah ini pada kalangan ber-madzhah Syafi'i (Syafi'iyah). Bahkan ada sebagian yang mengklaim bahwa thariqat al-Tijaniyah menggunakan manhaj fuqaha Syafi'iyah dalam ritual ibadahnya. Meskipun dasar yang memperkuat pendapat kedua ini belum seperti pendapat yang menyatakan bahwa thariqat al-Tijaniyah itu bermadzhah Malikiyah. Hal ini sempat diungkap oleh salah satu muqaddam dari Jakarta, menyebutkan bahwa thariqat al-Tijaniyah ini bermadzhah Syafi'i. Sedangkan Syaikh al-Habih al-Tijani (Rais Amm Thariqat al-Tijaniyah) menyatakan bahwa thariqat al-Tijaniyah bermadzhah Maliki. Ini menunjukkan bahwa Thariqat al-Tijaniyah dapat diterima oleh madzhah fiqih manapun. Sebah pada hakekatnya dalam Thariqat hanya satu tujuan yakni bersyukur pada Allah 'Azza wa Jalla.

Dalam bidang pendidikan al-Qur'an, sebahagian mencatat bahwa pada usia 7 tahun, *syaikh* Ahmad *al-Tijani* memiliki kemampuan menghafal al-Qur'an hingga 30 juz, dengan kaidah baca *Imam* Nafi', dibimbing oleh gurunya yang bernama *Sayyid* Muhammad bin Hamawi *al-Tijani* (wafat tahun 1162.H). *Sayyid* Muhammad bin Hamawi dikenal

<sup>92</sup>Di antara orang-orang soleh yang hafal al-Qur'an sejak usia tujuh tahun adalah: Imam Syafi'i pendiri madzhah Syafi'iah dalam bidang Fiqih. Lihat Muhammad Ibn Abdul qadir Manaqib al-Imam al-Syafi'i (Kediri: Usmaniah, 1411 H.) hlm. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>Ali Harazim, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-Tijani. Juz I. hlm. 37

<sup>94</sup>Madzhab Maliki didirikan Imam Malik Ibn Anas (93-197 H. Ia Lahir dan wafat di Kota Madinah). Lihat: Al-Qadi Iyad, Tartib al-Madariq wa Taqrib al-Mamalik, (Rabat: Wuzarat al-Anqaf, t.t.), Juz I, hlm. 118-119. Dikatakan bahwa ia adalah Faqih al-Madinah yang meriwayatkan hadis dari Nafi sebanyak 80 hadis dalam karyanya al-Muanatta'. Lihat: Ibn Hajar al-Asqalani, Tahzib al-Tahzib (Heiderabad: Da'irat al-Ma'arif Al-Nizamiah, 1325 H.), Juz X, hlm. 413.

<sup>95</sup>Khair al-Din al-Zirakly, al-'Alam, (Beirut: Dar al-Fikr, t. th), Juz I, hlm. 17.

sebagai ulama yang juga dipandang sebagai salah satu dari wali-wali Allah. Ia banyak mendidik anak-anak di 'Ain Madhi. Bahkan banyak yang mengatakan bahwa beliau adalah salah satu guru di 'Ain Madhi, yang berhasil mencetak para ulama besar kelak.

Sayyid Muhammad bin Hamawi menyatakan sering bermimpi bertemu dengan Allah, dan membacakan al-Qur'an dengan qiraat Warasy. Lalu Allah berfirman dalam mimpi beliau: "inilah al-Qur'an diturunkan". Sebagai guru yang dianggap mulia oleh SyaikhAhmad al-Tijani, maka beliau sangat menjaga kehormatan gurunya diberbagai majlis. Semasa kecil Abu al-'Abbas Ahmad al-Tijani, dipercayakan orang tuanya secara maksimal kepada gurunya. Karena mereka berharap putranya kelak menjadi orang shaleh. Kemudian setelah masa dewasa, Ahmad al-Tijani mulai mempelajari fiqih bermadzhab malikiyah.

Oleh sebab itu, kalangan penganut thariqat al-Tijani hingga kini kebanyakan bermadzhab fiqih Maliki. Hanya saja karena perkembangan thariqah ini ke wilayah penganut fiqih al-Syafi'i, maka akhirnya dalam thariqah Tijaniyah berkembang fiqih Malikiyah dan Syafi'iyah. Bahkan Syekh al-Habib al-Tijani, yakni cicit dari Syaikh Ahmad al-Tijani menyatakan, bahwa Thariqah al-Tijani adalah Thariqah yang menganut madzhab ahlu al-Sunnah waal-Jama'ah dalam kalamnya, dengan ajaran fiqih yang dianutnya adalah madzhab Syafi'i dan Malikib. Pernyataan ini tidak dilengkapi oleh dokumen yang menunjukkan bahwa Thariqat al-Tijaniyah adalah thariqat yang menganut paham ahlu al-Sunnah wa al-Jama'ah, baik dalam madzhab Asy'ariyah ataupun Maturidiyah.

Berikutnya, Sayyid Ahmad al-Tijani mempelajari kitab-kitab karya al-Imam Kholil yang berjudul al-Mukhtasor, karya Ibnu Rusyd yang berjudul al-Risalah dan al-Muqaddimah karya Imam al-Akhdhari. Sepeninggal Syaikh al-Hamawi, Ahmad al-Tijani melanjutkan pembelajarannya dengan Syaikh al-Sayyid al-Mabruk bin Abu Afiyah al-Tijani. Motivasi dari guru-gurunya untuk selalu menjadi yang terbaik, selalu diperhatikan oleh Ahmad al-Tijani. Sehingga setiap langkah beliau tidak mau mempermalukan guru-gurunya yang telah mendidik., melalui pemeliharaan nasehat dalam wujud perilaku beliau sehari-hari yang agamis. Mulai dari tutur kata hingga cara memperlakukan dirinya yang bersifat pribadi. Ahmad *al-Tijani* selalu memelihara kehormatan dirinya.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>Ceramah Syaikh Habib al-Tijani (Rais 'Amm Thariqat Tijaniyah), saat beliau berkunjung di Aula Fak. Ushuluddin dalam rangka seminar tentang Tasawuf. Yang diselenggarakan oleh Fak Ushuluddin jur. Tasawuf dan Psikoterapi tanggal 10 Nopember 2015).

## B. Fase Perkembangan Spiritual

Fase berikutnya adalah fase perkembangan spiritual. Sebelum beliau mengenalkan ajaran *Thariqah Tijaniyah*, Ahmad *al-Tijani* dikenal sebagai pengamal beberapa ajaran *Thariqah*. Ia mulai mengenal pembelajaran spiritual berupa pemahaman terhadap nilai-nilai akhlaq, sejak dini di bawah bimbingan orang tua dan guru-guru yang ada disekitar tempat tinggal beliau. Selanjutnya pada usianya yang ke 21, ia mulai membuka serta mempelajari teori-teori dan menjadi pengamal ajaran tasawuf. Hal ini terdorong oleh cita-cita beliau sebagai pengabdi Allah yang sejati.

Berbeda dengan kebanyakan para sufi setelahnya, yang mempelajari ilmu tasawuf, hanya sebagai pengetahuan saja. Akibatnya sering dijumpai, antara konsep yang diusung dengan perilakunya sangat berjauhan. Bahkan tidak sedikit yang terkesan hanya mencari popularitas dalam bidang ke-sufi-an. Namun bagi *syaikh* Ahmad *al-Tijani*, pembelajaran ilmu tasawuf merupakan bukti keterpanggilan jiwanya untuk mendekatkan diri kepada Allah 'Azza wa Jalla, menggunakan segenap keberadaan dirinya sebagai manusia yang tidak luput dari dosa.

Syaikh Ahmad al-Tijani juga membuktikan bahwa beliau adalah seorang murid yang mencari hakekat kebenaran. Harapannya adalah menjadi manusia yang paripurna. Para sufi mengenalnya dengan istilah Insan Kamil. Al-jily memandang bahwa kekuatan penuh untuk menggapai ma'rifatu Allah, adalah al-Kamil<sup>97</sup>. Demikian pula dengan Ahmad al-Tijani, yang memiliki kegelisahan untuk mendapatkan pemahaman tentang hakekat rububiyah, ilahiyah dan muhammadiyah. Syaikh Ahmad al-Tijani juga mendalami tentang jiwa, seluk beluk serta metode penyehatannya melalui berbagain aspek. Hingga akhirnya menemukan formula yang dianggap tepat menurut pandangan beliau adalah dengan memahami hakekat Muhammadiyah. Selanjutnya beliau ajarkan pengetahuan ini pada kalangan ikhwanal-Thariqat al-Tijaniyah dimanapun mereka berada. Terutama bagi para muqaddam thariqat al-Tijaniyah. Sebab para muqaddam dalam thariqat ini dianggap sebagai kiblat dari para salik-nya untuk melakukan, mengadukan serta mengukur tingkat spiritualnya. Para muqaddam adalah manusia pilihan dalam thariqat al-Tijaniyah, yang secara langsung dibimbing oleh muqaddam sebelumnya, syaikh Ahmad al-Tijani dan lebih tinggi lagi akan dibimbing oleh Rasulullah SAW. Para muqaddam juga memiliki peranan penting dalam upaya penyehatan serta pensucian jiwa ikhwan al-tharigat al-Tijaniyah.

<sup>97</sup> Al-Syaikh Abdul al-Karim, Ibrahim al-Jily, Al-Insan al-Kamil fii Marifati al-Awakhira wa al-Awaili, Maktabah al-Taufiqiyyah, tahun 805.H, hlm.226.

Pada usianya yang ke 21, Syaikh al-Tijani memulai kunjungan-kunjungan ke berbagai tempat, untuk melakukan diskusi keagamaan dan sekaligus menyelami dunia sufi dari para ulama sejamannya. Ia lakukan pertama kali di sekitar Fes. Hingga akhirnya bertemu dengan seorang wali yang kasyaf, beberapa catatan tentang ini tidak menyebutkan namanya. Pada intinya Syaikh Abi al-'Abbas Ahmad al-Tijani, diisyaratkan agar segera kembali ke tempat kelahirannya di 'Ain Madhi. Akhirnya Syaikh Ahmad al-Tijani-pun mengikuti saran wali tersebut, dan menetap di 'Ain Madhi, hingga akhirnya beliau mendapatkan ilham yang mengangkatnya menjadi khatmu al-wilayah, pada tanggal 18 Shafar 1214.H.

Pada perjalanan spiritual beliau, ditemukan juga proses rehabilitasi dan pemeliharaan jiwa yang berbeda dengan ahli al-thariqah lainnya. Sejalan dengan thariqah yang didalami sebelumnya, Syaikh Ahmad al-Tijani tampak terpengaruhi oleh beberapa pemikiran Syaikh Abdu al-Qadir Muhammad, seorang sufi besar di Biladul Abyadh (nama tempat di Sahara Dzar). Yang letak geografisnya berdekatan dengan 'Ain Madhi. Dibuktikan dengan banyaknya gaya pemikiran Abdu al-Qadir Muhammad yang dijadikan sandaran dalam melakukan pelatihan-pelatihan spiritualnya (riyadhah). Abdul Qadir Muhammad sendiri merupakan ulama terkenal di sekitar 'Ain Madhi. Kearifan beliau telah menjadi bagian dari jati diri syaikh Ahmad al-Tijani.

Syaikh Ahmad Al-Tijani mendirikan sebuah Zawiyah, dan menetap di sana selama kurang lebih 5 tahun. Bahkan selama syaikh tinggal di 'Ain Madhi, beliau sering mengunjungi wali yang kasyaf di atas. Ia selalu meminta petunjuknya untuk melakukan ma'rifatullah. Adapun wali qutuh terkenal yang beliau kunjungi diantaranya adalah Maulana Ahmad al-Shaqali al-Idrisiyah, dari kalangan thariqah Khalwatiyah di Fes. Lalu, beliau juga sering berkunjung ke al-Sayyid Muhammad bin Hasan al-Wanjali, masih wali kasyaf sekitar gunung Zabib. Sebelum Syaikh Ahmad al-Tijani berkata apapun, Syaikh Muhammad al-Wanjali amanat kepada Ahmad al-Tijani, yang intinya adalah, mengabarkan bahwa beliau kelak akan menjadi qutbu al-Kabir. Pembelajaran bersama al-Wanjali merupakan penempaan spiritual Ahmad al-Tijani untuk mendapatklan tingkat kesucian jiwa.

Kemudian, ditinjau dari kareteristiknya, al-Wanjali adalah penganut thariqat al-Syadziliyah. Bahkan pada suatu waktu, al-Wanjali (wafat tahun 1185) melihat, bahkan menyatakan Syaikh Ahmad al-Tijani sejajar dengan Syaikh Abi al-Hasan al-Sadily, yang tiada lain adalah gurunya sendiri. Dengan demikian bila al-Syadzili merupakan al-Syaikh al-'Arif bi Allah, maka beliau menentukan bahwa dari semua perjalan Syaikh Ahmad al-

Tijani juga untuk selalu mendapatkan predikat ma'rifat billah. Hal tersebut menunjukkan adanya tanda kewalian yang tidak bisa dipungkiri lagi, yang terdapat dalam diri Ahmad al-Tijani, dalam pandangan al-Wanjali. Berikutnya, sebelum al-Wanjali wafat, Ahmad al-Tijani sempat mendapatkan pencerahan spiritual dari beliau, yakni adanya ketersingkapan ruhani untuk ma'rifat billah. Predikat yang disandang sebagai manusia yang memiliki kekuatan ma'rifat adalah puncak keunggulan spiritualisme Islam.

Kemudian, Wali qutub lainnya yang sempat dikunjungi Syaikh al-Tijani dalam pengembaraan mencari metode ma'rifatullah adalah Syaikh Maulana al-Thayyib bin Muhammad bin Abdillah bin Ibrahim al-Yamlahi. Keberadaan Syaikh Maulana al-Thayyib, pada kalangan masyarakat Fes, sudah tidak asing lagi. Ia dikenal sebagai seorang wali qutub yang kasyaf dan memiliki silsilah mulia. Bahkan ia tercatat sebagai khalifah dari saudaranya yang bernama Maulana al-Tihami. Yang pada awalnya menggantikan ayahnya yakni Maulana Abdullah yang dinobatkan sebagai khalifah dalam thariqat Jazuliyah. Maulana Abdullah (w. tahun 1089) menetap di Wazin, adalah orang yang berhidmat pada Syaikh Ahmad bin Ali Al-Sharsari.

Dalam hal ini, tampak pada kebiasaan Ahmad *al-Tijani*, melakukan penerapan metode yang dikenalnya melalui thariqat al-Jazuliyah ini diadopsi menjadi bagian dari wirid pokok thariqat al-Tijaniyah, yakni kebiasaan membaca shalawat. Bahkan lebih unik lagi, diceritakan bahwa Al-Tayyib sendiri memberikan ijazah kepada Ahmad al-Tijani, dengan melakukan *wudhu* sebelum dijazahkan *shalawat*nya. Meskipun awalnya syaikh Ahmad al-Tijani sempat menolak talgin thariqat Jazuliyah pada beliau. Karena menganggap, masih ada yang belum dia dapatkan sebagai fithrah kemanusiannya. Menurut pemahaman thariqat al-Jazuliyah, bahwa seseorang tidak akan mendapatkan derajat yang unggul, jika tidak banyak membaca shalawat kepada Nabi SAW. Doktrin ini sangat melekat pada kabiasaan Syaikh al-Tijani dan Tharigat al-Tijaniyahnya. Shalawat ini juga akhirnya dijadikan sebuah metode pencapaian pemahaman hagigat al-Muhammadiyah, yang bermuara pada pengetahuan tentang ma'rifat billah. Al-Thayyib (w. 1181.H) juga diakui *Al-Tijani* sebagai salah satu guru yang membimbing perjalan beliau menemukan haqiqat al-Ilahiyah, melalui shalawat. Kemudian, Ahmad *al-Tijani* melanjutkan pencariannya sepeninggal al-Thayyib. Kunjungan berikutnya adalah menemui Syaikh Sayyid Abdullah bin al-Arabi bin Muhammad bin Abdullah al-Andalusi (W.1188) di Fes. Al-Arabi ini menganut thariqat al-Isyraq (pancaran cahaya). Teori ini sempat dipopulerkan oleh Syuhrawardi al-Syahid, dalam kitabnya berjudul Hikmatu al-Isyraq. Al-Arabi tidak sempat banyak memberikan *wirid* ataupun pengetahuan tentang konsep *ma'rifatullah*-nya. Namun beliau hanya berdo'a untuk Ahmad *al-Tijani*.

Pada perjalanan berikutnya, syaikh Ahmad al-Tijani bertemu dengan seorang mursyid dari thariqat al-Qadiriyah. Akan tetapi, tidak seberapa lama, Syaikh meninggalkannya, dan ber-talqin kepada Syaikh al-Sayyid Abu Abdillah Muhammad bin Abdillah al-Nazany, yakni penganut thariqat al-Nashiriyah. Tentu saja kejadian ini tidak mengandung arti bahwa beliau meninggalkan thariqat Qadiriyah karena tidak nyaman, melainkan al-Tijani menaruh harapan dari tharigat Nashiriyah saat itu. Setelah selang beberapa waktu, Syaikh Ahmad al-Tijani juga mengambil ijazah wirid dari al-Ghamasi al-Sijlimasi al-Shadiqi (W. 1165), yang nama aslinya adalah Sayyid Muhammad al-Habib bin Muhammad. Beliau seorang wali *Qutub*. Ajaran beliau juga mulai ditinggalkan, dan melakukan ijazah dari Sayyid Abu al-Abbas Ahmad al-Thawais di Tazah. Beliau adalah tokoh Tharigah al-Malamatiyah. Ajarannya yang didapat dari Sayyid Abu al-Abbas (W. 1204) adalah upaya penyendirian dengan satu nama ilahi yang terus menerus diwiridkan. Yang lebih terkesan dari nasehat al-Thawasi kepada Ahmad *al-Tijani* adalah perintah wirid tanpa harus *khalwat*. Inilah yang kemudian beliau selalu amanat kepada ikhwannya, dan sebagai ciri yang khas dari thariqat Tijaniyah. Dengan demikian, dalam thariqat al-Tijaniyah, tidak mengenalkan metode khawat dalam proses pensucian jiwa. Selain itu juga, Ahmad al-Tijani sempat mengambil thariqah Tawashiyah, yang dinisbatkan pada Syaikh Ahmad al-Tawashi.

Setelah beberapa *thariqah* diikuti dan semuanya masih dianggap belum menemukan hasil yang gemilang. Ruhani beliau masih belum mendapatkan kenyamanan dalam *ma'rifat billah*. Akhirnya Ahmad *al-Tijani* memutuskan untuk memohon kepada Allah, agar dipertemukan langsung dengan Nabi Muhammad SAW, untuk mengadukan semua kegelisahan spiritualnya yang merupakan cita-cita tertinggi beliau. Sebab Ahmad *al-Tijani* tampak telah melaksanakan perjalanan spiritual untuk menggapai *ma'rifat bi Allah*, namun masih merasa belum sesuai dengan harapan awalnya.

Syaikh Ahmad al-Tijani membenarkan perkataan guru pertamanya yang bernama Sayyid Abdu al-Qadir bin Muhammad, yang memprediksi futuh-nya Syaikh Ahmad al-Tijani di 'Ain Madhi. Prediksi di atas menjadi sebuah kenyataan. Yakni Syaikh Ahmad al-Tijani mendapatkan futuh al-Rasul di Ain Madhi, tempat kelahirannya. Tentu saja hal semacam di atas bukan sebuah tebak-tebakan atau sebagai sebuah kebetulan. Akan tetapi memang guru beliau telah melakukan pencapaian maqam ruhani yang sama dengan pengalaman syaikh Ahmad al-Tijanisaat itu. Namun tidak sampai terjadi pengangkatan dirinya sebagai khatmu al-wilayah.

Dimungkinkan hanya mendapat pertemuan dan mendapatkan informasi tentang sosok atau diri Ahmad *al-Tijani* saja. Sehingga beliau hanya dapat mengatakan tentang kemungkinan dikemudian hari akan dinobatkan menjadi *khatmu al-wilayah* pada tempat kelahiran Ahmad *al-Tijani*.

Syaikh Ahmad al-Tijani melanjutkan lawatannya ke Tunisia pada tahun 1180. Maka ketika memasuki wilayah Azwawi, Aljazair, beliau menemukan seorang wali yang benar-benar dirasakan bijaksana, serta memahami ilmu agama secara universal. Ialah Sayyid Abullah Muhammad bin Abdu al-Rahman al-Azhari (w.1180). Ia penganut thariqat al-Khalwatiyah. Kemudian melanjutkan perjalannya ke Tilimsan pada tahun 1181.H, dan menetap di Tilimsan. Beliau melakukan banyak beribadah dan mempelajari berbagai ilmu secara mandiri. Tidak lupa juga beliau melakukan pencarian metode yang mampu membawa manusia pada umumnya untuk selalu berdekatan dengan Allah dan mengenal Allah melalui hakekat. Maka mulailah terbuka 'irfani beliau dengan keterbukaan hijah, yang popular dikalangan sufi adalah kasyaf (mukasyafah).

Pada tahun 1186.H, Ahmad *al-Tijani* melakukan ziarah kepada leluhur, yang tiada lain adalah kakenya sendiri, yakni Nabi Muhammad SAW dan ibadah *Hajji*. Perjalanan yang cukup jauh menyebabkan *Syaikh* harus menetap selama satu tahun di Susah (nama sebuah kota). Sebagaimana diketahui, bahwa setiap *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* melakukan ruhlahnya, dan mengharuskan beristirahat, maka beliau tidak menyianyiakan kesempatan untuk selalu berguru agar segera mendapatkan *maqam ma'rifat bi Allah*. Di kota ini *Syaikh* juga bertemu dengan *Sayyid* Abdu *al-Shamadi al-Rahawi*. Dan pada tahun 1187.H, di Makkah Ahmad *al-Tijani* sempat bertemu dengan seorang wali juga, yang bernama *Syaikh al-Imam* Abi al-Abbas *al-Sayyid* Muhammad bin Abdullah *al-Hindi* (w. 1187.H). *Al-Hindi* memberikan sepucuk tulisan yang dikirim melalui utusannya, yang menyatakan bahwa Ahmad *al-Tijani* akan menjadi pewarisnya, serta akan mendapatkan cahaya kehidupannya.

Perjalanan dilanjutkan, akhirnya syaikh Ahmad al-Tijani mendapatkan anugerah tertinggi, yakni menjadi khatmu al-Wilayah, secara yaqadzah (langsung) dari Rasulullah SAW dalam keadaan tidak tidur, bukan mimpi, juga dalam keadaan tidak sadar. Kejadian ini dinamakan fathu al-Akhar. Kejadian ini yang kemudian akan selalu diperingati oleh segenap penganut thariqat al-Tijaniyah di seluruh dunia sebagai Tdu al-Khatmi. Sebab dalam kejadian tersebut, terdapat momen historis, yang sulit untuk dilupakan oleh Ahmad al-Tijani dan segenap ikhwan thariqat al-Tijaniyah dimanapun. Peristiwa keterbukaan antara Syaikh Ahmad al-Tijani dengan Rasulullah SAW dalam waktu yang cukup lama. Bahkan

seterusnya Rasulullah SAW, selalu mendampingi kehidupan Ahmad *al-Tijani*, dalam meluruskan akhlaq dan peribadatannya. Kondisi inilah yang penulis anggap unik dan menarik untuk dipelajari dari seseorang yang berawal dan berbekal perjuangan gigih ingin mendapatkan *ma'rifat bi Allah*, hingga naiknya predikat menjadi *khatmu al-wilayah*, dengan keterdampingan leluhurnya yakni Rasulullah SAW yang tiada lain adalah *Nur Muhammad* sendiri dan perwujudan *haqiqat al-Muhammadiyah*.<sup>98</sup>

Adapun kandungan dari nasehat Rasulullah SAW saat melakukan pertemuan tersebut adalah, memerintahkan agar Ahmad al-Tijani meninggalkan sandaran kepada semua gurunya. Dan menggantikannya dengan guru sejatinya adalah Rasulullah SAW. Karena sejak itu Rasulullah SAW tidak lepas dari pandangannya, hingga beliau wafat. Kejadian di atas bermula saat beliau berusia 46 tahun. Hal tersebut, bukan persoalan Ahmad al-Tijani tidak mengindahkan lagi atau bahkan melupakan guru-gurunya. Namun karena beliau telah mendapatkan sandaran tertinggi dalam perjalanan spiritualnya. Yakni leluhurnya yang merupakan perwujudan Haqiqat al-Muhammadiyah. Sementara fenomena ini adalah hal jarang ditemukan serta dirasakan oleh setiap sufi. Namun hampir semua para sufi terdahulu meyakini bahwa haqiqat al-Muhammadiyah adalah wujud ruhani atau magam bathin dari Rasulullah SAW. Oleh sebab itu, dalam thariqat al-Tijaniyah, tidak dilarang untuk berguru, akan tetapi Ahmad al-Tijani telah diyakini sebagai guru inti dari semua pengajaran tentang ma'rifat bi Allah.

Syaikh Ahmad al-Tijani diajarkan langsung tentang bacaan shalawat dan istighfar sejumlah wirid lazimah yaitu 100 kali. Dan pada tahun 1200.H, Rasulullah SAW menyempurnakan dzikiral-Tijani dengan adanya dzikirhailalah yang dibaca 100 kali. Semua dzikir diperintahkan Rasulullah SAW agar disebarluaskan pada segenap manusia dan jin. Hal di atas tidak tertuang dalam hadits-hadits Nahawi, dikawatirkan adanya pandangan bahwa Ahmad al-Tijani telah melakukan pemalsuan hadits atau bahkan mengkaburkan disiplin ilmu hadits. Oleh sebab itu, semua perintah yang didapat dari pertemuan ruhani bersama Rasulullah SAW, tidak disebarkan secara universal. Akan tetapi tersebar pada kalangan Thariqat al-Tijaniyah saja. Harapan lain, agar menghindari fitnah atau tuduhan buruk, yang menyebabkan rusaknya kondisi ruhani orang-orang yang menilai.

<sup>98</sup> Kepercayaan inipun ditemukan pada tradisi di Tanah Melayu dan India. Yakni adanya keterdampingan seseorang oleh leluhurnya yang telah wafat. Pada umumnya hanya dalam keadaan barzakhy. Namun setingkat Ahmad al-Tijani memiliki kondisi keterdampingan leluhurnya (Rasulullah SAW) secara yaqdzah (langsung menjelma).

Pada bulan Muharram tahun 1214.H, bertepatan dengan usianya yang ke 64 tahun, Sayyid Abu al-Abbas Ahmad al-Tijanidicatat sebagai orang yang telah memasuki martabat yang lebih tinggi lagi yakni al-Qutub al-Kamil, al-Qutub al-Jami' dan al-Qutub al-Udzma. Hal ini terjadi di Arafah. Dan pada hari ke 18 Shafar, beliau resmi dinobatkan sebagai al-Khatmu al-Auliya al-Maktum. Peristiwa ini, lebih menggiring perilaku Ahmad al-Tijani menjadi lebih arif dan memperhatikan lingkungannya, selain beliau memperhatikan serta menjaga kondisi ruhaninya sendiri. Peningkatan kesalehan dalam berperilaku tampak lebih menonjol dari sebelumnya. Sehingga layak jika dijuluki sebagai wali dalam khazanah istilah tasawuf. Lalu, Syaikh Ahmad al-Tijani wafat pada tahun 1230.H di Fes Maroko. Pada kalangan ikhwan thariqah al-Tijaniyah memperingatinya dengan nama 'Idu al-Khatmi. Yang umumnya diperingati secara besar-besaran oleh kalangan pengikut thariqat al-Tijaniyah diberbagai penjuru dunia.

#### C. Fase Dakwah al-Islamiyah

Fase ini tidak kalah pentingnya dengan fase lainnya, sepanjang perjalanan pencarian hakekat dan ma'rifat billah. Dengan demikian, fase tersebut dimasukkan dalam salah satu fase pencarian haqiqat juga. Sebab pada dasarnya dakwah al-Islamiyah tidak dapat disebarkan hanya dengan berbekal teori yang tidak dapat dirasakan kenikmatannya oleh da'i-nya sendiri. Sebab penyebaran Islam harus dimulai dari dirinya sendiri yang mampu menikmati menjadi muslim. Kemudian disebarkan dengan sepenuh hati, karena diawali oleh pengalaman yang bersifat objektif dalam pandangan dirinya, meskipun subjektif dalam pandangan orang lain. Itulah sebabnya dimasukkannya fase dakwah al-Islamiyah<sup>99</sup>. Yakni fase perjalanan Sayyid Ahmad al-Tijani dalam rangka membina umat untuk meluruskan 'aqidah, syari'ah dan thariqah, agar tidak tersesat dalam gelimang kultus individu terhadap masyaikh, dan segera mendapatkan pencerahan langsung dari baginda Rasulullah SAW.

Dengan demikian, sangat keliru, apabila terdapat pandangan yang menyebutkan bahwa menjadi sufi itu berarti telah melupakan umat, atau bahkan sering dituduhkan sebagai seseorang yang mencari Tuhan, tetapi meninggalkan kewajiban terhadap umat. Tuduhan ini dijawab oleh *syaikh* Ahmad *al-Tijani* dengan perilaku dan gerakan dakwahnya. Para penganut *thariqat al-Tijaniyah* dituntut untuk memberikan pelayanan kepada umat secara maksimal. Umat merupakan objek dakwah dalam berbagai hal,

<sup>99</sup> Fathullah, A. Fauzan, Sayyidul Auliya, Biografi Syekh Ahmad Al-Tijani dan Thariqat Al-Tijaniyah, Pasuruan: t.p. tahun 1985. t.h.

termasuk memperhatikan aspek kesejahteraannya. Menurut pemahaman *al-Tijani*, bahwa munculnya kefakiran akan menyebabkan kekafiran. Hal tersebut merujuk pada sabda Nabi Muhammad SAW.

Mulai tahun 1171.H. Syaikh Ahmad al-Tijani berpindah domisili ke kota Fes di Maroko. Pada usia ke 21 tahun ini, tidak ada yang dapat menjelaskan motivasi kepindahannya, selain berharap menemukan guru yang mampu mengenalkan dirinya dengan Allah. Hal ini dibuktikan dengan lawatannya ke beberapa guru, semata untuk menimba ilmu ma'rifatullah. Dan sangat mengherankan adalah tidak kepada setiap guru yang dilawatnya itu beliau talqin. Beliau memilih yang menurut beliau memiliki kemiripan konsep dengan harapan beliau sendiri. Pada diri beliau terdapat kesukaan mempelajari tentang kitab karya Ibnu Arabi yang berjudul Futuhat al-Makiyyah, Fushush al-Hikam serta buku karya ulama sebelumnya yang berbicara mengenai konsep haqiqat al-Muhammadiyah, menjadi bagian dari tanda "kehausan" beliau akan pelajaran mengenai ke-wali-an. Seperti Kitab Khatmu al-Aulya yang ditulis oleh al-Turmudzy. Pada kitab tersebut banyak diceritakan tentang konsep khatmu al-Wilayah. Maka dalam asuhan Syaikh al-Thayyib, Ahmad al-Tijani diajarkan bukan sekedar menerima teori, namun sekaligus melakukan tajrib (uji coba) teori Ibnu Arabi tersebut. Akhirnya, setelah beliau banyak mendapatkan pengalaman spiritual yang unik, dan membuat dirinya lebih yakin dengan keagungan Allah dan pertemuannya dengan Rasulullah SAW, yang menjadikan standar kehidupannya. Maka tanpa ragu lagi ia sampaikan kepada keluarganya terlebih dahulu. Yang demikian dilakukan, semata untuk mengamalkan ajaran Rasulullah SAW yang tertuang dalam al-Qur'an, yakni mengajak pada keluarga untuk memelihara diri dari api neraka. Bahkan Rasulullah SAW juga berpesan agar memulai dari diri dan keluarganya dalam mengamalkan ajaran Islam dan tasawuf yang dijalani oleh Syaikh Ahmad al-Tijani.

Dalam dakwahnya Ahmad *al-Tijani* seringkali lebih mementingkan ajaran yang dianggap ringan saat melakukan ibadah (tidak menyulitkan). Hal ini berdasar kepada beberapa nasehat Rasulullah SAW kepada beliau, merujuk hadits-hadits terdahulunya yang menyatakan bahwa agama itu mudah, dan jangan dipersulit. Bahkan ditambah dengan perintah untuk memberikan kabar gembira, dan menghindari menakut-nakuti. Maka tidaklah mengherankan, jika hingga saat ini, para pengikut *Thariraqah al-Tijaniyah* merasa sangat ringan untuk mengamalkan amalan-amalan *thariqat*-nya. Baik ditinjau dari sisi jumlah, waktu hingga nasab. Dimulai dengan kebiasaan *taqarrub* (pendekatan diri dengan Allah), sekitar usia 31 tahun, Ahmad *al-Tijani* selalu membina dirinya serta melatih dan

memelihara jiwanya agar senantiasadalam kondisi *ma'shum* (terpelihara dari dosa). Beliau sangat cemas untuk dijauhi oleh baginda Rasulullah SAW. Sebab ia mendapatkan itu semua tidak semudah membalikkan telapak tangan. Namun dengan perjuangan yang sangat berat. Dan kesempatan itu tidak akan selalu datang kepadasetiap orang.

Syaikh Ahmad al-Tijani mendirikan zawiyah<sup>100</sup> di 'Ain Madhi. Di kota inilah, beliau melakukan pembinaan terhadap para murid sufi. Sehingga terbentuk dan tercipta suasana kearifan beliau dan muridmuridnya yang sering disapa ikhwan, mewarnai kehidupan kota 'Ain Madhi. Tidak pernah terlewatkan juga oleh beliau, setiap kemana saja pergi, beliau selalu ceritakan tentang konsep-konsep hagigat al-Muhammadiyah. Yang hingga saat ini menjadi bagian terpenting dalam pengetahuan thariqat al-Tijaniyah. Meskipun hanya diketahui oleh para muqaddam. Namun tidak menutup kemungkinan ikhwan Thariqat al-Tijaniyah akan mampu menggapainya dengan sempurna. Dalam bidang pemurnian aqidah, syaikh Ahmad al-Tijani melakukan kerjasama dengan penguasa Maroko yang bernama Maulay Sulaiman, untuk memerangi para ahli *khurafat*, serta melakukan pencerahan terhadap pola pikir kaum mukminin Maroko, agar tidak terjebak dalam kejumudan. Dan kejumudan merupakan pangkal kebodohan. Hal inilah yang kemudian menambah jabatan beliau menjadi Dewan Ulama. Sebuah kedudukan spiritual di lingkungan kaum muslimin Maroko.

Pada bidang lainnya, Syaikh Ahmad al-Tijani memberikan batasan dalam hal etika ziarah kepada para wali. Tentu saja bukan sebuah larangan dalam thariqah al-Tijaniyah, untuk ziarah ke makam para wali. Namun untuk lebih merawat dan mensucikan jiwa dari segala hal yang menghijab antara dirinya dengan Allah, maka Syaikh Ahmad al-Tijani membatasi ziarah, agar tidak terjebak dengan kebutuhan syahwat. Sebab pada zamannya, telah terjadi kekeliruan dalam etika berziarah kepada kuburan para wali. Bahkan hampir dinilai sebagai tindakan kemusyrikan. Sebab kedatangan mereka ke kuburan para wali, umumnya saat itu hanya untuk meminta sesuatu, bukan lagi berdo'a sesuai tuntunan Rasulullah SAW. Hal tersebut dinilai sebagai dakwah al-Tijani kepada umatnya agar selalu memelihara jiwanya dari gangguan kemusyrikan. Inilah yang menghalangi ma'rifat bi Allah dan memahami haqiqat al-Muhammadiyah. Al-Tijani menyarankan agar dalam berziarah kubur, mengindahkan hakekat dari ziarah, yakni mendoakan serta mentauladani para wali semasa hidupnya.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Zawiyah adalah sebutan majlis dzikir, yang popular pada kalangan thariqat al-Tijaniyah.

Adapun kegiatan rutin yang dilakukan di zawiyah beliau adalah memberikan pengajaran serta membimbing para ikhwan yang hendak melakukan tagarrub kepada Allah. Dan untuk memudahkan beliau mengkoordinasi serta melakukan pemantauan secara organisasi, maka Ahmad al-Tijani mengangkat muqaddam (sebutan untuk pemuka thariqat Tijaniyah) pada daerah tertentu. Terutama yang memiliki zawiyah tersendiri. Peranan para muqaddam, bukan sekedar memimpin ritual dzikir semata, seperti kebanyakan para petinggi thariqat. Namun lebih kepada mengarahkan serta membimbing ikhwan Thariqat al-Tijaniyah menuju kesucian jiwa dan kemuliaan perilaku. Dengan demikian perubahan yang terjadi pada ikhwan thariqat al-Tijaniyah, akan dengan mudah terpantau serta terevaluasi oleh segenap pemuka-pemuka thariqat al-Tijaniyah (muqaddam). Oleh sebab itu maka setiap muqaddam, disyaratkan memiliki kemampuan spiritual, yang bukan hanya mumpuni dalam bidang fiqih dan ilmu tasawuf. Melainkan harus memiliki kemampuan daya pantau bagi ikhwan thariqat al-Tijaniyah menggunakan pandangan bathin yang dalam. Sehingga diantara ikhwan Tijani akan dengan mudah diluruskan serta diberikan nasehat secara simultan oleh para muqaddam.

Selain dibuktikan dengan pengangkatan para *muqaddam*, aktifitas *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* hingga wafat beliau adalah memberikan bimbingan spiritual kepada para *ikhwan*. Bahkan ia juga sering melakukan ajakan terhadap kelompok-kelompok masyarakat tertentu. Harapan beliau, agar umat tidak terjebak pada kecemasan duniawi yang seringkali membutakan mata hati. Akibatnya melupakan Allah, demi mendapatkan kesenangan duniawi semata. Hal inilah yang menjadi *hijah* (penghalang) komunikasi antara Allah dan hamba-Nya. Dan hal itu pulalah yang sering menutup pemahaman atas *haqiqat al-Muhammadiyah*. Karena jiwanya telah dikotori oleh diri sendiri, dengan cara berpaling dari Allah, dan digantikan dengan kebendaan atau materi.

Pengajaran *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* lebih ditikberatkan pada peningkatan kualitas diri yang mengkonsetrasikan pada pemurnian 'aqidah dan akhlaq al-karimah. Sebab kehancuran umat masa kini adalah karena telah menjauhkan diri dari Tuhan dan mengotori jiwanya dengan setumpuk *syahwat*nya. Oleh sebab itu, dalam dakwahnya Ahmad *al-Tijani* lebih menekankan sisi pensucian diri, yang dimulai dari kebiasaan bersyukur atas nikmat yang telah berikan, serta memanfaatkannya untuk kepentingan ibadah. Inilah yang kemudian *thariqat al-Tijaniyah* dijuluki sebab *thariqat syukur*. Kewajiban bersyukur atas semua nikmat yang telah Alklah berikan kepada segenap manusia dan makhluq lainnya.

Upaya lain yang dilakukan adalah menggemborkan kebiasaan shadaqah dan zakat, sebab ini dipandang sebagai ruh dari kesucian jiwa seseorang. Bila telah terbiasa dengan demikian, maka sikap kikir dan selalu menumpuk harta demi kesenangan pribadi akan hilang. Bahkan perilaku setingkat korupsi akan dengan mudah sirna. Karena pada dasarnya korupsi adalah bagian dari keburukan nafs. Dan kebiasaan shadaqah dan zakat merupakan ruh Thariqat al-Tijaniyah yang dijadikan model dalam memelihara kebaikan nafs. Shadaqah dan sejumlah ibadah lainnya merupakan wujud syukur seorang hama Allah kepada Tuhannya. Karena sejumlah faslitas hidup dari Tuhan, merupakan sesuatu yang sangat mahal jika dinilai dengan materi. Namun karena kehendak dan ridha Allah, semua diberikan secara gratis. Itulah sebabnya semua ikhwan al-tahriqat al-Tijaniyah diwajibkan untuk mengamalkan tugas dengan penuh rasa syukur. Bukan sekedar memberikan harta kepada yang memerlukan, akan tetapi harus memperhatikan cara memperoleh harta yang akan dipergunakan dirinya atau untuk kepentingan shadaqah tersebut. Sebab syari'at yang benar, tidak akan diwarnai dengan kebathilan. Ketika terjadi upaya pencampuradukan, berarti dirinya telah menghijab antara dirinya dengan Allah. Bagi Ahmad al-Tijani kegiatan dakwah perlu terus bertambah, sesuai kebutuhan zaman dengan berbagai metode dan kesempatan. Dengan demikian dakwah lainnya yang dilakukan adalah, memberikan tuntunan dan ajaran silaturrahmi. Sebab silaturrahmi merupakan pangkal dari ajaran Islam yang lebih menekankan rasa kasih sayang dengan sesama manusia dan sesama makhluq Allah. Silaturrahmi adalah bagian dari model yang ditawarkan Ahmad al-Tijani dalam pembinaan jiwa, agar tidak, mewarisi sikap dendam dan permusuhan. Konsep ta'awun ini disebarkan Ahmad al-Tijani melalui tauladan langsung dari beliau dan penekanan kepada para muqaddam. Mereka yang telah memelihara perilaku di atas, diyakini akan membuka jiwanya dalam magam kesucian, dan dengan mudah untuk mendapatkan pertemuan dan pemahaman akan *hagigat al-Muhammdiyah*. Itulah sebabnya memahami haqiqat al-Muhammadiyah dinilai sebagai indikator kesucian jiwa perspektif thariqat al-Tijaniyah. Bagi Ahmad al-Tijani, shadaqah bukan "jual beli" seperti dipahami umumnya kaum muslimin yang selalu mengaitkan shadaqah dengan kembalinya harta yang berlimpah. Akan tetapi lebih menunjukkan rasa syukur pada Tuhan.

Syaikh Ahmad al-Tijani juga membangun kekuatan umat dengan cara melarang sikap membicarakan keburukan orang lain. Tetapi lebih mendahulukan cara mendiskusikannya untuk memberi solusi. Beliau juga mendidik kepedulian sosial diantara umat. Hal ini juga menepis anggapan

bahwa thariqat adalah sebuah organisasi yang selalu mementingkan diri sendiri tanpa memperhatikan gerakan sosial. Maka melalui tharigat al-Tijaniyah, syaikh Ahmad al-Tijani menunjukkan tentang kepedulian terhadap umat. Bahkan perjuangan untuk membela kaum tertindas, menjadi bagian dari dakwah thariqah al-Tijaniyah. Membebaskan kaum yang terbelenggu dengan kedzaliman tidak luput dari perhatian beliau. Ini semata perintah Rasulullah SAW dan sekaligus memang sebelumnya telah dicontohkan Rasulullah SAW yang hidup menjadi seorang pembebas dari kedzaliman. Pendirian zawiyah thariqat al-Tijaniyah, bukan sekedar untuk tempat melakukan tagarrub saja. Akan tetapi juga berfungsi sebagai basis perkumpulan manusia yang memikirkan nasib umat dimasa kini dan yang akan datang. Jadi *zawiyah* memiliki multi fungsi sesuai dengan konsep hubungan, yakni adanya hubungan antara manusia dengan Allah dan manusia dengan sesama makhluq Allah. itulah sebabnya, Ahmad al-Tijani sendiri memberikan contoh-contoh tentang cara berjuang untuk umat yang tertindas, serta mendidik kepedulian kepada segenap manusia, tanpa membedakan agama dan kepercayaan. Hal inilah yang menjadi daya tarik terbesar dari kalangan luar thariqat al-Tijaniyah, bahkan umat yang bukan beragama Islam sekalipun.

Hingga kini bukti perjuangan beliau telah tampak, dengan tersebarnya thariqat al-Tijaniyah ke berbagai penjuru, termasuk Eropa, seperti Perancis, Amerika Serikat, Inggris, China dan lain sebagainya. Bahkan hingga Asia termasuk di Indonesia. Hal tersebut menunjukkan bahwa thariqat al-Tijaniyah banyak diminati orang, bukan karena kontemplasinya. Namun lebih mengutamakan aspek solusi pada kondisi sosiologisnya. Pada dasarnya pengembangan dakwah Ahmad al-Tijani tidak banyak menggunakan tulisan, ataupun lisan. Akan tetapi menggunakan gerakan sosial dan pengembangan diri. Yang demikian itu disinyalir merupakan gerakan yang diwarisi dari thariqat Qadiriyah dan Syadziliyah. Dari sudut pandang politis, thariqat ini juga dengan gigih melakukan pembebasan terhadap wilayah-wilayah jajahan. Melalui "persaudaraan", thariqatal-Tijaniyah berkembang, melakukan pencerahan terhadap para penganut animisme. Bahkan gerakan memerangi kolonialisme ini juga tampak dalam perjuangan para muqaddam-nya. Antara lain seperti dilakukan Syaikh Muhammad Barduzzaman, yang juga sebagai khalifah thariqah tijaniyah di Kabupaten Garut Indonesia. Beliau mengangkat senjata dengan gerakan Hizbullahnya, untuk menyerang Belanda yang menjajah Indonesia waktu itu. Semangat itu adalah bagian dari semangat hidup Rasulullah SAW yang menjadi panutan dalam setiap langkah para pengikut thariqat Tijaniyah

dimanapun berada. Selain *Syaikh* Badruzzaman di Indonesia, juga terjadi di Republik Turki. Di bawah pimpinan *al-Hajj* Umar, mereka secara terang-terangan menetang rezim sekularisme tahun 1950.

Pada tahun 1824, di kota Makkah terjadi gerakan penyerangan, yang dilakukan kaum Wahabi terhadap para sufi dan sebahagian keluarga Nabi SAW. Dan untuk thariqat al-Tijaniyah mendapatkan toleransi dari kalangan Wahabi, karena dianggap memiliki kesamaan dalam melarang pengkultusan terhadap para wali. Akhirnya meskipun Makkah dan Madinah dinyatakan "steril" dari khurafat, kaum sufi dan pengkultus wali, thariqat al-Tijaniyah masih bisa berkembang. Hal ini menunjukkan bahwa thariqat al-Tijaniyah, benar-benar membantu pemurnian 'aqidah yang seringkali dilakukan beberapa kalangan berupa penyimpangan dengan memunculkan kultus individu terhadap mursyid-mursyidnya. Dan atas dasar itu pula, thariqat al-Tijaniyah hanya mengakui mursyid pada Rasulullah SAW. Sedangkan di bawah keberadaan Nabi Muhammad SAW, semua hanya setingkat muqaddam, bukan mursyid.

Pada fase perkembangan dakwah thariqat al-Tijaniyah di Indonesia, dijumpai penolakan dari beberapa kalangan thariqat. Karena tersebar isu tentang beberapa penyimpangan dalam ajaran thariqat Tijaniyah. Antara lain adanya pemahaman bahwa setiap penganut thariqat al-Tijaniyah sampai tujuh generasi, akan mendapatkan perlakuan khusus dari Allah di akhir zaman. Kemudian, adanya pendapat bahwa dengan sekali membaca shalawat fatih, pahalanya sama dengan seribu kali membaca al-Qur'an. Apalagi saat, para *muqaddamthariqat al-Tijaniyah* mengajarkan tentang syarat masuk atau talqin thariqat ini, diharuskan menanggalkan thariqat sebelumnya, atau melepaskan afiliasinya pada guru thariqat sebelumnya. Meskipun tidak bermaksud menghinakan guru sebelumnya. Tetapi lebih menekankan bahwa thariqat ini lebih memudahkan pengawasan muqaddam kepada ikhwan-nya. Gerakan ini dipandang thariqat lain, sebagai persaingan yang tidak sehat. Namun perkembangan dakwahnya terus berlanjut hingga dua kota, yang dianggap sebagai basis pergerakan dakwah thariqat al-Tijaniyah di Jawa Barat, yakni Cirebon dan Garut. Selanjutnya di wilayah Jawa Timur, menjadikan Madura sebagai pusat kajian sekaligus pusat perkembangan thariqat al-Tijaniyah di Indonesia.

Gerakan penolakan thariqat al-Tijaniyah di Indonesia mulai berhenti setelah lembaga perkumpulan ahli al-thariqat dari jama'ah Nahdhatu al-Ulama melakukan penelitian tentang wirid dan 'aqidah thariqat Tijaniyah. Terutama wiridal-wadzifah. Setelah dinyatakan tidak ditemukan hal yang menyimpang, maka thariqat ini baru dapat dinyatakan sebagai thariqat

tidak sesat, serta dianggap sesuai dengan syari'at Islam. Berawal dari pernyataan itulah, thariqat al-Tijaniyah di Indonesia dapat berkembang secara leluasa, tanpa ada hambatan dari thariqat manapun. Dan dalam doktrinya thariqat al-Tijaniyah tidak memperbeolehkan ikhwan-nya melakukan provokasi negatif terhadap thariqat di luarnya. Namun justru diharuskan untuk menghargai sesamapengamal ajaran thariqat. Bahkan dituntut untuk selalu menciptakan kedamaian di antara para penganut thariqat.

Kemudian, pada periode tahun 1980, di Indonesia terjadi kembali kecemburuan sosial di antara para guru thariqat. Hal ini karena terjadi perkembangan pesat pada kalangan thariqat al-Tijaniyah di Indonesia, sehingga mengakibatkan berkurangnya para pengikut thariqat lain dan adanya perasaan sakit hati dari para guru thariqat yang ditinggalkan muridnya, karena beralih tharigat kepada tharigat al-Tijaniyah. Berikutnya, tentang dakwah thariqat tijaniyah melalui tulisan, sangat menjadi sorotan. Karena tidak satupun karya tulis yang secara langsung ditulis oleh Syaikh Ahmad al-Tijani. Namun uniknya adalah, bahwa beliau melakukan pembelajaran secara imla kepada murid-muridnya. Sesuai dengan tuntunan Rasulullah SAW yang selama hidupnya selalu mendamping secara langsung. Maka terbitlah kitab-kitab yang dijadikan sandaran ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah, yakni Jawahiru al-Ma'ani wa bulugh al-Amani fii faidhi syaikh al-Tijani, Kasyfu al-Hijab an man talaqqa ma'a al-Tijani min al-Ahzab, Siir al-Ahbar fii Aurad Ahmad al-Tijani, Fathu al-Rabbani, Yaqutatu al-faridah, managib sayyid Ahmad al-Tijani dan Jaisy al-Kafiil. Kitab ini dijadikan panduan para muqaddam dalam membimbing para ikhwan tharigat al-Tijaniyah.

Kemudian, ada pandangan bahwa gerakan thariqat al-Tijaniyah yang sering dianggap berpihak pada kalangan Wahabi, tentu tidak berdasar. Sebab memiliki kesamaan, tidak berarti bagian darinya. Hanya saja secara kebetulan terdapat kesamaan, yakni tidak adanya kultus individu yang berlebihan. Pada dasarnya thariqat al-Tijaniyah beranggapan bahwa pentingnya sebuah pengakuan pada wali Allah. Berfungsi sebagai "jembatan" untuk melakukan pengenalan antara seseorang dengan Allah. Inilah yang dikenal dengan wali zaman. Dalam praktek dzikir serta wiridnya, thariqat inipun menyarankan agar selalu mengikuti ajaran gurunya. Yang demikian dilakukan semata untuk menghindari adanya penyimpangan dengan mengatas namakan thariqat al-Tijaniyah. Dan untuk mempersempit ruang penyimpangan, biasanya dilakukan seleksi secara

ketat untuk memperoleh gelar *mugaddam*. 101 Selain itu juga para *mugaddam* diberikan tugas untuk selalu memantau ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah dari berbagai aspek, mulai peningkatan akhlaq hingga kondisi spiritualnya. Thariqat al-Tijaniyah juga dianggap sebagai thariqah yang memiliki amalan cukup ringan, dengan tata cara nasab yang sangat ringkas. Namun memiliki kualitas yang cukup tinggi. Ini yang merupakan perbedaan yang tampak dengan *thariqat* lainnya. Itulah sebabnya thariqat ini banyak diikuti oleh para remaja dan orang-orang yang memiliki kesibukan. Yang demikian, membuat para ikhwan al-Tijani memandang bahwa ternyata ajaran yang datang dari Nabi SAW, tidak memberatkan dan cukup ringan serta menjanjikan sesuatu yang sangat bernanfaat untuk kelak di akhirat. Sebagai perbandingan, thariqat ini memiliki kemiripan dengan thariqat Idrisiyah, saat memberlakukan konsep kemanunggalan antara seseorang dengan Ruh Nabi SAW, bukan pada kemanunggalan dengan Allah. Hudur Allah hanya dipahami sebagai bentuk pendidikan ruhani. Yang diutamakan adalah kebersamaan dan keterdampingan dengan Ruh Rasulullah SAW dalam bentuk fisik dan mental. Dalam hal ini keberadaan seorang *muqaddam* berfungsi sebagai pengarah, agar tidak terjebak dalam penyatuan yang keliru. Penyatuan ini yang sering disebut dengan al-Tharigah al-Muhammadiyah atau al-Tharigah al-Ahmadiyah. Thariqat ini juga dalam dakwahnya tidak mengedepankan sisi esoterik bahkan ekstatik metafisis. Namun lebih mengutamakan asketisme yang menunjukkan aktifitas praktis. Thariqatal-Tijaniyah sebagai ajaran spiritual Syaikh Ahmad al-Tijani juga banyak mengajarkan khidmat terhadap guru, orang tua serta mengutamakan shalat lima waktu sebagai pakem yang tidak dapat ditawar lagi. Komunikasi yang tertib dengan lingkungan tempat dia tinggal adalah bagian dari pakem akhlaq yang syaikh al-Tijani ajarkan. Bahkan semua ketentuan syari'at yang bersandar kepada Nabi SAW adalah sebuah keharusan untuk dipelihara, agar senantiasajiwa dalam keadaan terjaga oleh Allah SWT dalam pengawasan ruh Nabi SAW. Dalam prakteknya seakan-akan mengkritisi pendapat bahwa jika masuk thariqat maka akan meninggalkan syari'at. Pandangan ini tidak berlaku dalam thariqat al-Tijaniyah. Dalam thariqat ini mengajarkan syari'at tetap harus berjalan sesuai ajaran.

Thariqat al-Tijaniyah, juga mengharuskan ikhwan-nya, untuk tidak pernah melakukan permusuhan dengan syaikh thareqat lain sebelumnya. Meskipun amalannya sudah ditinggalkan. Adanya larangan melakukan

-

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Disampaikan dalam ceramah Syaikh al-Habib al-Tijani dari Maroko (ketrurunan langsung dari Syaikh Ahmad al-Tijani) pada pertemuan muqaddam thariqat Tijaniyah di Garut saat merayakan 'Idul Khatmi tahun 2015.

kritik terhadap keanehan dalam kehidupan seorang syaikh adalah bentuk adab murid pada syaikh-nya. Karena mempertimbangkan pengetahuan murid yang belum mumpuni. Oleh sebab itu dalam melantunkan wiridwirid atau bacaan harus mendapat izin syaikh-nya. Hal ini bertujuan agar selama mengamalkannya, terdapat pendampingan dari para mugaddam atau syaikh-nya. Termasuk saat membaca shalawat jauharatu al-kamal, diharuskan memiliki wudhu terlebuh dahulu, karena pada bacaan ke tujuh, Rasulullah SAW hadir dalam majlis. Tentang motivasi kalangan ahli thariqat al-Tijaniyah melakukan pengamalan shalawat jauharatu al-kamal dan shalawat al-fatih, adalah atasdasar keyakinan, bahwa dua jenis shalawat di atas adalah perintah Rasulullah SAW kepada Syaikh Ahmad al-Tijani. Dengan demikian para ahli thariqat al-Tijaniyah menjalankannnya dengan penuh keyakinan. Dan hasil yang didapat adalah ternyata memiliki hasil yang memuaskan. Adapun kekuatan "energi" wirid al-Tharigat al-Tijaniyah, diyakini sebanding dengan beberapa hizib yang diajarkan pada thariqat lainnya. Seperti hizbu al-Nashri dan hizbu al-bahri vang dilantunkan kalangan thariqat Syadziliyah, atau Hizbu al-Rifa'i pada Thariqat Rifa'iyah, demikian juga dengan Subhan al-daim Isawiyah bagi kalangan thariqat Khalwatiyah, hizbu al-Maghlub pada kalangan thariqat Qadiriyah, dan Aurad Fathiyyah dalamwirid thariqat Hamadaniyah.

Itulah sebabnya, dalam hal penyucian jiwa, menggunakan pendekatan metode mudawwamah shalawat al-fatih dan jauharatul kamal. Sedangkan taubat, inabah dan sejenisnya, hanya merupakan instrument yang menjadi wadah melakukan wirid al-thariqat al-Tijaniyah, untuk menggapai pencapaian pemahaman hakikat al-Muhammadiyah. Sebagai kritik tajam dari kalangan ahlu al-thariqat lainnya atau bahkan yang lebih banyak dari kalangan "fuqaha" memandang sikap syaikh Ahmad al-Tijani sebagai tindakan kekafiran. Karena meyakini shalawat tersebut adalah perintah Nabi SAW. Sedangkan menurut kalangan mereka Nabi SAW telah wafat (tidak sempat bertemu secara langsung/fisik dengan Rasulullah SAW). Bagaimana mungkin bisa memberikan pengajaran lazimnya manusia yang masih hidup. Apalagi saat dikaitkan dengan penyampaian wahyu. Mereka pahami bahwa keyakinan Ahmad al-Tijani menunjukkan adanya ketidak sempurnaan Rasulullah dalam menyampaikan wahyu. Demikian juga jika dikaitkan dengan pembelajaran ilmu hadits. Hadits-hadts yang muncul diprediksi adanya pemalsuan dan tidak dengan jalan yang tepat menurut kerangka ilmu hadits, tidak dapat dijadikan hujjah. Apalagi hanya yang bersifat subjektif dan temuan spiritual, yang tidak dilengkapi saksi (syahid). Tinjauan filsafat ilmu, sesuatu pengetahuan berbasis keyakinan tidak membutuhkan saksi.

Untuk menyikapi pertanyaan dan pernyataan di atas, syaikh Ahmad al-Tijani memandang bahwa jika Nabi SAW dianugrahi qudrah Allah untuk mengajarkan tentang sesuatu pada al-Tijani, tentunya bukan sesuatu yang mustahil. Dan tidak mengurangi derajat ke-Nabi-an. Sebab pelaksanaan aurad thariqat al-Tijaniyah, kedudukannya tidak sama dengan al-Qur'an. Namun lebih mengarah pada petunjuk teknis untuk mampu mengenal Allah. Dan sanggahan itu keliru. Sebab shalawat merupakan perintah syara' juga. Tertuang dalam al-Qur'an dan sebagian ibadah mahdhah dalam Islam disertai shalawat seperti Shalat dan Khutbah. Pandangan bahwa hal di atas dimasukkan kepada hal baru dalam ajaran, sangat tidak berdasar. Sebab perkembangan Islam tidak hanya berdasar kepada pemahaman teks secara harfiyah, namun harus juga menyertakan tafsir dan ta'wil. Apalagi setelah diwarnai dengan kegiatan spiritual, maka keadaannya menjadi menyempurna. Thariqat al-Tijaniyah, tidak menambah ibadah pokok seperti Shalat lima waktu atau ibadah lain seperti menambah atau mengurangi serta menyalahi shaum di dalam bulan Ramadhan. Atau juga menyimpangkan haji. Akan tetapi lebih menunjukkan adanya sebuah metode tagarrub pada Allah melalui pendekatan ritual wirid dan shalawat. Yang diyakini sebagai hasil pertemuan spiritual antara Syaikh Ahmad al-Tijani dengan Rasulullah SAW dalam keadaan terjaga.

Perjalanan dakwah beliau tidak hanya menyampaikan ajarannya kepada orang lain tentang temuan spiritualnya. Tetapi lebih mengutamakan pembinaan diri beliau sendiri. Ini dibuktikan dengan kepulangan beliau ke Aljazair, selalu menyempatkan diri untuk menyempurnakan pengetahuannya, serta mendiskusikan hal-hal yang masih dianggap janggal, yang terjadi pada beliau sendiri. Pemecahan kerumitan masalah ini, berlangsung lama. Diantara syaikh yang sering dikunjungi beliau adalah Syaikh Mahmud al-Kurdi. Pengaruh dan nasehat syaikh yang satu ini lebih dianggap berkesan bagi Ahmad al-Tijani hingga beliau wafat. Sampai saat ini tidak ada data yang jelas mengenai jalan spiritual syaikh al-Kurdi. Namun sebagaian menyatakan bahwa Syaikh Mahmud al-Kurdi adalah Syaikh al-Akbar dari kalangan thariqat al-Khalwatiyah. Dibuktikan dengan pengangkatan syaikh Ahmad al-Tijani sebagai Khalifah dalam thariqat al-Khalwatiyah untuk wilayah Magribi. Meskipun telah memiliki kewenangan untuk mengajarkan dan memimpin thariqat al-khalwatiyah, namun beliau tidak melaksanakannya. Sebab orientasinya bukan untuk menjadi khalifah sebuah thariqat, tetapi menemukan Tuhan dan kebersamaan dengan Nabi SAW. Peritiwa besar yang terjadi di Abu Samhun merupakan buah dari pengembaraan Ahmad

al-Tijani. Ketersingkapan ruhani, yang tidak akan dapat didapat oleh setiap orang ini terjadi pada beliau sebagaimana pernah terjadi juga pada wali-wali sebelumnya. Hanya saja bagi al-Tijani, pembimbingan Rasulullah SAW itu tidak dalam keadaan mimpi atau lintasan pandangan, namun melakukan bimbingan dan nasehat-nasehat spiritual secara langsung dan berlangsung lama, hingga beliau wafat. Keberadaan Nabi SAW, tampak dengan mata kepala. Dakwah beliau yang melalui tulisan adalah surat yang diberikan kepada para penguasa di Aljazair, yang artinya sebagai berikut;

"Saya berwasiat pada sendiri dan kalian, dengan sebagaimana yang telah diwasiatkan dan diperintahkan oleh Allah swt. Yaitu menjaga batas-batas agama, melaksanakan perintah ilahiyah dengan segenap kemampuan dan kekuatan. Sesungguhnya pada jaman ini, ajaran pokok agama ilahi telah rapuh dan rusak. Baik secara langsung dan pada umumnya ataupun secara perlahan-lahan dan rinci. Manusia lebih banyak tenggelam dalam urusan yang mengkhawatirkan, secara ukhrawi dan duniawinya. Mereka tersesat tidak kembali dan tertidur pulas tidak terjaga. Hal ini dikarenakan berbagai persoalan yang telah memalingkan hati dari Allah SWT. Dan aturan-aturan (perintah dan larangannya). Pada masa dan masa kini sudah tidak ada lagi yang peduli seorangpun, untuk menjalankan dan memenuhi perintah-perintah Allah dan persoalan-persoalan agama yang lainnya. Kecuali orang yang benar-benar ma'rifat kepada-Nya paling tidak orang yang mendekati sifat tersebut.<sup>103</sup>:

Nasehat di atas, merupakan bukti kepedulian thariqat al-Tijaniyah pada lingkungan, serta pengembangan agama, melalaui berbagai aspek. Thariqat Tijaniyah bukan sekedar thariqat yang menjadikan diri seseorang jumud atau tidak peka dengan kepentingan lingkungan sekitar. Tetapi melalui amalansyaikh al-Tijani, mengilhami para ikhwan al-Tijani agar selalu memperhatikan lingkungan, tempat dia berdomisili, bekerja atau berbagai aktifitas lainnya. Kepedulian ini dijadikan sebagai media dakwah al-Tijani, sebagai pemecah masalah masyarakat. Hingga menemukan solusi yang tepat. Dengan cara demikian, thariqat al-Tijaniyah menambah simpatik berbagai kalangan. Seruan shadaqah yang selalu dikumandangkan syaikh al-Tijani, merupakan bentuk pemeliharaan syari'at sunnah, di samping yang wajib seperti zakat dan sejenisnya.

<sup>102</sup> KH. Fauzan, op. cit., hlm. 61.

Wasiat Syekh Ahmad al-Tijani secara lengkap, lihat: Ali Harazim, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abhas al-Tijani. Juz II. hlm. 151-184. Terjemahan bahasa Indonesianya bisa dilihat dalam Misbahul Anam dan Miftahuddin, Mutiara Terpendam: Jakarta, Darul Ulum Press. 2003.

# BAB III JIWA DAN PENYUCIANNYA MENURUT BEBERAPA AHLI MEDIS, PSIKOLOG, MUFASSIR DAN SUFI

#### A. Keberadaan Jiwa

Jiwa merupakan organ bathini yang tidak nampak dengan kasat mata. Tetapi jiwa memiliki kekuatan yang besar saat berhubungan dengan badan (jasmani). Hal ini membuktikan adanya keterkaitan antara jiwa dengan jasad. Bahkan lebih jauh lagi adanya keterikatan dengan ruh. Orang 'Arab sering memaknainya dengan "peniupan" atau jiwa kehidupan, makna gairah atau hasrat. Kemudian, Nafs (jiwa) ini memiliki pengaruh kuat dalam mengeluarkan instruksi-instruksi pada jasmani. Jiwa juga dinilai sebagai penggerak badan bahkan hingga memiliki kemampuan menggerakkan jiwa lainnya.

Al-Hakim al-Turmudzy, memandang jiwa sebagai pembentuk kepribadian seseorang. Sehingga jika terjadi perubahan pada jiwa seorang, maka akan berubah pula tampilan dan kepribadiannya. Sebab ruh dari kepribadian manusia adalah al-nafs (jiwa). 104 Dengan demikian, apabila jiwa dibentuk atau dilakukan pembinaan dengan cara yang keliru, mengakibatkan gerak serta tindakan keliru pula. Jiwa akan dengan mudah mengikuti perubahan, sesuai dengan lingkungan. Kecuali telah dilakukan pembinaan atau secara rutin dilakukan penyucian, agar terhindar dari segala pengaruh yang masuk ke dalam jiwa.

Al-Ghazali berpendapat, bahwa Nafs diperlihatkan dalam dua bentuk, yakni kekuatan amarah dan Nafsu dalam diri manusia. Sebenarnya kedua unsur tersebut mempunyai maksud baik, sebab mereka bertanggung jawab untuk mengetahui gejala-gejala jahat pada manusia. Kemudian pada pengertian kedua, Nafs diartikan sebagai kelembutan Ilahi. Dengan demikian Nafs dipahami sebagai keadaan yang sesungguhnya dari wujud atau perkembangan pada satu tingkatan tertentu dalam pribadi secara keseluruhan. Ia mengandung arti penjelasan hubungan yang sesungguhnya antara hati dan gairah tubuh, dan dalam keadaan tertentu dari kelembutan Ilahi 105. Kajian tentang Nafs (jiwa), adalah bagian terpenting saat memahami hakekat manusia. Yakni pada saat manusia menempatkan dirinya sebagai subjek atau sebagai objek.

<sup>105</sup>Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, PT. Ikhtiyar Baru Van Hoeve, Jakarta, tahun 2002, juz III, hlm. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Abdullah bin Muhammad bin Aly bin al-Husain *al-Hakim al-Turmudzy, Kitab Khatmu al-Auliya*, al-Mathba'ah al-Katsulaikah, Beirut, t.t, hlm. 154.

Kajian tentang jiwa inipun telah diungkap dalam al-Our'an, hanya saja berbagai pandangan akan mempengaruhi sikap selanjutnya dalam menghadapi jiwa<sup>106</sup>. Berbagai persoalan akan muncul setelah memahami jiwa dari beberapa sisi. Jiwa juga bukan sekedar dipahami sebagai bahan kajian yang tidak "membumi", akan tetapi kajian tentang jiwa harus ditempatkan pada posisi strategis saat menuju pada kajian hagigat alinsaniyyah (hakikat manusia). Iiwa juga mempunyai harapan pelayanan yang sesuai dengan kondisinya. Agar tidak tercipta kondisi salah pembinaan. Persoalan ini tidak dapat dianggap ringan, sebab kesalahan membina jiwa akan mengakibatkan bentuk jiwa yang tidak sempurna lagi. Dengan demikian badan sebagai sesuatu yang terkait dengannya akan terpengaruhi oleh kinerjanya. Demikian pula dengan penyakit-penyakit dan gangguan jiwa yang sering melanda manusia. Erat kaitannya dengan kinerja jasmani sebagai madah-nya. Jiwa juga diyakini sebagai wadah munculnya watak manusia. dengan demikian, maka keberadaan serta pemeliharaannya menjadi sangat penting.

Watak, merupakan wujud dari gerakan ruhani yang di"motori" oleh al-nafs. Sebahagian menyebutnya dengan etika atau moral. Pembahasan ini juga dimasukkan konsep moralitas atau akhlaq, sebagai wujudnya. Konsep etika sendiri adalah pemikiran moral yang memandang, mempertimbangkan dan menilai aspek tingkah laku manusia, baik pada taraf individual, maupun sosial. Termasuk di dalamnya tentang perbuatan terpuji atau tercela. 107 Meskipun pada dasarnya istilah "etika" sebagai terjemahan dari kata "akhlaq", dipandang belum tepat. Akhlaq lebih mengarah pada inovasi atau kreatifitas manusia yang setiap saat berubah lebih maju. Selain hal di atas, Syaikh Ahmad al-Tijani beserta kalangan penganut Thariqah al-Tijaniyah melakukan upaya untuk menujukkan hakikat manusia dengan merujuk pada pemahaman al-Turmudzy, yang menyatakan bahwa hakikat manusia adalah magam tagarrub. Jika magam al-Tagarrub ini berjalan normal, maka akan terjadi sebuah kreatifitas unggulan yang sesuai dengan anjuran Rasulull SAW yang artinya "Berakhlag-lah kamu seperti akhlag Allah". Sehingga penerapan akhlaq dalam kehidupan sehari-hari akan dengan mudah dirasakan oleh berbagai kalangan. Ini telah dilakukan oleh Nabi SAW. Akhlaq juga dinilai sebagai pembentuk hakikat kemanusiaan (haqiqat al-insaniyah). Al-Turmudzy memandang bahwa haqiqat al-Insaniyah terbentuk oleh proses pendidikan yang diawali oleh pengalaman tajalli dengan Dzat Allah.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Dr. Ahmad Mubarok, M.A, Jiwa dalam al-Qur'an, solusi krisis keruhanian manusia moderen, Paramadina, Jakarta, tahun 2000, hlm. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>K. Bertens, Etika biomedis, Kanisius, Yogyakarta, tahun 2017, hlm. 10.

Inilah yang kemudian dimasukkan ke dalam *al-Wilayatu al-Khas al-Muhammadiyah*. Dari tahapan ini seseorang akan memasuki *hudhur al-Ilahiyah*. Hal tersebut menjadi indikator kebersihan serta kesucian jiwa seseorang<sup>108</sup>. Sebelum memasuki *hudhur ilahiyah*, maka *ikhwan al-Thariqt al-Tijaniyah*, disarankan untuk terlebih dahulu menggapai pemahaman tentang *haqiqat al-Muhammadiyah*. Oleh sebab itu, maka upaya pemeliharaan jiwa, dilakukan dengan berbagai cara, mulai dari melakukan terapi bagi yang memang kondisinya telah terganggu, ataupun menjalankan tindakan preventif, agar jiwa tetap pada kondisi sehat dan suci. Sehat dalam pandangan psikolog, serta sehat dan suci dalam pandangan sufi.

Proses atau kegiatan menyikapi kondisi jiwa tersebut, dilakukan dengan beberapa cara, di antaranya adalah terapi-terapi tentang penyembuhan penyakit dan gangguan jiwa, sangat beragam, mulai dari tindakan medis hingga tindakan sufistik, yang mengandalkan pembersihan *ruhani* sebagai pangkalnya. Untuk memahami hal tersebut, dalam buku ini akan dijelaskan beberapa potongan konsep tentang jiwa, menurut pandangan filosof, psikolog dan sufi, berdasarkan temuan yang ada. Tentunya hanya beberapa hal yang dianggap erat kaitannya dengan bahasan. Agar dengan jelas pembaca membandingkan pemahaman masing-masing.

Jiwa, yang sejak lampau dibicarakan, serta setiap saat pakar-pakar dalam bidang ini terus menerus secara berkesinambungan menggali metodologi penyelesaian pada setiap gangguan jiwa. Beberapa pandangan ilmuwan mulai filosof hingga sufi, tentu saja akan terdapat kelainan pandangan, hal ini disebabkan latar belakang pengetahuan mereka yang berbeda pula, berdasarkan hasil pengamatan dan uji coba. Atau bahkan sesuai dengan disiplin ilmu yang dipelajari. Pembahasan mengenai jiwa, diangap penting, sebab besar pengaruhnya terhadap beberapa disiplin ilmu. Di antaranya berpengaruh pada pembahasan objek kajian filsafat, pengetahuan alam dan disiplin ilmu lainnya yang pangkal pembahasannya bermula dari pembicaraan diri manusia 109. Plato menunjukkan bahwa sebelum jiwa masuk ke dalam tubuh, tidak ada hubungan antara jiwa tersebut dengan badan, sebab ia merupakan sesuatu yang hidup sendiri di luar alam ke-indera-an. Setelah itu masuklah jiwa ke dalam badan "tertawan", akibatnya mempunyai ketergantungan jiwa dengan badan, dengan demikian maka keadaan yang ditangkap dari badan, itulah gejolak jiwa. Perjuangan jiwa merupakan perjuangan suci, ini diyakini akibat

-

<sup>108</sup>Al-Turmudzy, Kitab al-Khatmu al-Auliya, hlm. 599.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>Kohnstamm, Sejarah Ilmu Jiwa, hlm. 1.

adanya keyakinan bahwa manusia merupakan makhluk tertinggi, yang selalu mengejar keabadian sebagai cita-citanya. Cita-cita manusia yang suci akan mempengaruhi jiwanya untuk mencapai sebuah tujuan. Dan tujuan tersebut adalah menuju Tuhan.

Para filosof dan pemerhati unsur terapi, lebih mengedepankan kepentingan terapi (penyembuhan) terhadap manusia yang dianggapnya menderita kelainan jiwa. maksudnya adalah bahwa mereka lebih memperhatikan hal-hal yang tercakup oleh kerangka rasio, dibandingkan dengan aspek desain mistisnya. Karena pemahaman mereka lebih banyak disandarkan pada kebutuhan medis, yang bersifat hissiyah (indrawi), bukan kebutuhan "ruhant". Aristoteles yang dikenal sebagai filosof abad III sebelum Masehi (387-322 S.M). Beliau dikenal pula sebagai peletak psikologi dalam kerangka kajian filsafat (bukan sekedar kajian medis). Metafisika hulemorphisme-nya dibawa kedalam bahasan psikologinya. Pernyataan tentang hakekat jiwa telah mengilhami pemikirannya dalam tulisannya "de anima". Ia menyatakan bahwa jiwa itu adalah prinsip segala kehidupan. Tetapi untuk memperoleh tangapan yang tepat tentang hakekatnya sangatlah sukar<sup>110</sup>.

Aristoteles juga banyak menggunakan psikologi empirisnya dalam mengungkap tentang jiwa, seperti melalui pendekatan rasa dan hukum yang terlibat atas rasa itu, sebagai konsekuensi dari perasaan. Kini pandangan Aristoteles telah berkembang menjadi pandangan psikologi yang bermanfaat untuk kepentingan kedokteran jiwa. Pandangan empirisnya hingga kini tetap berkembang. Oleh sebab itulah maka dunia kedokteran jiwa yang yang bersumber dari barat tidak terlalu mengarahkan bahasan pada konsep-konsep mistis. Dengan demikian, maka konsep psikologi barat ini lebih menitik-beratkan pada aspek inderawi/Hissiyah (yang tampak dan terindera). Keyakinan agama serta pandangan "indera ke enam", telah lepas dari pandangannya. Tidak seperti para filosof yang didasari oleh agama. Mereka mencampurkan pandangan religiusnya pada bahasan tentang jiwa. Kendatipun Aristoteles dipandang sebagai pencetus ide psikologi, akan tetapi perkataan psikologi sendiri muncul dari pemikir medis yang bernama Rudolf Geockel. Karya yang mengandung istilah psikologi ini adalah buku Psychologie-Hoc est de Hominis Perpection (Psikologi atau tentang menyempurnakan manusia)

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Prof. DR. H. Muh Said, *Psikologi dari zaman ke zaman*, Jemmars, Bandung, tahun 1990, mengutip buku karya Prof.Dr. R. Hafstatter, yang berjudul *Psycologie*, Fankfurt am Main, Fisher Bucherel KG, tahun 1957, hlm. 5, mengutip pembukaan buku *de anima* karangan Aristoteles.

yang diterbitkan tahun 1590<sup>111</sup>. Pengenalan tentang jiwa tidak hanya di Yunani. Mesir kuno telah mengenal jiwa, sejak zaman Amen Hoteb. Mereka memandang adanya kepentingan jiwa sebagai alat bantu untuk menjelaskan kondisi alam, seperti kilat, petir hingga yang berkaitan dengan keadaan badan mereka sendiri. Terutama pada sisi-sisi yang dianggap mengherankan, contohnya mimpi dan sejenisnya. Suku Nias di Mesir menamakan jiwa halus itu dengan *mana*, sedangkan jiwa kasar atau *jasad* diberi istilah *lumoluwo*<sup>112</sup>. Hingga kini asal kata ini cukup "misterius". Pengambilan istilah yang terdapat kesimpangsiuran sejarah mengakibatkan para ilmuwan menunda pencariannya. Mereka lebih berhasrat untuk menindaklanjuti teori yang telah dibangun pada awalnya.

Pada filsafat India klasik berbicara tentang jiwa. Mereka tuangkan dalam ke enam darsana, yakni tentang penyatuan Atman atau hakekat manusia dengan Brahman<sup>113</sup>. Kini masih tersebar ide-ide tentang Atman. Bahkan tetap menjadi landasan kehidupan India moderen. Selanjutnya kemajuan jaman turut mendewasakan pembahasan mengenai jiwa, hingga masuk pada beberapa disiplin ilmu pengetahuan, seperti ilmu alam, fisika, hukum dan lain sebagainya. Mereka jadikan jiwa sebagai bahan kajian utama menuju kesuksesannya. Tidak salah jika mereka akan memandang kesuksesan memahaminya. Pandangan sebagai kunci dikemukakan oleh Socrates. Julukan filosof alam telah menjadi bagian dari kemampuannya untuk menganalisa alam. Alam bagi beliau tiada lain adalah berupa potongan-potongan yang dapat tersusun, diurai dan dibagi. Inilah yang kemudian ia sebut sebagai atomos. Berbagai rupa dan besar materinya yang membuat adanya perubahan alam. Dalam filsafat ini pandangan Socrates lebih bertumpu pada pandangan inderawi. Ia memaknai atomos/jauhar jiwa sebagai partikel terkecil yang bundar dan licin, tersebar di seluruh tubuh. Bundaran itu tidak dipahami sebagai pembawa kebenaran atau kebenaran itu sendiri. Kebenaran bersumber dari gerakan pikir yang bersumber dari otak. Untuk mengkritisi ini lahirlah kaum sophis yang tidak disepakati oleh pemikiran Socrates<sup>114</sup>. Pada tahun 427-347 S.M, munculah Plato dengan idenya tentang Jiwa. Ia pandang jiwa sebagai sosok bayangan, sebagaimana alam cita. Dalam bukunya "Phaedrus", Plato menulis tentang asal muasal jiwa. Ia

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Prof. DR. H. Muh Said, Psikologi dari zaman ke zaman, hlm. 4. Mengutip buku A history of medical psychology, New York, WW Norton Company, tahun 1941, hlm. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Prof. DR. H. Muh Said, *Psikologi dari zaman ke zaman*, hlm. 5.

<sup>113</sup>Hal ini terdapat kemiripan konsep dengan madzhab yang mengembangkan paham tajalli, dalam ajaran Islam. Yakni penyatuan antara Dzat Allah 'Azza wa Jalla, dengan kondisi ruhani seseorang, terutama keadaan jiwa.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Socrates diakui sebagai guru yang meletakkan pemikiran radix, bagi Plato.

ilustrasikan sebagai kereta yang ditarik dua ekor kuda, yang menyeret para dewa untuk melihat ide dan cita tadi. Sekali-kali salah satu kudanya jatuh tersungkur, hingga menyeret kusir dan kuda lainnya jatuh ke bumi. Kuda inilah yang melambangkan Nafs. Kusir dalam ilustrasi itu adalah akal 115. Plato juga sempat membagi tiga kekuatan manusia, yakni, kekuatan akal, kekuatan berkuasa dan kekuatan Nafs. Aristoteles, sebagai salah satu murid Plato yang dikenal, ia menyusun beberapa bukunya tentang keterkaitan jiwa dengan alam semesta. Bahkan sempat menulis ensiklopedi ilmu pengetahuan. Karena keterkaitan jiwa dengan akal. Maka Aristoteles mencoba menghubungkan antara akal dengan jiwa. Sehingga dia membagi menjadi dua, antara lain, akal yang mencipta dan akal yang menerima. Akal yang menerima merupakan bagian dari dzat dari jiwa berhubungan dengan tubuh dan merupakan kesatuan dari tubuh. Jika badan telah hancur, maka jiwapun akan hancur. Sedangkan akal yang mencipta adalah datang dari Tuhan masuk dalam tubuh manusia, tanpa dipengaruhi tubuh.

Pendapat lain dikemukakan oleh Thomas Hobbes (1588-1679). Pemahaman yang dikemukakannya merupakan uraian tentang gerak hayalan dan pikiran ini muncul, karena seringkali datang pandangan adanya hubungan antara manusia dengan alam sekitar yang menjadi pangkal pandangan serta hayalan. Ia paparkan bahwa jiwa erat kaitannya dengan gerakan alam *al-khayal*. Tampak pengaruh Galilei dengan berbagai percobaannya. John Lock (1632-1704), berpandangan bahwa jiwa adalah "sebuah *tabula rasa*", diumpamakan meja lilin. Pandangannya dipengaruhi oleh ide Thomas Hobbes, karena ia merupakan salah seorang murid Thomas Hobbes. Beliau memahami jiwa sebagai wadah goresan yang akan kita ukir. Itulah ide. David Hume (1711-1776), mengarahkan perhatian jiwa sebagai ingatan dan hayalan. *Perception* (persepsi) merupakan segala yang diberikan pada jiwa kita. Kelanjutannya ia memberikan kesan bahwa ingatan lebih dapat dipercayai ketimbang hayalan. Hayalan mempunyai kecenderungan untuk merusak *perception* 116

4

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Prof. DR. H. Muh Said, Psikologi dari zaman ke zaman hlm.5, mengutip buku Geschichte der psychologie, jilid I, hlm. 176, karya DR. Hermann Siibeck, ibid hlm. 5.

<sup>116</sup> Diterjemahkan menjadi persepsi, yakni proses yang membeda-bedakan rangsang yang masuk untuk selanjutnya diberikan maknanya dengan bantuan beberapa faktor. (Prof. DR. H. Muh Said, Psikologi dari zaman ke zaman, hlm. 45). Dalam bahasa Inggeris di tulis perception, dari latin percepio, yang meliputi, baik perolehan pengetahuan melalui panca indera, maupun dengan pikiran. Sejak tahap pertama, filsafat hingga sekarang, masalah persepsi tetap mendapat perhatian. Antara lain beberapa pandangan:

Empedocles, beranggapan bahwa persepsi, terjadi berdasarkan kemiripan unsurunsur di dalam diri kita dengan yang di luar, yang merupakan objek-objek yang kita persepsi.

dan dunia fisis<sup>117</sup>. Pakar kedokteran jiwa, menyatakan bahwa jiwa erat hubungannya dengan otak. Sehingga ketika otak tidak bekerja normal, akan mempengaruhi pada kinerja jiwanya. Sakit jiwa akan dapat segera diobati dengan menyelesaikan problematika yang terdapat pada struktur otak. Kegilaan menunjukkan salah satu dari penyakit jiwa. Pangkalnya berpusat dari otak sebagai "markas" proses berpikir. Inilah yang kemudian menjadi bagian bahasan neurologi. Ide tersebut diawali oleh Broca tahun 1861. Ibnu Rusyd, menjelaskan tentang jiwa perseorangan yang muncul dari alam yang lebih tinggi, disebut jiwa yang baga. Inilah yang dianggap menjadi pengikat semua manusia 118. Berikutnya, pandangan Agustinus yang dianggap memiliki kesamaan dengan pandangan Ibnu Rusyd. Hanya saja beliau mulanya membedakan antara tubuh dan jiwa, selanjutnya memberikan arah. Sesudah mati, jiwa akan terus mengalami senang atau sengsara, tergantung pada kehidupan terdahulunya. Berbeda dengan pandangan Thomas Acquinas, ia memandang jiwa sebagai ciptaan Tuhan yang tidak ber-dzat. Jiwa sebagai bahan kecerdasan dan penghidupan<sup>119</sup>. Maka pandangan Syaikh Ahmad

- 2. Anaxagoras, sebaliknya mengatakan, kita mempersepsi, kwalitas dunia yang diindra, dengan mengkonsentrasikan kwalitas di dalam mempersepsi.
- 3. Leukipos dan Demokritos, mengedepankan suatu teori citra, tentang persepsi, yang pada abad kelima sebelum Masehi, mengantisipasikan teori citra tentang persepsi dari Locke. Menurut pandangan ini, citra hal-hal terus menerus menghantam panca indera kita.
- 4. Aristoteles, yang ingin menggali kaitan antara penginderaan dan pemikiran, mengajukan pandangan bahwa persepsi panca indera kita mengirim citra-citra. Dan pikiran berpikir dalam forma (ide) dalam citra. Dalam abstraksi, bila dilakukan dengan tepat, kaitan itu lebih langsung dengan menyampingkan kata yang ontingen. Pikiran mengabstraksi forma yang ada, merupakan substansi dari hal-hal yang menjadi materi pemikiran.
- Hobbes, Memandang persepsi sebagai materi yang bergerak, dengan kembali pada kerangka materialisme Yunani.
- 6. Descartes, menekankan aspek intelektual persepsi. Persepsi adalah perbuatan akal budi, dan penginderaan tanpa akal budi, sama sekali tak berbentuk.
- 7. John Lock, yang dipandang sebagai tokoh terdepan teori representasi, tentang persepsi (disebut teori Casual), berbicara tentang pikiran sebagai Tabula Rasa (kertas putih bersih). Tenpat pengalaman merekam. Ia juga menunjuk kepada dark closet (ceruk gelap), dalam pikiran. Maksudnya ialah, bahwa dari tulisan pada kertas putih itu, atau ide-ide yang masuk ke dalam ceruk gelap, kita sanggup membuat penyimpulan. Penyimpulan seperti ini, mungkin karena ide-ide memasuki pikiran Allah, disebabkan oleh hal-hal di dunia (Lorens Bagus, Kamus filsafat, GM Press, Jakarta tahun 2000, hlm. 818.)

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Prof.DR.H. Muh. Said, *Psikologi dari zaman ke zaman*, hlm.21.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Prof.DR.H. Muh. Said, *Psikologi dari zaman ke zaman*, hlm.31.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>Prof.DR.H. Muh. Said, Psikologi dari zaman ke zaman.hlm.31.

bin Muhammad *al-Tijani* dalam *thariqat Tijaniyah*, lebih mengarahkan kepada seseorang memahami perubahan dengan melatih jiwa, agar mampu mengenal *haqiqat al-Muhammadiyah*. Haqiqat al-Muhammadiyah selalu menjadi orientasi dari semua kegiatan ruhani.

Meskipun beberapa pakar telah memberikan pernyataan bahwa Nafs adalah sesuatu yang terpisah dari badan, akan tetapi sangat sulit untuk dipahamii dari sudut pandang hakikat kesatuannya. Sebab antara Nafs dan badan bukan unsur materil (dua barang) yang digabungkan menjadi satu. Tetapi merupakan kesatuan yang penuh misteri (dalam proses penyatuan antara materil dan immateril). Adapula mengidentikkan antara Nafs dengan "aku" manusia seutuhnya. Menurutnya juga bahwa hingga sekarang belum ada yang mendeteksi (memergoki) dengan tepat, bagaimana keduanya bisa berhubungan secara kausatif. Kita hanya mampu menampilkan konstalasi bahwa Nafs adalah "aku". Semua sel yang membentuk menjadi badan (yang berwajah materil), itu mempunyai Nafs<sup>120</sup>. Dengan demikian, maka Nafs berada dalam seluruh kebesaran tubuh. Oleh sebab itu pengaruhnya akan tampak dalam setiap pergerakan tubuh. Maka pernyataan bahwa tubuh sebagai wadah Nafs yang kemudian mampu menampulkan kondisinya, dapat dikatakan tepat. Kemudian, ketika *Nafs* dibahas dalam kajian psikologi, terutama saat jiwa dipandang sebagai sesuatu yang berpengaruh kepada jasad, maka pakar psiko analisa, yakni Sigmund Freud muncul menampilkan perhatiannya pada perilaku manusia. Perilaku manusia tidak dapat dipecah langsung, dan dipisahkan dari insting-insting pra eksistensi biologis, Semua dibentuk secara sosio biologis dari latar hubungan kebutuhan-kebutuhan manusia pada lingkungan dan secara esensial menjadi konsekuensi kondisi-kondisi sosio kultural.

Sigmund Freud berasumsi bahwa secara biologis jiwa dapat dibina agar mampu mengubah perilaku. Maka Ahmad *al-Tijani* melalui *thariqat Tijuaniyah*-nya melakukan pembinaan fisik, yang dianggap memiliki hubungan dengan perubahan kondisi jiwa, berakhir dengan adanya pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*, yang diyakini akan mampu mengubah perilaku menjadi *akhlaq al-Karimah*. Perubahan etika yang diharapkan juga dipengaruhi oleh sejumlah pesan yang masuk pada memori otak. Perubahan tersebut diakibatkan pula oleh pergerakan *maqamat* kemanusiaan, dari mulai terendah, hingga mencapai puncak kearifannya.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>Sukanto, M.M, *Nafsiologi suatu pendekatan alternatif atas psikologi*, Integrita Press, tahun 1985, Jakarta, hlm. 40.

Psikoanalisis sendiri tercakup dalam hubungan dengan dunia ini. Pemikiran dan perasaannya dipengaruhi oleh pencerahannya dan sistem nilai. Interpretasinya berbeda menurut jenis personalnya sendiri. Dua perilaku dasar yang harus diteliti di sini adalah adanya psikoanalisa bertingkah sebagai "penyelamat tatanan". Dari mereka ini terutama tujuan kehidupan dan juga tujuan psikoanalisis menjadi "tatanan sosial", terhadap eksistensi struktur sosial. Psikoanalisis menunjukkan dirinya sebagai "dokter jiwa" yang benar<sup>121</sup>.Tujuan mereka adalah melakukan pengobatan terhadap penyakit jiwa. Tampak dalam kajian psikologi, Nafs hanya produk renungan intelektual (dan sedikit laboratorium) semata. Yang dipelajari bukan dari "apa itu Nafs?", tetapi tingkah laku manusia, yang diduga sebagai gejala dari jiwanya. Sedangkan tasawuf merupakan produk riyadhah (olah rasa), yang disandarkan pada syari'at agama (berstandar keyakinan Ilahiyah). Ia bersumber pada al-Our'an dan beberapa ungkapan yang sempat ditransfer dari Nabi pada shahabat berikut tabi'in. Sebagai upaya pencarian tingkat kebenaranya, sufi Pemantapannnya menggunakan pendekatan isyari. menggunakan metode suluk, hingga orang akan dekat dengan Tuhan. Di dalamnya berbicara tentang Nafs sebagai kekuatan yang dapat dimanfaatkan dalam kehidupan manusia atau mengidetifikasi penyebab gangguan yang masuk, untuk kemudian akan dicari solusi untuk menyelesaikan problematika yang dianggap mengganggu stabilitasnya. Semua ini dalam upaya menuju tangga *ma'rifat*. Pendekatan sufistik dalam telaah filsafat manusia, menunjukkan adanya kemampuan kasyaf (ketersingkapan ruhani) bagi manusia yang telah memenuhi kriteria sebagai manusia sempurna (al-insan al-kamil). Oleh sebab itu metode kasyaf yang dilakukan sufi, menggunakan unsur-unsur yang dibahas dalam filsafat tentang manusia. Dalam pembahasan keterkaitannya dengan filsafat ke-Tuhan-an, manusia merupakan unsur keberadaan Tuhan dalam bentuk "Nahnu". Sedangkan, haqiqat al-muhammadiyah, adalah *magamat* manusia saat menempati kedudukan Tuhan sebagai "Huwa". dan Tuhan sebagai Dzat yang tidak bisa dijamah adalah saat Tuhan berkedudukan pada "And". 122 Pemahaman tersebut didukung oleh pemikiran al-Tirmidzy yang menyebutkan bahwa lafadz ALLAH

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>Hans Kung, Freud and the problem of god, Yale Univercity Press, London, tahun 1979, terj. Sigmund Freud vis-à-vis Tuhan, oleh Edi Mulyono, Ircisod, tahun 2003, Yogyakarta, hlm. 134.

<sup>122</sup>Prof.Dr.H. Abdurrozaq, M.Ag, wawancara tanggal 2 Juni 2017. Menyebutkan bahwa Allah SWT mewujud dalam tiga kategori berdasar al-Qur'an, ialah, Ana, Nahnu dan Huna. Masing-masing memiliki kapasitas tersendiri, sehingga akan dengan mudah dikenali sebagai Tuhan dalam masing-masing kondisi.

sebagai *isim dzat* yang selanjutnya disebut *ANA* ketika Dia mengenalkan segala bentuk hukum dan perintahnya. Sedangkan Huwa menunjukkan adanya hubungan antara manusia dengan Tuhan, itulah yang dikenal dengan al-Insan al-Kabir atau al-Insan al-Kamil. Pada magamat inilah al-Tirmidzy mengkalim bahwa hal di atas adalah haqiqat al-Muhammadiyah. 123 Hal serupa juga diungkap pemikir Kristiani, yang membicarakan mengenai teks yang menunjukkan bahwa Allah itu tidak dilahirkan dan tanpa nama. Bahkan semua adalah sebagai sebuah kebesaran dan kekuasaan, yang bersumber dari-Nya. Dan yang ada hanya berupa pancaran yang bersumber dari-Nya sebagai bentuk pengenalan keabadian pada makhluq-Nya. 124 Dalam wacana inilah nisbat Tuhan dari dhamir untuk laki-laki menunjukkan bahwa laki-laki dianggap memiliki makna abadi. Demikian juga dalam kajian 'Arab, bahwa alam jagat raya menggunakan dhamir untuk wanita, yang disebut Muannats majazi. Selain sebagai bentuk sastra Arab, juga memiliki keterkaitan teologis yakni adanya kepercayaan bahwa selain Tuhan, adalah fana'.

Konsep jiwa dalam kajian sufi, tidak hanya pada sisi psikologis, akan tetapi lebih mengarah pada dua aspek, yakni psikologis dan ruhani. Sebahagian sufi memandang terdapatnya anatomi Nafs sebagai anatomi spiritual, yang terkandung didalamnya adalah; *qalb* (hati), 'Aql (akal), Bashirah (hati nurani<sup>125</sup>), ruh (nyawa/spirit/motivasi), syahwat (hasrat) dan hawa (keinginan). Dalam pandangan al-Qur'an, Sufi mengacu pada ungkapan yang menegaskan tentang keberadaan Nafs al-zakiyah (jiwa yang fithri/suci), Nafs al-lawwamah (jiwa yang mencari jati diri), Nafs alammarah (jiwa yang tidak sehat) dan Nafs al-muthmainnah (jiwa yang tenang)<sup>126</sup>. Yang diyakini memiliki keterkatian kehidupan dengan alam jagat raya yang juga dinilai memiliki kondisi tidak abadi. Maka memadukannya berarti telah membicarakan unsur abadi dan tidak abadi. Keabadian diwakili oleh pembicaraan mengenai Tuhan sebagai Dzat Tunggal. Dan ketidak abadian (fana') berarti membahas persoalan alam ciptaan Tuhan. Sejalan dengan pikiran Aristoteles tentang upaya pertama yang harus menjadi prioritas dalam melakukan analisa. Ia memandang bahwa semuanya harus dimulai dari realitas inderawi. Pernyataan ini akan banyak mendukung pemikiran Sigmund Freud yang memunculkan ide

<sup>123</sup> Abu Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hasani al-Hakim al-Tirmidzy, al-Syaikh, Kitah Khatmu al-Auliya, al-Mathba'ah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>Nils G Holm, mengutip karya Jorgen Podemann Soriensen, *Berjumpa Tuhan studi tentang ekstase agama*, Fajar Pustaka, Yogyakarta, tahun 1982, hlm.182.

<sup>125</sup> Nur al-galbi dan nur al-'agli.

<sup>126</sup>Dr. Ahmad Mubarok, M.A, Pendakian menuju Allah, bertasanuf dalam hidup sehari-hari, Khazanah Baru, Jakarta tahun 2002, hlm. 19 dan 31.

psikoanalisanya dimulai dari pendekatan rasional yang disandarkan pada hal-hal inderawi. Beliau banyak mengkritisi pemikiran Plato dalam filsafat etika. Terutama saat menyatakan bahwa etika bersumber pada pandangan metafisis<sup>127</sup>. Perdebatan teori yang terjadi antara Aristoteles dengan Plato, pada akhirnya menghasilkan pandangan universalitas pada pengetahuan, sehingga satu sama lain menjadi sebuah keterkaitan. Yang pada akhirnya dicoba untuk dipersatukan dari perdebatan ini dengan pemikiran Mulla Shadra yang berbicara antara keduanya, tetapi tidak pada keduanya. Mulla Shadra memakai dua ide dengan cara mengkolaborasi. Beliau memakai pemikiran Aristoteles saat berbicara jiwa dalam sudut pandang konkrit (pada saat jiwa berpengaruh pada *badan* / fisik / *jisim*). Sedangkan pada waktu membicarakan jiwa di luar badan (sebelum masuk dalam tubuh atau setelah mengalami perpisahan antara *jasad* dan *badan*), ia lebih banyak terilhami pemikiran Plato. Pandangan *irfani*-nya tampak lebih besar ketimbang *bayani* dan *burhani*.

Pada saat orang berpandangan bahwa *tasamuf* sebagai bagian dari filsafat etika, maka muncul pula pandangan yang tampak sikap kurang *familier* dengan paham *tasamuf* yang turut serta dalam pembicaraannya, terutama sudut pandang mereka tentang jiwa. Sebahagian mereka menganggap bahwa pematian *hasrat* merupakan ciri utama sufi, saat melakukan penyucian jiwa. Lebih jauhnya, merekapun mengeluarkan pernyataan bahwa *hasrat jismaniyah*-lah yang dianggap sufi sebagai pendukung munculnya penyakit-penyakit jiwa, seperti sombong, *riya* dan *hasud*<sup>128</sup>. Sehingga mereka menentukan terapi yang dilakukannya seperti *shalat* malam dan "*mujahadah jismani* / raga", yakni melalu rasa lapar dan sejenisnya. Senada dengan Mulla Shadra yang menyatakan bahwa kerja jiwa bukan sekedar itu, akan tetapi lebih tertumpu pada mengkondisikan serta memberikan pemahaman pada yang lainnya tentang eksistensi jiwa dalam badan dan luar *badan*. Sedangkan yang diungkap di atas hanya tertumpu perhatiannya pada jiwa yang terdapat dalam "*badan*" saja.

Sayyid Syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah, yang cenderung menilai jiwa sebagai bagian dari anatomi manusia yang halus. Dengan demikian kegiatan yang halus seperti melantunkan dzikir dalam hati, yang disertai sebuah keyakinan, akan mewujudkan hasil gemilang tentang pencapaian manusia sempurna. Karena tidak lagi dipengaruhi

-

<sup>127</sup>DR. Mahmud Subhi, al-Falsafah al-Akhlaqiyah fii al-Fikri al-Islamy al-'Aqliyyun wa al-dzauqiyun au al-nadzr wa al-amal, Darr al-Nahdhah al-'Arabiyyah, Beirut, cet ke III, tahun 1992, hlm. 22, terj. Filsafat Etika, Oleh Yunan Askaruzzamn Ahmad, LC, PT Serambi Ilmu Semesta, tahun 2001, Jakarta.

<sup>128</sup>Dr. Ahmad Mahmud Subhi, al-Falsafah al-Akhlaqiyah fii al-Fikri al-Islamy al-'Aqliyyun wa al-dzauqiyun au al-nadzr wa al-amal, hlm. 230.

oleh jiwa yang kotor. Maka jika badan dibersihkan dari racun, untuk mendapatkan kesehatannya. Demikian dengan jiwa yang harus disucikan dari berbagai penghalang yang menghalangi antara diri seseorang dengan Tuhan dan hakikat ke-Nabi-an MuhammadSAW yang dikenal dengan Nur al-Muhammadiyah. Kemudian akan dikenal dengan haqiqat al-Muhammadiyah, saat terjadi tajalliyat Tuhan dengan makhluq dalam statusnya sebagai "Huwa".

Pemikiran tersebut sejalan pula dengan pemikiran Plotinus yang menyatakan bahwa, semua makhluq bersama-sama menuju hirarki puncak "Yang Satu". Ia sebut dengan istilah to Hen. Yang kemudian popular dengan terjemahannya yakni Tuhan. Tuhan (to hen) sebagai derajat tertinggi akan secara tersusun, berproses hingga bersifat bebas. Inilah yang dikenal Ibnu Sina sebagai Emanasi. Dan dalam pendekatan ilmu tasawuf sering disebut sebagai konsep ahadiyat. Sama halnya dengan konsep Plato mengenai akal budi (nus). Dalam pemikiran Plotinus akal budi sebagai proses pertama yang dikeluarkan dari to hen (ahadiyat). Pada fase ini, sudah tidak lagi sebagai satu lagi. Melainkan gabungan antara pikiran dan yang dipikirkannya. Diteruskan dengan kemunculan jiwa dunia, yang dikenal dengan sebutan Psykhe (psiko), lalu berkembanglah dengan kemunculan materi (hyle), yang secara berbarengan dengan jiwa dunia membentuk jagat raya<sup>129</sup>.

Setelah mengamati pembicaraan tentang ta'rif jiwa, serta mempertimbangkan konsep jiwa yang ditawarkan para filsuf terdahulu, maka para pakar bidang psikologi mencoba mengidentifikasi beberapa penyebab yang sering menganggu pada jiwa, yang sering disebut ganguan jiwa atau gangguan kejiwaan. Salah satu hasil pencariannya, ditemukan penyakit ghadah (marah). Marah dianggap peneliti psikoterapi Islam sebagai hal yang membahayakan bagi perkembangan jiwa<sup>130</sup>. Dengan kata lain marah dianggap sebagai penghalang stabilitas kondisi jiwa. Ia juga memasukkan hasud, takabhur dan sejenisnya. Dalam pandangan ini, Nafs pertama kalinya dibagi menjadi beberapa bagian besar, sesuai dengan kapasitasnya dalam memberikan konstribusi atas jasad. Antara lain : Nafs. Ammarah, yakni potensi Nafs yang cenderung pada pelaksanaan keburukan. Seperti tertulis dalam wahyu Allah surat Yusuf ayat 53.

<sup>129</sup> Ali Mudhofir, Kamus Filsuf Barat, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Muhammad Hamdani Bakran al-Dzakky, Psikoterapi dan konseling Islam, penerapan metode sufistik, Fajar Pustaka, tahun 2001, Yogyakarta hlm. 330.

وَمَاۤ أُبَرِّئُ نَفْسِیٓ ۚ إِنَّ ٱلتَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۖ بِٱلسُّوٓءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّیۤ ۚ إِنَّ رَبِّ غَفُورُ رَّحِیمٌ

Artinya: "Dan Aku tidak membebaskan diriku (dari kesalahan), Karena Sesungguhnya nafs itu selalu menyuruh kepada kejahatan, kecuali nafsu yang diberi rahmat oleh Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha penyanyang."

Nafs al-Ammarah ini sering juga disebut dengan Nafs al-ammarah bi al-su', yakni kecenderungan atau kekuatan yang senantiasa mendorong naluri sejalan dengan Nafs yang cenderung membawa keburukan. Nafs ini tidak melepaskan diri dari tanggung jawabnya (atas kesalahan), karena sesungguhnya secara menyeluruh cenderung pada keburukan. Nafs pada kategori ini belum mampu membedakan yang baik dan buruk, belum juga memperoleh tuntutan tentang manfa'at dan mafsadat. Hanya segala sesuatu yang bertentangan dengan keinginannya dianggap sebagai musuh. Isyarat yang ditunjukan Tuhan dalam mensikapi Nafs ini, adalah agar tidak diikuti, sebab mewariskan kehancuran diberbagai segi, termasuk kehancuran langit dan bumi, sebagaimana tertulis dalam surat al-Mu'minun ayat 71<sup>131</sup>.

وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهُوَآءَهُمُ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلُ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُّعْرِضُونَ

Artinya: "Andaikata kebenaran itu menuruti hawa nafsu mereka, pasti binasalah langit dan bumi ini, dan semua yang ada di dalamnya. Sebenarnya kami Telah mendatangkan kepada mereka kebanggaan (Al Quran) mereka tetapi mereka berpaling dari kebanggaan itu".

Nafsal-Lawwamah, yakni Nafs yang telah mempunyai rasa insyaf serta penyesalan setelah melakukan pelanggaran. Dengan demikian ia tidak berani melakukan pelanggaran secara terang-terangan, akan tetapi ia belum mampu melakukan pengekangan, sebagaimana tertuang pada surat al-Qiyamah ayat 2.

وَلآ أُقُسِمُ بِٱلتَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ

.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, hlm. 343.

Artinya : "Dan Aku bersumpah dengan jiwa yang amat menyesali (dirinya sendiri)"

Nafs ini juga sudah mulai tidak ber-hasrat untuk melakukan keburukan, kendatipun perbuatan itu dilakukan. Antara keinginan dan penyesalannya selalu silih berganti. Kedekatan kepada mafsadat lebih besar dibanding manfa'at. Sebahagian sufi berpandangan bahwa Nafs inilah yang akan memikul beban tanggung jawab di hari qiyamat 132. Nafs Musanwalah, yaitu jiwa yang telah mampu membedakan antara kebaikan dengan keburukan, tetapi lebih banyak memilih keburukan, bahkan mencampuradukkan antara kebaikan dengan keburukan. Merujuk pada surat Yusuf ayat 83.

Artinya: "Ya'qub berkata: "Hanya dirimu sendirilah yang memandang baik perbuatan (yang buruk) itu. Maka kesabaran yang baik Itulah (kesabaranku). Mudah-mudahan Allah mendatangkan mereka semuanya kepadaku; Sesungguhnya Dia-lah yang Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana".

Kesadaran yang muncul belum atas dasar "kesadaran diri ", akan tetapi karena malu dengan orang lain dan sejenisnya<sup>133</sup>. Kemungkinan akan cepat mengalami perubahan menjadi terburuk lagi, apabila yang membuatnya malu itu tidak ada. Rasa malu dan rasa takut, pada dasarnya memiliki konsekuensi yang sama. Oleh sebab itu, jiwa akan memiliki nilai yang sangat tinggi, apabila telah memasuki kondisi *istiqamah*. Yakni saat jiwa mengalami konstan, tanpa perubahan saat pusat objeknya berubah.

Nafs al-Mulhamah, yakni Nafs yang memperoleh ilham dari Allah 'Azza wa Jalla (dikaruniai pengetahuan), ia dihiasi akhlaq al-karimah, sumber ke-shabar-an, ketabahan serta keuletan. Yakni jiwa yang telah disucikan dengan proses kehendak yang mewadahi Nafsnya itu. Sebagaimana tertulis dalam surat al-Syams ayat 7-10.

وَنَفُسِ وَمَا سَوَّنْهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُونِهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, hlm. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, hlm. 343.

Artinya : "Dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya), Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya.

Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa itu, Dan Sesungguhnya merugilah orang yang mengotorinya."

Nafs al-Muthmainnah, ialah Nafs yang telah mendapatkan tuntunan serta pemeliharaan yang baik, sehingga tercipta suasana tentram, dan mampu menolak segala perbuatan fakhsya dan munkar. Melalui aktivasi jiwa di atas, segala kekuatan dapat diperoleh untuk menghindari godaan syaithan. Jiwa ini mampu menjamah atau menggapai kecintaan dengan Ilahi. Ketentraman yang membuatnya lebih dekat lagi dengan Rabb-nya. Seperti diisyaratkan dalam surat al-Ra'du ayat 28 dan surat al-Fajr ayat 27-30.

Artinya: "(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati menjadi tenteram".

Artinya: "Hai jiwa yang tenang. Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya. Maka masuklah ke dalam jama'ah hambahamba-Ku,masuklah ke dalam surga-Ku''.

Nafs al-Radhiyah, jiwa ini dinilai sebagai Nafsu yang telah ridha kepada Allah, dan dianggap berperan penting dalam mewujudkan "kesejahteraan". Seperti diisyaratkan dalam surat al-Maidah ayat 119, al-Mujadilah ayat 22 dan al-Bayyinah ayat 8.

Artinya: "Allah berfirman: "Ini adalah suatu hari yang bermanfaat hagi orangorang yang benar kebenaran mereka. Bagi mereka surga yang dihawahnya mengalir sungai-sungai; mereka kekal di dalamnya selamalamanya; Allah ridha terhadap-Nya. Itulah keberuntungan yang paling besar". لَّا تَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلُو كَلُو عَشِيرَتَهُمُّ أُوْلَتَبِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمُّ أُوْلَتِبِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَتِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَتِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ اللَّهُ الْحُولَ لَهُ اللَّهُ الْوَالِيْ اللَّهُ اللَّ

Artinya: "Kamu tak akan mendapati kaum yang beriman pada Allah dan hari akhirat, saling berkasih-sayang dengan orang-orang yang menentang Allah dan Rasul-Nya, sekalipun orang-orang itu bapak-bapak, atau anak-anak atau saudara-saudara ataupun keluarga mereka. Mereka itulah orang-orang yang telah menanamkan keimanan dalam hati mereka dan menguatkan mereka dengan pertolongan yang datang daripada-Nya. Dan dimasukan-Nya mereka ke dalam surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai, mereka kekal di dalamnya. Allah ridha terhadap mereka, dan merekapun merasa puas terhadap (limpahan rahmat)-Nya. Mereka itulah golongan Allah. Ketahuilah, bahwa sesungguhnya hizbullah itu adalah golongan yang beruntung".

جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنَتُ عَدْنِ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدَاً رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ و

Artinya: "Balasan mereka di sisi Tuhan mereka ialah surga 'Adn yang mengalir di bawahnya sungai-sungai; mereka kekal di dalamnya selama-lamanya.

Allah ridha terhadap mereka dan merekapun ridha kepada-Nya. Yang demikian itu adalah (balasan) bagi orang yang takut kepada Tuhannya".

Nafs al-Mardhiyaah, jiwa ini telah melakukan ridha dengan Allah 'Azza wa Jalla, sehingga semua perilakunya akan tampak tulus atau ikhlash. Ia senantiasa dzikir dengan segenap variasi dzikir (bukan sekedar ungkapan lisan). Wujud nyata dari mereka yang telah memiliki jiwa ini adalah mempunyai kebiasaan akhlaq al-karimah. Telah tertuang dalam surat al-Fajr ayat 27-30.

يَنَأَيَّتُهَا ٱلتَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَّةُ ٱرْجِعِيَ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةَ فَٱدۡخُلِي فِي عِبَدِي وَٱدۡخُلِي جَنَّتِي Artinya: "Hai jiwa yang tenang. Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya. Maka masuklah ke dalam jama'ah hambahamba-Ku,masuklah ke dalam surga-Ku'.

Nafs al-Kamilah, Nafs ini dianggap sebagai jiwa yang paling unggul untuk melakukan penghambaan secara sempurna. Bahkan telah dianggap layak untuk menyampaikan penunjukkan atas kebenaran yang bersumber dari wahyu Tuhan. Dalam pandangan kaum tarekat mereka adalah yang telah memasuki tingkat musryid dan mukammil. Pada kajian sufi klasik sering dijuluki dengan insan kamil. Kedekatan dengan sang pencipta telah tampak dari sisi tajalli-nya melalui pandangan ruhani. Manshur al-Diin al-Hallaj, Rabi'ah al-Adaviyah, Abdul Hamid al-Banjari, Syamsuddin Sumatrany, Hamzah al-Fansyuri serta Siti Jenar, mencoba memasuki kawasan ini 134 .Kondisi tersebut diperoleh dari penyatuan antara Nafs al-radhiyah, mardhiyah dan muthmainnah. Mereka adalah orangorang yang telah mendapatkan Nafs al-ilahiyah atau dalam pemikiran Mulla Shadra diistilahi dengan Nafs al-rahmaniyah, pandangannya juga yang membuat magam sendiri yakni Nafs al-kamilah. Penyatuan Nafs di atas adalah wujud pemikiran Mulla Shadra yang berpendapat tentang proses penyempurnaan jiwa. Pandangan lain, dikemukakan al-Bahjah. Ia mendasarkan bahasan jiwa pada pandangan fisikanya, seperti yang telah dikemukakan oleh Aristoteles. Pandangan al-Bahjah, bahwa jiwa dan tubuh adalah unsur materil. Bentuknya adalah perolehan yang permanen. Kenyataan bentuk atau tubuh, akan memiliki segala yang bereksistensi dan melaksanakan fungsi mereka tanpa harus digerakkan. Beliau juga berpandangan adanya unsur tubuh alamiah. Ialah unsur tubuh yang memiliki penggerak nyata, yang demikian ia berikan nama"jiwa". Pandangan tentang jiwa homogen dalam pemikiran al-Bahjah tidak tampak menyolok. Malahan pandangannya menyatakan bahwa jiwa itu heterogen. Dengan demikian maka fungsinya-pun heterogen pula. Nyata ini terbukti dengan perannya yang nutritif, imajinatif dan sensitif serta rasional. Karena makhluk yang *fana* mesti melakukan fungsi khusus demi kedudukannya di alam raya ini, maka nutrisi itu mempunyai dua tujuan, ialah: pertumbuhan reproduksi, yang menyediakan bahan-bahan untuk menjaga tubuh serta menyediakan suatu manfaat untuk pertumbuhan dan perkembangannya<sup>135</sup>. "Psikolog Barat", Alfred Adler yang dikenal sebagai murid Sigmund Freud, memperkenalkan teorinya

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>M. Hamdani Bakran al-Dzakky, Psikoterapi dan konseling Islam, , hlm. 43-46.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>MM. Syarif, M.A, The philosophers, dari buku Hostory of muslim philosophy, Otti Horrassowitz, tahun 1963, Wisbaden, terj. Para Filosof Muslim., Mizan, tahun 1998, Bandung, hlm. 152.

tentang indvidual jiwa. Dalam pandangannya garis watak yang merupakan kesatuan utuh antara psikis dengan tubuh. Pengaruh empirismenya telah mempengaruhi pandangannya tentang jiwa. Beliau mengamati perubahan fisik yang mempengaruhi kondisi jiwa<sup>136</sup>. Neurosa (penyakit urat saraf) menjadi perhatiannya untuk membuktikan sebenarnya jiwa tak mampu melepaskan diri dari tubuh. Keterlepasannya adalah kematian. Ini adalah ujung perjuangan kehidupan manusia di bumi ini. Pandangan kedepan pasca kematian, tidak menjadi bagian perhatiannya tentang jiwa. Pandangan Adler lebih mengedepankan sisi jiwa sebagai sesuatu yang materil. Demikian juga tentang proses penyembuhan jiwa cara Adler, Freud dan yang sepaham dengan mereka, akan berbeda dengan metode penyembuhan jiwa cara sufi dan filosof yang bernuansa teologis. Penyembuhan melalui pembenahan struktur saraf lebih didahulukan, dibandingkan dengan proses penyadaran. Membuka jalan kehidupan melalui pembukaan nerotis adalah salah satu upaya yang dilakukan. Sebab "membuka" jalan tersebut merupakan tindakan yang diprediksinya sebagai metode mempengaruhi pasien yang menderita penyakit *ruhani*. Oleh sebab itu pula, maka yang pertama kali ia lakukan guna penyehatan jiwanya (bagi para pengidap gangguan jiwa) adalah menyusun rencana hidup klientnya. Ditindak lanjuti dengan pemberian pengertian secara seksama yang dikemas dalam bentuk motivasi<sup>137</sup>. Dengan demikian maka dapat dikatakan bahwa jiwa saat ini dianggap sebagai organ halus yang dikaji para filosof, sufi dan psikolog. DR. Hardono Hadi menjelaskan bahwa jiwa adalah "benda halus", yang meresapi serta menggunakan badan untuk mewujudkan cita-cita "jiwawi". Terkadang pula jiwa manusia digambarkan seperti tubuhnya. Kini jiwa dijadikan istilah untuk menunjukkan kegiatan mental dari taraf terendah hingga tertinggi. Demikian pula dengan sifatnya, akan selalu disandarkan pada posisi mentalnya. Dalam taraf sensitif (binatang), kesadaran diri dan lingkungan akan lebih besar. Kesadaran tersebut akan didukung oleh kemampuan "analisis" terhadap pengalaman-pengalaman fisik.

Dalam taraf rasional (manusia), melakukan pembaruan terus menerus akan kehidupan manusia. Sebab dalam dirinya terdapat kesadaran intelektual, yang sangat efektif untuk menyederhanakan pengalaman, sambil memberikan penekanan terhadap sesuatu yang dianggap penting, disertai penyingkiran akan hal-hal yang dianggap tidak

<sup>136</sup>Prof DR. Ph. Kohnstamm, Sejarah Ilmu Jiwa, hlm. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Prof DR. Ph. Kohnstamm, Sejarah Ilmu Jiwa, hlm.74.

relevan<sup>138</sup>. Filosof lainnya yang bergerak dalam penelitian *Nafs*, mencoba menguraikannya diawali dengan peranan Nafs (Nafsu). Sauvegas berpendapat bahwa Nafs merupakan unsur yang layak dipuji, sebab memiliki sifat yang konstan. Kadang-kadang Nafs bersifat membuat gigih seseorang akan sesuatu yang diminatinya. Bahkan ia mengklaim sebagai faktor penyebab utama "kegilaan". Menurutnya, semua kebutaan pikiran dan gangguan atas pikiran, hasrat, ketidak mampuan, mengontrol atau meredam sesuatu akan tergantung pada Nafs yang kita miliki. Atau tergantung pada frekuensi pengendalian Nafs itu sendiri. Melankolia yang mendalam akibat duka cita, atau kerusakan perilaku akibat frustasi, antipati akibat ketersinggungan, merupakan bentuk-bentuk ungkapan jiwa yang tidak terkendali. Pandangan ini tidak jauh berbeda dengan ungkapan Descartes yang lebih cenderung akan eksistensi Nafs sebagai sarana pertemuan tubuh dengan alam idenya. Berikutnya, aktifitas jiwa dapat dilihat. Sebagaimana layaknya pemikiran psikolog lainnya, tampak pemikiran ini masih menganggap bahwa jiwa adalah sesuatu yang digerakkan fisik. Ia menambahkan, bahwa kekacauan pada air empedu akan mengakibatkan kefatalan pada fisik. Kegiatan ini dipengaruhi oleh kegiatan jiwa yang tidak stabil<sup>139</sup>. Makanya pelatihan tentang kesehatan jiwa seringkali dikaitkan dengan pelatihan fisik yang dianggap memiliki pengaruh terhadap jiwa itu sendiri.

Al-Ghazali, merujuk pada beberapa hadits yang memberikan haluan tentang memerangi hawa nafsu dengan haus dan lapar. Memberikan pemahaman, bahwa menahan haus dan lapar adalah cara yang dianggap tepat buntuk menundukkan serta mensucikan jiwa<sup>140</sup>. Hal ini dianggap utama, karena hadits-hadits fadhailu al-a'mal yang dijadikan rujukan tetap sesuai dengan syari'at. Bahkan seringkali dijumpai, al-Ghazaly memandang nafs sebagai organ anatomi ruhani yang memiliki potensi jahat. Hingga saat ini belum ada yang menjelaskan rujukan al-Ghazaly, bahwa jiwa selalu dipandang negatif. Sayyid Ahmad al-Tijani dalam thareqat Tijaniyah, yang tidak terlalu menekankan pada sisi volume makanan dan minuman. Namun cukup mengarah pada status yang dimakan dan diminum, yakni berpredikat halal, sebagai penyebab kotor dan bersihnya jiwa. Karena setiap orang akan menggunakan atau memakan barang haram, walaupun sedikit, baik haram secara dzatnya, ataupun secara kasabnya. Ahmad al-

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>DR. P. Hardono Hadi, Jati diri manusia berdasarkan filsafat organisme white head, Kanisius, tahun 1996, hlm. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>Michael Foucault, Madnes and civilization a history of insanity in age of reason, terj. Kegilaan dan peradaban, Oleh Yudi Santoso, Icon Teralitera, Yogyakarta tahun 2002, hlm. 99.

<sup>140</sup>Al-Ghazaly al-Imam, Kasrusy Syahwatain, diterjemahkan menjadi Membendung gejolak hawa nafsu dari sumbernya oleh Farqhi Mathari, Husaini, Bandung, tahun 1990, hlm.9.

Tijani tetap lebih mementingkan sisi penyucian secara langsung dengan taubat dan bacaan atau amalan yang dianggap memiliki energi khusus untuk menggapai vibrasi ilahiyah. Maka kendatipun makan dan minuman telah dikurangi, jika vibrasi ilahiyah tidak dihidupkan, maka akan sia-sia. Vibrasi (getaran ilahiyah) inipula-lah yang dikenal barat sebagai dampak dari perilaku yang membawa relaksasi. Dengan cara demikian dianggap akan lebih mempercepat adanya hubungan antara khaliq dan makhluq. Apalagi setelah menggapai adanya kesetaraan dengan magamat haqiqat al-Muhammadiyah. Oleh sebab itu pemahaman menjadi bagian terpenting tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Tanpa berbekal pengetahuan di atas, seseorang akan sulit memisahkan antara jiwa yang telah suci dan yang masih dalam proses penyucian. Gerakan relaksasi yang disinyalir menjanjikan kesehatan jiwa dilakukan untuk mendapatkan hasil maksimal. Sebab gerakan relaksasai berhubungan dengan ketenangan otak yang menjadi alat penggerak dalam tubuh manusia. otak sebagai motor, dalam ayat al-Qur'an disebut al-Qalb. Sangat berbeda dengan pandangan sufi lainnya yang menyebutkan bahwa al-Oalb adalah jantung dan bertempat di dalam dada. Merujuk juga pada surat al-A'raf ayat 179 berbunyi:

وَلَقَدُ ذَرَأُنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلجِّنِ وَٱلْإِنسَ لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمُ أَعْيُنُ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَأْ أُوْلَتَبِكَ كَٱلْأَنْعَنِمِ بَلْ هُمُ أَضَلُّ أُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْخَفِلُونَ

Artinya: "Dan Sesungguhnya kami jadikan untuk (isi neraka Jahannam) kebanyakan dari jin dan manusia, mereka mempunyai hati, tetapi tidak dipergunakannya untuk <u>memahami</u> (ayat-ayat Allah) dan mereka mempunyai mata (tetapi) tidak dipergunakannya untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai telinga (tetapi) tidak dipergunakannya untuk mendengar (ayat-ayat Allah). mereka itu sebagai binatang ternak, bahkan mereka lebih sesat lagi. mereka Itulah orang-orang yang lalai."

Ayat diatas menunjukkan adanya satu organ penting dalam anatomi manusia, yakni alat untuk memahami sesuatu. Dalam bahasan sain kedokteran, manusia memahami dengan bantuan organ otak. Sebab banyak juga yang memiliki otak, tetapi tidak dapat dipergunakan untuk memahami. Yang disebabkan karena dua faktor. Ialah faktor kekufuran (tertutup) untuk memiliki kemauan memahami. Dan karena gangguan fungsi otaknya (sakit). Orang yang sakit oleh ajaran agama ditolelir. Akan

tetapi bagi mereka yang enggan memahami, maka diancam dengan *Jahannam*. Ditafsirkan bahwa akibat tidak mempergunakan otak sebagaimana mestinya, maka Tuhan mengancam dengan Neraka sebagai simbol kegagalan. Atau memang klaim *kufur* bisa terjadi hanya akibat tidak adanya upaya untuk memfungsikan otak sebagaimana mestinya. Demikian juga dengan ungkapan ayat di atas telah jelas memberikan penjelasan, bahwa setiap manusia yang tidak memberdayakan otaknya untuk dapat memahami atau menciptakan sebuah pemahaman, maka dinilai *kufur*. Bahkan pada ayat lainnya, Allah memberikan tuntunan agar selalu *amar ma'ruf* (perintah dengan cara memberikan pemahaman).

Manusia yang tidak menggunakan otak (qalb) dengan baik yakni sesuai harapan Allah, maka akan terjadi ketimpangan dalam mengarungi bahtera kehidupan. Sehingga munculah gangguan yang bersifat klinis dan non klinis. Di antaranya adalah kehilangan iman, perubahan kepercayaan, gerakan agama baru, dan sejenisnya. 141 Dengan demikian, tidak keliru jika ada yang berpandangan bahwa saat manusia mengenal jiwanya, maka ia telah mengenal Tuhannya. Sedangkan jiwa lebih banyak bersemayam dalam qalb, dan menurut pemikir terbaru tentang qalb adalah otak. Maka Dr. Taufiq Pasiak mengklaim, bahwa Tuhan dalam Otak manusia. pandangan ini merupakan sebuah kewajaran diungkapnya berdasar pendekatan filsafat manusia, manusia sebagai wujud dari idea Tuhan, atau yang dikaji dalam ilmu tasawuf sebagai pancaran Tuhan. Hal ini juga sempat dibahas pada pemikiran Suhrawardi yang ditulis dalam karyanya berjudul Hikmatu al-Isyraq dan al-Awarif. Dua karya Suhrawardi yang di dalamnya sedikit membahas tentang keberadaan manusia.

Pandangan tentang Tuhan dalam otak manusia, merupakan pandangan dalam tentang keberadaan jiwa yang mampu menggapai maqamat ilahiyah. Karena Tuhan sebagai Dzat suci yang hanya akan dapat dicapai pertemuannya dengan kondisi jiwa yang suci. Demikian juga dengan keberadaan ruh suci yang telah melepas dari ikatan jasad. Inipun dapat melakukan komunikasi yang disebut dengan barzakhy. Seperti dialami oleh Rasulullah SAW saat bertemu dengan Nabi-nabi sebelumnya pada perjalanan mi'raj. Tentu saja pandangan ini bukan semata pandangan yang menunjukkan bahwa Tuhan itu membutuhkan tempat sebagaimana sesuatu yang membutuhkan tempat pada umumnya. Namun menunjukkan adanya pemahaman, bahwa saat otak menyimpan dan memberi pesan kepada sekitarnya akan tergantung pada kualitas otak berdasarkan pendidikan spiritualnya. Dengan demikian, bukan sesuatu

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Dr. Taufiq Pasiak, dr., M.Pd., M.Kes, *Tuhan dalam otak manusia*, Mizan, Bandung tahun 2012, hlm.254.

vang mengherankan bila kondisi barzakhi mengantar seseorang dalam pertemuan antara ruh dan jasad yang masih hidup, dengan ruh yang jasadnya telah wafat. Memperhatikan pandangan di atas, Ahmad al-Tijani mengemukakan pendapatnya bahwa pertemuan barzakhi dapat dilakukan dengan Rasulullah SAW, ketika jiwa dalam keadaan suci. Maka orientasi dari kesucian jiwa bagi Syaikh Ahmad al-Tijani adalah memiliki kemampuan melakukan keterdampingan dengan ruh Rasul dalam setiap langkah. Akibatnya, seseorang akan terpelihara dari akhlag al-madzmumah (perilaku buruk). Sebab ruh Rasulullah SAW tidak akan dapat menghampiri para jiwa yang statusnya "kotor". Apalagi kekotoran itu ditutupi dengan sifat riya. Pola pendidikan al-Tijani kepada ikhwannya melalui pemahaman tentang haqiqiat al-Muhammadiyah hingga terjadinya pendampingan atau sampai mendapatkan predikat keterdampingan ruh Rasulullah SAW, merupakan upaya puncak dari segenap cara untuk menciptakan kondisi suci menurut thariqat al-Tijaniyah.Ruh Rasul adalah pancaran Tuhan dalam bentuk makhluq. Dan diyakini sebagai makhluq termulya dibanding semua *makhluq* ciptaan Allah. Itulah sebabnya kalangan Thariqat al-Tijaniyah meyakini bahwa sosok Nabi Muhammad SAW adalah sosok ruh Rasul yang dimaksud. Oleh sebab itu pulalah, maka perlakuannya dilakukan secara hati-hati, terutama saat memuji atas kesuciannya.

Adapun Ruh Rasul yang merupakan pancaran Ilahi, hanya terdapat pada sosok Nabi Muhammad SAW. Dengan demikian kehadirannya dalam berbagai kondisi baik barzakhy maupun dalam keadaan mimpi, adalah sebagai keagungan hakiki. Sebab terjadi akibat satu *magamat* dalam kesucian seseorang dengan ruh Rasulullah SAW. Hal tersebut berkonsekuensi, pada tolok ukur kalangan thariqat al-Tijaniyah, dalam menunjukkan sisi kesucian jiwa seseorang. Yakni apabila seseorang telah memiliki kemampuan pertemuan dengan ruh Rasul, maka dapat dinyatakan sebagai jiwa yang telah suci. Inilah yang kemudian memunculkan riyadhah-riyadhah (pelatihan ruhani) yang diyakini pula dapat memasukkan pada kondisi kesesuaian magamat dengan magamat Rasaulullah SAW. Ruh Rasulullah ini berasalah dari Nur pertama yang diciptakan Allah. Ialah sejajar dengan pemikiran Plotinus yang menyatakan bahwa semua berasal dari to hen, kemudian menjadi akal budi dan berikutnya adalah menjadi psyche (nafs / jiwa). Jiwa inilah yang disebut dengan jiwa suci, yang telah menempati derajat muthmainnah, yang pada suatu saat dia akan kembali pada derajat awal yakni kesucian. Atau setiap tarap hirarki terendah akan selalu mencari hirarki tertinggi, sebagai bentuk paling dekat dengan to hen. Inilah yang dikenal dalam konsep tasawuf sebagai bentuk pengembalian pada Tuhan. Oleh sebab itu, maka sosoknya disebut dengan sosok manusia suci. Dengan demikian, maka sosok manusia suci ini tidak akan dapat berinteraksi, kecuali pada mereka (setiap orang) yang berusaha melakukan penyucian atas jiwanya. Hal di atas kemudian dikenal dengan proses *Tazkiyat al-Nafs* (penyucian jiwa).

Syaikh Ahmad al-Tijani memberikan tahapan untuk mendapatkan pencerahan jiwa dengan beberapa tahapan, yakni ikhwan Tharigat al-Tijaniyah diharuskan untuk menjalankan rutinitas membaca shalawat dan beberapa dzikir yang harus dilakukan, tanpa memikirkan manfaat. Lalu ditingkatkan dengan pemahaman secara mendalam bagi ikhwan yang dikategorikan khusus. Ialah mereka yang menekuni thariqat Tijaniyah dengan maksud mendapatkan futuh. Ialah melalui pengajaran secara sistematis dan bimbingan khusus dari muqaddam yang telah dianggap valid dalam melakukan bimbingan. Selanjutnya mereka nyang telah tergolong pada orang-orang yang mendapatkan futuh, diberikan kelonggaran untuk mengajarkan serta melakukan upaya penyucian jiwanya melalui keterbimbingan Nabi Muhammad SAW dalam kondisi barzakhy. 142 Sufi lain seperti Syaikh Alwi al-Haddad, memberikan haluan agar dalam dzikir yang dilakukan beliau, seperti tahlil, tasbih dan lain sebagainya, hendaknya dilakukan dengan tersembunyi. Sebab saat seseorang mengeraskan dzikirnya, akan terdapat sedikit atau banyak perasaan riya. Dengan demikian maka pertemuan antara dirinya dengan keagungan Nur Ilahi akan terhambat. Karena dipastikan hanya untuk dikenal atau dilihat oleh temannya sesama mukmin. 143 Dalam proses pengenalan suasana ilahiyah, seseorang dapat menempuh melalui cara menjadi 'abid atau menjadi zahid<sup>144</sup>. Zahid lebih banyak ditempuh oleh thariqat selain thariqat Tijaniyah. Sedangkan 'abid ditempuh oleh para ikhwan thariqat Tijaniyah, sebagai perwujudan syukur. Itulah sebabnya disebut dengan thariqat syukur. Menurut pandangan Murtadha Muthaharri, dua cara ini dapat menemukan kondisi irfani. Dengan dicapainya magamat (stasiun) tersebut, maka sudah dapat dipastikan terpeliharanya jiwa dari segala yang mengotorinya. Karena jiwa merupakan alat untuk menggerakkan potensi yang terdapat dalam tubuh manusia. jiwa juga dianggap sebagai alat untuk membuka hijah, yang sering disebut dengan peristiwa kasyaf, yang popular disebut Kasyfan atau Ithla'an. Dalam pandangan al-Turmudzy

<sup>142</sup>Wawancara dengan Muqaddam Thariqat Tianiyah di Zawiyah Samarang-Garut tanggal 21 Mei 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Al-Habib al-'Alamah 'Alwy bin Ahmad al-Hasan bin 'Abdullah, bin 'Alwy al-Haddad Ba'lawy, *Syarah Ratib al-Haddad*, Maqam al-Imam al-Haddad, tahun 2005, hlm.374.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Murtadha Muthaharri, 'Ashma'I ba' ulum-e Islami (an introduction to the Islam sience), diterjemahkan menjadi Mengenal Irfan meniti maqam-mqam kearifan oleh C. Ramli Bihar Anwar, IMAN dan HIKMAH, Jakarta, tahun 2002, hlm. 70.

fenomena di atas melalui beberapa *maratih*, yakni *kasyaf*, *mukasyafah* dan *musyahadah*. Pada tingkat *kasyaf* seseorang akan memasuki wilayah ketersingkapan *hijab* dari *hijab* bentuk materi. Kemudian setelah memasuki *mukasyafah*, bukan hanya *hijab* materi namun segala *hijab bathini* yang hanya akan tertutup oleh maksiat, akan terbuka bila maksiat tersebut segera dihapus menggunakan media *taubat*. Selanjutnya adalah *musyahadah*, ialah serangkaian peristiwa penyaksian, baik itu penyaksian atas *haqiqat* sesuatu, bahkan hingga Tuhan. <sup>145</sup> Rupanya inilah yang dijadikan pijakan sebagai bentuk *syahadat* dalam Islam. Sehingga bukan lagi sekedar ungkapan belaka atau hanya sebuah pemahaman tentang Tuhan.

Para Sufi berpendapat bahwa jiwa sebagai organ ruhani yang memiliki kemampuan merasakan kelezatan bersama nur ilahiyah. Jika Syaikh Ahmad al-Tijani menambah sebuah kenikmatan dengan hadirnya ruh Rasulullah SAW di samping kelezatan memahami hakikat al-Muhammadiyah. Karena pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah dalam pemahaman beliau, bukan sekedar penjelasan tentang sifat terpuji dari SAW, namun sosok manusia (Muhammad)-nyalah yang mendapatkan predikan haqiqat al-Muhammadiyah. Dan Dia adalah Allah dalam bentuk HUWA. Selanjutrnya Ibnu al-Qayyim al-Zaujiyah memandang bahwa jiwa sebagai anatomi ruhani yang hanya akan berfungsi, bilamana seseorang telah melakukan tindakan suluk. Sebab melalui cara ini akan mencapai taraf *mahabbah* dan *ma'rifah*. <sup>146</sup> Sebahagian pemikir bidang ke-manusia-an, mengungkap bahwa Nafs itu identik dengan nurani. Yakni kemampuan manusia, yang bertugas mengantarkan pemahaman dan membangun kesadaran akan martabat manusia sebagai makhluk spiritual. Nurani inilah yang diyakini sebagai pembangun nilai moral. Sigmund Freud menyebutnya dengan super ego. Hasilnya akan diterapkan dalam kehidupan manusia. Super ego ini dipahaminya sebagai instansi yang terlepas dari ego, dalam bentuk observasi diri<sup>147</sup>. Ego juga diyakini sebagai sesuatu yang mengganggu aktifitas kebaikan. Terutama ego-ego yang telah tercemar dengan gangguanego, yakni berbagai penyakit yang mampu menciptakan keresahan. Akibat yang dideritanya akan berpengaruh pada keadaan tubuh, inilah yang biasa disebut dengan psikosomatik. Ego dilahirkan untuk memberikan spirit atas kegiatan

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hasanyal-Hakim al-Tirmidzy, al-Syaikh, *Kitab Hikmatu al-Auliya*, al-Mathba'ah al-katsualaikiyah, Beirut, t.t, hlm.512.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup>Ibnu al-Qayyim al-Jauziyah, *Al-Fawaidh*, diterjemahkan menjadi Terapi mensucikan jiwa oleh Abdul Jawad Khairi, Qisti Press, tahun 2012, hlm.143.

<sup>147</sup>Ahmad Kharis Zubair, Dimensi dan asketik ilmu pengetahuan manusia, kajian filsafat ilmu, LESPI, tahun 2002, Yogyakarta, hlm. 28.

*ruhani*, sehingga tidak boleh dibiarkan untuk memilih hidupnya dalam kebebasan dalam hal keburukan, seperti yang selalu dimunculkan dalam aktifitasnya<sup>148</sup>.

Bandura lebih mengedepankan sisi keterkaitan antara tubuh dan jiwa, pada sektor kemampuan untuk melakukan pikiran yang tertata rapi. Menurutnya otak akan melakukan proses berpikir secara baik bilamana jiwa juga dalam keadaan baik<sup>149</sup>. Apalagi jika kriterianya bukan sekedar bersih atau baik, tetapi suci. Sebab nilai kesucian akan lebih memaksimalkan nilai, dibandingkan hanya dengan istilah bersih atau baik. Istilah "suci" pada jiwa, hanya dikenal dalam pembahasan ilmu tasawuf. Sedangkan dalam psikologi "barat" cukup mengenal sehat dan dalam kondisi terganggu. Sehingga psikologi "barat" tidak ditemukan metode ataupun kriteria kesucian jiwa. Karl Marx memberikan gambaran, bahwa manusia disebut "manusia", bukan sekedar dalam tinjauan biologis, anatomis dan fisik, akan tetapi harus dilengkapi dengan pandangan psikologis. Pendapat ini terlontar saat ia memahami tentang watak manusia dalam ilmu sosial. Bahkan bukan hanya Karl Marx, Hegel-pun sempat memberikan komentar akan pentingnya watak manusia sebagai ciri khas dari manusia itu sendiri. Konsep ini dikenal dengan esensi manusia. Pemenuhan kemanusiaan akan memerlukan hasrat. Hasrat itu sendiri terbit dari jiwa. Dengan demikian maka keberadaan jiwa dalam tubuh sangat penting untuk memahami sebuah kepuasan, yang dalam kinerjanya dibantu oleh pekerjaan tubuh. Setelah itu maka akan tampak secara inderawi. Marx juga mengisyaratkan tentang rasa cinta. Menurutnya muncul dari kinerja jiwa yang telah masuk ke dalam tubuh, seperti inilah manusia itu disebut manusia<sup>150</sup>.

Frithjof Schuon, memaparkan jiwa atas pandangan iramanya. Menurut beliau, Eksistensi dapat digambarkan sebagai sesuatu yang terus menerus meluas dari satu titik berangkat tertentu. Lalu meluas dan kembali ke posisi awal. Eksistensi adalah suatu yang tanpa awal dan akhir, yang menyusun realitas ke-Tuhan-an secara mendasar. Konsekuensinya ia permanen dalam hubungan. Selanjutnya kematian adalah perjalanan melalui satu titik darinya untuk menemukan kelanjutan. Demikian pula dengan pandangan Plato saat menjelaskan jiwa dalam proses persiapan kematian Socrates. Pandangan kebenarannya

<sup>148</sup>Jakob Sumardjo, Menjadi manusia, mencari esensi kemanusiaan perspektif budaawan, Rosdakarya, tahun 2001, Bandung, hlm. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>Matthew H.Olson dan B.R Hergenhahn, *Pengantar Teori-teori Kepribadian*, edisi delapan, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2013, hlm.613.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>Erich Fromm, *Marx's concept of man*,terj. *Konsep manusia menurut Marx*, oleh Agung Prihantoro, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. 40.

menurut beberapa filosof adalah telah memasuki perilaku menyimpang dari kebenaran hakiki, yakni kebenaran yang muncul dari jiwa berpikir. Burnet dan Taylor, misalnya, mereka yang tercatat sebagai komentator atas pembicaraan Plato saat memaparkan pembicaraan Socrates dengan sahabatnya, menjelang akhir kehidupannya di penjara. Maka seterusnya datanglah pandangan bahwa jiwa berpikir, adalah hal baik, selama bebas dari segala gangguan pendengaran, penglihatan, suka ataupun duka, menghindari atau berpisah dengan tubuh yang terselenggara demi tubuh akan menjadi kendala bagi pencapaian realitas. Sebab pengetahuan. Bahkan ada yang menilai tubuh sebagai akar kejahatan. Tentunya semua ini dianggap bahwa tubuhlah yang membuat jiwa menjadi jahat. Contoh konkritnya adalah pandangan kebenaran Plato di atas<sup>151</sup>.

Sigmund Freud-pun mengkomentari jiwa dari kajian yang erat kaitannya dengan halusinasi. Di antaranya mimpi. Menurut beliau bahwa mimpi akan dapat menumbuhkan penyakit jiwa, atau bahkan sebaliknya. Sebahagian ciri berpenyakit jiwa adalah seringnya mimpi. Seseorang yang memiliki gangguan jiwa akan serentak bermimpi. Itulah sebagai lambang kondisi delusif yang dibangun melalui mimpi, mengakibatkan keraguan. De Sanctis meneliti, sebahagian mimpi diiringi histeria. Pada gilirannya akan diikuti kesedihan yang mendalam. Fere (diceriterakan oleh Tissie), menyatakan bahwa mimpi ditampilkan sebagai etiologi dari gangguan mental 152. Para pemikir kalangan sufi yang menjabarkan jiwa bukan sekedar sebagai gangguan bagi tubuh. Bahkan mereka lebih jauh mengkaji sebelum jiwa itu masuk dalam tubuh atau setelah keluar dari tubuh. Uniknya lagi saat jiwa bersemayam dalam tubuh, tidak secara keseluruhan dianggap sebagai sesuatu yang dapat mengkacaukan kondisi jasad. Akan tetapi malahan mereka menganggap jiwa dapat diarahkan sesuai harapan tubuh yang dihinggapinya. Jiwapun dapat dididik seperti tubuh. Dzikir misalnya. Perilaku tersebut dianggapnya sebagai salah satu

-

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>David Melling, Understanding Plato, Oxford University Press, tahun 1987, terj. Jejak langkah pemikiran Plato oleh Arif Andriawan, Yayasan Bentang Budaya, Yogyakarta, tahun 2002, hlm. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>Sigmund Freud, The interpretation of dream, hlm. 98. Sementara Islam, memahami mimpi sebagai salah satu yang mendukung unsur wahyu (perintah Tuhan), yang turun kepada Nabi-nabi-Nya. Jika dipahami sebagai penyakit mental (akibat jiwanya terganggu), maka dapat diprediksi pula bahwa para Nabi dalam Islam dianggap sebagai orang-orang yang terkenan gangguan kejiwaaan (gangguan mental). Tuduhan ini tak dapat diterima oleh umat Islam. Karena adanya perbedaan cara pandang tentang mimpi itu sendiri. Anggapan umat Islam, mempunyai kemiripan dengan paparan Plato dan filsafat Timur. Bahkan seperti yang berkembang di jaman klasik (Sigmund Freud, The interpretation of dream, hlm. 2).

proses pendidikan jiwa menuju sebuah *maqam* (derajat *ruhani*). Termasuk di dalamnya memahami *haqiqat al-Muhammadiyah* hingga terjadi *futuh* adalah serangkaian kegiatan yang disandarkan pada jiwa.

Sebagai manusia yang sarat dengan hirarki dalam pencapaian mengejar hirarki tertinggi, maka proses pengembalian kepada Tuhan (taubah dan tazkiyah) menjadi bagian dari proses terpenting. Plotinus menyaratkan sekurangnya ada tiga tahapan, yakni penyucian sebagai tahap awal, saat manusia melepaskan diri dari materi. Kedua adalah tahap penerangan, ialah saat diterangi dan dimasukkannya pengetahuan melalui akal budi. Ketiga adalah tahap penyatuan dengan Tuhan. Langkah ini dijuluki dengan sebutan ecstasy<sup>153</sup>. Inilah yang dalam ilmu tasawuf disebut tajalli. Memahami hirarki di atas menjadi sangat penting, saat berbicara tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Sebab terjadinya futuh al-haqiqat al-muhammadiyah, hanya pada orang yang melakukan penyucian jiwa. Dalam kata lain disebut ma'shum. Jadi ma'shum adalah bukan keadaan yang telah menjadi ketetapan kepada seseorang tanpa adanya usaha, melainkan sebuah kondisi akhir, hasil perjuangan seseorang untuk selalu menjaga kesucian jiwanya.

Bagi beberapa sufi memandang, bahwa akibat keadaan ma'shum, seseorang dapat memasuki wilayah fana', yang oleh beberapa pakar psikologi diprediksi sebagai penghadiran halusinasi. Bahkan kondisi kefana'-an yang terjadi akibat dzikir dianggap sebagai kondisi neurosis. Sangat berbeda dengan pandangan sufi sendiri yang mengenalkan dengan proses pencarian Tuhan, melalui pendidikan jiwanya. Salah satu metode yang dipakainya antara lain *dzikir*, yang dengan *dzikir* tersebut sebahagian menyebabkan ekstase. Sebahagian ahli jiwa menggolongkan pada tingkat skizofrenia. Meskipun pada dasarnya antara skizofrenia dan fana' memiliki kesamaan dalam gelombang otak. Akan tetapi terdapat perbedaan pada epistemologi. Meskipun antara ke duanya memiliki kesamaan pada tinjauan aksiologis, bahkan dalam hasil pengujian DR. Taufiq Pasiak, dinyatakan memiliki gelombang yang sama antara kondisi skizofrenia dan fana'. Namun pada dataran epistemologis, memiliki perbedaan mendasar. Ialah bahwa penderita skizofrenia, tidak dapat diinginkan dan sangat sukar disembuhkan. Sedangkan mereka yang fana, akan mudah untuk diharapkan, demikian pula mudah untuk kembali pada kondisi semula.<sup>154</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>Ali Mudhofir, Kamus Filsuf Barat, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. 405.

<sup>154</sup> Ceramah DR. dr Taufiq Pasiak pada acara seminar tentang otak manusia yang dikaitkan dengan perubahan pada jiwa, yang diselenggarakan fakultas Psikologi UIN Bandung tahun 2015 di Aula Anwar Musyaddad UIN Bandung.

Kepuasan fana' diwarnai pertemuan ruhanibaik dengan sosok pendamping tertingginya seperti para mursyid, Ruh Nabi-nabi, termasuk nabi Muhammad SAW dalam wujud haqiqiat al-Muhammadiyah, bahkan hingga pertemuan dengan Tuhan-nya dianggap sebagai temuan spiritual yang dapat merubah watak yang menempel pada jiwanya menuju jiwa yang tenang (muthmainnah). Kemudian, pertemuan dengan Rasul-Nya, pada beberapa kalangan mensyaratkan khlawat sebagai cara untuk mendapatkan pengalaman spiritual di atas. Seperti pandangan Sayyid Abdullah bin Husain bin Thahir, dalam Majmu al-Rasail menjelaskan pentingnya khalwat sebagai cara untuk mendapatkan pertemuan dengan Tuhan. Hal ini disebabkan karena Tuhan tidak suka orang sombong. Demikian juga dengan khalwat yang diyakini akan mampu mengurangi tingkat kesombongan. Karena dilakukan secara menyendiri dan diusahakan tidak ada umat yang tahu, bahwa dirinya sedang khalwat. Khalwat juga mencoba meninggalkan sikap bangga dengan kemasyhuran dirinya di kalangan umat. Hal ini sangat dijauhi oleh orang-orang yang berharap pertemuan dengan Allah dan Rasul-Nya. Karena sifat mengejar kemasyhuran merupakan tindakan tercela dalam akhlaq Islam. Sebab mencintai kemasyhuran akan menghapus kecintaannya kepada Allah<sup>155</sup>. Tampak adanya kesamaan antara pendapat di atas, dengan pemahaman al-Hakim al-Tirmidzy tentang konsep musyahadah dan kasyaf. Karena pemahaman mengenai haqiqat al-Muhammadiyah merupakan bagian dari hasil kasyaf dan musyahadah.

Titus Burckhardt, sempat menulis dalam mengenal ajaran sufi, bahwa hakekat abadi tentang Tuhan dan ajarannya, hanya dapat diketahui melalui cara identifikasi hakikatnya. Dari sanalah terpancar "makna". Makna tersebut ditangkap oleh jiwa<sup>156</sup>. Hal ini juga memiliki kesamaan dengan *syaikh* Ahmad *al-Tijani*, yang lebih memperhatikan istilah *haqiqat al-Muhammadiyah* sebagai indikator dan sebagai kulminasi dari serangkaian metode penyucian jiwa menurut*thariqat al-Tijaniyah*. Pandangan lainnya juga lebih menekankan bahwa cinta kepada Allah merupakan cinta sejati, <sup>157</sup> dan tidak dapat diperoleh selain dengan upaya memahami hakikat yang dicintainya. Pandangan ini seperti yang banyak ditemukan dalam ungkapan Rabi'ah *al-adawiyah* dalam keadaan *syathahat*. Meskipun demikian, *Syaikh* Ahmad *al-Tijaniyah*, tidak banyak mengenalkan doktrin

-

<sup>155</sup> Sayyid al-Alamah Abdullah bin Husain bin Thahir, Majmu al-Rasail, diterjemahkan oleh Afif Muhammad menjadi Menyingkap Diri Manusia Risalah Ilmu dan Ahklaq, Pustaka Hidayah, Bandung, tahun 1997, hlm. 26.

<sup>156</sup>Abdul Munir Mulkan, Revolusi kesadaran dalam serat-serat sufi, Serambi Ilmu Semesta, Jakarta, tahun 2003, hlm. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>Dedy Susanto, *Pemulihan Jiwa*, transmedia, Jakarta, tahun 2012, hlm. 123.

fana'. Tetapi memasukkan berbagai metode peningkatan "energi ilahiyah" menggunakan pengulangan bacaan atau bahkan mengajarkan bacaan tertentu, yang walau hanya dinilai sedikit dalam jumlahnya, namun diyakini sangat dahsyat hasilnya.

Sebelum Ahmad *al-Tijani* mengemukakan pandangannya, *al-hakim* al-Turmudzy memberikan gambaran tentang haqiqat yang dimaksud. Sebelum membahas tentang konsep *haqiqat al-Muhammadiyah-*nya. Menurutnya, *haqiqat* adalah hal yang menyampaikan kepada yang dimaksud dan musyahadah atas Nur Tajalli<sup>158</sup>. Dengan demikian maka peranan pemahaman *hagigat* dalam pembahasan *hagigat al-Muhammadiyah* menjadi sangat penting. Tidak sekedar mengenal istilah, namun lebih mendasar pada proses atau perjalanan menuju yang dimaksud, yakni al-Muhammadiyah. Dalam hal ini akan menguak mengenai ketersingkatan tabir Nur Muhammad sebagai haqiqat al-Muhammadiyah. Sedangkan jiwa yang dikategorikan telah suci adalah, jiwa yang telah memasuki pancaran magam bathin Nabi MuhammadSAW, yakni hagiqat al-Muhammadiyah. Dalam beberapa sumber, sufi memiliki pandangan khusus mengenai hal yang berkaitan dengan jiwa, di antaranya konsep kesempurnaan manusia yang dijuluki dengan istilah insan al-kamil, adalah mereka yang dianggap pernah secara spiritual memasuki kawasan jiwa yang muthmainnah. Jika Mulla Shadra menganggap adanya Nafsal-kamilah, maka melalui pendekatan kesempurnaan manusia, Ibnu Arabi menganggap adanya derajat insan al-kamil. Hal serupa juga dikemukakan al-jilli. Insan al-Kamil adalah mereka yang telah mampu memahami esensi serta eksistensi Tuhan. Bahkan menurut beliau hingga adanya Tuhan bagaikan sebuah cermin. Pandangan ini telah lama memasuki peradaban sufi di India, antara lain pada pengikuti Barelwi<sup>159</sup>. Sebagai kelanjutannya. Mereka juga membicarakan konsep Nur Muhammad sebagai nilai atau bahkan makhlug suci, yang pertama kali diciptakan Tuhan. Untuk menjangkau semua ini, dalam tubuh manusia terdapat Nafs (jiwa).Bahasan tentang nur Muhammad atau lebih dikenal dengan haqiqat al-Muhammadiyah inilah yang menjadi perhatian bagi syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Terutama saat beliau mengaitkan dengan indikator kesucian jiwa yang berkaitan dengan metode sufistik dalam menjamah wilayah hagigat al-Muhammadiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly al-Hasanyal-Hakim al-Tirmidzy al-Syaikh, Kitah Khatmu al-Auliya, al-Mathba'ah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 476.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Elizabeth Sirryeh, Sufi and antisufis, England Curzon Press, tahun 1999, terj. Sufi dan antisufi, oleh Ade Halimah, Pustaka Sufi, tahun 2003, Yogyakarta, hlm. 85.

Bukan hanya kalangan sufi, namun juga banyak filosof yang memunculkan teori tentang jiwa. Mereka beranggapan bahwa: pertama, Teori yang memandang bahwa jiwa merupakan substansi yang berjenis khusus. Dilawankan dengan substansi materi, kemudian lahir pandangan manusia yang memiliki jiwa dan raga. Kedua, Teori yang beranggapan bahwa jiwa adalah jenis kemampuan, yakni semacam pelaku atau pengaruh dalam berbagai kegiatan. Ketiga, Teori yang berpandangan bahwa jiwa sebagai jenis proses yang tampak pada organisme-organisme hidup. Keempat, Teori yang menyamakan pengertian jiwa dengan tingkah laku<sup>160</sup>. Dalam kajian psikologi itulah, jiwa dianggap sebagai sesuatu yang erat hubungannya dengan tingkah laku manusia. Konsekuensinya setiap kegiatan merupakan cerminan jiwanya. Oleh sebab itu, psikologi sebagai pembahas ilmu karakter manusia, menampilkan keberadaan jiwa sebagai salah satu keadaan yang ditampilkan melalui wujud perilaku. Dengan demikian proses terapi bagi yang dianggap memiliki gangguan, kelainan atau penyakit ke-jiwa-an dianggap dapat dilakukan dengan pendekatan materi. Yakni dengan menggunakan perubahan kebiasaan fisik hingga terjadi kontak alamiah dengan jiwa yang bersifat ruhani. Inilah yang selanjutnya oleh paham yang menganut teori psikoanalisa seperti Sigmund Freud dan *madzhab* behaviourisme ataupun humanisme, jiwa dipandang sebagai sesuatu yang berada di balik tingkah laku<sup>161</sup>.

Kalangan teolog dan teosof memadang jiwa sebagai sesuatu yang dikenakan hukum taqdir, baik mubarram (tidak dapat dirubah) maupun mu'allaq (dapat berubah). Kemudian, Allah memberikan ujrah (balasan) bagi mereka yang memberdayakan jiwa menjadi sesuatu yang bermanfaat, dan mencusikannya. Allah mengancam bagi mereka yang mengotori jiwanya dengan Jahannam dan memberikan pahala al-Jannah bagi yang memberdayakan dengan kebaikan. Kebaikan jiwa tersebut tidak terjadi secara tiba-tiba. Namun harus adanya perjuangan tepat sesuai dengan kehendak Allah. Yang pada akhirnya akan mengembalikan pada citranya sebagai organ yang fithrah. Ini berdasar pada surat al-Sajdah ayat 13, yang berbunyi;

<sup>160</sup> Louis O. Kattsoff, Elements of philisophy, terj. Pengantar filsafat, oleh Soeyono Soemargono, Tiara Wacana, Yogyakarta, tahun 1986, hlm. 301.

<sup>161</sup> Hasan Langgulung, Teori-teori kesehatan mental, perhandingan psikologi moderen dan pendekatan pakar-pakar pendidikan Islam, Pustaka Huda, Kuala Lumpur, tahun 1983, hlm. 26.

## وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَلِهَا وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ

Artinya: "Dan kalau kami menghendaki niscaya kami akan berikan kepada tiap tiap jiwa petunjuk, akan tetapi Telah tetaplah perkataan dari padaKu: "Sesungguhnya akan Aku penuhi neraka Jahannam itu dengan jin dan manusia bersama-sama."

Sebahagian merujuk pada surat *al-Syams* ayat 9 dan10, yang menjelaskan tentang kabar gembira bagi yang mensucikan jiwanya dan sindiran negatif dari Allah, bagi yang mengotorinya. Ayat ini menjadi sandaran para sufi untuk berlomba-lomba menciptakan metode penyucian jiwa. Yang diduga akan berpengaruh pada kebaikan perilaku serta berdampak pada kinerja manusia di muka bumi, yang bertugas sebagai *khalifatullah fi al-ardh*. Selanjutnya, para sufi banyak menemukan cara sesuai dengan temuan spiritual yang dianggap sebagai jalan dari Tuhan untuk mendapatkan jalan yang tepat. Inilah yang kemudian disebut sebagai *thariqat* (jalan spiritual). Tentu saja, bukan hanya "*thariqat*" yang dikenal sebagai nama sebuah organisasi para sufi. Namun sebagai sebuah jalan menuju tangga *ma'rifat bi Allah*. Meskipun demikian, akhirnya para sufi yang tergabung dalam *thariqat* sebagai organisasi, masing-masing mengenalkan metode penyucian jiwanya sesuai dengan paham yang dikembangkan oleh para *muassis*-nya.

Sebelum membahas tentang proses penyucian jiwanya, mereka pada umumnya menentukan karakteristik tentang jiwa terlebih dahulu. Di dalamnya membahas kerja jiwa, serta sikap yang diharuskan saat memperlakukan nafs (jiwa). Dan beberapa perbedaan karakter padamasing-masing jiwa yang terdapat dalam tubuh. Sesuai dengan pemilahan berdasar madzhabnya. Kalangan penganut teori al-Ghazaly mempelajari tujuh jenis *nafs* beserta karateristiknya. Demikian pula para penganut pemikiran Ibnu Sina memahami karakter pada tiga jenis jiwa. Mulla Shadra mengungkap delapan jenis jiwa. Sufi yang menganut pemikiran Abu Hamid Al-Ghazali memandang Nafs (jiwa) sebagai pusat terlahirnya sifat-sifat tercela. Beliau memandang sebagai pusat kebangkitan potensi ghadhab (amarah) dan syahwat. Pandangannya merujuk pada hadits Nabi yang diriwayatkan Ibnu Abas, artinya : "Musuhmu yang paling berat adalah Nafsmu (jiwamu) yang ada di dua sisimu". 162 Selain pendapat salah satu sufi besar di atas, dalam bahasa

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>Abu al-Hamid al-Ghazaly, Ihya Ulum al-Din, hlm.4.

Indonesia, pemahaman *Nafs* inipun tampak diidentikkan dengan potensi keburukan, atau sesuatu yang bernilai negatif, sehingga untuk sehari-hari saja menyatakan sebuah kejelekan pasti dituduhkan pada *Nafs* (Nafsu). Malahan telah menjadi item dalam kamus bahasa Indonesia. *Nafs* diartikan sebagai dorongan hati untuk berbuat kurang baik<sup>163</sup>. Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa untuk mendapatkan pengertian tentang *Nafs* di Indonesia hanya mempunyai satu pemahaman yakni dorongan keburukan. Efek sampingnya, setumpuk pengertian tentang *Nafs* dan maksud *Nafs* dalam *al-Qur'an* akan bias jika diartikan menggunakan perspektif pemikiran bangsa Indonesia murni (tidak mengkolaborasi dengan paham timur tengah dan barat).

Hal di atas, hampir sejalan dengan arah pemikiran psikolog barat tentang konsep ego. Al-Nafs didalamnya terkandung makna ego, yang suatu saat bisa mengalami disturbansi. Dengan demikian maka dipandang perlu untuk menciptakan kondisi normal. Inilah yang di kalangan sufi disebut sebagai fithrah. Ego tersebut bisa mengalami perosnality disturbances, neurosis, psikosis atau *personality disorders*. <sup>164</sup> Semuanya diibaratkan bangunan yang sangat rapuh pada berbagai tempat. Kemudian, dituntut untuk melakukan pemulihan serta pemeliharaan secara benar, untuk mendapatkan kondisi yang paripurna. Inilah yang dalam pandangan ajaran Islam dinamakan konsep tazkiyah (penyucian). Dalam hal ini konsep penyucian meliputi unsur pemulihan kondisi jiwa yang tengah dilanda gangguan, ditambah dengan pengarahan jiwa pada posisi insan alkamil. Dengan demikian, perlakuan pada jiwa yang ditawarkan Islam lebih bersifat holistik. Sebab tidak hanya berupa pemulihan terhadap keadaan yang sedang dialami, namun lebih dipusatkan perhatiannya kepada kondisi "kemanusiaan" yang sesungguhnya, yakni menjadi al-'Abd (hamba Tuhan) yang fithrah (sehat dan suci). Beragam hasil penelitian ulama tentang jiwa, membawa pengaruh besar pada perkembangan psikologi barat dan sekaligus menambah khazanah ilmu tasawuf. Di antaranya adalah identifikasi hasil al-Tirmidzy yang berbeda dengan al-Ghazali, yakni mengenai macam-macam jiwa, ialah: Nafs al-Ammarah bi alsu, nafs al-syahwaniyah, nafs al-fardiyyah, nafs al-Kulliyah, nafs al-wahidah, nafs al-Rahman, dan nafs al-Lathif.165

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka, Jakarta, tahun 1994, hlm 678.

<sup>164</sup>Iman Setiadi, M.Si.,psi. Dinamika Kepribadian gangguan dan terapinya, Refiko Aditama, Bandung, tahun 2006, hlm.71.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly bin al-Hasani al-hakim al-Tirmidzy, al-Syaikh, Kitah Khatmu al-Auliya, al-Mathba'ah al-Katsulaikah, Beirut t.t, hlm. 237, 119, 107, 509, 198 dan 180.

Kajian-kajian tentang *Nafs*, seringkali dijumpai kontroversi antara sufi dan psikolog "barat". Bahkan tidak sedikit pula lahirnya buku-buku atau teori mengenai Nafs dari kalangan umat Islam dilakukan sebagai reaksi dari bahasan Nafs perspektif pemikiran barat yang dianggap bertentangan dengan Islam. Literatur yang memuat tentang Nafs, yang ditulis oleh para pemikir Islam klasik kebanyakan bernuansa sufistik. Hal tersebut adalah wajar. Saat itu pemikir umat Islam sedang dalam kondisi mengatasi problem psikologis, seperti pernah dialami masyarakat barat. Ulama lebih tertarik berbicara tentang jiwa yang tenang dan jiwa yang berontak. Sehingga lebih banyak membahas mengenai perbandingan Nafs dibandingkan berbicara mengenai jiwa sebagai pendorong tingkah laku 166. Penelitian Annemarie Schimmel dianggap lebih menarik lagi, saat ia memaparkan tentang jiwa sebagai sesuatu yang disajikan secara feminim. Dalam al-Qur'an sendiri sajian Nafs banyak dinisbatkan pada kaum wanita. Ia mencontohkan tentang kutukan Yusuf pada Julaikha pada waktu melakukan rayuannya. Kajian Annemarie Schimmel menentukan gender gramatikal pada kata nafs itu sendiri bersifat feminim. Kegiatan rayuan dalam dunia sexsual akan selalu menjadi perhatian kaum pria<sup>167</sup>. Tidak sebaliknya. Tipu muslihat seksual itulah yang kemudian dipahaminya sebagai jiwa yang mendorong kehidupan tubuh menjadi sebuah aktifitas.

Temuan Annemarie Schimmel dalam *al-Qur'an* yang hanya membicarakan tentang *Nafs al-lawwamah* (jiwa yang menuduh) pada surat *al-Qiyamah* ayat 2 berbunyi;

وَلَآ أُقُسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ

Artinya : "Dan Aku bersumpah dengan jiwa yang amat menyesali (dirinya sendiri)"

dan Nafs al-muthmainnah (jiwa yang damai) pada surat al-Fajr ayat 27<sup>168</sup>, yang berbunyi:

يَا أَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ

Artinya: "Hai jiwa yang tenang."

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>DR. Achmad Mubarok, *Jiwa dalam al-Qur'an*, hlm. 32.

<sup>167</sup> Annemarie Schimmel, Meine seele ist eine frau das eibiliche im Islam, Kosel 1995, terj. Jiwaku adalah wanita, aspek feminin dalam Islam, oleh Rahmani Astuti, Mizan, Bandung, tahun 1999, hlm 110.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>Annemarie Schimmel, Meine seele ist eine frau das eibiliche im Islam, hlm. 111.

Berusaha menonjolkan kesamaan pendapatnya dengan pendapat al-Ghazali dalam kitab Ihya Ulum Al-Din, ia menawarkan dukungannya dari kaum sufi untuk menangkal dorongan insting hingga mencapai derajat kesempurnaan. Sebahagian sufi dan filosof muslim lainnya tidak hanya mengidentifikasi Nafs dengan dua jenis, seperti diungkap Annemarie Schimmel, akan tetapi menurunkan kembali beberapa istilah Nafs, seperti yang telah dungkap sebelumnya, yakni lamwamah, mulhamah, mardiyah, musamwalah 169, radiyah dan kamilah sebagai tambahan dari dua jenis Nafs di atas. Masing-masing bekerja sesuai dengan karateristiknya 170.

Bahasan jiwa akan berkaitan dengan istilah *ruhani* lainnya seperti akal, qalb dan ruh. Masing-masing mempunyai kinerja yang berlainan. Keterkaitan jiwa dengan akal, Ibnu Sina membicarakan saat membahas tentang proses pencarian kebenaran hakiki. Selain menemukan jiwa sebagai hakikat manusia, ia juga menjelaskan adanya jenis akal, antara lain adalah akal material, yang memiliki potensi berpikir, akal habitu, yang memulai berpikir abstrak, akal aktual yang sudah berpikir murni dan akal mustafadz yang menerima pengertian 171. Selanjutnya ia menjelaskan tentang lima perkembangan jiwa. Kegiatan ini banyak psikolog yang memperdiksi sebagai kemampuan jiwa dalam melakukan kinerja. Yakni : Perception, ialah kemungkinan untuk pengertian melalui satu atau lebih panca indera. Mengenai bentuk luar yang konkrit. Conception of particular notion, ialah konsepsi tentang perasaan yang khusus terhadap dan di luar bentuk yang konkrit. Memory, yaitu ingatan yang menyimpan baik akan bentuk luaran yang dilihat atau dirasakan sebagai dipanggil kembali ke dalam bentuk-bentuk khusus yang dipikirkan. Common sense, yakni pendapat umum yang tumbuh selangkah lebih tinggi daripada ketiga tahap pendahulunya, serta membuat konsepsi dari ketiga tahap tersebut. Opening, ialah pembukaan yang berkembang lebih tinggi lagi dan pertimbangan yang sudah lurus (selesai), atau dia sampai pada opini yang tepat (difinitif) sebagai suatu kebenaran atau kepalsuan dari konsepsikonsepsi yang dibentuk<sup>172</sup>. Ibnu Sina juga memaparkan konsep aktifitas akal. Yakni, akal pertama, mampu mengetahui sari nyawa dan sumbernya. Akal ke dua, pada akal ini jiwa dan tubuh yang terdiri dari

<sup>169</sup>Unsur Nafs pembeda, yang berkemampuan membedakan antara kondisi baik dan buruk. Tetapi tidak mempersoalkan nilai aktifitas yang dilakukannya, hanya melakukan sesuatu yang diinginkannya.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>Miska Muhammad Amin, Epistimologi Islam, pengantar filsafat pengetahuan Islam, UI Press, Yogyakarta, tahun 1983. hlm. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>Miska Muhammad Amin, Epistimologi Islam, pengantar filsafat pengetahuan Islam, hlm. 44.

<sup>172</sup> Zainal Abidin Ahmad, *Ibnu Sina (Avecenna) sarjana dan filosof besar dunia*, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1974, hlm.271.

sembilan daerah. Sendi akal kedua terdiri atas wajib dan mumkin. Akal ke tiga, jiwa dan tubuh yang dipengaruhi alam terutama bintang saturnus bersendikan wajib dan *mumkin*.<sup>173</sup>

Di tanah Jawa-pun telah bekembang ilmu jiwa kramadangsa. Ilmu ini memperkenalkan istilah jiwa untuk diri manusia. Ajaran yang dijadikan unggulannya ialah melakukan yang dapat diaktualisasikan. Perilaku nyata diutamakan daripada perasaan yang tidak realistis. Pemikiran ini tampak tidak melepaskan diri dari pemikiran psikologi barat yang mengedepankan aspek materil selain imateril. Pada dasarnya mendorong pandangan perorangan terhadap diri sendiri, ditinjau dari sudut perbedaan perorangan tersebut (*individual differences*). Kepercayaan pada diri lebih diutamakan dari pada alat dan metode. Ilmu jiwa kramadangsa ini dianggap sebagai ilmu jiwa yang menampilkan rasa percaya diri diatas segala alat yang dipergunakan guna melakukan terapinya. Hal inilah yang membuat jiwa menjadi hidup di atas segala alat yang ada. Kepercayaan terhadap alat dan sejenisnya akan melunturkan rasa. Sedangkan rasa adalah intisari kehidupan psikologi kramadangsa<sup>174</sup>.

Muncul pula pandangan sufi dan filosof Persia yang bernama Mulla Shadra memaparkan idenya tentang pembagian jiwa menjadi tiga bagian, seperti sufi pendahulunya, antara lain Al-Razi, mengidentifikasi jiwa serta membaginya menjadi tiga kategori, yakni, pertama, Jiwa tertinggi, yaitu kedudukan jiwa yang sudah sangat peduli dengan dunia Ilahiyah, dan 'asyik dengan cahaya-cahaya abadi ini, dan dengan cabangcabang hikmah gnosis ilahiyah (makrifatullah) yang kadang-kadang disebut al-Our'an sebagai mugarrabiin (orang-orang yang mendekatkan diri pada Allah). Kedua adalah jiwa pertengahan, yakni jiwa yang masih mementingkan dunia yang lebih rendah dan yang lebih tinggi. Kadangkala mereka maju ke atas (pada derajat tertinggi), kadang-kadang pula ia turun pada yang di bawahnya, guna memenuhi hasrat kekuasaannya. Dalam al-Qur'an, jiwa mereka disebut dengan orang adil (menempatkan menjadi golongan kanan disisi Allah). Biasanya tetap dalam pendiriaan. Ketiga adalah jiwa rendah, ialah jiwa orang-orang yang masih peduli dengan dunia rendah. Umumnya diantara mereka hanya mencari kenikmatan duniawi yang masih bersifat materi (kebendaan), padahal jiwa itu bukan benda<sup>175</sup>. Mereka adalah yang disebutkan dalam al-Our'an sebagai golongan kiri disisi Allah. Biasanya mereka berbuat melampaui batas hukum atau menentang prinsip-prinsip moral. Dengan

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>Oemar Amin Hoesin, Kultur Islam, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1964, hlm. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>Darmanto Jatman, *Psikologi Jawa*, Bentang Budaya, Yogyakarta, tahun 2000, hlm. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>DR. Achmad Mubarok, M.A, Jiwa dalam al-Qur'an, hlm. 34.

demikian, maka pengetahuan Allah akan membawa pada jalan menuju pendekatan pada Allah serta berbagai konsep pelatihan jiwa menuju Tuhan (*riyadhah*). Sarat dengan bentuk-bentuk pelatihan spiritual dan disiplin menuju *maqam* tinggi, agar segera dapat digapai dengan tujuan akhir menuju jiwa yang tenang dan bersatu dengan Rabb Al-'Alamin<sup>176</sup>.

Berbeda dengan syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyahnya, yang mengutamakan kebersamaan dalam gerakan sosial, yang menurut keyakinannya, merupakan perintah Rasulullah SAW, dalam keadaan terjaga. Itulah sebabnya dalam thariqat ini, Ahmad al-Tijanijuga tidak mengharuskan melakukan khalwat (menyendiri dalam kesepian). Namun lebih menekankan aktifitasnya yang ditingkatkan, sebagai aplikasi dari pengamalan syari'at. Tetapi tidak berarti menghindari upaya-upaya pelatihan spiritual guna menggapai kebersamaan dengan ruh Rasulullah SAW dan Allah. Melainkan agar terjadi keseimbangan antara tujuan menggapai ma'rifatullah dengan tugas manusia sebagai khalifah (wakil Tuhan) di muka bumi. Konsep tersebut, merupakan khas dari thariqat al-Tijaniyah, yang mengutamakan sisi figih sebagai dasar pijakan, kemudian menaikkan pembahasan menjadi kajian mengenai jati diri yang dikaitkan dengan ke-Tuhan-an. Oleh sebab itu teori-teori yang disajikan dalam Tharigat al-Tijaniyah yang dipelopori oleh Syaikh Ahmad al-Tijani merupakan penguatan terhadap keyakinan dalam ajaran Islam, serta memadukan unsur syari'at yang tidak mengesampingkan pembahasan figih saat membahas tentang tasawuf. Termasuk tentang proses penyucian jiwa dalam upaya penanganan saat mendapatkan gangguan dan kekotoran, hingga kembali pada keadaan suci dan sehat. Berbeda dengan pandangan kalangan para sufi yang memandang bahwa meninggalkan syari'at guna menggapai haqiqat, adalah suatu kelaziman.

Untuk mendapatkan bukti kesucian jiwa, Ahmad *al-Tijani* memberikan gambaran indikator, ialah memiliki kemampuan untuk melakukan komunikasi aktif dengan *ruh* Rasulullah SAW. Minimal terjadi pertemuan secara langsung dengan *ruh* Rasulullah SAW. Lebih jauhnya adalah ketika jiwa mampu menggapai *hadharat Ilahi*. Maka ini menunjukkan kulminasi dari perjuangan jiwa. Melalui sebab itulah, akan tercipta suasana *muthmainnah* (ketenangan) pada jiwa. Sebab pertemuan dengan *Ruh* Rasulullah SAW sebagai manusia yang memiliki *maqamat* tertinggi, adalah sebuah prestasi bagi manusia biasa. Dan sangat kecil kemungkinan apabila seseorang yang berada dalam keadaan tidak suci jiwanya akan bertemu dengan *ruh* Rasulullah SAW, yang tiada lain adalah wujud *al-haqiqat al-Muhammadiyah*.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>Imam al-Razi, Ruh dan Jiwa, hlm. 86.

Pandangan syaikh Ahmad al-Tijani lebih mengarahkan manusia kepada perjalanan hidup alami, dengan suasana spiritual tertinggi adalah memahami hakikat muhammadiyah. Syaikh Ahmad al-Tijani sendiri dijuluki sebagai khatmu al-wilayah al-Muhammadiyah, karena kejadian futuh antara Nabi Muhammad SAW dengan Ahmad al-Tijani dalam keadaan langsung. Bahkan Ali Harazim menyebutkan beberapa gelar untuk Ahmad al-Tijani, diantaranya adalah Oudwatu al-Anam, Hujjatu al-Islam, al-Warits al-Jami' dan Outbi al-Maktum.<sup>177</sup>gelar-gelar di atas, bukan sekedar sebutan dari ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah, bagi panutannya. Melainkan hasil penilaian dari para sufi "senior"nya dan pandangan ulama sufi saat itu. Lebih meyakinkan lagi adalah, ungkapan-ungkapan setiap gurunya, yang memprediksi adanya tanda, bahwa Ahmad al-Tijani adalah calon khatmu al-Auliya. Penilaian ini dianggap objektif pada kalangan sufi. Sehingga maqamat yang dijalani Ahmad al-Tijani adalah maqamat tertinggi dalam pandangan sufi. Dan dengan predikat ini sudah dapat dipastikan bahwa Ahmad al-Tijani memiliki kesempatan untuk bertemu dengan ruh Rasulullah serta adanya keterdampingan beliau selama hidup. Dan hal ini pula-lah yang menunjukkan bahwa Ahmad al-Tijani dinyatakan sebagai seseorang yang memiliki kesucian jiwa (fithrah).

Dalam membahas substansi jiwa, Al-Razi membedakan antara jiwa dengan tubuh atau jasad. Ia pahami bahwa jiwa adalah tunggal. Ulama lainnya menyatakan bahwa keseluruhan adalah sebuah kekuatan. Maka manunggal antara jiwa dengan tubuh adalah sebuah kekuatan besar bagi manusia. Oleh sebab itu,sebelum mengurai banyak tentang jiwa dan pensuciannya, dipandang perlu terlebih dahulu membedakan antara jiwa dan tubuh (jasad). Dari ketunggalannya, memiliki atribut-atribut yang diperkuat dengan argumen-argumen. Ketunggalannya terdiri dari nafs, amarah, syahwat. Tiga atribut ini memiliki sifat ketunggalan pula. Mereka bukan atribut yang berbeda dalam keadaan berbeda. Oleh sebab itu al-Razi menyetarakan bahwa ketunggalan sebagai bukti pertama, dari wujud jiwa dalam tubuh. Bukti *kedua*, yakni jika diprediksi bahwa dua substansi yang berlainan adalah saling tergantung, sedangkan masing-masing itu dalam fungsi istimewanya. Tidaklah mungkin terjadi kesibukan masingmasing dalam fungsi istimewanya bisa mencegah kesibukan yang lain, berikut fungsi istimewanya. Bukti ini oleh al-Razi dipahami sebagai bukti yang gagal, bahkan dinilai tidak masuk akal. Sebab pada kenyataannya

<sup>177</sup> Ali Harazim, al-Irsyadatu al-Rabbaniyah bi al-Futuhat al-Ilahiyah min faidh al-Hadhrati al-Ahmadiyah al-Tijaniyah, Book Publisher, Beirut Lebanon, tahun 2015, hlm.15. menjelaskan tentang hasil talaqqi (pertemuan langsung dengan Syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah.

setiap seseorang memasuki wilayah *nafs al- amarah*. Maka saat dari itulah, sesungguhnya mereka akan memikirkan bagaimana mengatasinya, hanya mungkin karena beratnya kecenderungan, sehingga luapan yang muncul pada *jasad* masih didominasi oleh setumpuk *Nafsal-amarah* yang telah memuncak.

Maulana Jalaluddin Rumi menggunakan kata Nafs untuk menunjukkan pada ruh binatang. Dalam bahasa Inggris dikenal dengan istilah soul (jiwa) atau self (diri). Dalam bahasa Persia sering menggunakan kata ruh untuk mengidentifikasi Nafs. Ungkapan yang tertulis dalam surat Yusuf<sup>178</sup>, dipandang Rumi sebagai pembicaraan tentang Nafsal-ammarah. William C.Chittick menyamakan antara Nafs ini dengan istilah ego. HasratNafs tidak dapat melihat dan mendengar Tuhan. Jika akal tidak berfungsi, maka Nafs akan memasuki kawasan tercela. Nafs seringkali menyeret manusia yang akan taraggi menuju tangga Tuhan, ke jurang hitam yang membuatnya menjadi tanazzul pada citra ke-binatang-an. Nafs mempunyai rumah sendiri. Nafs dapat menjadi tuan rumah, manakala terpelihara dalam struktur yang mendukung keberadaannya 179. Hal tersebut yang diisyaratkan Allah dalam firman-Nya, yang maksudnya adalah, larangan agar manusia tidak menjatuhkan martabatnya kepada kehancuran. Bukti lain yang menunjang adalah pendapat al-Razi mengemukakan tentang jiwa binatang. Menurutnya binatang adalah makhluk berjiwa yang tidak mempunyai kendali sebagai sebuah motivasi geraknya. Harapan yang harus dicapai oleh binatang merupakan sesuatu yang alami (tidak adanya modifikasi) menuju sebuah kesempurnaan. Gerak pencapaian tujuan binatang, hanya bergerak mendengar, merasa, melihat, menjahati, menolong, menghayal, merusak, dan menikmati marabahaya. Dengan inilah maka diskusi ini memberikan hasil, bahwa jiwa manusia adalah entitas tunggal. Jiwa itu melihat, mendengar, merasa, mencicipi, menyentuh dan pada dirinya ditandai dengan adanya kepemilikan daya hayal dan daya pikir. Daya ini adalah dikelola tubuh dalam menciptakan kesejahteraannya<sup>180</sup>.

Pada saat menjelaskan tentang *Nafs*, Ibnu Arabi sempat juga menjelaskan eksistensi *Nafs al-Rahmani* (jiwa *Rahman* Tuhan). *Syaikh al-Akbar* Ibnu Arabi memberikan analogi antara *Nafs* manusia dengan *Nafs* Tuhan yang Maha Pengasih. Tujuannya ingin menunjukkan adanya

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>Pada surat ini, dijelaskan, mengenai kebiasaan salah satu *nafs*, yakni yang selalu mengajak pada kejahatan (*al-Su*').

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>William C. Chittick, The sufi path of love: the spiritual teaching of Rumi, State University of New York, tahun 1983, terj. Jalan cinta sang sufi, ajaran-ajaran spiritual Jalaluddin Rumi, oleh M. Sadat ismail dan Ahcmad Nidjam, Qalam, Yogyakarta, tahun 2000, hlm. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>Imam al-Razi, Ruh dan Jiwa, hlm. 92.

sebuah proses kreatif. Salah satu sufi memandang nafs al-Rahmaniyah memiliki tiga kategori, yakni; alam *al-Hikmah*, alam *al-Nigmah* serta alam Hubb dan Rahmah. Bahkan menyatakan bahwa perilaku seseorang yang telah memiliki kualitas sesuai dengan harapan Allah 'Azza wa Jalla, adalah tergolong pada kegiatan nafs al-Rahmani.Selanjutnya akan memiliki kemampuan untuk melakukan tajalli dengan Allah. Bahkan sebahagian menilai kemampuan ber-tajalli dengan Dzat Tuhan. Seperti tajalli-nya Musa ASS dengan Tuhan saat di bukit Tursina. 181 Sehingga karateristik Nafs menjadi starting point untuk memahami dimensi dari hubungan antara Tuhan dengan penciptaan. Oleh sebab itu Nafs adalah sebuah "uap", melepaskan kepenatan dalam bernafas dan menghembuskan katakata melalui cara yang sama<sup>182</sup>. Filosof lainnya berpandangan, bahwa jiwa dalam menusia mengacu pada substansi imaterial yang selalu tetap ada ditengah-tengah perubahan kehidupan, yang menghasilkan mendukung kegiatan-kegiatan psikis dan yang menghidupkan organisme. Jiwa juga disepakati mempunyai beberapa tingkatan, yakni jiwa vital (enteleki, prinsip kehidupan), jiwa inderawi atau jiwa binatang (prinsip kehidupan binatang, kehidupan inderawi) dan jiwa intelektual atau jiwa ruhani (prinsip aktivitas ruhani dari pemikiran dan kehendak). Jiwa memiliki ciri-ciri yang khas, yakni; keabadian, suatu entitas imaterial atau spiritual (substansi, keadaan, pelaku), sesuatu yang dapat dipisahkan dan sama sekali berbeda dari tubuh dan materi yang berlangsung dalam seluruh perubahan tubuh, imortalitas, memiliki kemampuan untuk mendatangi tubuh saat kelahiran dan meninggalkannya saat kematian, mengaktifkan kesadaran, memiliki kemampuan untuk berpindah ke alam lain (al-Jannah atau al-Nar), dengan cara-cara tertentu, jiwa tidak tunduk pada penjelasan materialistik atau mekanistik.

Paham pra-Sokratik memandang bahasan tentang jiwa berasal dari pandangan tentang identitas nafas dan udara. Dipadukandengan pemahaman yang lebih klasik lagi, yakni sebagai bayangan orang yang masih hidup dalam tubuhnya. Demokritos menganut pandangan tentang atom jiwa yang disuntikkan lewat tubuh, pandangan ini dilanjutkan Epicuros. Jiwa juga dipahami sebagai yang unggul terhadap tubuh, dapat ditemukan dalam agama Dionysian dan kalangan kaum Pythagorean. Pandangan jiwa sebagai sesuatu yang unggul dalam tubuh ini juga dianut

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Syamsu al-Din Muhammad bin Abdu al-Malik al-Dailamy, Syarah al-Anfasu al-Ruhaniyyatu li al-Junaidi wa Ibnu 'Atha, Darr al-Kottob al-Ilmiyah, Bairut, Lebanon, tahun 2011, hlm. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>William C. Chittick, The Sufi Path knowledge, Ibn 'Arabi's metaphysycs of imagination, State University of New York, tahun 1989, terj. Tuhan-tuhan sejati dan Tuhan palsu, oleh Achmad Nijam, Qalam, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. 351.

oleh Plato. Ia memandang bukan sekedar bayangan orang, akan tetapi sebagai realitas terdalam, jiwa (hidup yang imortal) dapat dipandang sebagai lebih vital dibandingkan hidup (kehidupan) dalam kaitan dengan tubuh. Plato memandang jiwa sebagai akal, kehendak dan *Nafs*u (hasrat).

Pandangan Aristoteles, jiwa dipandang sebagai forma tubuh, sambil membedakan di dalamnya aspek rasional maupun irasional. Kedua aspek bersama-sama membuat pembedaan tiga tingkat; fungsi vegetatif (tanaman), sensitif (binatang) dan rasional (manusia). Dalam pemikiran Mulla Shadra disebut al-nafs al-insaniyah. Kemudian Strato memandang bahwa jiwa sebagai kesatuan tubuh (titik berat materil lebih tampak dari aspek fungsi). Origenes berpendapat bahwa jiwa manusia sudah ada sebelumnya. Kehadirannya dalam tubuh menandakan dosa dan kejatuhan. Kejatuhan manusia dipandangnya berhubungan dengan penyalahgunaan kebebasan. Doktrin pra-eksistensi merupakan alternatif kedua dalam perdebatan teologis. Seperti halnya dengan yang lain, Agustinus mengkomentari tentang jiwa. Ia memandang jiwa seperti yang diungkap Plato. Hanya saja beliau menariknya pada pendekatan teologi Kristiani. Saat bersinggungan dengan teologi, maka Bonaventura menganut doktrin penciptaan langsung oleh Allah dalam tubuh dari tidak ada. Kemudian Pomponazzi menarik pemahaman tentang jiwa yang diungkap Aristoteles ke dalam teologi Kristiani, sehingga kehidupan jiwa dalam teologi Kristiani yang dikemukakan oleh Pomponazzi lebih cenderung Aristotelian.

Henry More, sebagai seorang filosof berpendapat bahwa jiwa mempunyai keleluasaan, kepadatan dan kesanggupannya untuk menembus materi. La Mettrie memandang jiwa lebih sederhana lagi. Jiwa dianggapnya sebagai kumpulan imajinasi belaka atau bahkan bayangan (fantasma). Seterusnya ada filosof yang berpandangan mengenai jiwa sebagai suatu proses bukan merupakan substansi. Paham ini dikemukakan oleh Wilhem Wundt dan Wiliam James. Pandangan lainnya, diungkap oleh Gilbert Ryle yang menyatakan bahwa jiwa tidak lain hanyalah suatu category mistak (kekeliruan kategori)<sup>183</sup>.

## B. Akal dan Ruh.

Jiwa dalam kehidupannya tidak dapat melepaskan diri dari kinerja ruh dan akal. Dua organ ruhani ini sama-sama memiliki kemampuan untuk mempengaruhi kinerja jasad (tubuh). Seorang sufi klasik berpandangan, bahwa antara ruh dan Nafs berfungsi antagonis. Nafs dan ruh ini diprediksi sebagai tempat "terlemparnya" Al-Mulk (kekuasaan

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm. 380-381.

Tuhan secara *muthlaq*) dan *al-Syaithan* (jiwa rendah) <sup>184</sup>. Akal sendiri mempunyai banyak pengertian, antara lain pengikatan, atau penahanan. Ia adalah suatu entitas yang aktif dan sadar, yang mengikat dan pemahaman objek ilmu dengan kata-kata atau bentuk-bentuk perlambang lain. Dan ini menunjuk kepada realitas yang sama yang di acu oleh kata "hati" (*qalb*), *ruh* dan diri (*Nafs*). Nama ini mengacu pada modus hubungan entitas tersebut dengan beragam tingkat eksistensi<sup>185</sup>. Kekuasaan Tuhan yang *muthlaq* akan memasukkan *taqwa* (sifat dan sikap benar atau kebaikan) pada *qalb* (hati<sup>186</sup>). Sedangkan *syaithan* memasukkan *fujur* (sifat dan sikap jahat atau keburukan) pada *Nafs*. Konsekuensinya, setiap orang pemelihara *Nafs* yang telah terkontaminasi *syaithan*, akan tampil pada *jasad*-nya fenomena *fujur*. Kemudian turunanya dari dua potensi manusia di atas, adalah, *al-'Aqlu*<sup>187</sup>(akal) dan *al-Hawa* (anganangan dari jiwa rendah<sup>188</sup>). Mulla Shadra sependapat adanya jiwa rendah

<sup>184</sup>Amatullah Amstrong, Sufi terminology (al-Qaus al-Sufi), the mystical language of Islam, A.S. Noordeen, Malaysia tahun 1995, terj. Kunci memasuki dunia tasanuf, oleh MS. Nashrullah dan Ahmad Baiquni, Mizan, Bandung, tahun 1998, hlm. 272. Memaparkan bahwa Syaithan (setan) adalah gambaran fakultas-fakultas rendah. Ia mengeram dan bersembunyi dalam jiwa rendah, serta terus menerus berusaha menjerembabkan manusia dan menjauhkannya dari Allah. Maka wajarlah, apabila Nabi menyatakannya atas perjuangan melawan syaithaniyah ini sebagai jihad paling besar. Sebab pada kenyataannya adalah diri sendiri harus mempu mengoreksi sekaligus merubah diri oleh sendirinya.

<sup>185</sup> Achmad Kharis Zubair, Dimensi Etik dan Asketik ilmu pengetahuan manusia, LESFI, Yogyakarta, tahun 2002, hlm. 15. Mengutip tulisan Naquib al-Athas, tahun 1995, hlm. 41.

<sup>186</sup>Amatullah Amstrong, Sufi terminology, hlm. 225. Qalb diterjemahkan menjadi hati manusia. Tempat perubahan dan pasang surut yang konstan. Hati adalah organ intuisi supra rasional berbagai realitas transenden, yang berhubungan dengan manusia. Selain sekat (al-Barzakh) antara dunia dan akhirat nanti. Ia juga sebagai palagan jihad besar. Tempat nafs (jiwa rendah), yang memerosokkan berhadapan dengan ruh yang merindukan. Perang antara dua kekuatan ini adalah untuk menguasai hati manusia yang sangat berharga. Di bawah kesesatan sang penyesat (syaithan). Nafs menghendaki hati agar terjerembab ke dalam relung ke-jahil-an. Akan tetapi ruh yang berasal dari Allah, mengerahkan tarikan kuat, pada hati untuk berusaha membimbingnya menuju pengetahuan tentang Allah. Semakin bersih hati disucikan, akan semakin mudah menerima tarikan ruh samaniyah. Hatipun dianggap sebagai pusat suci yang "mengandung" Allah. Mengawasi dan mencermatinya adalah pekerjaan spiritual, yang disebut mujahadah. Di dalamnya diliputi hakikat spiritual, ialah singasana ('Arsy) Allah 'Azza wa Jalla.

<sup>187</sup>Shadra al-Mutallihin, Mafatih al-Ghaib, hlm.400 . Akal berkemampuan untuk membukakan segala yang tersembunyi dan martabat agung.

<sup>188</sup>Amatullah Amstrong, Sufi terminology, hlm. 92. Al-Hawa adalah angan-angan dari jiwa rendah. Ialah kemauan jahil dan mementingkah disi sendiri, dari orang lain. Yang secara

yang ia sebut dengan *Nafs al-hayawaniyah* <sup>189</sup> (jiwa kebinatangan). Dua potensi tersebut terdistribusi dari *al-taufiq* dan *al-ighwa*.

Jalaluddin Rumi berpandangan, bahwa akal adalah satu-satunya organ ruhani yang mampu mengalahkan nafsal-hayawaniyah (jiwa binatang). Akal yang telah memancar dengan "kepenuhan", ia disebut dengan aqlu al-kulli (akal universal). Dengannya mampu menamai makna atau hakekat setiap bentuk. Besar kecilnya daya pancar akal ini, akan bergantung pada jumlah nilai Nafs negatif yang masuk pada wilayahnya. Akal yang berbeda karena telah beda pengaruh yang masuk pada wilayahnya dinamakan aqlu al-juz'i (akal parsial). Akal universal mampu mencukupi diri dengan sesuatu yang telah ada, itulah yang disebut dengan al-ilmu al-adyan. Sedangkan akal parsial butuh pemberian "makanan", seperti melalui belajar atau mengkaji al-ilmu al-abdan 190. Dalam badan ini terdapat al-qalbu. Qalbu dinilai mempunyai kekuatan besar dalam melakukan managerial jasad. Sehingga di dalamnya juga tumbuh kekuatan yang merupakan unsur pengimbang agar terjaga dari terjerumus ke dalam kegiatan negatif, ialah al-Iman dan al-Ilmu 191. Karenanya al-Ilmu dapat dijadikan alat untuk membukakan tabir secara sempurna dan memantapkan segala tujuan. Dengan demikian Al-Ilmu menurut Mulla Shadra tidak dapat dibiarkan sendiri tanpa keterkaitan dengan yang lainya. Keterkaitan ilmu tersebut merupakan kekuatan ilmu yang sesungguhnya. Jalaluddin Rumi memandang qalb sebagai pusat atau inti kesadaran manusia. Setiap hati akan dibedakan oleh tingkat kesadaran manusia. Sebagai hakikat manusia, dalam setiap hati akan "terdapat" Tuhan. Hati yang selamat adalah hati yang mampu menggapai kesadaran tuhan. Hati biasanya disinggahi sikap tercela, bilamana dibiarkan tertutup oleh tumpukkan ruh binatang yang masuk. Kesadaran Tuhan tak dapat dirasakan jika galb tesebut terpenuhi oleh Nafsalhayawaniyah<sup>192</sup>. Abu Al-Hamid al-Ghazali memandang bahwa peranan akal

membuta, memperturutkan keinginan individu mereka, serta memandang sebagai Tuhan.

<sup>189</sup> Amatullah Amstrong, Sufi terminology, hlm. 207. Al-Nafs al-hayawaniyah adalah jiwa hewani, jiwa rendah. Jiwa ini hanya dimiliki oleh orang yang tercampakkan kedaratan "rendah" (asfala safiliin). Jiwa tersebut memiliki kecenderungan tha'at pada golongan alami rendah. Biasanya cepat terjerumus pada kekafiran (yakni ketertutupan jiwa untuk menerima misykat kebenaran).

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>William C. Chittick, The sufi path love, hlm. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Majatih al-Ghaib, hlm. 400 al-Ilmu adalah kekuatan nafsaniyah, yang mampu membukakan segala hal. Kaya akan makna. Di dalamnya terkandung dua esensi, yakni wujud khusus yang mandiri, serta wujud yang keberadaannya disebabkan yang lain. Tak mungkin untuk dita'rifkan.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>William C. Chittick, The sufi path love, hlm. 44.

dalam tubuh manusia adalah sebagai wadah dari *al-Ilmu* dan darinya sebagai pusat atau tempat pengetahuan. *Al-Ilmu* dinilai *Al-Ghazali* sebagai hakekat segala sesuatu. Adapun wadah semuanya adalah *al-Qalb*<sup>193</sup>(hati).

Pada aksinya *al-Ilmu* muncul dengan beberapa sebab di antaranya ada yang disebabkan pembelajaran terlebih dahulu, dinamakan al-Ilmu al-Kasbiyah dan yang tidak diawali dengan pembelajaran (langsung dari Allah sebagai anugerah) yang demikian dinamakan al-Ilmu al-Ladunniyah. Dalam pandangan Syi'ah dikenal dengan Ilmu Hudhuri. 194 Ilmu Hudhuri termasuk di antara keajaiban (al-karamat dan khawarig li al -'adat). Pencapaian ini awalnya adalah pembersihan Nafs (jiwa), kekuatan akal menuju kesempurnaannya <sup>195</sup> dan pelemahan dari kekuatan *alam al-khayali* (hayalan). 196 Ilmu *ladunni* inipun sering juga digolongkan pada ilmu hakikat, yang memiliki kemampuan menyingkap ghaib, termasuk hal-hal yang tersembunyi (maknun), rahasia (asrar) dan yang dianugerahkan (muhabah). 197 Semua penyingkap rahasia ghaib hanya akan didapatkan oleh orang-rang yang telah masuk pada derajat mugarrabin. Salah satunya adalah pengalaman spiritual yang dialami Abu Abdillah Muhammad bin Muhammad bin Abdul Malik al-Qurthuby, yang telah mengaku bertemu dengan Rasulullah SAW saat mimpi dan memberikan nasehat pengobatan untuk saudaranya yang bernama Muhammad bin Abdul Malik ketika sakit di Bait al-Muqaddas. Nabi SAW mengajarkan do'a untuknya. 198 Dan masih banyak lagi pengalaman spiritual tentang pertemuan dan nasehat Nabi SAW dalam mimpi para shalihin.

<sup>193</sup> Abu al-Hamid al-Ghazaly, *Ihya'Ulumu al-Din*, juz III, hlm. 4.

<sup>194</sup>Mehdi Hairi, The Principles of epistimology in Islamic philosophy, Know ledge by presensce, State University of New York Press, tahun 1992, terj. Ilmu Hudhuri, oleh Ahsin Mohammad, tahun 1994, Mizan, Bandung, hlm. 39. Ilmu hudhuri dalam pandangan al-Farabi, menunjukkan adanya pengetahuan formal yang identik dengan hadir dalam substansi "akal aktif", yang tersendiri seperti dalam terminologi Ibnu Sina. Ilmu hudhuri sebagai bentuk pengetahuan transenden, yang memiliki nyata metafisik. Lihat hlm. 23. Kendatipun pemikir lainnya seperti Ibnu Rusyd, mempertahankan pandangan Aristoteles dalam pembedaan akal aktif dan akal manusia. Menurutnya akal aktif bukan bagian dari hakekat akal manusia. Tetapi disebut belakangan ini dirancang untuk berangkat dari potensi ke aksi, melalui proses unifikasi dengan yang pertama, sebagai sumber aktualisasi pengetahuan intelektual yang terus berkembang, lihat hlm. 40-41.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup>Sesuai dengan konsep *Insan al-kamil*, yang ditawarkan *al-Jilli* dan Iqbal.

<sup>196</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih al-Ghaib, hlm. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Muchtar Solihin, Konsep Ilmu Laduni menurut al-Ghazali, Desertasi pada Program Doktoral Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta tahun 2001, hlm. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Muhammad bin Musa bin Nu'man al-Mazaly al-Markasyi, Mishah al-Dzalam fii al-Mustaghitsina bi khairi al-anam 'alaihi al-Shalatu wa al-Salam fii al-Yaqdhati wa alp-Manam, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut Lebanon, t.t, hlm. 173.

Pengalaman batin inilah yang kemudian sering disebut sebagai temuan spiritual yang berdampak pada sikap terhadap akal dan ruh manusia, sebagai motivator dalam segala sendi kehidupan. Keterkaitan antara nafs, jasad dengan akal, terketak pada kemampuan melakukan aktifitas. Akal yang selalu diidentikkan dengan cara berpikir rasional, tentu menjadi hal yang harus diteliti ulang. Sebab akal dalam pandangan Islam, memiliki bahasan tersendiri yang membedakan dengan akal menurut pemikir non muslim. Salah satunya adalah Ibnu Sina. Akal hanya dipahami sebagai wadah logika. Sementara Islam justru menempatkan akal dalam derajat tertinggi. Sehingga, mengarah ke metafisis sebagai pembahasannya. Islam meruntut peranan anatomi ruhani berawal dari logika sebagai bentuk kerja terendah, dan tertingginya adalah mistis. Sedangkan "barat" memandang mistis sebagai bahasan paling dasar, kulminasinya pada logika. Perbedaan paradigm inilah yang menyebabkan berbeda pendapat dalam membahas persoalan akal, ruh, jasad serta kinerjanya.

Dalam pandangan Ibnu Sina akal terbagi menjadi dua kategori, yakni the human intellect (akal manusia) dan The active inteligence (akal aktif) 199. Beliau memandang akal dari aspek kemampuan kinerjanya. Untuk akal aktif, kinerjanya menembus ruang dan waktu, sehingga kemampuan ta'aqquli-nya tidak sekedar berada pada wilayah empiris saja, seperti yang dilakukan oleh akal manusia. Filosof lainya memberikan pengertian secara bervariasi. Pertama kali mereka memahami tentang akal sehat yang disebut common sense. Selanjutnya ada yang disebut dengan akal budi yang dalam bahasa Inggris disebut reason atau ratio. Dalam bahasa latin dikenal dengan intellectus. Aristoteles membedakan antara akal budi pasif dengan akal budi aktif. Menurutnya akal budi aktif, akan mampu membentuk akal pasif menjadi bentuk atau representasi yang masuk akal dari objek yang indera atau diamati. Akal budi aktif harus membuat representasi, untuk menyadari dengan mengabstraksinya dari pengalaman inderawi.

Aristoteles memberikan gambaran tentang akal praktis. Yakni, Kemampuan yang memungkinkan kita mengamati Cara-cara yang tersedia bagi kita untuk mencapai tujuan. Memilih cara-cara yang paling sesuai. Menggunakan cara-cara yang ada dalam perilaku aktual. Penalaran, pertimbangan mendalam tentang Yang diperbuat. Menghasilkan keputusan Pikiran, Merupakan kekuatan atau fungsi tertinggi dari psyehe (jiwa) Disamping paparannya di atas, Aristoteles juga

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>Miska Muhammad Amin, Epistimologi Islam, UI Press, tahun 1983, hlm. 45, mengutip dari Filsafut Islam, karya Oemar Amin Hoesin, hlm. 40.

memberikan pemahaman mengenai akal budi teoretis. Ia menyebutnya kontemplasi, yang berarti penalaran atau pemikiran untuk mencapai pengetahuan tentang "Apa" persoalan itu. "Apa" yang harus menjadi persoalan secara tak terelakan atau secara niscaya. "Apa" yang mungkin menjadi persoalan, jika kondisi-kondisi tertentu terjadi. Kegiatan ini menghasilkan suatu kesimpulan (pernyataan, tindakan dan pengetahuan) dari suatu hal. Kemudian dalam pemikiran Immanuel Kant, juga mengenal istilah akal budi praktis. Menurutnya akal budi praktis merupakan asal pegetahuan tentang perilaku moral (dan juga merupakan sumber perasaan-perasaan dan intuisi religius). Selain merenungi serta memberikan arah tentang kemungkinan-kemungkinan yang diberikan kepada kita oleh kebebasan kehendak. Ini memiliki kemiripan dengan pengembangan ide-ide Tuhan melalui bahasa wahyu yang diterjemahkan ke dalam bahasa manusia, yang sering disebut dengan akal mustafadz. Fenomenanya adalah penyingkapan rahasia oleh 'arifin (mereka yang telah mengetahui tentang hakikat seseuatu, atau bahkan ma'rifat). Melalui pendekatan fungsi akal dan nafs. Dengan merujuk pada penjelasan tentang surat al-Bagarah ayat 186, tentang Allah yang sangat dekat.<sup>200</sup>

Immannuel Kant memasukkan istilah "akal budi" sebagai teoretis untuk bahasannya tentang akal. Yakni yang berfungsi sebagai pembentuk pengetahuan intelektual, seperti pengetahuan ilmiah. Kemudian ia melengkapi bahasannya dengan istilah akal budi murni, yakni berfungsi pada dirinya sendiri tanpa hubungan dengan kemampuan kesadaran yang lainnya seperti kehendak atau kemauan (selera). Akal budi murni ini berlawanan dengan akal budi praktis dan akal budi teoretis<sup>201</sup>. Berikutnya, pembicaraan akal ini diperdebatkan dengan wahyu oleh Abu al-Hamid al-Ghazali. Ia memberikan pernyataan, bahwa akal merupakan satu tingkat dari perkembangan manusia, dimana dilengkapi dengan "mata" untuk dapat melihat berbagai macam bentuk sesuatu yang ma'qul (dipahami), yang berada disamping akal pengetahuan. Ia mempunyai anggapan bahwa akal memiliki kemampuan melukiskan kenyataan-kenyataan yang ada. Pandangan ini sempat mendapat kritikan Miska Muhammad Amien, pengarang buku epistimologi Islam. Ia menyatakan bahwa pemikiran al-Ghazali tentang akal cukup rumit. Kadang-kadang tidak menerima pandangan inderawi (menyangsikan kemampuan indera), pada sisi lain ia terlihat menonjolkan indera untuk menjelaskan tentang akal 202.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>Abi Bakar Salim, al-Syaikh al-Saqqaf, *Mi'raju al-Arwah wa al-Mi'raju al-Wadhah*, Books Publisher, Beirut Lebanon, tahun 2013, hlm.396.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm. 27-28.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>Miska Muhammad Amin, Epistimologi Islam, hlm. 52.

Kemudian, dalam pandangan al-Kindi yang terpengaruhi oleh paham Aristoteles dalam De Anima-nya membedakan akal menjadi dua bagian, yakni akal mungkin (menerima pikiran) dan akal agen (menghasilkan objek-objek pemikiran). Dalam pandanganya akal agen merupakan tersendiri, tidak bercampur, selalu aktual, kekal dan tak akan rusak. Selanjutnya Alexander dari Aphrodisias dalam De Intellectu, menyatakan adanya tiga bentuk akal, yakni, akal materi (akal murni dan dapat dirusak), akal terbiasa (akal yang memperoleh dan memiliki pengetahuan) dan akal agen/intellegensia agens (akal ketuhanan yang disebut dengan intelegensia ketuhanan). Dengan demikian maka ia menambahkan intellectus habitus atau adeptus. Pada risalahnya, al-Kindi sempat menjelaskan bahwa bila genus-genus dan species menyatu dengan ruh, maka mereka menjadi terakali, ruh benar-benar rasional setelah menyatu dengan species. Sebelumnya ruh berdaya rasional. Maka segala bentuk (maujud) yang berbentuk daya tidak dapat menjadi aktual. Kecuali dibuat daya menjadi aktual<sup>203</sup>.

Jiwa juga sering diidentikkan dengan pemicu kreatifitas. Bahkan dianggap sebagai penimbul semangat, apabila dalam keadaan sehat. Seringkali anggapan terhadap nafs di atas, identik dengan kerja ruh. Meskipun ruh memiliki perbedaan fungsi dengan jiwa. Pemikir bidang spiritual Eropa memandang bahwa ruh adalah pemicu kreatif, hal ini diidentikan dengan jiwa. Sehingga dalam penilaiannya seorang manusia menjadi tidak akan kreatif apabila memiliki krisis keyakinan. Sedangkan wadah keyakinan terletak pada kekuatan kepercayaan yang tertanam dalam jiwa. Maka keyakinan dinilai sebagai syarat mutlak bagi munculnya kreatifitas seseorang. 204 Kemampuan ruh dalam memotivasi jiwa merupakan bagian dari perhatian Ahmad al-Tijani. Oleh sebab itu dalam thariqat Tijaniyah, peranan ruh dianggap kunci keberhasilan penanganan jiwa. Konsekuensinya, apabila ruh terhalangi untuk memotivasi jiwa. Maka gerakan jiwa akan menjadi tersesat. selanjutnya, jiwa harus segera mendapatkan perlakuan yang sesuai kehendak Tuhan. Dengan demikian Ahmad al-Tijani memberikan haluan, agar jiwa selalu disucikan dari segala hal yang menghalangi kesucian perjalanan motivasi ruh terhadap jiwa. Dalam hal ini, *syaikh* Ahmad bin Muhammad *al-Tijani* tidak menyamakan antara ruh dan jiwa. Ruh dinilai sebagai Dzat suci dari Tuhan, sedangkan jiwa merupakan perangkat tubuh manusia yang memiliki fungsi motorik.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>MM Syarif, MA, Para Filosof Muslim, hlm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>Julia Cameroj dan Mark Bryan, 12 Tahap melejitkan kreativitas melalui jalan spiritual meniru kretitivitas Tuhan, Kaifa, Bandung, tahun 2004, hlm. 346.

Al-Kindi juga tampak menyamakan pengertian jiwa dengan ruh. Bahkan membaginya menjadi tiga daya, yakni al-quwwah al-syahwaniyah (daya ber-nafsu), al-quwwah al-ghadhabiyah (daya pemarah dan al-quwwah alnathiqah (daya berpikir). Ia menganggap daya berpikirlah yang paling penting, sebab dengan daya inilah manusia akan terangkat pada derajat yang tinggi. Ruh keadaanya bashithah (tidak tersusun) dan bersifat sederhana, tetapi sangat mulia. Ruh menjadi penting substansinya, karena berasal dari substansi Tuhan. Ruh dengan Tuhan ibarat cahaya matahari dengan mataharinya. Biasanya ruh berada dalam jasad pada posisinya yang dirundung gelisah, sebab banyak keinginannya yang tidak terpenuhi. Maka tidak salah jika *ruh* selalu menginginkan penyatuan dengan Tuhan. Kembali kepada sumbernya yakitu akal *Ilahi* atau intelegensi kosmos. Dalam pandangannya, ruh bersifat kekal, tidak hancur kendatipun hancurnya badan. Karena substansinya merupakan substansi yang berasal dari substansi Tuhan, dengan perantaraan ruh, manusia dapat memperoleh hikmah lebih banyak dan pegetahuan akal, sebagai dikotomi dari pengetahuan pancaindera yang berhubungan dengan aspek-aspek "lahiriyah" (dhahiriyah). Untuk itu, manusia harus mampu melepaskan dirinya dari sifat tercela yakni sifat kebinatangan yang ada dalam tubuhnya dengan cara kontemplasi tentang wujud dan bersifat zuhud. Hanya ruh yang suci yang dapat menangkap berbagai hakekat.Oleh sebab itu, kekotoran jiwa akan berpengaruh pada kerja ruh. Saat jiwa tidak suci, maka kemampuan ruh untuk menangkap ruh suci seperti hagigat al-Muhammadiyah, sangat kecil kemungkinan terjadi. Inilah yang kemudian mensyaratkan taubat sebagai langkah awal dalam proses penyucian jiwa.

Syaikh Ahmad al-Tijani, tidak menggunakan kontemplasi sebagai bagian dari pemeliharaan jiwa. Kontemplasi atau khalwat hanya dikenal sebagai bentuk awal dari perenungan atas kesiapan untuk menerima serangkaian ritual thariqat saja. Thariqat Tijaniyah justru lebih menekankan pelafalan shalawat dan pemahamannya untuk dengan segera mendapatkan futuh. Sebab dalam pandangannya, kerja ruh yang memotivasi jiwa dan jasad, merupakan hal penting, dibandingkan dengan melakukan kontemplasi dalam menggapai martabat al-insan al-kamil-nya. Sedangkan peranan akal, menjadi penting untuk menimbang kebenaran yang diharapkan Tuhan. Dengan demikian, maka tidak dapat meninggalkan aspek syari'at, sebagai acuan kebenaran. Sebab syari'at adalah wahyu Tuhan yang bersifat wajib. Pertimbangan akal bukan sekedar membedakan baik dan buruk, melainkan lebih memperhatikan serta mempertimbangkan benar dan salah. Standarnya adalah teks wahyu yang datang kepada para Nabi.

Al-Kindi membagi Akal menjadi tiga macam pula. Yaitu akal yang bersifat potensial, akal yang telah keluar dari yang potensial menuju yang aktual dan akal yang telah mencapai aktualitas. Akal potensial tidak mempunyai sifat aktual tanpa kekuatan yang menggerakkan dari luar. Dengan demikian masih terdapat satu akal lagi yang selamanya dalam aktualitas (al-'agl al-ladzi bi al-fi'li abadan). 205 Beliau juga berpendapat bahwa, akal berkaitan dengan jiwa pada sisi saling memberi. Akal yang dimaksud adalah akal budi. Akal budi menjadi pemberi kepada jiwa, sedangkan jiwa menjadi penerima. Demikian, terjadi karena jiwa dipandang sebagai sesuatu yang cerdas (dapat memahami) 206 dalam potensialitas, sedangkan akal budi pertama cerdas dalam aktualitas. Sehingga tidak ada wujud yang dapat menerima dzatnya (esensi) dari luar dan memiliki esensi itu dalam aktualitas, kecuali dalam bentuk potensialitas. Sesuatu yang termasuk dalam potensialitas tidak bisa dengan sendirinya menjadi aktualitas. Seandainya sesuatu itu ada dengan sendirinya, maka ia akan selalu berada dalam aktualitas, karena esesnsinya akan mengikuti sesuatu itu selama ia hidup. Oleh sebab itu segala sesuatu dalam potensialitas menjadi aktualitas dengan suatu sebab (agent) lain, yang selalu dalam aktualitas. Dengan demikian jiwa bersifat cerdas dalam potensialitas, setelah bersatu dengan akal budi pertama. Jiwa itu menjadi cerdas dalam aktualitas<sup>207</sup>.

Tentang kesatuan antara jiwa dengan *ruh*, Anton Bakker menyatakan bahwa, dalam sesuatu yang kompleksitas, antara jiwa dan *ruh*, didalamnya tidak ada pemecahan, akan tetapi terus menerus menyatu menjadi aktual dan formal (dengan memahami). Ia tidak bersifat fragmentaris, melainkan memfokuskan dan mengeratkan dimensidimensi. Didalamnya terjadi penstrukturan dan kesatuan yang mengorganisasi semua keanekaragaman. aspek interioritas (gaya) menyatukan antara jiwa dengan *ruh* menjadi aspek dorongan (spirit).

Keberadaan badan dalam kedua dimensi di atas, merupakan ekspresi dan kompleksitas pengakuan manusia. *Ruh* dan jiwa adalah *intens* dan *interioritas* (kebatinan) pengakuan. Ekspresi atau kompleksitas itu memberikan gaya pada diri (menginterior diri) di dalam intensi atau interioritas itu mewujudkan diri di dalam ekspresi. Kesatuan antara materi (*jasad*), *ruh* dan jiwa merupakan kesatuan yang subtansial. *Ruh* yang

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, hlm. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Pada pemikiran Mulla Shadra disebut dengan kekuatan pengetahuan, pemahaman (*qumwah al-idrak*).

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>George N. Atiyeh, Al-Kindi the phylosopher of the 'Arab, Rajawalpindi, Islamic Research Institut, taun 1996, terj. Al-Kindi tokoh filosof muslim, oleh Kasidjo Djojosuwarno, Pustaka, Bandung, tahun 1983, hlm. 189.

asli bukan didapatkan dari *malaikat*, atau sesuatu yang murni (di bawah Tuhan). Akan tetapi telah bersatu dengan materi. Oleh sebab itu ia berpendapat bahwa manusia adalah *ruh* yang memateri atau materi yang terkandung di dalamnya *ruh-ruh* sebagai daya spirit <sup>208</sup>. Filosof sebelumnya telah berpandangan *ruh* sebagai kegiatan pemikiran abstrak. Inilah yang dipahami sebagai falsafah kuno. Aristoteles memandang kegiatan *ruh* tertinggi adalah pemikiran tentang pemikiran. *Ruh* juga dianggap sebagai prinsip adirasional, yang ditangkap secara langsung dan intuitif. Pandangan ini tampak berhubungan erat dengan agama. Menurut agama *ruh* tertinggi adalah Tuhan, ada "adikodrati", yang hanya bisa dikenal melalui iman.

Telesio memahami *ruh* sebagai distingsi awal-bukan merupakan ciri khas perkembangan. Ruh juga dinilai sebagai subtil (halus) dan prinsip seluruh gerakan alam semesta. Kemudian, pada pemikiran Fichte melengkapi bahasannya tentang *ruh* dengan tujuan kehidupan merupakan perkembangan tata ruhani. Seperti pemikir terdahulunya, Hegel memandang adanya ruh objektif dan ruh mutlak. Ia memandang ruh sebagai kesatuan yang utuh dana kesadaran diri dan kesadaran mencapai rasio. Ia juga memandang sebagai kesatuan kegiatan praktis dan teoritis. Ruh juga dipandangnya sejauh ia aktif, kendati satu-satunya kegiatan ruh adalah pengenalan. al-Ruh juga mempunyai kemampuan mengatasi yang alamiah, yang inderawi dan ruh memperoleh kediriannya dalam proses pengenalan diri. Sejarah adalah dialektika ruh. Itulah yang sempat diungkap dalam karyanya Phenomenology of the spirit. Lain halnya dengan Klages yang membedakan antara jiwa dengan ruh. Yang belakangan dianggap sebagai mengandung rasionalitas sesat dan harus dihindari guna mendukung kekuatan-kekuatan vital kreatif di dalam jiwa<sup>209</sup>.

Jalaluddin Rumi berpandangan bahwa, ruh adalah sesuatu yang suci, sehingga tak seorangpun akan mampu menangkap hakekatnya. Hal ini sejalan dengan pemahaman Ahmad al-Tijani, yang memandang ruh sebagai pusat perhatian Tuhan dalam tubuh manusia. Meskipun demikian, Rumi mengisyaratkan bahwa ruh dapat dipelajari dengan mengamati lingkungannya, sebagaimana memahami Tuhan yang bersifat diluar kemampuan dan daya tangkap manusia. Apapun yang diungkapkan manusia tentang ruh, hanya bersifat sementara. Ia juga mencoba mengamati ruh dengan cara mengamati sesuatu yang menjadi pertentangannya. Jika ruh itu pertentangannya jasad, maka untuk mengamati ruh hendaklah kita mengamati jasad sebagai lawannya. Jasad

\_

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>Anton Bakker, Antropologi metafisik, kanisius, Yogyakarta, tahun 2000, hlm. 102.
<sup>209</sup>Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm. 958.

bergerak, karena ruh, tetapi tidak dapat dilihat. Maka untuk melihat pergerakan ruh, dapat diidentifikasi melalui gerakan jasad. Jasad tidak bergerak, hingga ruh menggerakkannya. Ialaluddin mengumpamakan ruh sebagai lautan, sedangkan jasad sebagai buihnya. Jasad menjadi hidup karena pancaran ruh. Dengan demikian yang dapat kita tangkap adalah, bahwa hakikat sesungguhnya, manusia adalah *rub*nya. *Jasad* dinilai sebagai penjara atau kurungan bagi *ruh*. Rumi membagi *ruh* menjadi empat tingkat, yakni, ruh binatang, ruh manusia, ruh malaikat atau ruh Jibril dan ruh Muhammad (ruh orang-orang suci). Ruh binatang dan ruh manusia keduanya memiliki kesamaan, yakni berapi-api dan animate (hidup). Ruh binatang diperoleh dari jasad. Oleh sebab itu akan kembali hancur sebagaimana jasad. Kemudian tiga ruh selanjutnya adalah berciri utuh. kesatuan vang Dengan inilah manusia mengartikulasikan pikiran dan kesadaran diri. Ruh manusia mampu membedakan benar dan salah, baik dan buruk, absolut dan relatif, indah dan jelek. Itulah yang dipandang Rumi sebagai intelek (akal). Ruh manusia hanya dapat diaktualisasikan dengan pendekatan perjalanan ruhani. Orang suci akan memahami, bahwa hingga kini dominasi ruh binatang masih selalu menempel pada *ruh-ruh* lainnya, sehingga perilaku yang tampakpun akan terdominasi oleh sifat-sifat ke-binatang-an. Dalam sajaknya Rumi sebutkan "carilah ruh, ruh dari semua ruh adalah Tuhan, Dialah makna dari segala makna". 210 ruh digolongkan pada anatomi manusia yang selalu suci. Karena ruh adalah spirit mutlak yang datang secara langsung dari Allah, tanpa dipengaruhi oleh apapun. Namun ruh akan terhenti kerjanya, apabila kondisi jiwa dalam keadaan tidak suci dan tidak sehat. Sebab yang menjadi objek gerak ruh adalah al-Nafs (jiwa). Kemudian mengkinestetis jasad untuk menunjukkan bentuk konkrit dalam perilaku.

Pada konsep sufi, keberadaan *ruh*, dipandang sebagai *maqam* tertinggi. Maka untuk menggapainya diperlukan kinerja *jasad* untuk selalu mengkinestetis jiwa menuju penyatuan dengan *ruh* suci (*rahh Al-'Alamin*). Dengan demikian pula etika sebagai wujud hasil pekerjaan *Nafs*, akan tampak menuju Tuhan dalam kedudukannya sebagai *ruhal-quddus* (*ruh* suci). Etika tasawuf membahas tentang proses penyucian *Nafs* (jiwa) sebagai asa penegakkan etika. Berbagai kejahatan akan berpangkal dari kekeruhan jiwa. Sufi menganggap ria, hasud, arogan dan sejenisnya sebagai kejahatan jiwa. Oleh sebab itu pula maka perbuatan akan dinilai

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>William C. Chittick, The suft path love hlm. 37-38.

baik, manakala terlepas dari berbagai kejahatan esoterik<sup>211</sup>. Jiwa yang keruh tersebut oleh Mulla Shadra dimasukkan pada golongan Nafsalsadzijah. Dan al-Ghazali memasukkannya ke dalam nafs al-Lawwamah atau nafs ammarah, Ibnu Sina memasukka ke dalam kelompok nafs alhayawaniyah. Meskipun tidak banyak menyoroti tentang pembagian nafs, Ahmad al-Tijani memberikan komentar tentang jiwa yang suci sebagai magam yang akan mampu membuka (kasyaf) terhadap semua ayat-ayat Allah, bahkan sekaligus dengan ketersingkapan ruhani yang berupa pemahaman atas haqiqat al-Muhammadiyah, melalui jalan pengenalan, pemahaman serta penjiwaan atas beberapa shalawat yang diyakini memiliki keagungan nilai spiritual khusus, akan mampu membersihkan jiwa dari segala penghalang ruhani termasuk kesombongan diri, yang mengakibatkan sulitnya bertemu dengan Rasulullah SAW secara yaqdzah (langsung). Bahkan lebih ekstrim lagi adalah adanya pertemuan dengan Allah seperti diyakini kalangan thariqat haqmaliyah 212. Kalangan ini meyakini dengan shalat daim al-daim (tafsiran shalat wustha versi thariqat haqmaliyah). Akan dengan mudah melakukan pertemuan dengan Allah.

Sebahagian kaum Malamatiah, menampilkan menyatakan bahwa meninggalkan perbuatan karena makhlug adalah riya, demikian pula melakukannya demi makhluk adalah syirik.perkataan ini pertama kali dilontarkan oleh al-Fudhail bin 'Iyyadh. Doktrin ini yang kemudian menjadikan jiwa kaum ini lebih tidak menyembunyikan perbuatan-perbuatan shaleh dari publik dengan mengatasnamakan riya. Oleh sebab itu, maka jika riya adalah tindakan busuk dari jiwa yang selalu berada pada manusia, selanjutnya dipandang perlu adanya tindakan penyucian jiwa secara maksimal. Agar tidak terjebak pada kekotoran jiwa seperti di atas. Jiwa menurut mereka selalu dicurigai, baik jiwa yang taat maupun jiwa yang pembangkang. Jadi mereka tidak melakukan perbuatan demi kekhawatiran dituduh riya oleh publik. Maka sikap menuduh masyarakat memandang riya adalah riya pula<sup>213</sup>. Dengan cara ini maka standar kebersihan jiwa akan memasuki kawasan kebersihan yang sesungguhnya. Sedang kebersihan sesungguhnya itu adalah ruhal-quddus (ruh suci). Dari sanalah pangkal keyakinan sufi untuk mampu menemui Tuhan, yang dalam pemikiran Mulla Shadra diistilahkan dengan Nafsalmuqarrabin, seperti yang dikatakan Muhyiddin Ibnu Arabi. Meskipun

<sup>211</sup>DR. Ahmad Mahmud Subhi, al-Falsafah al-Akhlaqiyah fii al-Fikri al-Islamy al-'Aqliyyun wa al-dzauqiyun au al-nadzr wa al-amal, hlm. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>Wawancara dengan K.H. Dedi Mulyadi, Mursyid Thariqat Haqmaliyah Cianjur tanggal 11 Juni 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>DR. Ahmad Mahmud Subhi, al-Falsafah al-Akhlaqiyah fii al-Fikri al-Islamy al-'Aqliyyun wa al-dzauqiyun au al-nadzr wa al-amal, hlm. 275.

Ahmad *al-Tijani* tidak mengidentifikasi dengan penamaan atas *nafs* di atas, namun pada dasarnya ide beliau memiliki kesamaan dengan beberapa pemikir yang menganut pemikiran Ibnu Arabi dan *al-Hakim al-Turmudzy*.

Al-Ousyairy, membahas dalam musthalahat al-tasawwuf, menjadi sesuatu yang bersambungan antara ruh dan Nafs. Sufi ini menjelaskan, bahwa bahasan ruh terdapat perbedaan pendapat ahli hakekat kalangan Ahlu Al-Sunnah. Diantaranya memandang bahwa ruh adalah sesuatu yang hidup. Namun sebahagian lagi berpendapat bahwa, ruh adalah pandangan yang sangat mendalam dalam hati, itulah yang dinamakan dengan lathifat. Allah telah menciptakannya selama adanya badan<sup>214</sup> (*jasad* sebagai wadah ruh tersebut). Al- Tijani tidak sependapat. Karenanya Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-tijaniyah tidak mengajarkan tentang lathifat, dalam perjalan spiritual ikhwannya. Pada pandangan kedua ruh hanya dianggap sebagai penggerak badan saja. Spirit yang ditimbulkan oleh ruh ini akan lenyap manakala *ruh* telah meninggalkan badan. Manusia hidup dengan al-Hayat, dan ruh itu tersimpan dalam matriks (cetakan), maka ketika seseorang dalam keadaan tidur, ruh akan keluar dari badan<sup>215</sup>. Ia akan kembali saat terbangun dari tidurnya. Dengan demikian Rasulullah SAW mengilustrasikannya dalam do'a bangun tidur.

Keterkaitannya dengan Nafs, antara lain adalah, Nafs merupakan sesuatu yang tersimpan dalam matriks, yang disebut dengan mahal alakhlaq (tempatnya akhlak). Dari sanalah akan terbit beberapa kemungkinan. Kemungkinan terbesar adalah tumbuhnya al-akhlaq alsayyi-ah (perilaku buruk). Untuk menyelesaikan problematika tersebut, sufi berpandangan perlunya ada riyadhah (pelatihan) menuju satu maqam al-mahmudah (terpuji). Jika telah memasuki kawasan mahmudah, maka kondisi Nafs telah bersatu dengan wilayah lathif, yakni ruh yang suci dari al-Illah (penyakit)<sup>216</sup>. Itulah sebabnya Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah mengajarkan konsep penyucian jiwa dengan cara membiasakan keterbukaan ruhani untuk menanamkan keyakinan hadirnya Rasulullah SAW secara langsung.

Hubungan antara *ruh* dengan *Nafs* sangat erat, terutama saat *ruh* hendak mencapai kesuciannya yang abadi, maka jiwa sebagai salah satu organ yang menapak pada kesucian itu, harus dibersihkan dari segala kekeliruan atau berbagai penyakit yang setelah diidentifikasi akan berpengaruh besar pula pada kenaikan *maqam* spiritual. Sehingga dengan cepat akan mengakibatkan terhambatnya perjalanan menuju kesucian.

<sup>214</sup>Abi al-Qasim al-Qusyairy, Risalah al-Qusyairiyah, hlm. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>Abi al-Qasim al-Qusyairy, Risalah al-Qausyairiyah, hlm. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>Abi al-Qasim al-Qusyairy, Risalah al-Qausyairiyah, hlm. 87.

Pada *maqam* suci inilah nantinya akan terlambangkan oleh *jasad* sebagai organ materi yang dianggap merupakan wujud kulminasi dari pancaran iiwa dan *ruh*.

Abdu al-Qadir al-Jailani memandang pekerjaan ruh dengan Nafs secara bersama-sama dalam proses pewujudan amal jasad, yang titik akhir pancaran tersebut bermuara pada qalh. Memandang pembersihan qalh sebagai wadah interaksi ruh dengan Nafs harus "steril" pula dari berbagai penyakit atau hal yang dapat mengganggu yang bersarang ditempat itu. Proses "sterilisasi" ini dalam pendekatan beliau adalah dengan dua sinar yang menyinari. Sinar ini dianggap paling higienis guna membersihkan bibit penyakit yang terdapat dalam qalh, ia adalah Al-Ilmu<sup>217</sup> dan Al-Iman.<sup>218</sup>Ruh juga diyakini berfungsi sebagai penguat Nafs. Saat manusia berposisi sebagai Al-Basyar (manusia sebagai makhluk biologis), maka dengan isyarat surat al-Hijr ayat 29,

Artinya: "Maka apabila Aku Telah menyempurnakan kejadiannya, dan Telah meniupkan kedalamnya ruh-Ku, Maka tunduklah kamu kepadanya dengan bersujud".

Allah meniupkan ruh-Nya kepada manusia, semenjak itu manusia tegak sebagai generasi Adam ASS yang layak untuk dihormati oleh segenap makhluk ciptaan Allah, termasuk didalamnya Malaikat. Ini telah dimulai sejak manusia tumbuh sebagai zygote (zigota), lalu menjadi 'alaqah (morula), mudhghah (embrio) berakhir dengan janin. Saat sampai pada fase janin, maka Tuhan menyentuhnya dengan sentuhan ilahiyah, yang mengakibatkan terciptanya suasana belas kasih sebagai proyeksi nilainilainya. Daya ruhani mulai tumbuh subur. Kedudukan ruh dalam tubuh dia, merupakan jalur penghubung antara manusia sebagai organ kasar dengan Allah 'Aza wa Jalla sebagai Dzat halus. Dengan sebab itulah, maka Allah menyimpan organ halus dalam diri agar tercipta suasana harmonis antara khaliq dengan makhluq-Nya. Semakin terpelihara kebersihannya, akan semakin cepat reaksi hubungan antara keduanya. Ketika manusia mewujud dengan perpaduan ruh dan jasad, maka bersamaan dengan itu pulalah Allah menciptakan Nafs hewani, ialah jiwa

<sup>218</sup>Abdu al-Qadir al-Jilany, al-Ghunyah li al-Thalibi thariqi al-haqqi fii al-akhlaq wa al-adah al-Islamiyah, hlm. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Mulla Shadra menilai al-Ilmu, sebagai pembuka segala sesuatu. Bahkan lebih jauhnya ia menilai pula sebagai jiwa yang terpental (menyendiri). Al-Ilmu juga dipandang sebagai istilah yang kaya akan ta'rif. (Mafatih al-Ghaih, hlm. 261).

binatang, yang oleh Mulla Shadra dimasukkan dalam istilah al-Nafs al-Hayawaniyah. Pandangan tentang ruh ini, beberapa mufassir tampak banyak persamaan dengan paparan ruh pada Hinduisme, terutama dilihat dari segi hakikatnya. Mereka menafsirkan sebagai substansi dari badan. Ruh tidak mati, karena ruh adalah bagian dari Tuhan yang terpancar pada sisi manusia. Paham ini hampir sama dengan paham ruh sebagai percikan Brahman dalam Hinduisme. Dengan demikian ruh akan hidup abadi, sedangkan jasad akan menerima kehancuran. Ruh juga dipandang sebagai nur petunjuk ilahi bagi manusia. Terbukti dengan isyarat yang dapat ditangkap dari surat al-Naha ayat 38, mengungkap tentang kemampuan ruhani bersama dengan Malaikat. Mereka berjalan dan berdiri. Oleh sebab itu ada yang menyatakan bahwa ruh itu adalah substansi<sup>219</sup>.

Artinya: "Pada hari, ketika ruh dan para malaikat berdiri bershaf-shaf, mereka tidak berkata-kata, kecuali siapa yang telah diberi izin kepadanya oleh Tuhan Yang Maha Pemurah; dan ia mengucapkan kata yang benar".

Pada ayat lain disebutkan tentang ruh ini dalam surat al-Ma'arij ayat 4,

Artinya: "Malaikat-malaikat dan Jibril naik (menghadap) kepada Tuhan dalam sehari yang kadarnya limapuluh ribu tahun".

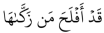
Ayat di atas menunjukkan adanya dua pemahaman tentang ruh. Ayat 38 surat *al-Naba* memberikan kesan bahwa *ruh* merupakan salah satu anatomi ruhani manusia. Sedangkan pada ayat 4 surat al-Ma'arij menunjukkan sebagai nama lain dari Malaikat Jibril. Akan tetapi jika dikompromikan, harus dipahami bahwa Jibril adalah sosok energi ruhani yang berfungsi memberikan spirit terhadap pengetahuan. Dalam pandangan al-Ghazali, ruh dinilai sebagai sesuatu yang (bergantung) pada *jinis*. Ia membagi menjadi dua pemahaman. *Pertama*, sebagai jinsun lathifun (jenis yang halus). Berperan sebagai cahaya kehidupan, sehingga keberadaannya bukan lagi sebagai wujud *jasmani*, melainkan sebagai unsur *ruhani* yang mampu memacu kinerja *qalb. Nafs* (jiwa) menjadi bergerak dengan terarah dan terukur, bilamana pekerjaan ruh bekerja dalam wadah yang stabil. Wadah itu adalah galb itu sendiri. Kedua, sebagai tempat adanya pengetahuan. Ia bergerak atas irodah Allah.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>Sukanto, M.M, Nafsiologi suatu pendekatan alternatif atas psikologi, hlm. 102.

Ruh inilah yang disebut dalam Al-Our'an sebagai "min amri Rabbi "220. Kemudian *al-Ghazali* juga memaparkan, bahwa *al-Badan* (badan/tubuh) adalah hambanya Al-Nafs. Pengendalinya adalah kekuatan agal dan pikiran. Pengimbangnya adalah syahwat. Maka mereka yang menggunakan pengimbang sebagai pokoknya, akan tersesat, sebab itu adalah bagian dari syaithoniyah (jiwa rendah<sup>221</sup>). Ibnu Arabi menjelaskan, bahwa terdapat keterkaitan antara al-'aql dengan al-wahmu (delusif). Oleh psikolog barat kegiatan delusi dianggap sebagai gangguan jiwa, sedangkan dalam kajian mistik Islam, delusif dianggap sebagai gambaran dari kinerja akal. Potensi ini sangat besar, dan dianggap sebagai kekuatan terbesar dalam proses kesempurnaan manusia. 222 Anggapan delusif terhadap mereka yang berpandangan mistis, juga sering dilontarkan beberapa kaum "rasionalis". Sehingga dianggap kurang valid dalam melakukan stigma-stigma ilmu. Namun karena Islam berdiri pada dua pandangan, yakni mistis dan rasional. Sudah sewajarnya menyikapi yang bersifat ilmiah menggunakan pandangan rasional, sedangkan tentang hal-hal ghaib dengan pandangan mistis. Termasuk di dalamnya tentang nafs, ruh, akal dan galb.

## C. Penyucian jiwa dalam pandangan mufassir

Konsep penyucian jiwa yang digulirkan pada kalangan kaum muslimin tidak dapat melepaskan diri dari tafsiran grand theory yang tertuang dalam catatan wahyu. Dan catatan wahyu itu adalah al-Qur'an. Selanjutnya penulis akan memasukkan penjabaran tentang konsep penyucian jiwa menurut mufassir, sebagai perbandingan dengan metode yang dilakukan para sufi, sebagai sesama para pengejawantah wahyu Tuhan. Bukan hanya pada kalangan sufi, mufassir-pun memberikan beberapa argumen tentang konsep tazkiyah al-Nafs, merujuk beberapa ayat. Meskipun berbeda menafsirkan sesuai dengan kapasitas keilmuan masing-masing, namun idenya masih bisa pahami secara baik. Dan memiliki hubungan erat dengan pemahaman dan kegiatan para sufi. Konsep penyucian jiwa versi mereka diturunkan dengan istilah tazkiyat al-Nafs. Seperti diungkap oleh al-Thabarasy, kalangan ulama madzhab Syi'ah Imamiyah, ia menafsirkan surat Al-Syams ayat 9



Artinya: "Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa".

114

\_

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Abu al-Hamid al-Ghazaly. Ihya Ulumu al-Din, Juz III, hlm.3

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Abu al-Hamid *al-Ghazaly*, *Ihya Ulumu al-Din*, hlm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Abu al-A'la Afifi, Fushus al-Hikam, Juz II hlm. 181.

Bahwa kalimat "Zakkaahaa" diartikan sebagai "kepatuhan" atau "tha'at". Dan implementasinya adalah segala bentuk perbuatan baik dan benar. Penafsiran ayat di atas disandarkan pada sunnah Rasulullah SAW, setiap membacakan ayat tersebut, selalu diikuti dengan du'a yang berbunyi:

Senada dengan pandangan *al-Thabarasy*, Sa'id Hawa menyatakan bahwa konsep *tazzaka* yang ditawarkannya adalah mengacu pada do'a yang dipanjatkan ketika membacakan ayat tersebut. Di antaranya meminta perlindungan dari malas, kikir dan sejenisnya. Hal inilah yang dianggap mengotori jiwa. Dengan demikian, maka upaya penyucian jiwa menurut Said Hawa adalah melakukan serangkaian usaha untuk menghilangkan kemalasan dan kekikiran. <sup>224</sup> Yang demikian dikenal dengan sebutan *syaithaniyah* (sifat-sifat *syaithan*). Ditegaskan juga dalam surat *Al-Nur* ayat 21, berbunyi:

يَّاَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَّتِ ٱلشَّيْطَنِّ وَمَن يَتَّبِعُ خُطُوَّتِ ٱلشَّيْطَنِ وَمَن يَتَّبِعُ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ مَا زَكَى فَإِنَّهُ مِا أُمُرُ بِٱلْفَحُشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ وَلَوْلَا فَضُلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، مَا زَكَى مِن يَشَاءُ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ مِن أَحَدٍ أَبَدَا وَلَكِنَ ٱللَّهَ يُزكِّى مَن يَشَاءً وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ

Artinya :"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti langkah-langkah syaitan. barangsiapa yang mengikuti langkah-langkah syaitan, Maka Sesungguhnya syaitan itu menyuruh mengerjakan perbuatan yang keji dan yang mungkar. sekiranya tidaklah Karena kurnia Allah dan rahmat-Nya kepada kamu sekalian, niscaya tidak seorangpun dari kamu bersih (dari perbuatan-perbuatan keji dan mungkar itu) selamalamanya, tetapi Allah membersihkan siapa yang dikehendaki-Nya. dan Allah Maha mendengar lagi Maha Mengetahui."

Ibnu Arabi menafsirkan bahwa ayat pada surat *Al-Syams* ayat 9, maksudnya adalah orang-orang yang berbahagia adalah yang mereka yang secara kontinu mempertahankan status jiwanya menuju kesempurnaan, sehingga mampu menggapai *Dzat al-Kamal* karena dirinya telah memasuki *maqamat al-insan al-kamil*. Diawali dengan sampainya kepada *fithrah*. Sedangkan istilah penyucian yang beliau tawarkan adalah senada dengan *thaharah*. Sebagaimana dijelaskan pula oleh Muhammad Hasan *al-'Amary*,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>Al-Sa'id abu al-Fadhli bin al-Hasani *al-Thabarasy, al-Imam, Majma' al-bayan li 'Ulumi al-Qur'an*, juz 10, Maktabah al-Syuruq al-Daulah, tahun 1977, Kairo, hlm. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Said Hawa, *Al-asas fii al-tafsir*, juz 11, Darr al-Salam, tahun 1985, Mesir, hlm. 6548.

yang menyebutkan konsep *Tathir al-Nafs*. <sup>225</sup> Dengan demikian, maka konsep *tadassa* yang dianggap menjadi lawan *tazakka*, adalah kekotoran manusia dari segala bentuk debu *jismani* dan *ruhani* yang menghalangi sinar kebenaran (*nur al-haq*) dan Rahmat Allah. <sup>226</sup> 'Azza wa Jalla.

Pendapat di atas mempunyai kemiripan dengan pandangan yang dikemukakan oleh *al-Maraghy*, beliau menyatakan bahwa kegiata pensucian diri adalah upaya untuk selalu menyucikan jiwa dari segala kotoran ruhani, sehingga mampu menjadikan dirinya sebagai manusia yang dapat mencapai tujuan hidup, yakni kesempurnaan akal dan amal. Bermuara pada mendapatkan "buah" dari segala kebajikan baik bagi dirinya maupun bagi sekelilingnya. <sup>227</sup> Termasuk didalamnya adalah menghilangkan unsur *syirik*, yang diyakini akan menutup usaha pertemuan dengan Allah. Oleh sebab itu, sebagai langkah awal untuk menciptakan suasana jiwa yang suci adalah dengan cara memelihara perintah Allah dan menjauhi kemusyrikan. Sebagaimana ditegaskan dalam surat *al-Nisa* ayat 47, 48 dan 49 berbunyi:

يَاً أَيُّهَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ ءَامِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهِاۤ أَوْ نَلْعَنَهُمۡ كَمَا لَعَنَّاۤ أَصْحَبَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ فَطْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهِاۤ أَوْ نَلْعَنَهُمۡ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَب ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً أَمُر ٱللَّهِ مَفْعُولًا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ وَمَن يُشَرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِنْ فَتِيلًا

Artinya: "Hai orang-orang yang Telah diberi Al kitah, berimanlah kamu kepada apa yang Telah kami turunkan (Al Quran) yang membenarkan Kitah yang ada pada kamu sebelum kami mengubah muka (mu), lalu kami putarkan ke belakang atau kami kutuki mereka sebagaimana kami Telah mengutuki orang-orang (yang berbuat maksiat) pada hari Sabtu. dan ketetapan Allah pasti berlaku. Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka sungguh ia Telah berbuat dosa yang

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Aly Muhammad Hasan *al-'Ammary, Al-Qur'an wa al-Thabai'u al-Nafsiyyah*, al-Majlis al-A'la li al-Syuun al-Islamiyah, tahun 1966, hlm.31.

<sup>226</sup>Muhyiddin Ibnu Arabi, al-'Alamah, tahqiq DR. Musthafa Ghalibi, Tafsir al-Qur'an al-Karim, jilid 2, Intsiyarat Nairs Khasiru, Teheran t.t, hlm.813.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>Ahmad Muthafa *al-Maraghy*, *Tafsir al-Maraghy*, Juz 30, Mustaha al-babi al-Halaby, Mesir, tahun 1974, hlm. 168.

besar. Apakah kamu tidak memperhatikan orang yang menganggap dirinya bersih? Sebenarnya Allah membersihkan siapa yang dikehendaki-Nya dan mereka tidak aniaya sedikitpun."

Tafsiran *al-Qusyairy* tentang ayat di atas, beliau mengatakan bahwa makna ayat tersebut adalah sebuah kabar gembira bagi orang-orang yang melakukan pensucian atas jiwa-jiwanya dari segala dosa dan *'aib-'aib*. Lalu setelah memasuki "kawasan" suci, maka mereka meninggalkan haram. Dengan demikian, maka ketika melakukan tindakan *tadassa*, dinilai sebagai bentuk penghinaan pada jiwanya sendiri.<sup>228</sup>

Pandangan lainnya dikemukakan oleh Muhammad *al-Razy*, menyebutkan bahwa istilah penyucian jiwa dalam surat *al-Syams* tersebut , pertama, dipandang sebagai pensucian dari segala kekeliruan dan dosa. Kemudian pemaknaan kedua, dipandang sebagai kabar gembira dari Allah, karena Allah telah mensucikan jiwanya. Akibat seseorang telah melakukan tindakan *khair* dan menjauhi *syar*. <sup>229</sup> Penafsiran sederhana tentang konsep penyucian jiwa dikemukakan oleh *al-Qurthuby*, menyatakan bahwa Allah akan memberikan kabar gembira serta kebahagiaan hakiki, dengan cara mensucikan diri mereka, akibat ketaatannya. <sup>230</sup> Pendapat yang sama juga disampaikan oleh *al-Thabathabai*, yang menyebutkan bahwa konsep penyucian jiwa adalah segala upaya dan kekuatan yang memberikan alur pada kebersihan jiwa. Hasilnya adalah kearifan akibat kesempurnaan jiwa itu sendiri. Inilah yang disebut dengan *nafs al-insaniyah*. Kemudian dibuktikan dengan perilaku taqwa. <sup>231</sup>

\_

<sup>228</sup> Qusyairy al-Imam, Lathaifu al-Isyarat tafsir sufy fii kaamili al-Qur'an al-Karim, tahqiq DR Ibrahim Bayuny, Juz 3, al-Haiah al-Mishriyyah al-'Ammah al-Maktab, tahun 1983, t.k.t, hlm.734.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup>Muhammad *al-Razy* Fakhru al-Din bin Dhiyau al-Din Umar *al-Imam*, *Tafsir al-Fakhru al-Razy*, juz. 11, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2005. hlm.181.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>Muhammad bin Ahmad al-Anshary al-Qurthuby, Abi Abdillah, *Al-Jami' Li ahkami al-Qur'an*, juz 19, Darr al-Hadits, Kairo, tahun 2002, hlm. 322,

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup>Muhammad Husain al-Thabathabai, *al-mizan fii Tafsiri al-Qur'an*, Juz 10, Muassasat al-A'lamy li al-Mathbu'ati, Lebanon, Beirut, tahun 1991, hlm. 339.

#### **BAB IV**

# PEMIKIRAN SYAIKH AHMAD AL-TIJANI TENTANG CARA MENSUCIKAN JIWA DALAM THARIQAT AL-TIJANIYAH

#### A. Konsep Jiwa

Konsep jiwa merupakan dasar pijakan untuk membahas teori penyuciannya. Segala hal yang berkaitan dengan keberadaan jiwa secara holistik harus dibahas terlebih dahulu, agar tidak menyimpangkan harapan dan tujuan penelitian yang dituangkan dalam buku ini. Adapun yang dibahas tersebut adalah berkaitan dengan substansi jiwa, hubungannya dengan anatomi ruhani lainnya seperti *ruh, qalb* dan akal, pandangan mengenai keabadiannya, fungsi jiwa dalam tubuh manusia, serta pandangan tentang konsep penyuciannya. Atau sering disebut dengan perlakuan atas jiwa.

### 1. Substansi Penyucian Jiwa

Jiwa yang dinilai mempunyai kemampuan sebagai penggerak dan intelek aktif, manakala digerakkan dengan kekuatan *ilahiyah*. Menjadi bagian penting dalam tubuh manusia. sebab manusia, merupakan pancaran keagungan *ilahiyah*. Hanya sebahagian kecil saja manusia mampu menggerakkan jiwanya menjadi aktif<sup>232</sup>. Selain itu, juga dinilai sebagai sesuatu yang akan selalu tertarik pada segala "keanehan" yang belum biasa dilihat dan pada hal-hal mistis yang belum sempat teralami <sup>233</sup>. Maksudnya jiwa memiliki kecenderungan merasakan penasaran dengan sesuatu yang baru. Maksudnya hal baru yang akan menjadi rangsang pada kerja jiwa. Mulla Shadra memberikan penjelasan, bahwa jiwa merupakan gambaran kesempurnaan yang dilimpahkan kepada materi, menggunakan kekuatan sendiri yang mendorong kinerjanya<sup>234</sup>. Inilah yang sering disebut sebagai *al-Qunwah*. Maksudnya bahwa *Nafs* merupakan inti kekuatan gabungan antara dirinya dengan badan. Ia menyebutnya dengan kekuatan *Qunwah Al-Kamal* (kekuatan

\_

<sup>233</sup>Pandangan adanya istilah intelek aktif dan pasif, diawal pada masa Aristoteles. Yang pasif menerima bahan-bahan dari indera. Sedangkan yang aktif mengolah bahan, untuk menciptakan dan menciptakan saling dalam hubungan ide. Walaupun kemudian dikritisi oleh Ibnu Rusyd, yang menyatakan bahwa intelek aktif adalah bagian dari manusia imortal. Kendatipun pasif, memuat kondisi-kondisi individualitas. Pandangan ini menghilangkan immoralitas perorangan manusia. Lain halnya dengan Thomas Aquinas, yang berpandangan sama, dengan pendapat Aristoteles. Ia mengakui, bahwa intellectus possibilis (intelek aktif), menerima pantas mata (data-data kasar). (Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm. 357).

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup>Abu al-Hamid al-Ghazaly, Tangga menuju Tuhan, alih bahasa oleh Kamran As'ad Irsyady, Pustaka Sufi, Yogyakarta, tahun 2003, hlm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup>Shadra al-Mutaalihiin, *Al-Asfar*, juz 9, hlm. 5

sempurna). Ia bukan merupakan kekuatan yang dilimpahkan pada badan, akan tetapi merupakan wujud kesempurnaan badan. Beliau juga mengumpamakan raja ditengah-tengah wilayahnya, atau bagaikan nakhoda dalam kapalnya<sup>235</sup>.

Pandangan syaikh Ahmad al-Tijani, pembahasan mengenai substansi jiwa sebagai penggerak, bukan sekedar sesuatu yang menggerakkan tubuh. Akan tetapi memiliki kemapuan menjamah aspekaspek ilahiyah, seperti menimbulkan Isya, Uns dan Hubb. Bahkan lebih mengutamakan adanya pemahaman universal tentang hakikat dari perubahan yang dilakukan oleh jiwa seseorang. Antara pemahaman dengan perlakuan atas jiwa mengalami keseimbangan. Akibatnya menimbulkan "energi" ilahiyah yang memiliki kemampuan ma'rifatullah. Ma'rifatullah tidak dapat digapai dengan jiwa yang arogan, kasar dan hanya mengandalkan sisi pandangan empiris. Dalam hal ini pandangan mistik menjadi bagian terpenting. Dan secara otomatis pandangan mistis sebagai ruh keilmuan tasawuf merupakan inti segalanya. Pandangan al-Sayyid Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, mensyaratkan pembacaan dzikir dan shalawat sebagai alat untuk mencapai penyucian jiwa, merupakan bukti pentingnya adanya pemahaman secara mistis, dan menggunakan epistemologi mistis pula. Hal ini sejalan dengan pemikiran Prof.Dr.H. Ahmad Tafsir pada bukunya yang berjudul Filsafat Ilmu. Ia beranggapan bahwa semua yang mistik saat ini, dapat dipelajari melalui epistemologi mistik, seperti santet, do'a, dzikir dan sejenisnya.

Pemikiran Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah cenderung memiliki proses kesamaan dengan pemikiran Plotinus, yakni adanya proses emanasi dari Dzat sempurna yakni Allah, yang dikenal Plotinus sebagai to Hen. Yang tiada lain adalah kedudukan martabat ahadiyat. Jika dalam pandangan Ahmad *al-Tijani* menyatakan bahwa *Ahadiyat* adalah Dzat yang tidak memiliki ketergantungan. Sedangkan yang lainnya adalah tergantung kepada ahadiyat. Setiap yang tergantung kepada ahadiyat adalah shurah, termasuk di dalamnya Nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah. Dalam hal ini haqiqat al-Muhammadiyah, terpancar dari Nur al-Kamil, dinilai sebagai magam bathin Muhammad bin Abdullah. Pandangan serupa juga dikemukakan Mulla Shadra, yang menyebutkan bahwa awal penciptaan adalah al-'Aql, kemudian beliau menyebutkan bahwa awal penciptaan adalah al-Jauhar. memberikan argumentasi tentang konsep Nur Muhammad yang juga disebut sebagai makhluq pertama citpaan Allah. Menurut Mulla Shadra, Nur Muhammad adalah ruh. Oleh sebab itu juga beliau menyebutnya ruh

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>Shadra al-Mutaalihiin, *Al-Asfar*, juz 9, hlm. 7.

al-Muhammady wa nuruhu. Yang didalamnya terkandung partikular yang menyebabkan adanya semua makhluq. Dalam hal ini pemikirannya tampak mengarah pada Nur Muhammad sebagai sifat. Bukan lagi sebagai personal. Pribadi Muhammad yang agung adalah cerminan Nur Muhammady yang dijadikan awal penciptaan.<sup>236</sup>

Pemahaman Ahmad *al-Tijani* tentang konsep *Nur Muhammad* yang ditampilkan dalam sosok personal, memerlukan upaya pemahaman serta diawali dengan pembiasaan melatih jiwa agar selalu dalam kondisi suci, adalah syarat mutlak, untuk adanya interaksi dengan *Nur* suci. Melalui pendekatan upaya pemiasaan hidup berdasarkan *syar'i*, diyakini menjadi penyebab adanya komunikasi dengan *ruh* suci. Dalam hal ini alam pandangan Ahmad *al-Tijani* menganjurkan sejumlah bacaan yang dinilai mengandung unsur magis dan tergolong kepada hal yang menggiring kondisi jiwa menjadi tumbuhnya *'uns* dan *hubh* kepada Rasulullah SAW. Kemudian, diyakni pula, bahwa *shalawat* tertentu yakni *shalawat al-fatih* dan *jauharatu al-kamal*, menjadi metode pencapaian kesucian jiwa, dengan indikator terjadinya pertemuan dengan *Nur Muhammad*, termasuk tentang pemahaman *haqiqat al-Muhammadiyah*.<sup>237</sup>

Adapun pandangan kalangan ahlu al-thariqat al-Tijaniyah (ikhwan Tijani), menyatakan bahwa orang-orang yang secara terus menerus berinteraksi dengan haqiqat al-Muhammadiyah, akan dianugrahi akhlaq al-Karimah, 'agal yang aktif, lubb yang selalu paham dengan kebenaran hakiki dan jiwa yang tenang (muthmainnah). 238 Dengan demikian, maka keterdampingan Rasulullah menjadi capaian tertinggi dalam proses tazkiyat al-nafs pada pandangan Ahmad al-Tijani, dalam thariqat al-Tijaniyah. Konsep di atas menunjukkan adanya keterkaitan antara kerja jiwa dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Nur Muhammad sebagai objek dari pembahasan teosofi, memberikan pemahaman pada upaya pencapaian pertemuan serta pemahaman terhadap haqiqat al-Muhammadiyah yang dikemukakan oleh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Sehingga jelaslah kedudukan jiwa sebagai bentuk perwujudan dari teori filsafat ke-Tuhan-an yang berkaitan dengan keberadaan Allah dalam bentuk dhamir, yang berkonotasi sebagai wujud Rububiyah Tuhan. Apabila dikaitkan dengan pemikiran psikolog yang tidak menggunakan pembahasan teori agama sebagai dasar, secara mayoritas, teorinya hanya diberlakukan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Shadra al-Mutallihin, Mafatih al-Ghaib, hlm. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> 'Ali Harazim, Sayyid al-Šyaikh Ahmad al-Tijani R.A, Jawahir al-Haqaiqi fii Syarhi Yaqutatu al-Haqaiqi fii al-ta'rifi bi Haqiqati sayyid al-Khalaiqi, Darr al-Hisam li al-Nasyri wa al-Tauzi', Kairo, t.t, hlm.17.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Ibrahim Abdullah Niyas, *Jawahiru wa Yuwaqitu wa duraru wa hukmu fii 'ulumi Syitti*, Darr al-Hisam li al-Nasyri wa al-Tauzi', Kairo, tahun 2014, hlm. 28.

melakukan diagnosa terhadap para penderita penyakit kejiwaan, umumnya menggunakan indikator *jasad* sebagai lambang kondisi psikologis kliennya. Dapat dipastikan, semua diagnosa diawali dengan memahami keadaan *jasad*, seperti untuk gangguan jiwa menahun yang diakibatkan trauma atau konflik internal, bahkan hingga pengamatan tentang fhobia. Kemudian, hasil diagnosa diduga muncul gejala-gejala kecemasan, anggapan kesukaran, tidak puas, tegang dalam bertindak, sakit kepala yang berkesinambungan, susah konsentrasi dan lain sebagainya. Inilah salah satu contoh yang sering dikemukakan psikiater, untuk mendeteksi kondisi jiwa sekunder atau gangguan pada otak<sup>239</sup>.

Jika melihat pandangan di atas, maka berbeda dengan pandangan atau hasil diagnosa sufi sebagai pengamal teori filsafat ke-Tuhan-an, sebagai bentuk kerja jiwa yang seharusnya dilakukan pengamatan secara holistik, tidak sekedar melihat keadaan fisik belaka. Akhirnya para sufi memberikan cara awal melakukan diagnosanya, dengan meneliti aspek keyakinan terhadap Tuhan dalam ajaran Islam lebih diarahkan kepada sikap tauhidullah. Maka muncullah sejumlah metode atau berbagai upaya yang dilakukan berlandaskan kepada pemikiran sufi yang berupa upaya taqarruh (pendekatan diri dengan Tuhan). Metode ini muncul pula secara bervariasi. Sesuai dengan kemampuan serta temuan spiritual para tokoh ilmu tasawuf. Mulai dengan yang mensyaratkan adanya perenungan suci, khlawat, tahannuts, dan lain sebagainya. Jadi terdapat perpaduan antara pemikiran rasional yang sangat empiris dengan pengetahuan mistis. Dan pada umumnya pemikiran psikolog barat lebih menekan sisi empiris.

Berbeda dengan pemahaman syaikh Ahmad al-Tijani dalam Thariqat al-Tijaniyah. Penggunaan pemikiran empirisme, tidak selamanya dipergunakan dalam memahami jiwa menurut pemikiran Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Karena dasar pijakannya adalah pemikiran tasawuf, tidak selalu menggunakan pandangan empirisme. Tasawuf menekankan sisi mistisismenya. Oleh sebab itu temuan spiritual objek. seringkali menjadi bagian dari Dan Ahmad mengutamakan keyakinan sebagai salah satu cara untuk memperlakukan jiwa. Dibuktikan dengan berbagai cara mengolah spiritualnya menuju kesucian jiwa, yang memasukkan unsur bacaan sebagai ritual penyucian jiwa. Bahkan mengorientasikan indikator kesucian jiwa dengan adanya pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Maksudnya, jika seseorang telah mampu memahami tentang haqiqat al-Muhammadiyah yang ditandai dengan adanya pertemuan dengan ruh Rasulullah SAW, maka telah

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>W.F. Maramis, *Catatan ilmu kedokteran jiwa*, Air;langga University Press, Surabaya, tahun 1998, hlm. 187.

menunjukkan bahwa jiwanya telah suci. Sebab *ruh* Rasulullah tidak akan datang pada seseorang memiliki kekotoran jiwa.

Keindahan kehidupan ruhani Rasulullah SAW merupakan cerminan dari ruh suci yang memiliki jiwa suci pula. Bukan sekedar terhindar dari segala aspek gangguan jiwa duniawi yang umumnya, Plotinus menyebutnya sebagai psyche (jiwa Duniawi). Namun lebih mengutamakan aspek hirarki tertinggi dalam martabat kesucian jiwa yakni melakukan tajalli dengan Dzat al-Kamal. Oleh sebab itukah maka Muhammad SAW disebut sebagai al-Insan al-Kamil. Di antara tanda kesempurnaan jiwanya yang terpancar Nur Tuhan adalah adanya sikap pema'af, saat orang yang tidak memahaminya mengolok-olokkan. Merujuk pada ayat tersebut, maka Rasulullah SAW sebagai sosok (shurah) dari haqiqat al-Muhammadiyah, akan senantiasa berinteraksi dengan orangorang yang memiliki kesamaan magamat. 240 Yakni mereka yang selalu mencari dan berprose untuk mendapatkan magamat yang menjadi washilah adanya pertemuan dengan haqiqat al-Muhammdiyah. Inilah yang dilakukan Ahmad al-Tijani dan secara turun temurun, dijarakan metodenya kapada setiap ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah. Hingga tidak sedikit para muqaddam yang telah memiliki magamat di atas.

Abdul al-Wahhab *al-Sya'rany* memandang adanya pertemuan para Nabi, Wali dan orang-orang shalih dengan ruh shalih, bahkan dengan Nabi Muhammad SAW dan para Malaikat, secara dhahir (nyata)<sup>241</sup>. Dengan demikian, maka adanya pertemuan yang dilakukan oleh Syaikh Ahmad al-Tijani dengan Rasulullah SAW secara langsung adalah benar. Dan dampak dari proses penyucian jiwa menggunakan metode Ahmad al-Tijani dalam Thariqat al-Tijaniyah, adalah dapat dinyatakan valid, berdasar konsep Abdu al-Wahhab al-Sya'rany. Dalam tharigat al-Tijaniyah, pertemuan dengan ruh Rasul dinyatakan sebagai indikator kesucian jiwa seseorang. Sebab pada awalnya manusia sering melakukan maksiat dengan sejumlah syahwat yang diyakini akan menghalangi adanya pertemuan dengan hal-hal yang suci termasuk haqiqat al-Muhammadiyah. Untuk itulah maka setiap ikhwan al-Tahriqat al-Tijaniyah diharuskan terlebih dahulu mendapatkan pemahaman mengenai hagigat al-Muhammadiyah. Selanjutnya dituntut untuk melakukan serangkaian tindakan ritual yang diyakini berdampak pada perubahan jiwa. Ialah berupa dzikir dan shalawat atas nabi SAW. Dengan demikian akan terjadi

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>Al-Sayyid Muhyammad bin 'Alawy *al-Maliki al-Hasany al-Makky*, *Muhammad SAW al-Insan al-Kamil*, al-Shofwah al-Malikiyah, Surabaya, t.t, hlm. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>Abdu al-Wahhab *al-Sya'rany*, *Al-Fathu fii Ta'nili ma Shudiro 'ani al-Kamali min al-Syathhi*, Darr al-Hisam li al-Nasyri wa al-Tauzi', tahun 2016, hlm. 7.

perubahan atmosfir ruhani dalam jiwa seeorang, yang berujung dengan terjadinya *kasyaf*. <sup>242</sup> Saat menunjukkan gejala yang terjadi pada jiwa, diagnosa yang dilakukan psikiater akan memiliki sedikit perbedaan dengan yang dikemukakan sufi dalam mendeteksi adanya gangguan pada jiwa. Jika psikiater dan psikolog Eropa hanya mengkaji dampak gangguan jiwa pada perilaku yang Nampak. Bukan lagi pada kekotoran jiwa seperti yang disikapi para sufi. Seperti munculnya histeria, depresi dan sejenisnya. Sehingga secara empirik mudah diidentifikasi, tanpa menyertakan keyainan yang dikaitkan dengan agama dan ke-Tuhan-an. Justru lebih mengedepankan sisi kepentingan medis dan keterkaitan dengan perasaan luar saja. Tidak memasukkan unsur gangguan jiwa menurut pandangan ajaran agama, seperti *musyrik*, krisis keyakinan ber-Tuhan dan sejenisnya.

Sedangkan kalangan sufi, lebih menitikberatkan pada aspek bathin, selain yang dhahir. Salahsatunya kalangan Thariqat al-Tijaniyah, mengacu pada kebiasaan syaikh Ahmad al-Tijani berpandangan, bahwa aspek kesucian jiwa sebagai peringkat pertama di atas kesehatan jiwa. Bahkan aspek kesehatan jiwa menurut psikolog dan psikiater saja dianggap belum mumpuni, karena masih ada yang tersisa, yakni kesucian jiwa. Dan indikatornya adalah kemampuan seseorang menggapai kondisi ma'rifatullah. Dan ma'rifatullah tersebut tidak akan tercipta bila tidak memasuki ma'rifatu al-Nabi SAW. Kemudian ma'rifatu al-Nabi SAW juga tidak tercipta, apabila tidak mengikuti petunjuk para masyaikh-nya yang telah menunjukkan pada kebeningann jiwa. 243 Bahkan sebahagian mengindikasikan kesucian jiwa dengan munculnya ketentraman dalam jiwa itu sendiri secara objektif, bukan sekedar pengakuan yang bersifat subjektif. Dalam hal ini faktor kejujuran menjadi kuncinya. Itulah sebabnya akhlaq dalam konsep etika Islam, dijadikan salah satu indikator kebersihan jiwa dan kesehatannya. Di antara ulama menilai pada jaman ini sudah merupakan jaman yang mengalami kerusakan moral. Diindikasikan dengan munculnya sikap suka mendengar serta menyebar 'aib orang lain, hingga menimpakan kesalah dirinya kepada orang lain. Tidak sedikit manusia tidak berdosa tertimpa vonis kesalahan, hanya

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>Ibrahim 'Abdu al-Nabi, *Al-Syaikh al-Marabby wa Dauruhu fii suluki al-Shufy*, Darr al-Hisam li al-Nasyri wa al-Tauzi', Kairo, tahun 2015, hlm. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>Muhammad al-'Araby bin Muhammad al-Saih al-Syaraqy al-Tijani, Bughiyatu al-Mustafidz li syarhi Munyati al-Murid, Darr al-Kootob al-Ilmiyah, Beirut-Lebanon, tahun 2007, hlm. 313.

akibat dari perilakunya.<sup>244</sup> Menyebarkan 'aib orang, bukan sekedar dikaji bentuk kebencian pada seseorang. Akan tetapi lebih dititikberatkan pada pandangan bahwa orang tersebut memiliki gangguan pemahaman terhadap eksistensi dirinya di hadapan Allah 'Azza wa Jalla. Hal tersebut menunjukkan bahwa para "ahli ilmu jiwa" ( psikolog dan para psikiater) hanya mampu mendiagnosa kondisi psikologis dengan keadaan fisik yang tampak. Keadaan di atas, seperti dianut oleh beberapa paham kalangan muslim yang menguraikan, bahwa di dalam jiwa terdapat fakultas pengetahuan dan penginderaan, objek-objek tersebut terdapat secara potensial, yang pertama adalah bisa diketahui dan yang kedua adalah bisa ditangkap panca indera. Objek, tersebut haruslah benda itu sendiri atau bentuk-bentuknya. Jiwa analog dengan tangan. Tangan adalah alat dari alat-alat, begitu juga pikiran adalah bentuk dari bentukbentuk dan indera adalah bentuk dari benda-benda yang bisa diindera<sup>245</sup>. Pemahaman mereka, tampak pengaruh empirisme yang lebih kental ketimbang mistisme. Pada Mulla Shadra, kajian jiwa tidak sekedar mengandalkan pemahaman yang empiris, akan tetapi lebih banyak pada sisi mistisnya. Sehingga kondisi Nafs bukan sekedar dikaji dalam aspek kesehatan yang ujungnya untuk kepentingan hissiyah (inderawi), akan tetapi lebih ke aspek *ma'nawiyah* (non inderawi). *Al-Ghazali* jiwa merupakan media untuk menangkap sinyal ilahiyah, yang memberikan konstribusi pada fisik. Bahkan memfasilitasi ketersingkapan bathin melalui ilmu *ladunni*.<sup>246</sup> Oleh sebab itu jiwa disaratkan harus suci. Jiwa tidak akan mampu menangkap sinyal ilahiyah, apabila jiwa dikotori maka akan kesulitan menangkap haqiqat ilahiyah. Sehingga apapun yang menjadi kebaikan dari Tuhan, tidak akan diterima secara sempurna oleh iiwa. Berakibat pada perubahan perilaku jasad. Dengan demikian maka perwujudan akhlag al-Karimah pada perilaku seseorang akan dipengaruhi oleh instensitas masuknya nur al-ilahiyah, yang dalam thariqat Tijaniyah disebut sebagai Nur Muhammad. Nur Muhammad akan memenuhi jasad setiap pelaku akhlaq al-karimah. Nur Muhammad diyakini sebagai pancaran Tuhan yang diserap oleh jasad Muhammad bin Abdullah, yang telah diyakini kaum muslimin sebagai Nabi terakhir yang memiliki keagungan

<sup>244</sup>Abdullah bin Husain bin Thahir, al-Alamah, Majmu' al-Rasail, diterjemahkan menjadi Mencapai Jiwa yang tentram oleh Afif Muhammad dan Luqman Junaidi, Pustaka Hidayah, tahun 2002, hlm. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>Mehdi Seyyed Hossein Nashr, The principles of epistimology in Islamic philosophy, Knowledge by presence, State University of New York Press, tahun 192, terj. Ilmu Hudhuri, oleh Ahsin Mohammad, Mizan, Bandung, tahun 1994, hlm.5.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>Muchtar Solihin, Konsep Ilmu Laduni menurut al-Ghazali, Desertasi Program Doktor Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 2001. hlm. 200.

awal. Dan pancaran tersebut tidak hilang hingga kapanpun. Oleh sebab itulah, maka mereka yang telah melakukan penyucian jiwa akan diberikan pancaran dari Nur Muhammad. Dibuktikan dengan kehadiran sayyidina Muhammad bin Abdullah, untuk membimbing ruhani para ikhwan thariqat al-Tijaniyah. Dan mereka yang telah "dikunjungi" Nur Muhammad, adalah mereka yang telah mampu membuktikan nilai perilaku luhur. Hanya jiwa yang telah dinyatakan sucilah yang dapat menangkap serta mewujudkan akhlaq al-karimah. Seperti terjadi pada Nabi Muhammad SAW. Seperti halnya di atas, juga *Thariqah al-Tijani* lebih menekankan sisi keterdampingan Rasulullah SAW dalam mengubah perilaku seseorang. Hal tersebut di atas, tidak akan terjadi bila jiwa dalam keadaan tidak suci apalagi selalu melakukan pengotoran jiwa (tadassa). Adapun yang dianggap mengotori kesucian jiwa secara sepakat, meskipun tidak dijelaskan terjadi kesepakatan, namun beberapa pemikir bidang tasawuf sependapat dengan pemahaman al-Ghazali, bahwa jiwa dapat dikotori dengan beberapa faktor, antara lain, perbuatan maksiat, terlalu mengandalkan hasrat syahwatiyah, tidak mengusahakan berpikir logis, bahkan hingga perilaku taqlid. 247 Imam al-Syafi'i, berpandangan, bahwa mengenal serta mengetahui tentang Tuhan itu adalah Allah, diharuskan menempuh jalan *ma'rifat* dan ilmu, tidak menggunakan sangkaan (*dzan*) dan sikap mengikuti tanpa memahami manhaj-nya (taqlid),<sup>248</sup>lebih tegas lagi dengan tidak membolehkan taqlid dalam mengenal Tuhan. Hal ini diasumsikan, bahkan mengenal Tuhan tidak selalu diperlukan cara taglid. Namun lebih mengutamakan upaya maksimal menggapainya. Malahan al-Syafi'i, memasukkan pembahasan ilmu untuk menggapai tentang keberadaan Tuhan dengan menyebutnya ilmu dharuri. Bahkan diawali dengan pemahaman ilmu al-nafs.

Syaikh Ahmad bin Muhammad al-Tijani sependapat untuk mengenal Tuhan itu dengan melampaui beberapa tahapan, yakni mengenal serta memahami haqiqat al-Muhammadiyah, menggunakan shalawat fatih dan jauharatu al-kamal sebagai media pembangkit vibrasi ilahiyah, dan keterdampingan Rasul sebagai bagian terpenting dalam rangkaian haqiqat al-Muhammadiyah. Sedangkan pada pandangan Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, jiwa dianggap sebagai bagian dari tubuh manusia, yang sering dipengaruhi oleh hal-hal yang sering menutupi

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Muchtar Solihin, Konsep Ilmu Laduni menurut al-Ghazali, Desertasi Program Doktor Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 2001. hlm. 200. Mengutip perkataan al-Ghazali dalam kitab al-Madarij al-Quds fii Madaraij Ma'rifat al-Nafs (editor) Syaikh Muhammad Musthafa Abu 'Ala, hlm. 102

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Muhammad bin Idris *al-Syafi'i, Kaukab al-Azhar syarh fiqh al-Akbar*, Darr al-Fikr, t.t, hlm. 7.

sampainya ma'rifat pada Allah. Dan yang dapat menjembatani wushul kepada Allah adalah Nur Muhammad atau sering dipahami hagigatu al-Muhammadiyah. Oleh sebab itu pengenalan sekaligus pemahaman atas haqiqat al-Muhammadiyah menjadi penting, untuk tercapainya wushul kepada Allah.<sup>249</sup> Kemudian merangkainya dalam bentuk *dzikir*. Karena kepentingan pemahaman tentang Nur Muhammad, maka dilengkapi dengan serangkaian shalawat, yang disinyalir akan mendukup keberhasilan terjadinya keterdampingan al-Tijani oleh Rasulullah SAW. Hal inilah yang dikenal dengan futuh-nya sebagai wali al-Khatmi. Oleh sebab itulah, Syaikh Ahmad al-Tijani menyebut rangkaian ritual shalawat dan tahlil disebut sebagai dzikir. Dengan harapan munculnya pemahaman tentang haqiqat al-Muhammdiyah, dengan tujuan menggapai derajat ahklaq al-karimah di dalam dampingan nur Muhammad yang terpancar dari Muhammad bin Abdullah (Rasulullah SAW). Dan haqiqat al-Muhammadiyah sendiri tidak akan ditemukan oleh orang-orang yang selalu mengotori jiwanya. Oleh sebab itu pula, kesucian jiwa menjadi bagian penting dalam thariqat al-Tijaniyah. Diformulakan dalam shalawat, mulai dari membaca sebagai bentuk peningkatan vibrasi ilahiyah, hingga penjelasan detail tentang kandungan shalawat fatih. Keterdampingan jiwa oleh Nur Muhammad menjadi sebuah keharusan, bagi yang menghendaki kesucian jiwa, menurut syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Sebab hanya jiwa-jiwa yang sucilah yang akan dapat mengenal Tuhan. Dan hanya jiwa suci pulalah yang akan menunjukkan sikap akhlag al-Karimah. Dengan demikian proses pensucian jiwa, harus diarahkan pada pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Pemahaman tersebut dinilai sebagai idikator kesucian jiwa. Maka proses yang menggiring pada pemahaman dianggap sebagai washilah yang kemudian disebut sebagai metode pensucian jiwanya.

Alfin Toffler, memiliki kecenderungan memahami penyebab adanya gangguan pada kesehatan jiwa lebih ditekankan pada aspek sosiologis saja. Paham mereka mengarah pada kekuatan pengaruh industrialisasi terhadap gejala yang timbul pada seseorang, hingga diprediksi sebagai pemuncul penyakit kejiwaan. Menurutnya bahwa pergantian situasi secara cepat akan dengan mudah mempengaruhi pada perubahan kondisi psikologis <sup>250</sup>. Sebab didalamnya akan secara cepat

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>DR. 'Ashim Ibrahim al-Kayaly, Al-Irsyadatu al-Rabbaniyatu bi al-Futuhat al-Ilahiyah, Book Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2015, hlm. 304-305, mengutip perkataan Ahmad al-Tijani dalam bentuk imla kepada Syaikh Ali Harazim al-Tijani.

<sup>250</sup>W.A. Maramis, Catatan Ilmu Kedokteran Jiwa, Airlangga University Press, Surabaya, tahun 1998, hlm. 143.

pula terbentuk sebuah sistem yang acak, yang akan mempengaruhi tumpukan memori yang minta untuk dipecahkan secara segera. Munculnya berbagai perasaan dari seseorang, biasanya akan membawa kepada perenungan diri yang mempertanyakan tentang kondisi pribadinya. Kadang-kadang manusia bertanya untuk dirinya, tentang dirinya. Keadaan inilah yang kemudian akan memunculkan kondisi kritis pada jiwa seseorang. Pada keadaan seperti inilah membuat kondisi Nafspun menjadi terdesak untuk memecahkan persoalan. Namun hal di atas tidak menyentuh pada perbaikan jiwa menuju kondisi suci. Baru menggiring pada kondisi sehat. Bahkan tampak pada corak berpikir yang melandaskan pada pemikiran empirisme dan materialisme, lebih mengarah pada pemikiran yang menghasilkan asumsi bahwa rasional di atas mistik. Sedangkan mistik dalam perspektif sufi, justru memegang tingkat tertinggi. Karena kehalusan dan nilainya yang sangat agung. Corak berpikir rasionalistik dianggap tidak berdampak pada upaya penyucian jiwa menurut pemahaman Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Namun hanya memenuhi kebutuan penyehatan jiwa menurut pandangan kaum rasional belaka. Sebab hasil akhir dari upaya penyucian dengan penyehatan sangat jauh berbeda. Yang demikian, menunjukkan betapa sederhananya pemahaman jiwa dalam pemikiran Tofler. Yang dianggap jauh di bawah pemikiran para sufi. Meskipun para sufi sering dianggap termasuk orang yang memiliki gangguan delusif versi mereka. Namun, kalangan sufi dan ahlu al-Tharigah justru memandang sisi kesempurnaan saat melakukan ritual ibadah, kemudian bertemu dengan haqiqat al-ilahiyah. Ini membuktikan sisi perbedaan dengan pemahaman tentang substansi jiwa yang dimaksud psikiater barat. Mengenai kondisi jiwa dalam tubuh manusia akan memiliki keunikan. Yakni saat Nafs kritisnya muncul kepermukaan, sering kali manusia mempertanyakan dirinya. Inilah yang termasuk membedakan manusia dengan makhluk hidup lainnya. Hal tersebut yang menunjukkan bahwa manusia mempunyai jiwa. Aktifitas mempertanyakan diri bukan sekedar pertanyaan yang membutuhkan jawaban lisan atau tulisan, akan tetapi lebih membutuhkan jawaban psikologis untuk menjawab pertanyaan yang erat pengaruhnya ini dengan kinerja psikis. Itulah sebabnya Dr. P.A Van Der Weij menyatakan bahwa manusia adalah makhluk bertanya, disaat makhluk lain tidak mampu. 251 Dengan jiwalah manusia mampu mempertanyakan dirinya, sebab hanya dirinyalah yang bermanfaat untuk

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup>DR. P.A. Van Der Weij, *Grote filosofen over de mens*, Erven J. Bijleveld, Utrecht tahun 1972, terj. *Filsuf-filsuf besar tentang manusia*, oleh K.Bertens, Kanisius, tahun 2000, hlm. 19.

mempertanyakannya, serta memahami konsep diri tersebut. Dari pertanyaan tersebut akan muncul kesadaran moral, kemauan yang gigih dan berbagai kepuasan. Inilah yang disebut dengan jiwa spiritual yang digambarkan James. Ia sempat menulisnya dalam tulisannya tahun 1980.<sup>252</sup>

Sejalan dengan paham Plato, selain mengadopsi pemikiran Aristoteles-nya, Mulla Shadra mendudukkan jiwa sebagai unsur ruhani (mistis). Ini sejalah dengan paham Plato yang memanfaatkan pandangan mistis sebagai salah satu cara untuk memecahkan persoalan pengenalan, vaitu pra-eksistensi jiwa. Menurut Plato, sebelum lahir manusia (sebelum mempunyai status badani), kita sudah berada sebagai jiwa-jiwa murni, yang hidup dikawasan tertinggi. Itulah yang kita pandang sebagai ruhani<sup>253</sup>. Dr. Abdu Al-Latif Muhammad Al-Id, mendefinisikan Nafs sebagai juz yang halus lagi gelap, yang terdapat dalam Al-Qalbu. Dengannya akan muncul akhlaq (perilaku) yang tercela. Sesuai rujukannya pada surat Yusuf ayat 53 Yang menyatakan bahwa Nafs itu senantiasa memerintahkan untuk berbuat keburukan<sup>254</sup>. Lain dengan pandangan Plato, jiwa seringkali dianggap filosof ini sebagai wujud vang terpental dari daerah yang Maha Tinggi (yang pernah dijadikan tenpat hidup sebelumnya), sehingga hanya mampu meringkuk dalam penjara tubuh. Merenungi serta mengembalikan wujud semula menjadi jiwa yang murni dan beroleh sebuah ketenangan yang dalam wujudnya yang suci adalah menggunakan jalan kontemplasi<sup>255</sup>.

Para sufi, baik kalangan *ahlu al-Thariqah*, maupun bukan, umumnya melakukan pencerminan diri atas jiwa masing-masing melalu berbagai cara, dengan bimbingan para guru mereka. Atau bahkan mereka menemukannya dari temuan spiritual yang dialami saat mencoba melakukan praktik-praktik hasil ijtihadnya mengenai konsep *ma'rifat*. Salah satunya adalah Mulla Shadra melakukannya ketika beliau berada di Kahak. Atas bimbingan guru-gurunya, ia memperoleh jalan menuju jiwa yang dinamis dan aktif untuk senantiasa menggapai jiwa yang murni. Demikian juga dengan Ahmad *al-Tijani* saat beliau melakukan safari pembelajaran tentang aspek mistisnya dengan beberapa gurunya, mulai dari 'Ain Madhi, gunung Jabib hingga pulang lagi ke 'Ain Madhi dan menemukan *futuh* dengan Rasulullah SAW pada tanggal 18 Shafar tahun

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>R.B. Burns, *The self concept, theory, measurement development and behavior*, Longman Group UK Ltd, London, tahun 1979, terj. *Konsep Diri*, oleh Eddy, Arcan, 1993, hlm. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>Dr. P.A. Van Der Weij, Grote filosofen over de mens, hlm. 31.

<sup>254</sup>DR. Abdu al-Latif Muhammad al-'Idd, Sittu al-Rasail min al-turats al-'Araby al-Islamy, Maktubah al-Nahdhah al-Mishriyyah, Mesir, tahun 1981, hlm. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>DR. P.A. Van Der Weij, Grote filosofen over de mens, hlm. 31

1214.H. Kegiatan safari tersebut adalah usaha melakukan penyucian jiwa dengan berbagai metode. Hingga pada akhirnya memperhatikan konsep al-Hakim al-Turmudzi al-Shufy dan Ibnu Arabi, yang berbicara tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Selain beliau juga, kegiatan serupa sempat dialami Abu al-Hamid al-Ghazali dalam periode pencarian hakikatnya di Fes. Perilaku ini merupakan tradisi kenabian yang dialami oleh Ibrahim ASS, Musa ASS, dan Muhammad SAW. Akhirnya mereka menemukan futuh dengan cara dan hasil yang berbeda. Dan melalui cara demikian, para sufi lebih yakin dengan kulminasi upayanya menemukan hakikat diri dan hadhrat Tuhan-nya.

Para penganut tasawuf 256, diantaranya kaum tarekat, terutama tarekat Oadiriyah wa Naqsabandiyah memberikan gambaran bahwa, Pra masuknya jiwa pada *jasad*, dipandangnya sebagai ruh.Ia memiliki sifat suci. Kemudian pasca masuknya kedalam jasad menjadi Nafs, mereka menamai lathifat. Selanjutnya akan menimbulkan ego (kesadaran<sup>257</sup>). Pemahaman ini memberikan paparan bagi kita, bahwa definisi jiwa yang dikemukakan Ahmad al-Tijani memiliki kesamaan dengan pandangan sufi thariqat qadiriyah dan beberapa filosof seperti Ibnu Sina, Mulla Shadra dan filosof sebelumnya. Mulla Shadra melengkapi dengan pernyataanya, bahwa ruhalawwal adalah al-Qalam al-A'la (pena Yang Agung, maksudnya ketetapan Tuhan Yang Maha Tinggi dengan segenap potensi Ilahiyah yang terdapat di dalamnya, yang mampu memancarkan sinar kebenaran, sebelum dipengaruhi oleh faktor syaithaniyah), kemudian, menjelaskan mengenai mata rantai akal, jiwa yang berada pada kebendaan (bersatu dengan tubuh), gambaran alami hingga kumpulan jismani<sup>258</sup>. Sedangkan Ahmad al-Tijani dalam Thariqat al-Tijaniyah memandang bahwa jiwa adalah penutup hijab ilahiyah. Oleh karena itu apabila penutup ini dibersihkan, maka ketersingkapan *ilahiyah* akan tampak. Sebab salah *haqiqat* pada dasarnya ada dua kategori, yakni haqiqatdzat al-Muqaddasat dan martabat al-Ilahiyah<sup>259</sup>. keduanya tidak akan tersingkap, bila nafs dalam keadaan tidak suci.

Ahmad *al-Tijani* juga membahas mengenai alasan-alasan tentang *al-Kamal* (posisi sempurna), sebagi bagian dari kondisi *Nafs.* Antara lain memahami bahwa kesempurnaan itu lebih umum dari pada gambaran,

<sup>256</sup>Ajaran, aliran atau salah satu jalan hidup, yang bernuansa mistis, yang memulai segalanya dengan perubahan jiwa. (Carl W. Ernst, Words of acstasy in sufism, State University of New York Press. ALBANY, terj. Ekspresi ekstase dalam sufisme, oleh Heppi Sih Rudatin dan Rini Kusumawati, tahun 2003, hlm. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup>Kharisudin, *Al-Hikmah*, hlm. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, Juz VII, hlm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup>DR. "ashim Ibrahim al-Kayaly, *Al-Irsyadat*, hlm. 182.

seperti yang diungkap filosof lain. Jiwa bukan hanya sesuatu yang melekat pada badan, akan tetapi lebih merupakan bagian dari kesempurnaan badan. Jiwa lebih dekat pada *jinis* (genus) ketimbang *nau'* (*diferentia*<sup>260</sup>). Ini adalah gambaran analogis dari penunjukkan tentang jauhnya dari materi.

Mulla Shadra menuliskan hasil perjalan spiritualnya tentang konsep hikmah, termasuk di dalamnya mengenai al-Nafs, dalam kitab yang berjudul Al-Asfar Al-Arba'ah (populer dengan Al-Hikmah Al-Muta'aliyah). Di dalamnya membagi jiwa menjadi tiga bagian, yakni jiwa terendah yang disebut Al-Naf Al-Nabatiyah (jiwa tumbuhan), menengah, yang disebut Al-NafsAl-Hayawaniyah (jiwa binatang), dan ketiga adalah jiwa termulia, yakni Al-NafsAl-Nathqiyah 261 (jiwa dialogi/'Aqly<sup>262</sup>). Paham ini sejalan dengan tafsiran Syekh Muhyiddin 'Araby terhadap kata Nafs dalam surat Al-Syams. Beliau mengungkapkan bahwa Nafs adalah unsur ruhani yang dalam berbarengan dalam kerjanya. Hanya saja jika nilai kegelapan Nafs menutupi ruh, maka yang terjadi adalah hilangnya ma'rifat dan memahami 'Arsy al-Rahman. Akan tetapi keduanya atau salah satunya tidak mungkin untuk dihilangkan, semua terlahir secara bersamaan. Meskipun Al-Ghazali membagi jiwa menjadi tujuh, yakni nafs Radhiyah, nafs Mardhiyah, nafs Kamilah, Muthmainnah, nafs Ammarah dan nafs Lawwamah. Ibnu Sina membagi menjadi tiga, yakni nafs al-Hayawaniyah, nafs Nabatiyah dan nafs Insanivah. Kalangan Oadiriyah seialan dengan Naasabandiyah. menggunakan pembagian jiwa menurut al-Ghazali. Akan tetapi pada pemikiran Ahmad bin Muhammad al-Tijani dalam Thariqat Tijaniyah, tidak dijumpai pembagian jiwa. Hanya saja dari beberapa pandangan seperti Mulla Shadra, Ibnu Sina dan kalangan *Qadiriyah*, tampak dibahas secara acak (tidak sistematis). Bahkan Ibnu Sina mengemukakan tentang tiga martabat Nafs, seperti dikemukakan Mulla Shadra, yakni Nafsal-nabatiyah, yang berfungsi sebagai penyempurna awal dari jisim yang alami dalam aspek kehidupan yang memiliki potensi nama, makan dan konglomerasi,

2

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, Juz 9, hlm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>Atabik Ali dan Ahmad Zuhdi Mudlor, mengartikan nathiq dengan "berkata",yakni mengemukakan kesan dengan lisan, atau mampu berbicara atau berdialog. Kamus al-Ashri, Yayasan Ali Maksum, Yogyakarta, tahun 1996, hlm. 1880.

<sup>262</sup>Muhammad Idris Abdu al-Rauf al-Marbawy, Kamus Idris Marbany, t.t, Darr al-Fikr, hlm 324. Mengartikan nathiq dengan berpikir, atau berakal. Maka hayawan al-nathiq, diartikan sebagai binatang yang berakal atau berakal. Demikian pula dengan ilmu manthiq, ialah didiplin ilmu yang melakukan sesuatu, atau menggunakan kinerja pikir / akal sebagai unggulannya. Hal ini akan mendapat kesulitan, apabila didefinisikan bahwa manusia adalah hewan yang akal. Kemudian dikaitkan denganorang yang telah mengalami hilang akal, apakah masih dinamakan manusia atau tidak.

Nafs al-hayawaniyah, vakni penyempurna jisim yang alami dalam aspek kehidupan yang memiliki potensi ter-indera atau menggunakan inderanya, bergerak atas dasar kehendak, dan Nafs al-insaniyah, ialah penyempurna awal dari jisim alami pada aspek kehidupan yang memiliki potensi ta'aaaul (memberdayakan akal) dan idrak. (wawasan/pengetahuan) <sup>263</sup>. Bahkan pada perkataan berikutnya, Ibnu 'Arabi mengidentifikasi Nafs. Ia memahami adanya tiga kekuatan unsur Al-Ouwwah Al-Hayawaniyyah (kekuatan dilambangkan dengan kata Al-Sama,<sup>264</sup> Al-Quwwah al-Nathiqah (kekuatan berpikir dan berdialog), dan ketiganya adalah yang ada pada antara binatang dan makhlug berpikir, yakni Al-Quwwah Al-Nabatiyyah (Kekuatan tumbuhan)<sup>265</sup>. Pada pembahasan ini, Mulla Shadra banyak terpengaruhi atau terilhami oleh pemikiran Ibnu 'Araby dan Ibnu Sinn saat mencoba mengurai bagian dari jiwa. Ini membuktikan bahwa orisinalitas berpikirnya saat membagi Nafs menjadi substansi, itu ada pada tingkat manhai. Sedangkan pada temuan akhirnya mereka mendapatkan hasil yang sama itu merupakan hal yang umum dalam pemikiran. Demikian juga dengan pemikir Eropa yang terpengaruh oleh pemikiran Yunani mengenai pembahasan jiwa dan kerjanya. Selanjutnya, syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah menunjukkan atau memperkuat paham anutan spiritualnya tentang Nafs yang dikemukakan Ibnu 'Arabi dan Ibnu Sina dan al-Hakim al-Trumudzi al-Shufi. Bahkan hampir sejalan dengan pemikiran Mulla Shadra, karena sama-sama belajar dari konsep Ibnu Arabi.

Apabila dianalisis sepintas, ide tentang pemahaman mengenai haqiqat al-Muhammadiyah yang diusung oleh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah sepertinya bukanlah ide original. Melainkan mengacu pada pemikir sebelumnya, yakni al-Turmudzy. Namun, al-Turmudzy tidak banyak membicarakan teknis mendapatkannya. Demikian juga dengan paparan yang diunggah Ibnu Arabi dalam karyanya yang berjudul Futuhat al-Makiyah. Tampak Ibnu Arabi hanya menjelaskan konsep al-Turmudzy. Atau dimungkinkan Ibnu Arabi mendapatkannya secara tersendiri, akan tetapi memiliki kesamaan konsep dengan al-Turmudzy. Akan tetapi Ahmad al-Tijani lebih menunjukkan tafsiran yang berbentuk perilaku, sebagai turunan dari konsep di atas. Yang dianggap menarik bagi penulis, bukan

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>Muhammad Kamil al-Hurr, Ibnu Sina hayatuhu wa falsafatuhu, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, tahun 1991, hlm. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>Pada pemahaman umum, diartikan langit. Akan tetapi dalam pendekatan tasawwuf, Ibnu 'Araby menterjemahkannya menjadi al-Ruh al-Hayawan.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup>Muhyiddin Ibnu 'Araby, Tafsir al-Qur'an al-Karim, Intisyarat Nashir Khasiru, Qum, t.t, hlm. 212.

hanya ide *haqiqat al-Muhammadiyah*-nya saja. Tetapi *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* menurunkannya dalam bentuk pengamalan yang dijadikan metode menggapai haqiqat al-Muhammadiyah. Bahkan al-Tijani menambahkan tahapan awalnya adalah mengamalkan shalawat fatih dan jauharatu al-Kamal. Dan dua shalawat ini dijadikan kegiatan rutin untuk melakukan penyucian jiwa, dengan harapan pemahaman hagigat al-Muhammadiyah tidak hanya dipahami dalam bentuk konsep. Melainkan sebagai temua spiritual. Ide al-Hakim al-Turmudzi dalam kitab Hikmat al-Auliya dan Ibnu Arabi dalam kitab Futuhat al-Makiyyah juga diadopsi Ahmad al-Tijani dalam memahi jiwa. Bahkan beliau kaitkan dengan konsep hagigat al-Muhammadiyah. Lebih jauhnya, haqiqat al-muhammadiyah dijadikan metode untuk menggapai ma'rifatullah. Dan secara otomatis segala hal yang berkaitan dengan kemunculan pemahaman mengenai haqiqat al-Muhammadiyah diajarkan kepada ikhwan al-Tijani. Lebih spesifik lagi, Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, menyertakan bacaan Shalawat sebagai metode untuk mendapatkan haqiqat al-Muhammadiyah. Hal ini terdapat kesesuaian dengan konsep *Qadiriyah* yang menyatakan kewajiban atas pembacaan shalawat, untuk mendapatkan syafa'at, termasuk pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam keadaan tidur atau jaga. 266 Kejadian tersebut bukan hal baru pada dunia Islam. Tetpi merupakan suatu bentuk apreseasi dari Tuhan, akibat status dirinya yang menjadi hamba Tuhan sejati. Hal tersebut bisa digolongkan pada bentuk karamat atau ma'unat. Karena kedekatannya dengan Allah 'Azza wa Jalla. Ini terjadi pada ulama bernama Abu Abdillah al-Syafi'i, menyebutkan bahwa dampak dari banyaknya membaca shalawat atas Nabi Muhammad SAW adalah terjadinya pertemuan beliau dengan Nabi SAW saat mimpi. 267 Sejalan dengan pemikiran syaikh Ahmad Kabir al-Rifa'i, dalam thariqat alrifai'iyah. Beliau menggunakan shalawat asbagiyah sebagai bagian dari metode trans dalam memasuki fana'.

Pemikiran Mulla Shadra, menyatakan bahwa jiwa memiliki kekuatan besar tentang *qummah al-idrak* (kekuatan pengetahuan), tampaklah bahwa jiwa mempunyai daya kognitif. Sifatnya pasif dan sebagai daya penggerak saja, *qummah al-hayamaniyah* (kekuatan hewani). Kekuatan ini mulai menyempurnakan jiwa tumbuhan yang bersifat pasif kepada kekuatan aktif pada binatang. Maka jiwa kebinatangan inilah yang

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>Muhammad 'Aly Baidhawy, al-Safinatu al-Qadiriyyatu li al-Syaikh 'Abdu aloQadir al-Jailany al-Hasany, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, tahun 2002, hlm. 132. Mengutip nperkataan Ishaq al-Syathiby dala,k syarah al-Fiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>Abu Abdillah Muhammad bin Musa bin al-Numani al-Mazani al-Markasyi, Misbah al-Dzalam fii al-Mustaghitsina bi al-khairi al-anam 'alaihi al-shalatu wa al-salam fii al-yaqdzati wa al-manam, Darr al-Kotob al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, t.t. hlm. 227.

nantinya akan disempurnakan dalam kekuatan manusia. Dan *guwwah al*nathqiyah (kekuatan manusia itu sendiri), yang kesemuanya menjadi basis kekuatan sempurna<sup>268</sup>. Bagi Ahmad *al-Tijani*, semua kekuatan yang ada pada jiwa diorientasikan pada kemampuannya untuk membuka hijab antara manusia dengan Tuhan. Maka Ahmad al-Tijani memahami bahwa pengaruhnya akan dapat dirasakan melalui hagigat al-Muhammadiyah. Adapun untuk mendapatkan hagigat al-Muhammadiyah, diperlukan adanya futuh dengan Nabi SAW secara mimpi ataupun futuh secara langsung. Namun jika al-Ghazali, Abdul Qadir al-Jailani dan Mulla Shadra tidak menceritakan tentang irfani melalui haqiqat al-Muhammadiyah. Maka syaikh Ahmad al-Tijani memberikan acuan untuk mencapai futuh dengan Rasulullah SAW. Beliau berpandangan bahwa, shalawat akan membawa pertemuan spiritual tersebut hingga mencapai futuh. Karena shalawat diyakini sebagai wahana memunculkan kemuliaan hakiki. 269 Pemikiran Ahmad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah, jiwa merupakan unsur penting bagi keberhasilan futuh dengan Rasulullah SAW, yang akan mendamping kehidupannya agar tidak menyimpang dari ajaran atau keyakinan tauhid yang tepat. Dan melalui cara pemeliharaan serta penyucian jiwa ini, akan lebih cepat mendapatkan futuh. Oleh sebab itu pula, keberadaan jiwa yang suci dinilai mampu menggerakkan badan menjadi gerakan yang sesuai dengan syari'at. Kekuatan ini yang banyak diklaim sebagai al-Insan al-Kamil seperti sebelumnya sepat diungkap oleh *al-Jilly*.

Beberapa pandangan *mufassir* seperti Ibnu Jarir *al-Thabary*, Ibnu Hazm dan *al-Qurthuby* mengomentari ayat al-Qur'an yang berbunyi:

Kata "Nur" dalam ayat diatas dipahami sebagai "cahaya" yang berkonotasi Nabi Muhammad SAW. Bahkan merujuk pada perkataan Ali bin al-Husain bin Ali, dari ayahnya, yang diriwayatkan dari kakeknya, yang menyebutkan artinya; "Keherdaanku adalah cahaya di hadapan Rabb-ku". Cahaya dimaksud adalah Nur Muhammady. 270 Hampir sama dengan pemikiran Mulla Shadra, tentang kekuatan nafs. Hanya saja Mulla Shadra menamai quwwah (kekuatan) pada Nafs (jiwa) dengan istilah yang bervariasi, antara lain; Al-Quwwah, Al-Kamal, dan Al-Shurah. Dinyatakan

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah al-Muta'aliyah*, juz. 9, hlm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2696</sup>Ashim Ibrahim al-Kayaly, Syaikh, DR. Al-Trsyadatu al-Rabbaniyah bi al-Futuhat al-Ilahiyah min faidh al-Hadrati al-Ahmadiyah al-Tijaniyah. Book Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2015, hlm. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Muhammad 'Alawy al-Maliki *al-Hasany al-Maky, Muhammad al-Insan al-Kamil*, Khadimu al-Ilmi al-Syarif al-Biladi al-Haram, T.K. t.t, hlm.11.

sebagai Al-Ouwwah karena Nafs mampu memberikan kekuatan yang mampu mendorong pergerakan untuk menciptakan pekerjaan, baik yang mahsusat (inderawi) maupun yang ma'qulat (dalam akal). Dalam pemikiran Ahmad al-Tijani dikenal dengan hissiyat dan ma'nawiyat. Kemudian diproyeksikan pada gambaran kesempurnaan yang dimiliki pula oleh kelompok nabati dan hewani. Al-Kamal, karena Nafs ditagdirkan sebagai penyempurna dari naluri, yang sebelumnya masih terdapat kekurangan. Maka saat bersemayamnya Nafs pada badan, kedudukan badan menjadi sempurna karenanya. Dan sekaligus memunculkan kinerja Nafs menjadi dapat dipergunakan sebagaimana layaknya yang kita pandang. Kemudian al-Shurah, Mulla Shadra mengutip kebanyakan filosof muslim, yang menyatakan bahwa ia adalah naluri yang tergambarkan (pengambarannya melalui jasad). 271 Saat memaparkan idenya tentang Nafsal-hayawaniyah (Nafs yang memiliki quwwah al-idrak/kekuatan pengetahuan<sup>272</sup>, yang juga memiliki potensi untuk bergerak berupa sebuah pekerjaan<sup>273</sup>), Mulla Shadra sependapat dengan panutan spiritualnya, yakni Ibnu 'Arabi. Beliau juga menyatakan bahwa Nafs al-hayawaniyah merupakan kekuatan naluri yang menggerakkan jasad, dengan demikian ahli syari'at dan ahli ilustrasi menyebutnya dengan Nafs saja <sup>274</sup>. Maka pada kalangan Thariqat al-Tijaniyah, penidikan terhadap nafs al-hayawaniyah pada manusia, dilakukan dengan jalan menurunkan konsep akhlag al-Karimah menjadi wujud perilaku yang mulia pula. Dengan standar bermanfaat bagi seluruh alam, dalam cakupan nilai kebenaran menurut pandangan Tuhan.

Kemudian Ibnu 'Araby juga mengkaitkan dengan tafsir surat Al-A'la ayat 14, yang artinya "Sesungguhnya beruntunglah orang yang membersihkan diri (dengan beriman)", ialah orang-orang yang membersihkan Nafs-nya dari sifat-sifat dzalim, sehingga Nafs-nya menjadi sempurna, seperti sebelum bersatu dengan jasad (ketika masih berbentuk ruh). Itulah yang dimaksud dengan Al-Kamal versi Ibnu 'Araby <sup>275</sup> dalam memposisikan Nafs dalam jasad. Demikian pula dengan pandangan Ahmad al-Tijani, menganggap bahwa posisi kamaliyat bagi manusia adalah

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah al-Muta'aliyah*, juz. 9, hlm. 7.

<sup>272</sup>Kekuatan al-Idrak (pengetahuan), merupakan salah satu unsur yang memberikan kekuatan pada jasad. Inilah yang dimiliki oleh kekuatan hewani, yang terdapat dalam nafs. Pada kekuatan tersebut terdapat sifat al-Ilmu. Sifat yang demikian, dinilai Mulla Shadra sebagai salah satu institusi nafsaniyah yang dengannya akan mampu membukakan segala sesuatu. Bahkan beliau menambahkan tentang al-Ilmu, sebagai istilah dalam ilmu Islam, yang kaya akan ta'rif dan makna (Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih al-ghaib, Loc. Cit, hlm. 261).

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah al-Muta'aliyah*, juz. IX, hlm. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Tafsir al-Qur'an al-'Adzim*, hlm. 812.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Tafsiral-Qur'an al-'Adzim, hlm. 798.

kemampuan dirinya untuk ma'rifat billah. Sebagai jembatan ma'rifat billah adalah ma'rifat bi al-Nuri Muhammad. Yang tiada lain adalah memahami haqiqat al-Muhammadiyah. Keberadaan jiwa yang suci, merupakan sarat mutlak bagi kehadiran haqiqat al-Muhammadiyah persepektif thariqat al-Tijaniyah. Muhammad sebagai sosok makhluq Allah yang terbuat dari cahaya Tuhan, memancar menjadi haqiqat semua makhluq Allah. Maka ketika Nur Muhammad memancar sebagai sosok maqam bathin Muhammad bin Abdullah, maka keberadannya menjadi tidak bisa terlepaskan kembali. Pernyataan ini seiring dengan pemahaman salah seorang Syaikh al-Islam wa Ghautsi al-Zamankalangan Thariqat al-Tijaniyah yang bernama Ibrahim Aniyas.<sup>276</sup>

Al-Nafs (jiwa) juga dipandang sebagai organ ruhani yang memiliki kemampuan sebagai alat untuk menggapai posisi ilahiyah. Yang dengannya menjadi paham akan semua yang berkaitan dengan sejumlah rahasia Tuhan. Namun fungsinya menjadi berkurang, ketika jiwa dikotori dengan ma'shiyat (pelanggaran). Pelanggaran ini yang sering disebut dengan dosa. Dan kehendak besar yang bersifat syahwati menjadi perlu dipisahkan antara syahwat postif dan negatif. Oleh sebab itu, maka kebersihan nad kesucian nafs menjadi kondisi yang harus tetap dijaga oleh setiap manusia. <sup>277</sup>Mulla Shadra mengilustrasikan pada seorang nakhoda yang mengendalikan perahu <sup>278</sup>. Sebuah perahu dianggap kurang sempurna ketika nakhoda tidak ada. Demikian pula dengan jasad. Jasad yang menyendiri tanpa *Nafs*, akan menjadi mati. Lain halnya dengan *Nafs* yang tanpa jasad, maka akan hidup. Sebab itu tiada lain adalah ruh, yang akan kembali menuju Tuhan. Sebab saat kembali menuju Tuhan, itu bukanlah *jasad*, akan tetapi *Nafs*. Ini sesuai dengan firman Allah 'Azza wa *Talla* yang tertuang dalam surat *Al-Fajr* ayat 23. Ibnu Arabi me-*nafsir*-kan kata al-Nafs yang diperintahkan Allah untuk kembali, itu adalah Nafs yang telah tenang (tidak disertai bingung). Nafs yang di dalamnya telah dipadati keyakinan, serta mendapat ridha Allah, karena mereka me-ridha-i Allah. Karena tidak akan mendapatkan *ridha* Allah, tanpa me-*ridhai*-Nya. Ilustrasi tersebut, juga mendukung pernyataan al-Hakim al-Turmudzy dalam kitab Khatmu al-Auliya, menyebutkan bahwa istilah khatmu al-Auliya adalah sebutan untuk manusia pilihan, yang karena kesucian dirinya, hingga mendapatkan anugerah dari Allah, untuk bertemu dan

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>Ibrahim Aniyas, *al-Hajj al-Syaikh, Al-Dawawinu al-Sittu*, Darr al-Hisam Li al-Nasyri wa al-Tauzi', Kairo, tahun 2010, hlm. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup>Syamsuddin Abil al-'Abdillah bin Qayyim al-Zaujiyah, *al-Jawahu al-Kafi liman saala 'an al-Da-i wa al-Dawa-i*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2003, hlm.90.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup>Shadra al-Mutaalihiin, *al-Hikmahal-Muta'aliyah*, hlm. 7. Beliau memasukkan ilustrasi, yang berbunyi: "*keadaan nafs pada jasad, bagaikan seorang raja di sebuah negara*".

mendapatkan keterdampingan Rasulullah SAW. Al-Turmudzy secara spesifik menyebutkan bahwa orang yang mendapat predikat ini adalah hanya satu dalam alam. Bukan satu untuk setiap jaman. 279 Hal ini menunjukkan adanya manusia pilihan setelah Nabi SAW, yang bukan sebagai Nabi SAW sebagai Nabi Syari'at. Namun lebih kepada predikat dirinya sebagai auliya. Dan puncak tertinggi dari ke-wali-an adalah khatmu al-wilayah. Predikat ini pula yang diraih syaikh Ahmad al-Tijani, hingga memiliki kemampuan untuk memasuki predikat al-Akhlag al-Ilahiyah. Oleh sebab itu, maka seseorang yang telah mendapat predikat wali khatam, harus mengajarkan kepada setiap orang untuk tetap memelihara jiwa dan mensucikannya melalui berbagai cara. Salah satunya adalah yang ditawarkan oleh Ahmad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah. Al-Turmudzy memberikan gambaran, bahwa setelah memenuhi sarat-sarat sebagai wali, akan memunculkan akhlaq al-Ilahiyah, dan disebut sebagai al-Wali al-Hamid. 280 Kemudian, sering terdapat kekeliruan dalam pemandangan, bahwa seorang wali itu mendapatkan anugerah dari Allah secara langsung, sedangkan para Nabi mendapatkan anugerah melalui perantaraan Malaikat. Sesungguhnya, seseorang tidak akan mendapatkan anugerah kewalian, kecuali dengan perantaraan Rasul.<sup>281</sup>

Selain tiga al-quwwah yang terdapat pada Nafs (quwwah al-hayawaniyah, quwwah al-nabatiyah dan quwwah al-insaniyah), Mulla Shadra mengidentifikisai Nafs menjadi substansi yang lebih rinci lagi, yakni, pertama, Nafs al-Rahmani, yakni jiwa permulaan, sebelum masuk kedalam jasad (tubuh). Naluri Nafs ini selalu berbuat kebajikan, sehingga menjadikan derajatnya menjadi termulia diantara serangkaian Nafs. Karakteristiknya, tercegah dari perbuatan-perbuatan rendah, seperti hawa dan dzulmah²8² (kegelapan dan kesesatan). Berbeda dengan pemikiran al-Razi tentang jiwa binatang, ia memahami bahwa realitas binatang bukan tidak memiliki rasa dan alat kendali. Akan tetapi lebih ditekankan pada perhatian jiwa terhadap gerakan-gerakan jasad yang dijadikan sebagai motivasi, sehingga terjadi tingkat kesadaran. Tetapi dalam jiwa ini tampak bergerak tanpa kendali. Pada dasarnya al-Razi hampir sepaham dengan Mulla Shadra ketika menilai jiwa itu sendiri sebagai entitas tunggal, yang memiliki kemampuan mendengar, merasa, mencicipi, menyentuh, daya

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Abdullah Muhammad bin Aly bin al-Hasan *al-Hakim al-Turmudzy, al-Syaikh, Kitah Khatmu al-Auliya*, Maktabah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 479.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Abdullah Muhammad bin Aly bin al-Hasan al-Hakim al-Turmudzy, al-Syaikh, *Kitab Khatmu al-Auliya*, Maktabah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 479.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup>Abdullah Muhammad bin Aly bin al-Hasan al-Hakim al-Turmudzy, *al-Syaikh*, *Kitah Khatmu al-Auliya*, Maktabah al-Katsulaikiyah, Beirut, t.t, hlm. 501.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsiral-Qur'an al-Karim, Juz VII, hlm. 25.

haval daya pikir<sup>283</sup> dan sejenisnya. *Ouwwah Rahmani* atau *Nafs al-Rahmani* dinisbatkan Mulla Shadra pada al-Malaikatu al-Muqarrabun 284. Jiwa ini merupakan jiwa awal sebelum terpental pada derajat Nafs lainnya. Keadaanya adalah suci dari segala tindakan rendah dan kasar. Dalam pemahaman kaum tarekat Qadiriyah wa Naqsabandiyah disebut Nafs almuthmainnah, (Dr. Abdu al-Latif mengggolongkan Nafs ini pada Nafs alkhashshu al-khas (spesial 285). Keadaan Nafs ini berwujud tenang, yang diterangi oleh cahaya nurani, hingga bersih dari sifat tercela, serta penuh stabil dalam kesempurnaan. Dan diyakini sebagai starting poin menuju tingkat kesempurnaan, hingga salik yang meniti tangga ini merupakan salik yang sedang meniti tangga hakikat<sup>286</sup>. Meraih kondisi muthmainnah, kalangan Thariqat al-Tijaniyah, lebih mengutamakan kebersamaan dengan rutinitas ruhani bersama Tuhan, tanpa mengesampingkan kegiatan bermasyarakat. Jadi dipandang keliru jika melakukan kebersamaan dengan Tuhan, hanya ditafsirkan sebagai gerakan penyendirian belaka. Meskipun demikian ikhwan a-Thariqat al-Tijaniyah, melalukan serangkaian ritual guna menggapai kondisi muthmainnah. Hingga benar-benar mendapatkan kenyaman jiwa. Yang berbuah relaksasi ruhani, yang berdampak pada ketersingkapan spiritual, menguak tabir haqiqat al-Muhammadiyah.

Nafs al-Muthmainnah, juga merupakan ruh al-idhafi yang mempunyai banyak hakikat dan shurah yang tersembunyi yang merupakan 'ayn altsabitah (dzat yang tetap) pada Allah. Ia dinamakan Nafs al-Rahmani, karena persamaan dengan Tuhan. Oleh sebab itu Abu al-Fadh al-Traqy menyatakan bahwa Nafs adalah "bismillah", Tanafus (bernafas) adalah Rahman dan Nafs sendiri adalah Rahim. Syaikh Junaidi al-baghdadi mengatakan bahwa Nafs-nafs itu adalah dzat Allah 'Azza wa Jalla. Karena kesucian Nafs ini akan selalu memberikan dorongan kebajikan. Berbagai jenis kegiatan positif akan bermunculan jika Nafs ini telah terbina baik dari seorang manusia. Karena karakternya memang seperti itu. Dominasi sifat baik yang selalu ada pada kondisi Nafs al-Muthmainnah adalah, al-*Juud*, yakni sikap tidak kikir terhadap harta benda selama kepentingannya untuk kemajuan agama Allah. Selanjutnya al-Tawakkal, yaitu nilai kepasrahan diri atas segala yang berkaitan dengan dirinya, karena yakin tidak akan ada yang mampu menyelesaikan persoalan dengan sebaikbaiknya tanpa pertolongan Allah, yakni sikap tidak kikir terhadap harta

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Al-Imam al-Razy, Tafsir al-Fakhru al-Razy, hlm. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Our'an al-Karim, Juz VII.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> DR. Abdu al-Latif, Sittu al-Rasail min al-turats al-'Araby al-Islamy, hlm. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Kharisudin 'Aqib, *Al-Hikmah*, hlm. 148.

benda selama kepentingannya untuk kemajuan agama Allah. Kemudian al-Ibadat, yakni berbuat sesuatu yang bernilai penghambaan pada Sang Khaliq, tanpa harapan sedikitpun (dilakukan dengan benar-benar bersih dari harapan). Lalu al-Syukru, ialah rasa terima kasih dengan sebab ia telah dianugerahi nikmat, yang diwujudkan dengan perbuatan bermanfa'at untuk kepentingan ajaran agama Allah 'Azza wa Jalla. Berikutnya adalah al-Ridha, ialah sikap menerima akan hukum-hukum atau ketentuan Allah yang telah diberikan serta dirasakan oleh dirinya. Terakhir adalah al-Khaswat, yakni rasa takut saat mengerjakan maksiat. Kekhawatiran ini terjadi akibat takut tidak lagi mendapatkan Rahmat serta Ni'mat dari Allah<sup>287</sup>.

Mematikan Nafs al-muthmainnah, memberikan peluang untuk menghidupkan Nafs al-hayawaniyah, yang ber-karakter selain bergerak dan berbuat sesuatu, juga sering memunculkan karakter negatifnya, yakni menghalalkan segala cara demi kehendak al-hawa-nya. Pada bahasan keperawatan jiwa yang bersifat klinis, disebut sebagai gangguan emosi dan afek yang ditandai dengan kemunculan eforia, elasi, eksaltasi, inappropriate, rigid, emosi labil, cemas, depresi, ambivalensi, apatis dan emosi yang tumpul.<sup>288</sup> Dalam menyikapi hal ini, Syaikh Ahmad al-Tijani mengenalkan riyadhah shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-kamal, sebagai "kunci" untuk membukakan solusi mengatasi masalah yang ditimbulkan oleh jiwa kebinatangan. Sebab pelatihan tersebut diyakini sebagai pembuka jalan menuju pemahaman hagigat al-Muhammadiyah. Seseorang yang telah mampu menggapai magamat ini, dapat dikategorikan sebagai manusia suci jiwanya, yang telah berhak mendapatkan syafa'at dari Rasulullah SAW. Bahkan lebih baik lagi, yakni akan menunjukkan perilaku yang terpuji dalam pandangan Allah. Serta mendapatkan magamat tertinggi dalam derajat kemanusiaan, akibat dari pengabdian yang didasari rasa syukur pada segala nikmat dari Allah.<sup>289</sup> Oleh sebab itulah, maka dalam hal ini shalawat diyakini "password" untuk mendapatkan pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah.

Shalawat diyakini Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah sebagai salah satu bacaan yang di dalamnya bukan sekedar mengandung makna atau arti bahasa yang luhur. Atau sebagai amalan yang diharuskan oleh Nabi Muhammad SAW, namun kalangan ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah meyakini sebagai bacaan mengandung vibrasi ilahiyah, yang berdampak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Kharisudin 'Aqib, *Al-Hikmah*, hlm. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Iyus Yosep, S.Kp., M.Si, *Keperawatan Jiwa*, Aditama, Bandung, tahun 2013, hlm. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Yusuf bin Isma'il al-Nabhany, *Afdhalu al-Shalawat 'ala sayyidi al-sadat*, Darr al-Kutub al-Islamiyah, Jakarta, tahun 2004, hlm. 40-41

pada penguasaan alam ruhani. Bahkan hingga ketersingkapan haqiqat ruhani. Keberadaan nafs al-Muthmainnah sendiri akan berdampingan dengan nafs al-Radhiyah. Dalam kerjanya lebih menitikberatkan pada kerja ruh (spirit). Nafs ini juga dipengaruhi oleh kondisi al-qalh, yang mempertimbangkan nilai benar dan salah. Dan setelah didapatkan sebuah kesimpulan kebenaran, maka kebenaran yang diperbuat adalah akhlaq al-karimah.<sup>290</sup> Nafs al-Muthmainnah akan mampu menangkap sinyal ilahiyah yang ditimbulkan oleh vibrasi bacaan shalawat.

Kedua Nafs al-Insani. Nafs ini merupakan perpaduan dari Nafs hayawani, nabati dan rahmani. Akibatnya al-insan akan mempunyai potensi untuk peka dalam perasaan, naluri dalam bertindak, serta harapan untuk selalu membersihkan dan menyucikan diri dari segala kesalahan dan kekeliruan perilaku. Jika jiwa telah berpisah dari jasad, maka akan putus juga segala hal yang berkaitan dengan pekerjaan fisik, pekerjaan bathin dan berbagai fungsi jasad.<sup>291</sup> Istilah Nafs al-insani yang dipakai oleh Mulla Shadra dalam bukunya, pernah dipakai juga oleh Syekh Nur al-Diin Al-Raniri. Bahkan beliau menyamakan istilah di atas dengan ruhinsani. Eksistensinya sebagai hakikat manusia yang telah mengetahui seluk beluk ma'rifahdzat Allah. Syekh Nur Al-Diin Al-Raniri mengutip pemahaman ulama yang dinilai beliau sebagai ahli hakekat<sup>292</sup>. Sedangkan pendapatnya hukama, menurut Al-Raniri, Nafs di atas dinamai Nafs al-nathigah (jiwa yang berakal) yang telah mendapatkan segala sesuatu. Kesan perbedaan itu oleh *Al-Raniri* dianggap sebagai perbedaan redaksional, pada dasarnya merupakan sesuatu yang sama, bahwa Nafs al-insani adalah Nafs alnathiqah. Nafs al-Insani juga diyakini memiliki potensi untuk selalu merusak serta melupakan kebajikan. Itulah sebabnya dalam al-Our'an sering disebutkan kalimat al-Insan yang dikonotasikan dengan kondisi keburukan. Jiwa *insani* inilah yang kemudian diperlakukan pensucian, agar tetap dalam kondisinya sebagai jiwa al-insan al-kamil. Jiwa insani (manusiawi), juga dinilai mengandung beberapa potensi, yakni karater kebaikan, dosa, kesucian dan kejahatan. Inilah yang dinilai seorang sufi besar dari tarekat Nagsabandiyah-Haggani di Amerika Serikat sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> 'Aly Harazim bin Ibnu al-'ArabiSayyid, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi sayyid Ibnu al-'Abbas Ahmad al-Tijani, Khadim al-Thariqat al-Tijaniyah, tahun 1984, t.p, juz 2, hlm. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Al-Raniri, tidak menyebutkan *madzhab* serta nama tertentu yang dikategorikan ulama hakekat dan ulama hikmah yang dimaksud.

"pakaian spiritual". 293 Jiwa ini oleh Mulla Shadra dinilai sebagai nau' yang di dalamnya terdapat pilihan dan kewajiban. Ialah wilayah pokok yang berada di antara Malaikat dan Syaithan, yakni berada antara dua potensi kebaikan dan keburukan. Pendapat ini merujuk pada pemikiran Ibnu Arabi juga, sama seperti syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, yang menafsirkannya dengan sebuah kegiatan yang mampu membuka hijabhaqiqat al-Muhammadiyah. Konsekuensinya, manakala al-quwwah alkhoiriyah (potensi kebaikan) lebih besar, manusia akan selalu berjiwa baik (shalih), sedangkan jika *al-quwwah al-syarriyah* (potensi keburukan) mendominasinya, maka menumbuhkan sifat-sifat tercela. Pada Nafs alinsaniyah inilah, manusia memperoleh malaikat<sup>294</sup>"pertumbuhan<sup>295</sup>" yang diharuskan untuk senantiasa menyucikan, membersihkan menjaganya dari al-Syayathin (Syaithan-syaithan). Demikian pula dengan kewajibannya untuk mempersempit wilayah syaithan ini dalam jiwa seseorang<sup>296</sup>.

Manusia yang menyandang predikat *al-Insan*, adalah yang telah atau dalam keadaan melupakan eksitensi dirinya dan Tuhan. Oleh sebab itulah kalimat "*insan*" dalam al-Qur'an lebih banyak yang menunjukkan keadaan manusia sebagai *makhluq* yang melupakan dirinya. Seperti *dzalim*, bodoh, keluh kesah, menolak kebenaran, merugi dan lain sebagainya. Untuk itulah dilakukan proses penyucian jiwa. dengan menyucikannya, maka jiwa insani akan meningkat derajatnya menjadi *al-Nas* (yakni manusia yang diberikan wahyu atau petunjuk Tuhan, agar lebih jelas

.

<sup>293</sup> Syaikh Muhammad Hisyam Kabbani, Anggeles Univeild: A sufi perspective, Kazi Publication, Inc, Chicago, tahun 1995, terj. Dialog dengan para Malaikat, oleh Nur Zain Hae, Hikmah, Jakarta Selatan, tahun 2003, hlm. 10.

dan energi penciptaan. Fungsinya untuk melayani Tuhan. Malaikat mampu mengambil posisi setiap makhluq, di samping dirinya. Kemampuan lainnya, yakni membentuk dirinya dalam realitas fisik yang kasar ataupun yang halus. Keberadaannya adalah ghaib. Dan lingkungan hidupnya adalah jannatiyah (Syurgawi). Mereka lebih banyak di luar bumi dari pada di bumi. Berdasarkan surat al-Isra ayat 95. Yang artinya: "Katakanlah, kalau ada Malaikat-malaikat yang berjalan sebagai penghuni bumi, niscaya Kami turunkan dari langit kepada mereka, satu Malaikat yang menjadi Rasuli Malaikat juga berperan sebagai pengambil yang tiada henti atas harapan makhluq, siang dan malam. Adapun peluang Hana dan Syaithani, tidak pernah mereka hiraukan. Sehingga tetaplah mereka pada posisinya sebagai makhluq suci (Syaikh Muhammad Hisyam Kabbani, ibid hlm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>Malaikat, sebagai bentuk jamak dari kata malakun, artinya hak kepemilikan, atau yang dijadikan hak memilikinya (Atabik Ali, Loc.Cit, hlm. 1817). Mulla Shadra memaknai Malaikat, sebagai status jiwa dalam tubuh manusia yang berpotensi untuk selalu berkomunikasi secara langsung dengan Tuhan. Walaupun ada pula yang menafsirkan malaikat berasal dari kata "alaka, yang artinya kurir."

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih, muqaddimah hlm. "lahu".

kedudukannya sebahai hamba Tuhan). Penganut aliran Tarekat Oadiriyah wa Nagsabandiyah, mengatakan bahwa manusia mempunyai karateristik kebajikan, maka pakaian mereka adalah senantiasa menjaga kejahatan yang masuk. Kejahatan tersebut adalah upaya syaithan yang ingin merasuk memasuki wilayah kesucian. Dengan demikian perlindungan sebagai pakaian spiritual<sup>297</sup> yang harus dilakukan adalah mengembalikan *dzikir* seseorang pada Allah, agar secara hirarkis manusia tetapi berada dibawah komando Tuhan tanpa dipengaruhi oleh perintah-perintah syaithan tersebut. Kebersihan Nafs ini banyak diharapkan kaum sufi, untuk mengejar kemampuannya dalam menjalankan tugas suci, yang tidak mungkin akan dijangkau sebelum mampu menaklukkan jiwa-jiwa syaithani yang seringkali muncul akibat dari manusia itu sendiri memberikan peluang syaithani. Dari jiwa yang suci inilah akan terbit perilaku terpuji dan syukur pada Allah 'Azza wa Jalla. Akhirnya jika manusia senantiasa memprotek masuknya jiwa syaithani ini akan tercipta kesucian hakiki. Jiwa ini dikenal pula dalam istilah tasawuf sebagai jiwa muthmainnah, dengannya telah siap untuk melakukan pendekatan dengan Nafsal-rahmani yang berkarakter suci dan Nafs nabati yang berkarakter tumbuh berkembang. Kendatipun demikian jiwa syaithani ini bukan untuk dimusnahkan, akan tetapi dijinakkan. Sebab beroleh manfaat untuk pengimbang dan pengukur kondisi Nafs yang ada. SyaikhAhmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, mengupayakan kondisi nafs al-Insani, tetap dalam magamat al-muthmainnah. Melalui pembiasaan perilaku shalih dan menjauhi thalih, dianggap sebagai bagian dari kerja manusia dalam proses penyucian jiwa. Dilengkapi dengan riyadhah shalawat, akan tercipta mukasyafah al-haqiqah. Nafs yang suci ini merupakan fithrah, serta permulaan tumbuhnya kekuatan pada jasad. Kemudian akan keluar dari potensinya, kekuatan syaithani, yang meliputi jiwa bahimiyah (binatang jinak/ternak). Hal tersebut telah diisyaratkan Allah dalam surat al-Bagarah ayat 268, yang artinya "Sesunggunya Syaithan mengarahkan kepada kefagiran", makna *faqir* pada ayat ini cukup luas, tidak terbatasi oleh kefakiran pada harta benda, akan tetapi lebih membuat kefakiran pada Rahmat Allah. Semakin syaithan menghembuskan kedzalimannya, semakin jauh jiwa seseorang dengan Allah, secara otomatis mereka adalah orang orang fakir dalam perolehan Rahmat Tuhannya. Husin Al-Thabathabai, lebih menekankan pada kebutuhan akan mardhatillah, 298 kendatipun secara tekstual sedang menjelaskan tentang shadaqah. Dan syubu'iyah (binatang

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup>Kabbani, Anggeles Univeild: A sufi perspective,, hlm. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup>Muhamad Husain al-Thabathabai, al-Mizan fi tafsir al-Quran, Muassasah al-'Alamy lii al-Mathbu'i, Beirut, t.t, hlm. 398.

buas), yang membuatkan *fakhsya* (keji<sup>299</sup>). Jiwa ini dimiliki oleh binatang, yakni senantiasa mengkaburkan diri dari sifat-sifat kebajikan, kedamaian, ketenangan dan lain sejenisnya yang mampu menumbuhkan benih-benih ke-*dzalim*-an. Pada ayat ini Husin *al-Thabathabai*-pun menegaskan terutama pada bagian penolakan terhadap kebajikan saat terdapat perintah ber-*shadaqah*<sup>300</sup>, inilah yang dikaji sebagai pengkaburan jiwa dari Tuhan. serta kekuatan *malakuti* (jiwa suci yang penuh dengan *tha'at* tanpa banyak perhitungan, dengan sebab telah mengetahui kepentingan dirinya dihadapan Tuhan).

Ketiga, Nafs Al-Basyari. Nafs ini ditempatkan oleh Mulla Shadra pada urutan keempat dari makhluq yang dianggap memilik kekuatan Rabbani, adalah ; Malaikat Mugarrabun, para Nabi dan Rasul, Malaikat Samawiyyun dan Malaikat Ardhiyyun ( mereka yang memiliki Nafs Basyariyah301. Jiwa ini memiliki kemampuan untuk secara langsung bermuwajjahah dengan Rabb Al-'Alamin. Dengan berbekal kesucian yang tidak pernah "tergores" oleh tingkat kedzaliman yang biasanya menyertai syaithan, maka jiwa ini akan mampu pula menerjemahkan "bahasabahasa" (isyarat-isyarat )Tuhan. Nafs ini dimiliki oleh para Nabi, Rasul dan kaum shalihin yang sejak awal mereka terdidik oleh pelatihan ruhani yang tinggi, sehingga "goresan" syaithani menjadi tidak berbekas dalam dirinya. Kelangsungan komunikasi ilahiyah dengan Tuhan ini akan menjadikan dirinya selalu dalam keadaan "prima" (sehat ruhani). Segala pandangannya akan bermuara pada tujuan kebaikan ilahiyah. Tingkah lakunya akan memancarkan cahaya insan al-kamil. Sejalan dengan pemahaman syaikh Ahmad al-Tijani, yang menjelaskan kedudukan insan al-kamil adalah mereka yang telah memasuki magamat tertinggi, yakni mengenal haqiqat al-Muhammadiyah. Ahmad al-Tijani merujuk pada pemikiran al-Jili dalam karyanya.

Isyarat ini juga termaktub dalam *shalawat jauharatu al-kamal*, di dalamnya disebutkan bahwa Nabi SAW sebagai limpahan *Rahmat al-Rahbaniyat*, mutiara yang memancarkan pengertian dan pernyataan, cahaya yang menjadikan manusia sebagai wadah kebenaran Tuhan, naungan rahasia hakikat kebenaran. <sup>302</sup> Hal ini mengandung makna, bahwa sosok *insan al-kamil* yang diwujudkan oleh Nabi SAW, akan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup>Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1378.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Al-Thabathabai, al-Mizan fi tafsir al-Quran, Muassasah al-'Alamy lii al-Mathbu'i, Beirut, t.t, hlm. 398.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 136.

<sup>302 &#</sup>x27;Aly Harazim bin Ibnu al-'Arabi. Sayyid, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi sayyid Ibnu al-'Abbas Ahmad al-Tijani, Khadim al-Thariqat al-Tijaniyah, tahun 1984, t.p., juz 1, hlm. 236.

memancar menjadi pancaran *nur ilhiyah* yang menyinari setiap manusia yang telah memiliki kata kunci untuk menyingkap tabir *ghaih* yang disebut dengan *barzakh*. *Barzakh* ini seringkali dinilai sebagai sekat untuk membuka *haqiqat al-Muhammadiyah*. Maka jika "password" dibuka, akan dengan mudah mendapatkan *haqiqat al-Muhammadiyah*. Oleh sebab itu dalam *thariqat al-tijaniyah*, *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* mengemukakan metode *tarbiyah* dengan pemahaman atas *haqiqat al-Muhammadiyah* dan mengkaitkan dengan energi *shalawat* sebagai kata kunci untuk membuka sekat *ghaih* yang menghalangi antara diri seseorang dengan *haqiqat al-muhammadiyah*.

Keempat, Nafs al-Sadzijah. Ialah jiwa yang tidak pernah terpikir dalam akalnya tentang perbuatan benar dan salah. Jiwa ini sangat kosong dari pertimbangan. *Jasad* yang ditumpanginya akan menjadi *dat* manusia yang tidak mengenal "arah" (benar dan salah), akan tetapi mereka berbuat sekehendak *al-hawa*-nya. *Madah*-nya adalah *Syagawah*<sup>303</sup> (berupa kemalangan serta kesengsaraan 304). Nafs di atas, diprediksi sebagai pemuncul fasad, sebab dirinya yang tidak suka menerima kebenaran setelah dijelaskan. Mulla Shadra mencontohkan, bagaikan umat Islam yang tidak paham akan ke-Islam-an, tetapi setelah diberikan pemahaman mereka menolak tanpa alasan yang dapat dipertanggungjawabkan. Jawabannya akan muncul dari hasrat hati yang mengikuti hawa syaithani. 305 Jiwa ini tampak dalam penilaian 'aqidah sebagai penumbuh predikat fasiq (orang Islam yang masih suka maksiat dan durjana<sup>306</sup>). Derajat ke-*fasiq*-an ini muncul manakala *Nafsal-sadzijah* mendominasi kinerja *Nafs* secara keseluruhan. Badan sebagai mahsusat (organ inderawi) yang menerima rangsang Nafs ini akan berbuat fasad (kerusakan). Maka syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyahnya menyarankan untuk selalu melakukan riyadhah shalawat jauharatu al-kamal. Yang didalamnya terkandung keyakinan yang kuat pada eksistensi Nabi SAW sebagai sumber kebajikan, dan lebih meyakini bahwa diri beliau sebagai bagian dari pancaran Tuhan, yang penuh kesempurnaan.

*Kelima, Nafs al-Samawiyah.* Yakni *Nafs* yang dimiliki oleh kaum *musyahadah* <sup>307</sup> . Kemampuannya membuka tabir *rububiyah* dengan pandangan akal dan *'irfan* akan berhasil dengan mulus, manakala *jasad* telah menempati *maqamat Nafs* tersebut. Dalam pandangan sufistik, *Nafs* 

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Our'an al-Karim, hlm. 441.

<sup>304</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1141.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 406.

<sup>306</sup> Abu Hamid al-Ghazaly, Etika berakidah, alih bahasa oleh Kamran As'ad Irsyady, Pustaka Sufi, Yogyakarta, tahun 2003, hlm. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, al-Qur'an al-Karim hlm. 31.

ini hanya didapat dengan proses mujahadah, yaqin dan khalwat dengan Tuhan. Penafian pada aspek dunia 308 merupakan tradisi pertama pencapaian kondisi ini. Pandangan akal menjadi salah satu unsur pokok pada penyingkapan berbagai tabir rububiyah. Hal tersebut dilakukan, karena manusia merupakan sosok yang berhak atas pancaran jiwa universal. Dan diperuntukkan menerima bentuk-bentuk objek. Selama terdapat ketentuan dengan kekuatan kesucian dan sifat-sifatnya yang asli. Hanya saja jiwa manusia merasakan menjadi sakit untuk menggapai kondisi tersebut, karena keadaannya telah menjadi sakit, disebabkan banyaknya kemasukan aksiden (efek). 309 Pada pandangan Ahmad al-Tijani, al-Nafs al-Samawiyah difungsikan sebagai media untuk merasakan kehadiran ruh Rasulullah SAW saat melakukan riyadhah shalawat. Bahkan kalangan thariqat al-Tijaniyah, meyakini adanya kehadiran ruh Rasulullah SAW saat ikhwan thariqat al-Tijaniyah membacakan shalawat jauharatu al-Kamal pada bilangan ke Sembilan. Kehadiran baru dapat dirasakan oleh para muqaddam thariqat al-Tijaniyah, atau kalangan wali quthb thariqat al-Tijaniyah. Adapun ikhwan thariqat al-Tijaniyah lainnya hanya meyakini akan kehadiran ruh Rasulullah saat membacakan shalawat di atas. Kecuali beberapa ikhwan thariqat al-Tijaniyah yang memang telah mengalami ketersingkapan bathin dengan jiwa tersebut. Melalui cara ini kedatangan ruh Rasulullah SAW, bukan lagi sebagai bentuk bayangan atau hanya berupa angan-angan para pelaku (hudhur khayaly) atau pembaca shalawat. Akan tetapi memang benar-benar tersaksikan dengan pandangan bathin yang suci. Kesempatan pertemuan inilah yang dipertahankan sebagai hasil dari pelatihan ruhani dalam bidang penyucian jiwa. Meskipun hingga saat ini belum ada penelitian yang spesifik mengenai penyebab dari pembaca shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-Kamal akan dapat melihat ruh Rasulullah SAW bahkan terjadi pendampingan dengan ruh Rasulullah SAW dengan wujud haqiqat al-Muhammadiyah, yang diyakini sebagai maqam bathin Nabi Muhammad SAW. Syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah-nya menetapkan berupa perintah spiritual agar setiap ikhwan thariqat al-Tijaniyah selalu menjaga kesucian diri dan menjaga magamat yang telah didapatnya secara baik dan benar. Agar tidak tergelincir kembali pada kekotoran. Syaikh Ahmad al-Tijani, memperkuat argumen mengenai kehadiran ruh Rasul, yang ditulis secara imla oleh murid-murid beliau. Diperkuat lagi dengan pembinaan secara khusus

\_

<sup>308</sup>Dunia yang dimaksud adalah terjemahan dari kata al-dunya. Maknanya bukan harta, akan tetapi lebih menunjuk pada keadaan kekinian, yang sesaat. Selanjutnya untuk segera memikirkan akhirat, sebagai objek masa depan.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>Abu Hamid al-Ghazaly, Risalah, hlm. 53.

oleh para *muqaddam*, bagi mereka yang telah mendapatkan temuan spiritual atau memang diarahkan sebagai pejalan sejati.

Keenam, Nafs al-Syuqyah. Jiwa ini muncul sebagai sosok khabitsah (keburukan), yang telah melakukan perubahan dari Fithrah Al-'Aqliyah (fithrah berakal³¹¹). Jiwa inilah yang diklaim oleh al-Ghazali sebagai jiwa secara utuh. Tumbuhnya Nafs ini disebabkan oleh kerusakan 'aqidah, seumpama batang pohon yang bagus, mengalami perubahan keharuman, disebabkan oleh salahnya pemeliharaan. Perubahan I'tiqad yang hingga menjadikannya tetap dalam penyimpangan dari standar wahyu, menyebabkan Nafs ini menjadi berkembang baik dalam jasad seseorang. Konsekuensi yang akan muncul adalah tumbuhnya hayawaniyah (sifat kebinatangan³¹¹) lebih mendominasi malakutiyah atau rahmaniyah (sifat kemalaikatan dan ke-Tuhan-an). Jiwa ini sangat rentan dihinggapi syubu'iyah (jiwa buas , kehilangan rasa kasih sayang, individual yang tidak proporsional). Inilah yang merupakan bibit dari jiwa para ahli neraka³¹².

Ketujuh Nafs al-Ghalad (jiwa kasar 313). Jiwa ini dianggap Mulla Shadra sebagai sesuatu yang sulit untuk mencapai kemakmuran duniawi, kecuali dengan pengamalan jasmani secara alamiah, tidak terlalu banyak mengamati hal-hal yang tersembunyi dari kandungan pandangan yang ada, akan tetapi lebih menitik beratkan pada pandangan hissiyah 314 (inderawi). Sifat Nafs ini akan lebih memunculkan kinerja materil ketimbang immateril. Pendapat ini, dijadikan sandaran oleh Pythagoras, sebagai salah satu unsur penunjang dalam melakukan penghayatan pada dunia materil, seperti musik dan sejenisnya. Sebab jiwa ini dianggap memiliki kemampuan untuk bersinggungan dengan organ fisik secara banyak, bukan sekedar dalam dataran imajinasi<sup>315</sup>. Bahkan musik sendiri pada pemahaman madzhab Pythagorean dianggap mampu melakukan pemurnian jiwa selain dengan obat-obatan. Bahkan hingga pencapaian perenungan. Dalam dialog phaedo, Socrates sempat berbicara mengenai permainan musik sebagai suara "Ilahi", menurutnya pula filsafat adalah

<sup>310</sup>Yang mampu membedakan antara benar dan salah, dengan standar wahyu Allah 'Azza wa Jalla.

<sup>311</sup> Jiwa kebinatangan inilah yang melahirkan jiwa amarah. Lebih mengarah pada kejahatan seperti yang diisyaratkan oleh surat Yusuf ayat 53. Abu Hamid bin Muhamad Mahmud al-Ghazaly, memandangnya sebagai musuh besar. Sebab diyakini muncul dari hawa iblis, yang selalu akan merintangi manusia, untuk berbuat kesempurnaan (Abu Hamid Muhamad Mahmud al-Ghazaly, Makasyifat al-Qulub, Dinamika Berkat Utama, Jakarta, t.t, hlm. 15).

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 68.

<sup>313</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1356.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup>Fazlurrahman, The Philosophy of Mulla Shadra, hlm.298.

"musik" tertinggi<sup>316</sup>. Mungkin tafsiran kata musik yang tidak akan sempat penulis jelaskan lebih detail dalam karya ini. Yang jelas pemaknaan yang sangat dalam untuk memahami akan esensi musik. Jika kini banyak psikolog memandang bahwa musik sebagai salah satu unsur penunjang kehalusan iiwa, maka sufi-sufi India klasik telah eksperimennya terdahulu. Mulla Shadra juga memaparkan kepentingan jiwa ghaladz, maka prakteknya dilakukan psikolog barat, walaupun mereka mungkin saja akan menafikan, manakala disebutkan memakai teori Shadra untuk membuka temuannya. Akan tetapi terlihat pada Mulla Shadra kemunculan buah pikir yang cemerlang saat memberikan gambaran tentang pengaruh inderawi terhadap kondisi Nafs. Atau bahkan terdapat saling pengaruh antara jiwa ghaladz dengan aspek inderawi.

Hal di atas dianggap sebagai bentuk pembahasan jiwa yang masih memerlukan "penghalusan" dan penajaman makna. Sehingga jiwa tidak sekedar dikaji dengan bantuan empirisme. Namun lebih kepada aspek mistisisme. Jika teori yang dilontarkan Mulla Shadra lebih mendekatkan pada pemikiran rasional, meskipun ia dengan sengaja menunjukkan adanya fenomena 'irfani yang sarat dengan mistik. Demikian juga bagi syaikh Ahmad al-Tijani, justru aspek mistik lebih mendapatkan peringkat tertinggi. Terbukti dengan kepemilikan gelar khatmu al-auliya juga diperoleh secara mistik, sebab saat melakukan pertemuan antara syaikh Ahmad al-Tijani dengan hadhrat Rasulullah SAW, tidak ada yang menyaksikan secara kasat mata, kecuali beliau sendiri. Seperti terjadi pada saat turunnya wahyu pada Nabi SAW. Beberapa psikolog "barat", mengamati pengaruh musik terhadap kegiatan jiwa, yang erat pengaruhnya terhadap pergerakan jasad. Diantaranya berpendapat, bahwa gesekan biola yang selaras dengan jiwa akan membuahkan sistem terapi terbaik dibandingkan nasehat-nasehat yang bersifat komunikasi verbal antar personal. Untuk melengkapi laras yang didendangkan oleh musik, perlu adanya kontemplasi. Sehingga terbit sebuah nilai rasa yang membentuk sebuah kinerja dalam upaya melakukan terapi pada jiwa yang sedang terluka. Demikian pula musik akan mampu mengangkat inspirasi serta membantu penyatuan pada jiwa yang telah terlepas. 317 Setiap fakultas fisik akan dapat dipengaruhi oleh kinerja Nafs ini. Itulah yang

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup>David Melling, Understanding Plato, Oxford University Press, New York, tahun 1987, terj. Jejak langkah Plato, oleh Arief Andriawan dan Cuk Ananta Wijaya, Yayasan Bentang Budaya, Yogyakarta, tahun 2002, hlm. 119.

<sup>317</sup> Mary Bassano, Helaing with an colour, Samuel Weiser, Inc, York Beach, Maine tahun 1992, terj. Penyembuhan melaui musik dan warna, oleh Dinamika Interlingua, Putera Langit, Yogyakarta, tahun 2001, hlm. 24.

kemudian banyak digeluti oleh para pakar psikologi masa kini untuk melakukan terapi kejiwaan. Maka muncullah terapi musik, warna dan lain sebagainya.

Dalam thariqat al-Tijaniyah, tidak memaksimalkan penggunaan musik sebagai media. Namun menggunakan upaya menghidupkan jiwa melalui riyadhah shalawat yang dilantunkan dengan irama ruhani. Irama ruhani sendiri merupakan "musik batin" yang memiliki amplitudo tersendiri yang berbeda dengan amplitudo musik pada umumnya. Sama dengan thariqat lainnya yang melantunkan lagu-lagu dzikir secara bervariasi. Sangat berbeda dengan kalangan ahlu al-Tahrigat al-Rifa'iyah, yang sering menggunakan musik sebagai pengantar dzikir, terutama dalam proses memasuki fana'. Atau Maulana Jalaludin Rumi yang menggunakan tarian disertai musik sufinya. Pakar ilmu jiwa "barat" lebih mengarah pada kajian jiwa yang berkisar antara gejala fisik yang tampak akibat sesuatu yang abstrak. Yang mereka pelajari adalah setiap gerakgerik tubuh yang tampak dan mudah untuk dikaji penyebabnya. Mereka hanya memahai bahwa ilmu jiwa yang dimaksudkan adalah jiwa yang empiris<sup>318</sup>. Jika demikian Mulla Shadra lebih dalam membicarakan jiwa. Ia hanya memasukkan dalam salah satu substansi kajian, tidak pada jiwa secara universal. Kendatipun terlihat sejalan dengan beberapa pandangan fisikawan yang Aristotelian, bahkan ada pernyataan Suhrawardi yang menekankan tentang sikap pandangan yang tidak memerlukan media yang transparan. Ini yang kemudian disebut sebagai \*Ilm al-Isyraqi (iluminasi). Mulla Shadra mengemukakan pandangannya menonjolkan kekuatan Tuhan sebagai kekuatan utama, yang masuk dalam bidang domain<sup>319</sup> (jiwa).

Kedelapan Nafs al-Fadhilah, yakni jiwa yang berhasil memilih jasad yang baik untuk ditempati hingga kemungkinan timbulnya seluruh kebaikan yang telah ada secara alami (ketika dialam ruh) akan beroleh suatu kebajikan ketika menempati jasad yang mampu menunjang pada kebaikan awal. Pemikir Persia mengumpamakan badan laksana toko, sedangkan jiwa laksana penunggunya 320. Hal ini terjadi pada sayyidina Muhammad bin Abdullah yang terbina secara fisik, yang selanjutnya dimasuki oleh ruh suci yang disebut Nur. Sehingga maqam beliau menjadi haqiqat al-Muhammadiyah, menurut pandangan Ahmad al-Tijani. Kemudian dijelaskan pula, bahwa manusia (jasad) tanpa Nafs yang baik akan mengakibatkan perilaku jasad yang kurang baik pula, tidak ragu-ragu ia

.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup>Agus Sujanto, *Psikologi Umum*, Bumi Aksara, Jakarta tahun 1991, hlm. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Fazlurrahman, The Philosophy of Mulla Shadra, hlm. 299.

<sup>320</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 215.

menyebutnya dengan istilah *al-maut al-haqiqi* (hakikat kematian).Pada hakekatnya kematian adalah keadaan jiwa yang telah meninggalkan *jasad*. Sebab itulah ia mengumpamakan badan bagi jiwa, bagaikan toko dengan penunggu/pemiliknya. Adapun kelengkapan tokok dianggapnya sebagai alat yang menunjang proses pekerjaan berdagang. Apabila alat-alat hancur atau tokonya terbakar, hancurlah semuanya, kecuali harus membuat toko yang baru berikut alat-alat yang baru pula. Penunggu toko diibaratkan sebagai hakim. Bilamana berpikir tentang kebaikan masa datang, senantiasa akan menambah hiasan-hiasan yang menghiasi tokonya agar terus dikunjungi pelanggan. Tentunya tidak akan membiarkan tokonya tetap dalam keadaan berantakan,<sup>321</sup> hingga tidak terurus dengan rapi. Kemampuan jiwa yang melakukan upaya menghias atas toko adalah kegiatan *Nafsal-fadhilah*.

Kesembilan Nafs al-Kamilah. Ialah jiwa kesempurnaan yang memiliki kemampuan menerobos segala rintangan (penghalang yang memiliki sifat kekurangan) menuju tagarrub (pendekatan<sup>322</sup>) kepada Allah<sup>323</sup> 'Azza wa Ialla. Jiwa adalah sesuatu yang murni dan tidak dapat dihalangi lagi saat ber-muvajahah dengan nilai-nilai Ilahiyah. Ini terdukung oleh pendapat Abu Hudzail Al-Allaf, yang menyatakan bahwa jiwa itu benar-benar ruhani murni. Kendatipun tampak adanya perbedaan dengan Abu Hasan Al-Asy'ari yang terlihat melemah saat menjelaskan tentang keruhanian jiwa. Pandangannya tiada lain kecuali unsur materialisme<sup>324</sup>. Oleh sebab itu, pertemuan dengan Allah sering disebut dengan istilah tawajjuh. Pendapat ini banyak dikritisi oleh al-Kindi, saat menjelaskan tentang hakekat jiwa. Beliau berpendapat bahwa jiwa merupakan jauhar al-basith (esensi<sup>325</sup> tunggal) berciri *Ilahi* lagi *ruhani*. *Al-Kindi* tidak menjelaskan keberadaan jiwa yang berada di alam idea sebagaimana Plato<sup>326</sup>. Bagi para pemikir yang terpengaruh oleh pemikiran Plato sebagai salah satu unsur penunjang pemikirannya, yakni dengan pernyataannya bahwa jiwa berada pada alam idea. Pada sisi lain juga, memaparkan sealur dengan Aristoteles yang menjelaskan bahwa jiwa merupakan esensi dari jasad. Lebih dari itu ia memahami bahwa jiwa berupa penyempurna jasad. 327 Bahkan ditegaskan lagi, sesungguhnya jiwa sebagai madahnya, dan jasad sebagai gambaranya. Menggunakan istidlal, bahwa saat manusia bergerak,

\_

<sup>321</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Our'an al-Karim, 215.

<sup>322</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 541.

<sup>323</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hlm. 214.

<sup>324</sup> DR. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, hlm. 179.

<sup>325</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 712.

<sup>326</sup> DR. Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, hlm. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup>Shadra al-Mutaallihin, al-Hikmah, hlm. 12.

gerakannya adalah kerja *Nafs* sedangkan hidup akan menyertainya. Manusia tidak dapat hidup hanya dengan *jasad* saja atau *Nafs* saja. *Insan* akan tampak kehidupannya yang aktif, bilamana tercipta dari *tafkir* dan *ta'aqqul.*<sup>328</sup>

Iiwa sebagai nilai kesempurnaan pada tubuh manusia. kedudukannya bukan sebagai pelengkap. Namun sebagai penggerak utama. Jiwa inilah yang kemudian dinamai beliau sebagai Nafs al-kamilah. Jiwa ini akan berfungsi, manakala dilengkapi dengan al-Ilmu (ilmu pengetahuan<sup>329</sup>). Hal tersebut yang selalu mendampingi. Tanpanya jiwa akan rusak. Al-Ilmu akan ber-idhafat dengan jiwa menggunakan dua dimensi, yakni, dengan persatuannya pada esensi dan pada eksistensi. Akan tetapi *tasharruf* (distribusi)-nya merupakan esensinya dengan sebab wujudnya. Jiwa ini tidak akan keluar lagi dari batas *jauhar*-nya. Akan tetapi akan keluar dari batasan akalnya<sup>330</sup>. Kesempurnaan jiwa, menggunakan paham kolaborasi antara pemikiran Plato dan Aristoteles, terutama saat melakukan penilaian terhadap hubungan antara jiwa sebagai unsur ruhani dengan jasad bersifat aksidental. Dan jiwa akan kekal setelah jasad mengalami kematian<sup>331</sup>. Pendapat lainnya, seperti diungkapkan al-Ghazali, antara lain manusia sempurna adalah yang telah dianugerahi Allah dengan jisim (jasad / tubuh) yang bersifat materil dan jiwa yang bersifat jauhar (substansi). Kesemuanya akan utuh dan menjadi wujud sempurna, manakala jiwa ini mampu menjadi kekuatan penggerak 332 .Maka tampaklah bahwa al-Ghazali lebih menyoroti kekuatan tampak itu oleh sebab Nafsal-kamilah<sup>333</sup> (yakni jiwa yang sempurna setelah bersatu dengan jasad). Nafsal-kamilah ini sesuai dengan keberadaannya sebagai pemilik al-'ilmu, maka al-Ghazali menyebutnya dengan istilah jiwa universal. Dengannyalah 'ilmu ladunni dapat diperoleh.334

Wujud pengetahuan yang melimpah pada jiwa merupakan "mujud terhampar" Tuhan karena pengetahuan adalah sesuatu yang berwujud murni (terbebas dari materi). Dan jiwapun pada tingkat kesempurnaanya akan melepaskan diri dari materi. Sehingga setelah berkembang menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup>Kamil Muhammad Mahmud 'Uwaidah, R*ihlah fii 'ulum al-nafs,* Darr al-kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, t.t, hlm. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup>Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1314.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>Shadra al-Mutaallihin, al-Hikmah, hlm, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>DR. Ahmad Daudy, Kulian Filsafat Islam, hlm. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup>Abu Hamid al-Ghazaly, *al-Risalah al-Laduniyah*, terj. Oleh M. Yaniyullah, Hikmah, Jakarta Selatan, tahun 2000, hlm. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup>Hanya dalam istilah-istilah nafs, yang ditawarkan Mulla Shadra.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup>Abu Hamid, al-Risalah al-Laduniyah, hlm. 47.

intelek perolehan<sup>335</sup>, maka ia tidak lagi membutuhkan bentuk-bentuk melekat seperti aksiden-aksidennya, tetapi menciptakan bentuk dari dalam dirinya.<sup>336</sup>

Kesepuluh Nafs al-Mujarrodah, 337 yakni jiwa yang dianugerahkan pula pada malaikatal-mudabbirun (malaikat pendamping<sup>338</sup>). Karakteristik yang dimiliki jiwa ini adalah selalu menyendiri, hingga tidak memihak pada manapun. Jiwa ini merupakan anugerah Allah 'Azza wa Jalla, yang hanya diberikan pada malaikat yang mendampingi kehidupan manusia, sebahagian orang menyebutnya dengan Rakib dan 'Atid. Jiwa mereka tidak dipengaruhi oleh keberpihakannya pada orang yang didampingi, akan tetapi lebih lurus untuk memenuhi tugas ilahiyah (tugas Tuhan). Beberapa filosof yang tidak sempat disebutkan namanya oleh Mulla Shadra, memberikan argumentasi tentang keberadaan jiwa ditengahtengah al-'ilmu. Mereka menyatakan bahwa ilmu sendiri adalah segala perumpamaan yang datang atau muncul dari Nafsal-mujarrodah 339, sehingga keadaanya berupa mitsil (perumpamaan) setiap keadaan yang muncul ditengah-tengah keadaan makhlug. Jiwa ini sangat tinggi nilainya, sebab bukan hanya sekedar sebagai pembangkit dan pendorong segala tindakan yang dilakukan tubuh akan tetapi lebih bersifat mandiri dalam segala tindakannya. Sering juga disebut sebagai jiwa yang terpental (menyendiri).

Pendapat ini didukung oleh pernyataan tentang jiwa yang sebelum masuk dalam tubuh. Mereka adalah kaum sufi<sup>340</sup>, yang lebih memahami jiwa itu telah diciptakan pra masuknya ke dalam tubuh seseorang<sup>341</sup>. Tindakan ini, sempat menjadi perhatian atas penelitian Plotinos, yang memahami bahwa terdapat jiwa yang turun ke dunia yang lebih rendah, dengan demikian pula berarti masih terdapat jiwa yang tetap dalam posisinya menempati dunia yang tinggi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa kenyataannya jiwa mempunyai ambivalensi serta bipolar, karena di satu pihak jiwa-jiwa individual, mengalami suatu dorongan *ruhani* untuk mengarahkan perhatian kepada asal usulnya, yaitu jiwa dunia, di samping

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup>Hasil upaya melepaskan diri, menuju suatu kesempurnaan.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup>Fazlurrahman, The Philosophy of Mulla Shadra, hlm. 285-286.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup>Atabik Ali, *Kamus al-Ashri*, hlm. 1631. Menyatakan bahwa arti "*mujarrod*", adalah tidak memihak pada sektor manapun.

<sup>338</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih, , hlm. 263.

<sup>340</sup>Kaum sufi, termasuk kelompok orang yang pertama kali cepat tanggap, terhadap perluasan bahasan mengenai jiwa. Seperti ahli kalam sebelum yang lainnya. (DR. Ibrahim Madzkour, Loc. Cit, hlm. 37).

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup>DR. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, hlm. 179.

terdapat jiwa yang berkiblat kepada dunia (saling ketergantungan). Jika keduanya mendapat posisi untuk mengalami penyatuan, maka *jasad* akan menggulirkannya menjadi sebuah gerakan yang mampu melakukan aktifitas dalam mengatur alam semesta<sup>342</sup>. Bilamana jiwa tersebut telah mengalami titik kejenuhan pada posisinya sebagai jiwa yang bersatu, maka akan terpental menjadi jiwa yang menyendiri, dengan kembali pada asalnya, itulah yang kemudian disebut dengan Nafsal-mujarrodah. Pada jiwa ini asmara, kecemasan dan hasrat-hasrat dugaan menjadi lebur, sehingga yang tinggal hanyalah sebuah ke-tha'at-an (kepatuhan terhadap Sang Kuasa). Pada kalangan sufi dikenal sebagai kondisi fana'. Meskipun Ahmad al-Tijani tidak mengemukakan konsep fana', namun fenomena serupa terjadi dan banyak dialami oleh ikhwan Tijaniyah. Jika Plotinos memahami jiwa mujarradah (yang terpental menuju kesendirian) sebagai hasil kejenuhan bersatu dengan jiwa lainnya yang bersemayam pada jasad. Ada pula yang mencoba melakukan klasifikasi Nafs yang diperoleh Malaikat sebagai makhluq yang hanya memiliki jiwa asal sebagai makhluq suci dari sifat-sifat cemas, asmara dan sejenisnya. Pandangan Pemikir vang berorientasi pada pemikiran Aristoteles saat berbicara tentang konsep manusia. Ia memahami bahwa jiwa sebagai bentuk atau prinsip hidup. Namun manusia juga mempunyai sifat yang lebih tinggi, ialah aktifitas hyle (yang mampu melampaui potensi materi), bersifat sematamata ruhani, antara lain berpotensi sebagai pikir dan kehendak. Aristoteles juga memahami potensi penunjang manusia yakni *materi*, *psike* dan nus (ruh)343.

Di antaranya memberikan gambaran bahwa yang dimaksud dengan *Nafs al-mujarrodah* itu adalah *makhluq* Allah '*Azza wa Jalla* yang memiliki jiwa yang mandiri tanpa disertai sifat-sifat rendah seperti yang dimiliki manusia yang belum mencapai derajat *Nafs*-nya yang benar-benar bersih (suci). Maka dapat dikatakan bahwa *Nafs* yang dimiliki *malaikat* itulah yang diprediksi sebagai *dzat* yang memiliki jiwa ekslusif. Mereka memang sengaja untuk tidak dijatuhkan pada sifat-sfat rendah, untuk mempertahankan taatnya pada *Klahiq*. Dengan demikian maka *malaikat* tidak memerlukan *jisim* sebagai *madah*-nya. Ini sepaham dengan pandangan gurunya (Plato) saat memaparkan tentang ilmu, kemudian menjelaskan posisi akal *al-mujarrodah* yang hanya dimiliki oleh *dzatal-mujarrodah* pula<sup>344</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> DR. P.A. Van Der Weij, Grote filosofenover de mens hlm. 37.

<sup>343</sup> DR. P.A. Van Der Weij, Grote filosofenover de mens, hlm. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *Mafatih*, hlm.263.

Kesebelas Nafs al-Muqarrabain. Adalah Jiwa yang derajatnya setara dengan para malaikat, dari aspek kedekatannya dengan Rabb. Jiwa muqarrabin merupakan jiwa yang menyendiri setelah berpisah dengan jiwa syaithani. Pada Nafs ini madzahir al-qahri, telah dilimpahkan pada madzahir al-luthfi. Mulla Shadra memandang jiwa inilah yang dimiliki oleh ahli Al-Jannah (surga) 345. Karena dzatnya sebagai dzat yang suci, maka keberadaannya sebagai penghuni surga Firdaus menjadi sebuah keharusan bagi Malaikat. Hal ini disebabkan malaikat memiliki potensi untuk tidak berdosa. Mereka mempunyai enam sifat, yang antara lain adalah, sebagai kurir dari hadhirat Ilahiah, ningrat dalam rupa Allah, diberdayakan dengan kekuatan kepatuhan murni, tidak dipungkiri lagi berada dalam hadirat Ilahiyah, dipatuhi dalam keduniawian dan dipercaya dalam menerima serta mendistribusikan wahyu. 346

Jiwa al-Mugarrabin ini telah dimiliki oleh Rasulullah SAW. Demikian juga dalam Tharigat Tijaniyah, diyakini bahwa syaikh Ahmad al-Tijani telah memiliki derajat serupa. Oleh karena itu maka pertemuan dengan Rasulullah SAW secara langsung, bukan sesuatu yang dianggap tidak mungkin. Demikian juga dapat dilakukan oleh ikhwan Tijani yang telah melakukan penyucian diri. Dalam kondisi inilah, ikhwan Tijani akan mengalami pertemuan dengan Nabi SAW secara langsung, ditambah dengan pendampingan diri menuju akhlaq al-Karimah. Derajat jiwa almuqarrabin, dicapai dengan cara riyadhah yang serius. Tidak sekedar mengucap atau hanya melantunkan beberapa bacaan. Akan tetapi harus secara simultan, mulai dari pelaksanaan syari'at secara baik dan benar, pencerahan pemikiran melalui tarbiyah al-'aqliyah, dan pelaksanaan ritual khusus yang telah diwariskan dari para sufi yang diyakini telah mencapai pada derajat di atas. Sufi besar lainnya berpendapat bahwa, Malaikat yang dimaksud bukanlah sosok makhluq hidup seperti yang biasa diungkap orang. Akan tetapi merupakan sosok *nural-ilahiyah* yang berpisah dengan jasad. Yang demikian disebutkan oleh Ayn Al-Qudhat347 sebagai unsur malakut. Beliau menafsirkan Malakut sebagai alam jiwa. Ia memahami

<sup>345</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm.127.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>Syaikh Muhammad Hisyam Kabbani, Anggeles Univeild: A sufi perspective, hlm. 6.

<sup>347 &#</sup>x27;Ayn al-Qudhat, adalah salah satu guru Mulla Shadra. Idenya banyak dipakai saat menuangkan pemikirannya. 'Ayn al-Qudhat adalah tokoh sejaman dengan Abdu al-Qadir al-Jilani. Beliau juga salah satu kawan dari Abu Ya'qub Yusuf Hamdani, ketika berada pada suhan Ahmad al-Ghazali, yang bersama-sama menuntun proses pendirian tarekat Naqsabandiyah. Ia sempat mengalami ekstase bersama di Persia, Nizami dan Sana'i, (Leonard Lewisohn, The herritage of sufism clasical Persian sufism from its origin to Rumi, England, tahun 1999, terj. 'Ayn al-Qudhat dan doktrin fana, Pustaka Sufi, tahun 2003, hlm. 2.)

bahwa manusia akan berada pada posisi *insani*, jika mampu menjamah dua alam, yakni *alam malakut* (jiwa) dan *alam jabbarut* (kedaulatan *ilahi*)<sup>348</sup>.

Tampak adanya pemikiran yang berpandangan tentang posisi jiwa malakuti. Jiwa ini awalnya merupakan jiwa terlepas dari jasad. Saat itulah ia dijuluki sebagai jiwa al-muqarrabiin. Atau disebut juga jiwa yang mampu menggapai nur al-Rubbubiyah Allah 'Azza wa Jalla. Malaikat adalah bentuk perpanjangan tangan Tuhan (distributor), yang bertugas melakukan distribusi rubbubuyah pada seluruh makhluk-Nya. Bahan penciptaannya dari Nur, merupakan bekal dasar malaikat untuk tidak terhalang oleh hijah apapun dalam melakukan tugas pokoknya. Demikian pula manusia yang telah menggapai poisisi Nafsal-muqarrabin, adalah sosok manusia yang telah mampu menggapai nilai rububiyah Tuhan. Hingga antara dirinya dengan Tuhan menjadi tidak terhalang hijah apapun. Kesendiriannya tanpa hijah telah dibuktikan oleh Nabi-nabi-Nya.

Jiwa para Nabi yang selalu berkomunikasi dengan Allah setiap saat merupakan wujud nyata dari kondisi jiwa muqarrabin yang mampu menggapai nilai rubbubiyah. Yang dalam Thariqat al-Tijaniyah diyakini sebagai hasil dari keterbukaan kunci ghaib. Demikian pula dengan Allah. Bagi mereka yang telah mampu memasuki wilayah ini, Beliau sangat terbuka dengan wujudnya. Bahkan al-Our'an telah memberikan pernyataan tentang kedekatan antara Allah dengan makhluq-Nya. Mulai dari kedekatan secara informatif hingga menyatakan lebih dekat dari urat leher. Pemikir Katholik mengemukakan pandangannya, kepasrahan yang baik adalah ketika mampu binasa secara inderawi dengan melebur melalui pembinasaan spiritual melalui spiritual jiwanya<sup>349</sup>. Mungkin inilah gaya *ekstase Katholik*. Akan tetapi tidak dapat dinafikan bahwa peleburan dengan dzatilahiyah merupakan salah satu doktrin sufistik untuk mencapai irfan (gnosis). Dan ajaran gnostik (irfani) ini, merupakan salah satu cara Mulla Shadra dalam menggapai pertemuan dengan kondisi ke-Tuhan-an. kondisi ini yang sering dinamakan unity. Sedangkan yang terjadi pada syaikh Ahmad al-Tijani dikenal dengan futuh. Pada gaya spiritualis Kristiani, banyak menampakkan gagasan shekinah dan da'th. Hal tersebut yang menjadi bibit pembicaraan spiritualis nuansa Injil. Mereka menganggap bahwa shekinah adalah kehadiran RuhKuddus didunia profan, bagaikan cahaya matahari yang bersinar dimana-mana<sup>350</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Leonard Lewisohn, *The herritage of sufism clasical Persian sufism from its origin to Rumi* ,hlm. 23.

<sup>349</sup> Leonard Lewisohn, The herritage of sufism clasical Persian sufism from its origin to Rumi, hlm. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup>A. Heuken. Sg, Spiritualitas Kristiani, CLC, Jakarta tahun 2002, hlm. 26.

Ruh Shekinah (sakinah) hanya didapat oleh orang-orang yang telah mengalami berbagai pelatihan ruhani dalam mempertahankan ruh kuddus yang bersemayam dalam jasadnya. Jika doktrin Katholik mengemukakan doktrin peleburan jiwa, maka 'Ayn al-Qudhat-pun tampak terdapat kesamaan, yakni didasarkan pada penghancuran Nafs. Menurutnya tanpa penghancuran ego, maka kesadaran spiritual tidak mungkin ada. Kemudian dilakukannya untuk meniadakan semua kondisi kecuali Allah dengan "laa ilaaha illa Allah" 351. Doktrin penghancuran Nafs dan peleburan yang diusung oleh ide di atas, dimasukkan pada tipe cosmis dalam dunia mistik 352, yakni kemampuan diri melebur bersama Tuhan dalam jiwa universal, karena manusia adalah pletikan-Nya. Aliran ini banyak dianut oleh Hindu Sangkya dan Budisme Mahayana 353.

Pada pemikiran sufistik Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, tidak dijumpai doktrin penghancuran Nafs dalam peleburan diri dengan Tuhan. Akan tetapi lebih menitik beratkan pada memahami pencapaian puncak *makrifat* dengan mempelajari adanya *tasykik*, yang akan mengarahkan pada pemahaman kuiditas esensi jiwa. Jika pembinaan jiwa pada Mulla Shadra menuntun kearah *irfani*. Maka pada Ahmad *al-Tijani* diarahkan kepada pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah melalui metode pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal. Mulla Shadra berpandangan bahwa setelah proses penyempurnaan jiwa dengan segala kebersihannya, akan ber-taraggi (meningkat matrabat-nya), memasuki wilayah rub, yang mampu memandang dengan nur-Nya segala sesuatu secara universal 354. Sedangkan pada pemikiran syaikh Ahmad al-Tijani justru lebih diarahkan untuk memasuki wilayah haqiqat al-Muhammadiyah, guna mendapatkan pancaran Nur Muhammad, yang akan mendamping perilaku, hingga termasuk pada akhlag al-karimah.

Keduabelas Nafs al-Muntakisatu al-Ruus. Jiwa ini dimiliki oleh orangorang fasiq dan kufur. Ia berada pada manzilah (maqam/wilayah) syaithan

-

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup>Leonard Lewisohn, The herritage of sufism clasical Persian sufism from its origin to Rumi, hlm. 38.

<sup>352</sup>Dalam dunia mistik, terdapat tiga tipe transformasi (penyatuan), yakni tipe etis, berupaya menciptakan manusia paripurna atau waskita. Agar mampu berjumpa dengan "Yang Ada", melalui samadi atau yoga. Seperti yang dilakukan aliran Subud. Tpe cosmis, diktrinnya adalah peleburan jiwa dengan jiwa universal, melalui jalur emanasi. Karena manusia adalah pletikan-Nya. Dianut oleh Hindu Sangkya dan Budhisme Mahayana. Tipe pantheistis, dalam kebatinan menyatu dengan sukma (ittihad), dalam keadaan ekstase. (Prof. H. A. Rivai Siregar, Tasannf dari sufisme klasik ke neo-sufisme, Rajaewali Press, Jakarta, tahun 2000, hlm. 22.)

<sup>353</sup> Prof. H. A. Rivai Siregar, Tasawuf dari sufisme klasik ke neo-sufisme, hlm. 22

<sup>354</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih, hlm. 510.

yang mathrudah (telah dijauhi<sup>355</sup>) dari alam Al-Rahmat (kasih sayang) dan Al-Ridwan (ke-Ridha-an), terjebak dalam alam Al-Nigmah (kesengsaraan) dan Al-Husran (kerugian 356). Pertimbangan yang muncul dari orang berjiwa *muntakisah*, mampu membedakan nikmat dan tidak atau baik dan buruk, hanya sulit untuk membedakan benar dan salah berstandar wahyu Tuhan. Jiwa ini digolongkan pada Nafs al-hayawaniyah. Mereka adalah kaum yang merugi yang tidak akan mendapat perlindungan Tuhan. Nafs al-Muntakitsah digolongkan pada Nafs al-hayawaniyah, karena dalam kinerjanya lebih besar memunculkan qunwah al-tahayyuli yang tergambar di dalamnya adalah rasa cinta terhadap sesuatu di alam ini, dan yang sepadan dengannya<sup>357</sup>. Pernyataan jiwa yang memiliki kekuatan *tahayyuli*, bukan merupakan kekuatan imajinasi mandiri. Gambaran-gambaran imajinatif, bahkan gambar kognitif dianggap sebagai sesuatu yang bukan ditempatkan secara statis dalam jiwa. Akan tetapi terjadi melalui jiwa bi alfa'il (secara aktual dan subjektif), bukan bi al-gabil (secara reseptif). Pernyataan ini diambil setelah dengan tegas menyatakan menolak pendapat al-Farabi dalam Al-Jam' bayn al-ra-yain dan Suhrawardi dalam Hikmat Al-Isyraq. Maka iapun menuliskan "Ketahuilah! sesungguhnya selama jiwa melekat pada badan, pengindraan bersifat mutlak, bukan imajinasi. Sebab penginderaan memerlukan materi eksternal dan syaratsyarat khusus, imajinasi menjadi kurang banyak dibutuhkan. Akan tetapi setelah keluarnya jiwa dari badan, antara imajinasi dengan penginderaan tidak lagi memiliki perbedaan. Karena potensi imajinasi sebagai khazanah indera, telah menguat dan memadat dalam jiwa itu sendiri<sup>358</sup>.

Al-Hujwiri yang memandang Nafs sebagai pemengaruh atas jasad. Sehingga beberapa potensi Nafs diharuskan mendapat pengekangan. Dengan alasan bahwa setiap Nafs yang mempengaruhi atas badan, maka badan akan mendapat pertanyaan atas perilaku yang dilakukan Nafs<sup>359</sup>. Bahkan Dhun Nun al-Mishry berpendapat bahwa kegelapan yang paling pekat adalah kepatuhan akan perintah Nafs. Mengikutinya adalah menentang Allah 360. Pendapat di atas terlihat tidak banyak dikaitkan dengan kondisi Nafs sebelum masuk ke-dalam tubuh, yang oleh beberapa tarekat dijuluki sebagai lathifat. Nafs-Nafs ini bersifat suci dan bergerak

<sup>355</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1751.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *Tafsir*, hlm. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *Mafatih*, hlm. 509.

<sup>358</sup> Agus Efendi, Kehidupan dan karya Mulla Shadra. tahun 2000, t.h,

<sup>359</sup>DR. Javad Nurbakhsy, Psychology of sufism (del wa nafs), Publication (KNP) Tehran tahun 1992, terj. Psikologi Sufi, oleh Arif Rahmat, Fajar Pustaka Baru, Yogyakarta, tahun 1998, hlm. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> DR. Javad Nurbakhsy, Psychology of sufism, hlm. 65.

secara baik. Iiwa ini dinilai oleh beberapa penafsir dengan, julukan Nafsal-Muthmainnah, seperti yang tertuang namanya dalam ayat al-Our'an. Kesadaran ini, kemudian diungkap oleh Ibnu Arabi. Ia menjelaskan kedudukan Al-Nafs al-Rahmani. Menurutnya, jenis Nafs inilah yang selalu membawa kebaikan. 361 Meskipun beberapa pemikir yang berpandangan mistik, memahami Nafs sebagai kegiatan yang kurang baik. Karena mereka hanya menampilkan sosok Nafs setelah memandang kegiatan badan. Padahal pada badan terdapat kekurangan untuk lebih sempurna menampilkan seluruh kegiatan jiwa. Namun berbeda dengan Ahmad al-Tijani yang memandang bahwa jiwa sebagai organ anatomi ruhani yang dapat diperlakukan sesuai dengan keinginan. Contohnya kegiatan jiwa setelah keluar dari *jasad*. Mereka tidak mengulas itu. Allah telah banyak memberikan isyarat, bahwa semua pertanggungjawaban akhirat adalah melalui jiwanya. Untuk hal itu Mulla Shadra tampak ingin memunculkan kontroversinya dengan para agamawan lainnya tentang jiwa secara menyeluruh. Kulminasinya, adapula pemikir yang menjelaskan bahwa jiwa adalah sosok non materil yang berpengaruh pada materil, selama materi tersebut bergabung dengannya. Akan tetapi setelah materil dilepaskan, maka kekuatan jiwa ini menjadi menguat dan disempurnakan dengan segala kemampuan materil yang telah dilaluinya atau melaluinya.

Ketigabelas Nafs al-Munthabi'ah (jiwa yang mencetak<sup>362</sup>/ merekam), akibat rekaman ini akan muncul materil yang sama derajatnya dengan langit dan bumi. Oleh sebab itu pula *Nafs* ini mempunyai kemampuan dalam interaksi dengan keadaan thabi'iyah (alami). Selanjutnya akan tercetak sebuah *jisim* hingga *asfala saafiliin* (martabat terrendah). Kemampuan interaksi yang wajar, akan mengakibatkan tumbuhnya sosialisasi yang baik antara sesama makhluk Tuhan. Tujuan akhir dari diciptakan Nafs ini adalah agar manusia senatiasa mampu menjadi pendamping serta pemakmur bumi dan langit 363 (alam dunia). Jiwa munthabi'ah yang diuraikan Mulla Shadra, terdapat kesamaan paparan dengan uraian Syaikh Nur Al-Diin Al-Raniri tentang alam materi, walaupun maksudnya mungkin berbeda. Ia menjelaskan tentang posisi jiwa hewani (Nafsal-hayawanat) yang bersifat materil. Bahkan membaginya menjadi tiga kelompok, yang kelompok itu selanjutnya dibahasakan sebagai alam, karena secara alamiyah itu adalah dimasukkan pada golongan alam. Manusia sendiri dalam pandangan al-Raniri adalah sebagai satu alam yang akan mendampingi alam lain yang lebih rendah atas amr

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Abu al-A'la Afifi, Fushush al-Hikam li Syaikh al-Akbar Ibnu 'Araby, hlm. 189.

<sup>362</sup> Atabik Ali, Kamus al-Ashri, hlm. 1223.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *Tafsir*, hlm. 25.

Tuhan. Materi hayawanat yang diuraikan al-Raniri di antaranya adalah, alam malak, alam malakut dan alam jabbarut. Beliau juga mengumpamakan berjejernya alam malak dengan alam malakut, seperti posisi badan kasar yang berjejer dengan alam halus. Dan alam jabbarut berdiri dengan kekuasaan Allah. Dzat-Nya berdiri dengan diri-Nya yang wajib al-wujud. Nafs yang dianggap Mulla Shadra sebagai pencetak, hingga tercipta alami, bertujuan untuk menyamakan derajat makhluq hingga satu sama lain menjadi derajat yang maujud (mengada) secara bersama-sama dalam mengemban tugas Ilahiyah. Tanpa kebersatuan antara manusia dengan alam dalam maqam makhluq-Nya, maka manusia sebagai Dzat yang mempunyai kelebihan dengan alam akan mendapat banyak hambatan dalam berinteraksi. Apalagi jika memandang pada pendapat Ibnu Arabi yang dikutip Al-Raniri. Beliau memberikan pernyataan bahwa alam semesta adalah Allah Subhanahu wa Ta'ala, yang tajalli dengan segala sifat-Nya.

Para penganut tasawuf Ibnu 'Arabi ini memahami alam semesta sebagai dzat yang jati dirinya adalah Allah sendiri. Sehingga tajalli-nya dengan alam ini merupakan wujud Tuhan yang "memateri". Dengan tujuan melakukan interaksi dengan materi. Dan jiwa merupakan bagian dari anatomi ruhani yang diciptakan Tuhan sebagai alat untuk mengendalikan jasad. Maka ketika jiwa dikotori, segala gerak jasad akan mengalami kekotoran. Untuk itulah Ahmad al-Tijani dengan mengadopsi pemikiran Ibnu Arabi dan al-Turmudzi, mengangkat pemamahan haqiqat al-Muhammadiyah sebagai cara untuk mensucikan jiwa. Lalu menyertakan shalamat yang dinilai menjadi kata kunci dalam melakukan ritual pensucian jiwa menurut Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Riyadhah inilah yang kemudian akan menjadi jembatan adanya pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah yang tiada lain adalah Muhammad SAW.

Keempatbelas Nafs al-Wahmiyah. Ialah bagian dari jiwa yang menjadi penyebab munculnya amarah syaithaniyah, sebagai perubah (tujuan) penciptaan Allah pada manusia. Mulla Shadra mengibaratkan dengan pendengaran hewan ternak<sup>364</sup>. Akibat dari tumbuh kembangnya Nafs ini, seseorang akan menjadikan dirinya hidup bebas tanpa kendali aturan. Penghalalang segala cara akan kerap dijumpai. Keberpalingan dari ibadah sebagai tujuan awal diciptakannya manusia, dirubah dengannya menjadi kehidupan yang hanya untuk menikmati duniawiyah, tanpa sedikitpun mengenal harapan ilahiyah. Jiwa yang kadang-kadang memiliki sifat arogansi tinggi. Sehingga dimasukan pada gangguan emosi.<sup>365</sup>

-

<sup>364</sup> Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> Iyus Yosep, S.Kp., M.Si, Keperawatan Jiwa, Aditama, Bandung, tahun 3013, hlm.87.

Ibnu Sina mengkomentari tentang *Nafs al-wahmiyah* ini sebagai wujud dugaan. Kemunculannya sebagai salah satu fakultas yang memahami gagasan non material namun partikular <sup>366</sup>. Walaupun sebelumnya menurut pengamatan Fazlurrahman, bahwa Mulla Shadra sempat menolak keberadaannya pada fakultas semacam itu. Dengan pernyataannya sebagai suatu realitas yang tidak mempunyai wujud. Ini disebabkan oleh paparan Ibnu Sina yang mengkaitkan antara cinta dan beberapa dugaan tentang bahaya dianggap sebagai hasil kerja *Nafs al-wahmiyah*. Umumnya pemikiran teosofi bukan dititik beratkan pada kemunculan cintanya, akan tetapi pada "dugaan" yang timbul akibat kerja *Nafs* tersebut. Dianggap akan menimbulkan presepsi negatif pada *jasad*.

Pandangan Ibnu 'Arabi, seperti diungkap Henry Corbin, yang menyatakan bahwa wahm merupakan bayangan yang menumbuhkan imajinasi aktif. Wahm dipahaminya sebagai imajinasi yang bukan ilusif (vang akan muncul manakala keliru dalam memahami cara berwujud ). Dalam kasus "sang gnostik", imajinasi akan menjalankan fungsi himmah, karena konsestrasi "sang arif", mampu menciptakan objek-objek, menghasilkan beragam perubahan di dunia lahiriyah 367. Semua karakteristik jiwa akan bersatu dengan memadat menuju derajat kwiditas paripurna. Sebagai pengguna konsep Ibnu Arabi, teosofi Persia yang bernama Mulla Shadra menganggap bahwa kuiditas badan dan personalitasnya merupakan "keran" jiwanya, bukan disebabkan tubuh yang materilnya. Maka pertahanan terhadap badannya harus mampu mempertahankan jiwanya. Perubahan jiwa menuju setiap posisi, bukan ditafsirkan sebagai perubahan jiwa, akan tetapi lebih kepada pemahaman akan proses pemadatan. Jiwa tetap menjadi dirinya sendiri. Hanya saja untuk bergerak, hidup pada alam meteril membutuhkan bantuan jisim (badan), sebagai unsur kekuatan geraknya. Ia memahami bahwa perubahan harakah al-Nafsiyah (gerakan jiwa), seperti yang digambarkan dengan fenomena akhirat, qiyamah, barzakh dan lain sebagainya. Demikian pula dengan hal-hal yang menyangkut temporal, kuantitatif, kualitatif, posisional dan sejenisnya. Pada dasarnya dapat dinilai sebagai sebuah gerakan jiwa menuju poisisinya yang lebih padat. Ini menggambarkan adanya inpendensi pada jiwa. Sehingga dirinya akan menjadi "dirinya".

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup>Fazlurrahman, *The Philosophy of Mulla Shadra*, hlm. 305.

<sup>367</sup>Henry Corbin, L'Imagination creatrice dans le soufisme d'Ibnu Arabi, dalam edisi bahasa Inggris menjadi Of creative imagination in the sufisme Ibn 'Arabi, Princeton University Press, tej. Imajinasi kreatif sufisme Ibnu Arabi, oleh Moh. Khozim dan Suhadi, LkiS Yogyakarta, tahun 2002, hlm. 289.

Hal itu terjadi karena gerakan yang unik dan gradual ('ala sabil al-ittishal al-wahdany al-tadrijy)<sup>368</sup>.

## 2. Hubungan Jiwa, Akal dan Jasad

Tubuh manusia memiliki anatomi khas, yang tidak dimiliki oleh makhluq lainnya, ialah akal. Kemulyaan seseorang dihadapan Allah, adalah saat memelihara dan memberdayakan akalnya menjadi berfungsi sebagaimana mestinya. Pandangan tentang akan lini sempat dilontarkan Harun Nasution dalam karyanya yang berjudul akal dan wahyu. Pada tulisan tersebut beliau mengemukakan peranan akal yang disejajarkan dengan wahyu saat menjadi sumber rujukan dalam mengamalkan ajaran Islam. Akal dianggap memiliki kekuatan intuitif yang mampu membuka rahasia alam.Sangat berbeda dengan rasional dan logika. Pemikir klasik yang memiliki kecenderungan membahas tentang akal, adalah Ibnu Arabi. Pandangan beliau dituangkan dalam karya-karyanya.Ibnu Arabi banyak mengkaitkan peranan akal dengan ruh dan jiwa (nafs). Bagi para sufi akal dipandang sebagai organ khusus yang berfungsi memberikan haluan menuju kesempurnaan manusia (manusia seutuhnya). Itulah sebabnya, semua peribadatan dalam ajaran Islam selalu dikaitkan dengan akal yang sehat. Akal dipandang memiliki kemampuan menguak tabir metafisika. Bahkan hingga semua yang tidak terjangkau panca indera. Akal juga sangat berkaitan dengan pengendalian emosi manusia. Beberapa pemikir mengartikan kata 'agal sebagai bentuk khas dari makhluq yang bernama manusia. 'Aqal sendiri diterjermahkan sebagai "ikatan" dalam bahasa 'Arab. Maksudnya adalah yang mengikat dan menjadi tanda khusus bagi manusia. Atau mengikat keseluruhan aktifitas organ ruhani, agar tidak terjadi penyimpangan fungsi.

Akal ('aqal) juga diyakini sebagai organ yang memiliki kemampuan untuk memahami serta mengetahui tentang hakekat segala hal. Sebahagian memahami sebagai jiwa yang sangat lembut. Para sufi mengenalkan akal dengan lathifah. Hal di atas karena kelembutannya. Bagi sebahagian sufi meyakini bahwa akal merupakan wujud organ yang memiliki sifat ke-Tuhan-an. Kalangan penganut pemikiran alGhazaly menyatakan adanya penamaan berbeda, bertujuan untuk menunjukkan esensi dari masing-masing yang disebut namanya, ialah akal, ruh, nafs, qalb, saqaf, sir, lubb dan sejenisnya. Pada dasarnya sessuai dengan pemahaman al-Ghazaly sendiri, bahwa masing-masing diidentifikasi betrdasar cara kerja dan fungsinya. Beliau memberikan argumentasi, bahwa akal memiliki kemampuan penerimaan pengetahuan secara

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Agus Efendi, Kehidupan dan karya Mulla Shadra, t.h

teoretis. Pada akal, terjadi gerakan pengetahuan berupa nalar. Selain di atas juga memiliki fungsi pembeda antara kaum kanak-kanak yang dianggap belum banyak memfungsikan akalnya dengan yang telah dewasa. Demikian juga antara yang sehat dan terganggu fungsi akalnya. Sehingga bisa dibedakaan bahwa akal sangat dipengaruhi oleh kondisi seseorang. Anak dibawah usia *balligh* (dewasa dalam sudut pandangan agama), disinyalir belum dapat mem,fungsikan akal secara maksimal.

Bagi kalangan penganut paham Imam al-Ghazaly, akal dipahami sebagai pengetahuan empiris. Sedangkan pada kalangan lainnya menyetakan justru akan memliki kemampuan menjamah aspek empiris hinga mistis. Salah satunya adalah tentang wahyu, yang harus dipahami oleh para Nabi.Para Nabi dalam menerima wahyu harus memiliki akal yang sehat. Sehingga wahyu didapat dan diperlaklukan sebagai sumber ajaran dan syari'at. Jika saja akal hanya dinilai sebagai alat untuk menerima hal-hal yang empiris, maka wahyu tidak dapat dijadikan sandaran syari'at. Sebab tidak selamanya wahyu bersifat empiris. Akal bukan pikir. Namun kerjaan memikir itu adalah salah satu dari kemampuan akal sehat. Seseorang disebut memiliki akal yang sehat yang sempurna, apabila telah mampu menerima bimbingan Tuhan secara langsung. Inilah yang oleh Sigmund Freud ditolak sebagai kondisi jiwa yang normal. Dalam padangan psikoanalisanya, Sigmund Freud memasukkan keadaan jiwa para Nabi sebagai manusia yang memiliki delusif (halusinasi).Pada pemikiran al-Ghazali, hampir menyamakan akal dengan pikiran, yang sepenuhnya dilakukan oleh kerja otak. Dengan demikian, tidak salah jika al-Ghazali menyebut akal pada organ ruhani yang memiliki potensi untuk menerima sumber pengetahuna berupa hasil pengamatan, penelitian dan pengajaran.

Akal dipandang sebagai potensi, yang dapat memberikan dorongan secara sistematis. Bukan lagi merupakan kerja kepentingan sesaat, yang sering disebut *syahwat*. Akal dinilai dapat menerima pengetahuian yang bersifat mistik, seperti pengetahuan yang diperoleh tanpa sebelumnya dil;akukan kegiatan pembelajaran sistematis. Inilah yang disebut dengan ilmu *ladunni* atau ilmu *khudhuri*. Kebalikannya adalah *ilmu hushuli* atau *ilmu kashi*. Kemampuan di atas menunjukan sangat paripurnanya akal. Kemampuan yang melintasi jangkauan pikiran menjadikan nilai manusia menjadi lebih tinggi dari *makhluq* lainnya. Dalam kajian ilmu kalam, akal dijadikan sandaran untuk menujukkan kebeardaan Tuhan. Diantaranya, Ibnu Sina menyebut Tuhan sebagai akal satu. Ia mengidentifikasi akan hingga sepuluh. Sebelumnya Ibnu Sina membagi antara akal aktif dan akal pasif. Akal pasif itulah yang dipandang *al-Ghazaly* sebagai akal. Pertentangan sering terjadi antara

pemikiran Ibnu Sina dan al-Ghazaly, semenjak diskusinya mengenai filsafat. Hingga pada akhirnya, *al-Ghazaly* menulis karyanya berjudul *Al-Munkidz min al-Dhalal*. Kritik *al-Ghazaly* terhadap Ibnu Sina, juga seperti pada pembahasan mengenai akal.

Lain halnya dengan Dzunnun al-Mishry, ia memasukkan akal sebagai organ manusia yang hanya dapat menggunakan logika. Saat akal disamakan dengan logika, beberapa kalangan sufi dan filosof banyak yang menolak. Sebab antara logika dan diskusi tentang fungsi akal dianggap belum memadai. Dzunnun al-Mishry malah membahas akal saat menjelaskan tentang mengetahui Tuhan. Untuk beberapsa kalangan. Dan pada kalangan ulama, seseorang mengetahui Tuhan melalui pendekatan akal yakni logika. Persepsi ini menunjukkan bahwa akal merupakan terma logika. Bukan lagi sebuah terma kesempurnaan manusia. Selain itu juga ia menjelaskan tentang pengetahuan Tuhan yang didapatkan oleh kalangan awwam (umum), melalui syahadat. Padahal syahadat bukan sebuah ungkapan lafadz. Melainkan sebuah kondisi seseorang yang sedang mengetahui tentang fenomena di luar logika. Logika bukalah kerja akal. Melainkan kerja otak yang hanya menentukan pembahasan sistematis berdasar terma matematis. Bahkan Dzunnun al-Mishry, sempat memberikan argumen, bahwa hal di atas adalah kerja akal yang menembus pengetahuan hakiki. Bagi beberapa kalangan, pandangan tersebut merupakan hal yang harus disempurnakan. Sebab belum masuk pada pembahasan diskusi tentang akal. Pemahaman Dzunnun juga belum dikatakan sebagai pandangan keliru mengenai akal. Sebab pada awalnya manusia dikenalkan dengan pengetahuan yang menjadi dalil untuk sebuah pengetahuan. Yakni dalil aqli (akal) dan dalil, naqli (wahyu). Terobsesi pemahaman di atas maka Dzunnun al-Mishry mengidentifikasi kerja akal dengan teorinya. Lebih unik lagi saat beliau mengemukakan pendapatnya tentang konsep ma'rifatu al-Shufiyah. Yakni pengetahuan yang disandarkan pada kerja *qalb*. Sedangkan pengetahuan yang dipergunakan teolog, digolongkan pada pengetahuan berdasar akal. Inilah yang dinamakan ma'rifat al-'aqliyah.

Akal, merupakan *hujjah* (petunjuk) Allah di dunia. Ia juga sebagai makhluk yang pertama diciptakan. Fungsinya untuk memberikan petunjuk teknis bagi orang yang mencintai-Nya. Maka dengan penuh rasa cinta pada Allah, manusia akan memperoleh ketajaman akal (*'aql*), yang membuahkannya menjadi *nur al-hidayah* ( petunjuk menuju kecerahan), akibatnya petunjuk Tuhan tersebut menjadi tetap terpelihara. Secara otomatis mencoba menenggelamkan akal, akan mengakibatkan lepasnya *hujjah* (petunjuk). Itulah yang melahirkan konsekuensi *tsawah* (pahala) dan

*Igab* (siksa). <sup>369</sup> Akal berikutnya adalah disebut *al-hayulani*. Dalam keterkaitannya dengan jenis akal ini, posisi Nafs menjadi penting, terutama sebagai penerima serta penimbang pengetahuan (Idrak). Setelah pengetahuan didapatkan, akan diikat dengan akal malkah (melekat pada status kepemilikan<sup>370</sup>). Kesempurnaan akal akan terkait dengan kekuatan Nafs-nya, sebab kekuatan itulah yang mengakibatkan dorongan untuk mewujudkan sebuah pekerjaan. Kekuatan akal tumbuh dan berkembang manakala qunnah al-nafsiyah (kekuatan jiwanya) menunjang kinerja jisim (jasad)<sup>371</sup>. Keutuhan kinerja akal akan dipengaruhi oleh kegiatan-kegiatan nafs. Jika nafs-nafs negatif yang sering terpacu, maka akan mengakibatkan kekuatan akal yang negatif pula, akhirnya memunculkan gambaran pada jasad yang tidak tergolong pekerjaan baik. Hal ini disebabkan jasad sebagai gambaran dari keseluruhan kinerja nafs dan akal. Sedangkan akal sendiri bagian dari tubuh manusia yang selalu sama-sama bekerja dalam posisinya yang berbeda, meskipun bermuara pada tujuan yang sama. Secara otomatis pula setiap pekerjaan akal yang sempurna akan dihasilkan oleh kinerja Nafs yang sempurna pula. Dengan demikian jasad yang berfungsi sebagai gambarannya menjadi terpengaruh oleh dua kekuatan besar yang mendorongnya untuk berapreseasi.

Kesucian jiwa dinilai sebagai kondisi yang harus diciptakan, untuk menunjang kerja akal dalam tubuh. Sebab jiwa yang berperan sebagai objek yang digerakkan oleh ruh, kelak akan mempengaruhi kerja akal dalam menggapai kebenaran ilahiyah. Apalagi saat iiwa harus menggunakan akal aktif dalam menguak tabir haqiqat al-Muhammadiyah. Oleh sebab itu, maka kesucian jiwa, merupakan modal utama kerja akal yang benar. Melalui akal yang telah berjalan dalam realita kebenaran inilah yang kelak akan mampu melakukan *musyahada*h dengan *nur* Muhammad. Dan mereka yang telah memasuk wilayah ini diberikan predikat wali *quthb*. Merekalah yang dengan akalnya akan *musyahadah*, baik maupun Allah dengan al-maujudatu al-ghaibah (ghaib dengan keadaannya) <sup>372</sup>, seperti pertemuan dengan *haqiqat al-Muhammadiyah*. Kadang-kadang terdapat penyimpangan antara kinerja akal dengan Nafs. Terutama saat menerima *hidayah* (petunjuk). Mulla Shadra juga memandang adanya saat-saat keterlepasan antara Nafs dengan akal<sup>373</sup>. Ketika akal menerima idrak (pengetahuan) tentang sesuatu, akan tetapi

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *Tafsir*, hlm. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup>Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly bin al-Hasan *Syaikh al-Hakim al-Turmudzy, Kitah Khatmu al-Auliya*, Maktabah al-Katsulaikah, Beirut, t.t, hlm.504.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Tafsir, hlm, 329.

Nafs yang negatif mendorongnya untuk jasad berbuat keburukan. Jika saja jasad lebih banyak dipengaruhi Nafs tersebut maka yang terjadi adalah penolakan akan idrak. Oleh sebab itu, maka Nafs yang tidak mendukung kinerja akal inilah dalam prespektif shufi harus diberikan pendidikan, dengan cara melakukan riyadhah (pelatihan ruhani) menuju terciptanya Nafs yang baik. Sufi memberikan kiat-kiat untuk melakukan pelatihan di atas dengan terlebih dahulu dikenalkan pada posisi Nafs dalam tubuh. Kaum Thariqah (tarekat<sup>374</sup>) memperkenalkan adanya lathifah serta maqammaqam Nafs yang perlu disentuh secara ruhani, dengan harapan adanya penaklukan pada beberapa komponen Nafs yang memiliki quwwah alfasidah (kekuatan negatif).

Akal menjadi hampir tidak berfungsi saat manusia memasuki wilayah Nafs al-Basyariyah. Maksudnya bahwa Nafs al-basyariyah akan mementalkan dirinya dari kinerja akal, sehingga tercipta kemandirian dalam jiwa itu sendiri. Sebab pada Nafs ini manusia sudah memasuki "kawasan" kesempurnaan. Kesempurnaan bagi jiwa adalah kemandirian dari gambaran-gambaran akal. Pada Nafs ini, telah keluar dari batasanbatasan akal. Sebab akal berproses ketika Nafs berada dalam wilayah fi'li al-ajsad (perbuatan fisik). Demikian pula ketika memasuki alam almutakhayyalah, Nafs mendominasi sedangkan akal tertinggal dalam kerangka (jasad). Keikutsertaanya menjadikan wujud manusia yang sempurna dalam proses fi'liyah. Sedangkan dalam keadaan takhayyal, jiwa menjadi mandiri<sup>375</sup>, hanya saja berada pada derajat Nafsal-syaithoni (jiwa rendah). Akal menjadi berfungsi ketika Nafs dan jasad bersatu untuk mewujudkan serangkaian (harakah insaniyah) gerakannya dalam bentuk penyatuan kinerja, guna mendapatkan wujud fi'liyah. Sedangkan jika memasuki pada proses penyempurnaannya atau penenggelamannya pada derajat terburuk, akal ditinggalkan. Saat menuju kesuciannya jiwa akan mandiri tanpa dampingan akal. Demikian pula saat turun ke derajat nista, akalpun ditinggalkan. Akan tetapi saat memfungsikan jasad, akal menjadi bersatu dengan Nafs, keberaadaan Nafs akan menjadi energi pendorong ta'aquli sendiri yang nantinya akan mempengaruhi kinerja jasad.

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup>Tasawuf yang dilembagakan, menjadi sekelompok orang yang melakukan pelatihan spiritual guna menggapai cita-citanya, yakni mencintai Allah. Dalam kegiatannya, tidak melepaskan diri dari kajian *al-Nafs*. Mereka justru menjadikan nya sebagai objek yang dilatihkan. Sebab dalam pandangan mereka, *al-nafs* merupakan salah satu unsur anatomi *ruhani*, yang apabila salah dalam memperlakukannya, akan mempengaruhi kinerja akal, menjadi salah pula. Ibnu Sina menamakannya, sebagai akal yang sehat. Yakni akal yang secara sempurna, terpengaruhi, serta didorong oleh *al-Nafs*, yang sehat sebagai akal aktif

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, juz 9 hlm. 264-265.

Selanjutnya, hampir semua sufi mengkaitkan antara *jasad* dengan *ruh*. Keberadaan *ruh* dalam *jasad* tidak menjadi bagian satu sama lain. Melainkan *ruh* mempunyai wujud sendiri yang suatu saat akan meninggalkan *jasad*. *Ruh* sebelum memasuki *jasad* telah mengalami kehidupan. Oleh sebab itu maka ia berpandangan bahwa *ruh* merupakan sesuatu yang denganya *jasad* akan berfungsi. Ia hidup sebagai spirit yang mampu menghidupkan *jasad* untuk melakukan aktifitas<sup>376</sup>.

Akal juga dipandang sebagai sesuatu yang yang sangat penting bagi kehidupan jiwa dan jasad. Akal didudukkan sebagai sesuatu yang sangat suci. Bahkan ada yang berpandangan bahwa akal merupakan hujjah (petunjuk) Allah dimuka bumi. Dengan merujuk pada ungkapan "Sesungguhnya akal adalah yang pertama kali diciptakan Allah", maka teosofi justru menyatakan setiap orang yang membenci kinerja akal adalah telah telanjang dari nural-hidayah (cahaya petunjuk Allah). Maka hujjah-hujjah Allah tidak akan menempel sama sekali dalam benaknya. Bagi mereka yang tidak menempelkan hujjah Allah dalam benaknya, maka secara otomatis *nafs-nafs* yang seharusnya terkinestetis oleh *hujjah* menjadi keruh. Kekuatan yang seharusnya bermanfaat menjadi statis, bahkan tidak menutup kemungkinan terjerumus pada jiwa rendah, yang sangat sedikit menggunakan akal, atau sama sekali terjebak dalam al-alam al-hayawan (alam kebinatangan)<sup>377</sup>. Sejalan dengan pemikiran Ibnu Arabi dan Ibnu Mulla Shadra juga memahami bahwa kegiatan ta'aqquli (pemberdayaan berpikir) sudah dipakai dalam kinerja Nafs, dengan demikian maka Nafs sendiri mempunyai kekuatan ta'agguli. Itulah dalam mengemukakan tentang pilar-pilar<sup>378</sup> jiwanya, inilah yang dikenal dengan istilah qunwah al-'aql (kekuatan/daya akal). Pada qunwah al-aql (daya akal), terpercik keharusan untuk memenuhi kesetimbangan dengan quwwah al-'ilmu. Sebab pengetahuan adalah hal utama saat "melemparkan" ide ke dalam aktualisasi. Sehingga terlihat keadaan akhlak seseorang. Maksudnya setiap orang mengetahui dan kemudian disertai proses ta'aqquli yang sesuai dengan penempatannya, maka akan tercermin dari akhlaknya yang baik sesuai dengan hadits Nabiyang menyatakan bahwa beliau diutus adalah untuk menyempurnakan akhlag<sup>379</sup>. Dalam pemikirannya guwwah alilmu yang terdapat pada jiwa akan mampu membedakan antara kejujuran

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *Al-Hikmah*, hlm. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *Mafatih*, , hlm. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, Juz Vhlm. 88. Yang dimaksud dengan pilar-pilar jiwa, adalah *al-Qunwah al-Ilmu* (daya pengetahuan), *al-Qunwah al-ghadhah* (daya amarah), *al-Qunwah al-Syahwah* (daya hasrat), *al-Qunwah al-'aqli* (daya akal), dan *al-'Adl* (kesetimbangan).

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup>Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, Juz V, hlm. 88

dan kebohongan, demikian dengan ke-bathil-an dan kebenaran. Berpuncaknya kekuatan ini, menurut Mulla Shadra adalah, merupakan pangkal kemuliaan ruh-nya<sup>380</sup>. Bahkan dalam pandangan Ahmad al-Tijani, akal yang terpelihara dengan baik, akan mewariskan ibadah yang baik. Sebab di antara syarat ibadah adalah berakal sehat. Selanjutnya akal sehat tidak bisa terjadi kecuali ada upaya penyucian jiwa. Sebab akal dan jiwa sama-sama bekerja untuk memberikan respon pada jasad. Ruh akan terdorong oleh sebab kinerja akal yang terdapat pada Nafs dengan dilengkapi qunwah al-ilmu / qunwah al-idrak (kekuatan pengetahuan). Ada juga yang menyebutkan "Jiwa adalah terhina pada ufuk dunia, dan bayangannya. Dan jiwa mulia adalah (yang ada) di ufuk akal "381. Selanjutnya ia juga memaparkan hubungan antara jiwa dengan akal dengan beberapa ungkapan yang satu sama lainnya berkesinambungan. Selanjutnya dapat kita tangkap seperti berikut ini.

Jika telah diketahui makna kearifan dan kebebasan, serta yang telah dihasilkan dari keduanya, yakni penguasaan atas pengetahuan, serta independensi dari materi, maka seluruh keutamaan jiwa akan kembali pada kedua keutamaan tersebut. Akhlak buruk (berikut) multipikasinya akan kembali kepada lawan-lawan keutamaan di atas. Dengan demikian tidak akan ada fragmentasi bahwa penyucian jiwa akan menyucikan keseluruhannya, jika meninggalkan sebahagiannya, karena khawatir akan mendorong kekuatan lain yang mendorongnya untuk melakukan yang lainnya.<sup>382</sup>

## 3. Keabadian Jiwa

Dalam sejarah moderen, kebanyakan kaum spiritualis maupun materialis, tampil sebagai sosok orang-orang yang mengingkari atau mengokohkan keabadian jiwa. Di antara mereka adalah Ibnu Sina. Beliau berpandangan bahwa, adanya perubahan keadaan pada alam seperti perpindahan dari alam dunia kepada alam kematian hingga memasuki alam barzakh, ba'ats, hasyr, nasyr, hingga menikmati al-jannah dan al-nar, yang seterusnya tidak sempat dibicarakan dalam al-Qur'an kecuali dengan ungkapan adanya posisi al-khuld. Kesemuanya diisyarakatkan Ibnu Sina sebagai wujud abadinya Jiwa yang tidak berkesudahan untuk senantiasa ber-thawaf mengelilingi hakikat spiritual. Bahkan ia berpandangan bahwa jiwa selalu merambah jalan menuju

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, hlm. 89.

<sup>381</sup> Shadra al-Mutaallihiin, al-Hikmah, hlm. 89

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Shadra al-Mutaallihiin, al-Hikmah,, hlm. 88.

esensi spiritual yang mutlak dan menjadi bagian dari alam atas 383. Pandangan kebadian jiwa Ibnu Sina tidak luput dari serangan pemikiran al-Ghazali dan Ibnu Sab'in. Mereka memandang jiwa tidak sebagai sesuatu yang kekal, sebag kekekalan hanya dimiliki oleh dzat Tuhan. Sayangnya saat itu, Ibnu Sina melakukan perbaikan atas paham yang telah dilontarkannya. Jika tidak, maka antagonis pemikiran ini akan menjadi perdebatan intelektual yang cukup mengasikkan. Ibnu Sina membuktikan kekekalan jiwa dengan argumentasi, bahwa jiwa telah ada sebelum tubuh diciptakan. Oleh sebab itu maka jiwa ketika memasuki tubuh, hanyalah kegiatan kelanjutan dari serangkaian aktifitas jiwa sebelumnya.<sup>384</sup> Berbeda dengan filosof lainnya. Aristoteles sangat sedikit dalam membahas tentang kebadaian jiwa. Dalam pandangannya jiwa adalah fana' (tidak kekal/akan hancur), karena jiwa adalah bagian dari bentuk tubuh. Paham ini diyakini sebagai paham antagonis dengan Stoisisme dan Phytagorianisme yang memandang adanya inkarnasi setelah kematian. Sesudahnya akan menjadi tubuh baru yang merambah kehidupan baru pula. Selain itu pula Plato memandang bahwa jiwa akan hidup sejalan dengan kehidupan tubuh yang dihinggapinya, sehingga ia akan keluar bersama kematiannya. Dengan demikian jiwa akan mati tanpa tubuh yang ditumpanginya. Al-Farabi, yang memandang adanya pembagian jiwa menjadi dua kategori, yakni 'Arifah Khoiruh (yang selalu mengetahui kebaikan) dan Jahilah (yang mengetahui kebodohan). Jiwa kedualah yang akan hancur sebagai jiwa yang fana'. Sedangkan yang pertama bersifat abadi. 385 Kemudian, pada masa pertumbuhan filosof moderen dikalangan Syi'ah, Ahmad al-Tijani juga tampil sebagai bagian dari pemaham jiwa yang berpandangan mirip dengan konsep Ibnu Sina awal, yakni jiwa yang memiliki keabadian.

Jiwa dipandang filosof sebelumnya (seperti Ibnu Sina) sebagai sosok *ruhani* yang memiliki keabadian, sehingga saat *jasad* mengalami kehancuran, maka jiwa tidak ikut serta dalam kehancuran tersebut. Jiwa memiliki kekuatan hakiki, sebab jiwa merupakan kekuatan pokok yang berada pada struktur manusia. sufi dan filosof sebelumnya menyatakan bahwa dalam manusia terdapat *ruh* dan tubuh yang mempunyai substansi berbeda. Merujuk paham Plato, bahwa jiwa mewujud sebelum tubuh dan baru setelah tubuh mengemuka, jiwa bergabung dengannya. Demikian dengan pandangan Ibnu Sina dan Aristoteles yang memandang *ruh* dan

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup>DR. Ibrahim Madzkour, hlm. 254. Mengutip kitab *al-Syifa*, karya Ibnu Sina, juz II hlm.

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup>DR. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, hlm. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup>DR. Ibrahim Madzkour, Filsafat Islam, hlm. 267.

tubuh tercipta secara bersamaan, serentak dan terwujud dalam waktu yang sama. Al-Farabi memberikan komentar mengenai konsep akal secara umum, yang dituangkan dalam karyanya berjudul Risalah fii al-'Aqli. Akal diterjemahkan sebagai intelegentia (intelegensi). Selain membagi akal menjadi empat golongan, juga memberikan arahan bahwa akal memiliki kekuatan yang melebihi kemampuan sekedar berpikir. Bahkan kini telah berkembangan menjadi bentuk motivasi. Inilah yang disebut dengan al-Ouwwah. Akal golongan ini disebutkan al-Farabi sebagai akal kemampuan (potential intellect). Berikutnya, akal aktual, ialah akal yang hanya mampu menggapai aspek rasional dan logika. Akal ini bekerja menggunakan pendekatan pemikiran empirisme dan positifistik. Sehingga hasilnya, hanya terbatas yang dapat ditangkap oleh indera. Al-Farabi menyebutnya al-'Aqlu bi al-Fi'li (actual intellect). Akal ketiga adalah akal al-mustafadz (akal capaian/acquired intellect). Pada tingkat tertentu terdapat kerja akal yang batas maksimalnya hingga memahami seseutau yang berada di luar jangkauan pikiran inderawi. Seperti menerjemahkan bahasa Tuhan ke dalam bahasa manusia. Perilaku ini merupakan kemampuan para Nabi dan Rasul. Dan terakhir adalah 'aglu al-Fa'al, yakni akal aktif. Di antara kemampuanya adalah melakukan interaksi dengan Tuhan dan seluruh alam. Beliau menyebutnya active intellect.

Di Eropa, Descrates berpegang teguh akan pandangan dulaisme dan meletakkan dinding pemisah antara tubuh dan jiwa, Ia percaya, bahwa keduanya tidak saling ketergantungan. Mereka sering mengungkap sya'ir yang menyatakan bahwa jiwa ibarat burung merpati yang terkurung dalam sangkar. Bertolak dari paham-paham di atas, Mulla Shadra mencoba menuntaskan gagasan-gagasan dualisme menjadi sebuah kajian dalam filsafatnya. Ia menujukkan bahwa jiwa dan ruh bergerak dengan gerak substansial yang bersifat menyempurna (harakah aljauhariyah menuju al-Nafs al-kamilah). Mulla Shadra percaya bahwa bukan esensi yang menyebakan semuanya, akan tetapi wujud-lah yang merupakan inti semua kejadian tersebut. Saat membahas tentang akal, memasukkan unsur Shadra pengetahuan hudhuri Hudhuri/Ilmu Ladunni) dalam proses menunjukkan eksistensi akal. Ilmu hudhuri sendiri memliki karateristik yang lebih unik dibandingkan dengan ilmu hushuli atau ilmu kasby. Sebab ilmu kasby merupakan kulminasi tari upaya tashawwur (penggambaran konsep) yang bersumber dari indera. Dua jenis pengetahuan ini hanya ditinjau dari aspek keberadaan perantara antara subjek dan objek mengenai pengetahuan. Makanya Mullah Shadra menambahkan bagian dari ilmu hushuli adalah "Konsepsi" (Tashawwur) dan "Asensi" (Tashdiq). Jika mengamati konsep Mulla Shadra dalam mengurai tentang kerja akal, maka akan didapatkan sebuah asumsi bahwa

akal bukan sekedar sebutan untuk cara berpikir sistematis. Melainkan masih terdapat cara kerja akan dalam masing-masing capaian menuju sebuah hasil yang diharapkan. Selain hal di atas Mulla Shadra juga mengurai lebih detail hingga masuk pada aspek pembahasan ilmu almantiq. Yakni berbicara mengenai Kulli, Juz-i, Badihi, Nadzari dan Proposisi sebagai klasifikasi dari pengetahuan tashawur dan tashdiq. Dari semua kerja pengetahuan yang dilakukan akal, maka asumsi pertama yang dapat ditarik adalah, munculnya sebuah tesis, bahwa akal mampu menembus hal-hal yang bersifat non inderawi. Bahkan masuk pada wilayah *mughayyabat* (tidak empiris). Sehingga akan didapatkan pengetahuan tentang kebenaran hakiki. Melalui pemberdayaan akal yang maksimal akan terjadi sebuah proses yang mengantarkan seseorang pada "dunia" yang sangat unik. Termasuk di dalamnya mengenai istilah Haqiqat al-Muhammadiyah. Istilah tersebut merupakan konsep yang pengungkapannya harus melalui pendekatan berbagai cara. Mulai dari aspek mantigi, hingga aspek mistik yang dikembangkan para sufi.

Membahas tentang *haqiqat al-Muhammadiyah*, merupakan salah satu cara untuk memberikan inspirasi bagi para penelaah pengetahuan mistik dalam bingkai mistisisme Islam. Oleh sebab itu, keyakinan dalam bentuk ilmu al-yaqin masih memerlukan peningkatan sampai memasuki haqqu alyaqin. Bukan dalam bentuk konsepsi (tahsawwur), namun lebih mendasar pada aspek asensi (tashdiq). Dalam pencapaian hal di atas, terdapat peranan organ lain, di antaranya ruh. Atau sebaliknya. Bahwa saat membicarakan tentang haqiqat al-Muhammadiyah, harus menyertakan pembahasan mengenai ruh. Sebab dampak yang ditimbulkan adalah terdapat keyakinan bahwa ruh akan hidup dengan motivasi haqiqat al-Muhammadiyah. Syaikh Abi al-'Abbas Ahmad al-Tijani juga sangat meyakini bahwa haqiqat al-Muhammadiyah yang dipastikan dapat membangun kerja *ruh* untuk menemukan kebenaran hakiki. Sebab pada kebenaran hakiki itu ada keistimewaan yang bermuara pada konsep Nur Muhammad. Maka ketika ada pernyataan bahwa tubuh akan berubah menjadi ruh murni dalam proses penyempurnaan. Ruh buka sesuatu dari keseluruhan tubuh. Yang menghilang saat mati. Meninggalkan tubuh sebagai akhir kehidupannya dan menjadi barang saing dalam tubuh. Tubuh yang menjadi *jasad* adalah tubuh tanah. Kaitan dengan keberadaan manusia di hadapan Tuhan, disebut sempurna adalah yang telah mampu dipergunakan untuk ber-musyahadah. Al-Tijani memandang bahwa kemampuan ber-musyahadah dapat terjadi sebagai akibat dari rutinitas mengamalkan jauharatu al-kamal. Oleh sebab itu maka shalawat yang menguak misteri keeberadaan haqiqat al-Muhammadiyah dinamai shalawat jauharatu al-kamal. Yang diyakini memiliki keutaman dan kemampuan untuk melakukan pertemuan dengan *hadharat al-Muhammadiyah* dalam keadaan *yaqdzah* (terjaga) dan *manam* (saat tidur). <sup>386</sup> Pada pendapat ini terjadi pandangan adanya kaitan erat antara akal, *ruh* dan jiwa yang suci.

Mulla Shadra memandang tidak adanya pertentangan antara maujud fisik dan non fisik. Ia lebih mengedepankan pandangan, bahwa jiwa bermula dari wujud material. Lalu berkembang dengan gerak substansialnya menuju kelanggengan secara spiritual. 387 Sedangkan dalam pandangan Syaikh Ahmad al-Tijani merujuk pemikiran al-Turmudzy, untuk nur Muhammad memiliki perbedaan yang jelas dalam proses kejadian Muhammad SAW. Nur Muhammad telah tercipta saat Adam ASS masih dalam keadaan antara air dan tanah. Dan perkataan bahwa "Aku telah menjadi Nabi, saat Adam ASS, masih berada antara air dan tanah" dan hadits Nabi SAW yang artinya "Yang pertama diciptakan dari makhluqAllah adalah nur-ku".388Syaikh Ahmad al-Tijani juga memandang keberadaan haqiqat al-Muhammadiyah sebagai magam batin dari jiwa Muhammad SAW. 389 Merujuk pemahaman Manshuruddin al-Hallai, yang memandang bahwa pada diri Muhammad SA terdapat dua esensi, yakni Muhammad sebagai Nur azali yang qadim, kelak menjadi sumber ilmu dan ma'rifat. Sedangkan yang kedua sebagai esensi baru yang terbatas ruang dan waktu. Itulah Muhammad SAW sebagai putra Abdullah.<sup>390</sup> Selanjutnya, pembahasan haqiqat al-Muhammadiyah dipandang sebahagian komentator tasawuf sebagai bentuk pernyataan kekufuran, sebab dianggap mengadopsi pemikiran hulul. Dan dinyatakan sebagai kekafiran yang paling kafir. Apalagi setelah memahami salah satu shalawat yang sempat ditulis masyaikh thariqat al-Tijaniyah yang redaksinya menyebutkan bahwa sayyidina Muhammad sebagai "'ainu dzataka al-ghaibiyah". Ungkapan tersebut dinilai menyimpang dari ajaran agama dan 'aqidah al-Islamiyah.391 Pernyataan tersebut adalah wujud ketidak pahaman tentang makna haqiqat al-Muhammadiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup>Muhammad al-Arabi bin Muhammad bin Saih al-Syarqy al-Ammary al-Tijany, *Bughiyatu al-Mustafid*, Darr al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, 1971, hlm.352.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup>Murtadha Muthaharri, Pengantar pemikiran Shadra, hlm. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup>Syaikh Abi Abdillah Muhammad bin 'Aly bin al-Hasan *al-Hakim al-Turmudzy, Kitah Khatmu al-Auliya*, Maktabah al-Katsulaikah, Beirut, t.t, hlm.470.

<sup>389</sup>Dr. Ikyan Badrizzaman, M.A, Kenabian, Kewalian, tasawuf dan Tarekat, Pustaka Rahmat, Cipadung-Bandung, tahun 2012, hlm.35.

<sup>390</sup>Dr. Ikyan Badrizzaman, M.A, Kenabian, Kewalian, tasamuf dan Tarekat, Pustaka Rahmat, Cipadung-Bandung, tahun 2012, hlm.36 merujuk pada kitab al-Tawasin ed. L, Massignon (Paris Liblarie Paul Geuthener, 1913), hlm.9 yang ditulis Al-Hallaj.

<sup>391</sup> Jam'iyyatu al-Masyari' al-Khairiyah al-Islamiyyah, Al-Tasyarrufi bi dzikri ahli al-Tasanwuf, Darr al-Masyari', Multazam, tahun 2002, hlm. 155.

Iiwa dipandang juga sebagai wujud al-kamal 392 (kesempurnaan). Sedangkan pada wujud al-kamal, terdapat dzat al-kamal, yakni ruh al-quddus. Maka keabadian ruuh al-quddus adalah keabadian jiwa juga. Sehingga keberadaan jiwa stelah memasuki kategori kesempurnaan, maka jiwa menjadi kekal secara spiritual. Oleh sebab itu seorang teosofi Persia yang bernama Mulla Shadra memandang jiwa dalam kesempurnaan, secara analogis merupakan pengertian yang lebih dekat pada jins (genus) ketimbang nau' (diferetia). Berbeda dengan shurah (gambar) yang lebih dekat pada sisi material dibandingkan imaterial. Dengan demikian gambar masih membutuhkan *nisbah* kepada sesuatu yang jauh dari hakekat substansi yang dihasilkannya. jiwa tidak memiliki peng-ada selain jiwa. Maka keberadaan jiwa merupakan sesuatu yang peng-adanya adalah "Dia". Oleh sebab itu, sebagai peng-ada yang tidak bergantung pada yang ada selain dia adalah dzat quddus yang sepantasnya memiliki kelanggengan. Kegiatan "kemenyempurnaan" merupakan upaya perubahan dari sisi jiwa yang telah berbaur dengan badan yang banyak terpengaruhi oleh sisi materil merupakan gerakan transubstansial 393 yang senantiasa akan bergerak menuju keabadian. Jiwa juga dipandang sebagai agen yang langsung menyebabkan gerak (perubahan) dalam seluruh jenis gerak, adalah bukan selain alam. Alam adalah prinsip esensial tiap gerak. Termasuk gerakan jiwa. Gerak jiwa bukan lagi sebagai gerakan alam, akan tetapi lebih paga gerakan pengada yang bersifat kekal<sup>394</sup>. Namun saat nafs memiliki quwwah al-Insaniyah, maka secara bersamaan, harus memasukan unsur pemahaman terhadap jiwa insaniyah yang ada pada panutan umat Islam, yakni Nabi Muhammad SAW, yang telah dipandang memiliki kondisi jiwa yang tepat dijadikan contoh. Dan jiwa Nabi Muhammad SAW tersebut telah menyebabkan munculnya perilaku yang benar dan baik, yang dikenal dengan istilah akhlag al-Karimah. Dalam thariqat al-Tijaniyah, suri tauladan itu tidak hanya diambil dari sejumlah teori yang telah dituliskan dalam al-Qur'an dan Hadits-hadits. Akan tetapi termasuk pertemuan langsung dengan nur Muhammad sebagai maqamat bathin dari Muhammad bin Abdullah. Yang secara dhahir dan bathin membimbing perilaku manusia yang, agar tidak terjebak pada magamat syahwat.395

\_

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Shadra al-Mutaallihiin, *al-Hikmah*, hlm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Dimitri Mahayana, Jiwa dalam tubuh, makalah pengantar mutiara hikmah, t.t, hlm. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Dimitri Mahayana, *Jiwa dalam tubuh, makalah pengantar mutiara hikmah*, t.t, hlm. 4.

<sup>395</sup> Syaikh Jamalu al-Din bin Muhammad al-Qasimy al-Damsyiqy, Jawami'u al-Adah fii Akhlaq al-Anjah, Darr al-Kukutb al-Ilmiyah, Beirut, tahun 2004. Hlm.75.

abadi dalam Iiwa senantiasa proses penyempurnaan. Keberadaanya menjadi penyempurna bagi tubuh yang materil dan mahsusat (inderawi). Kecuali saat jiwa mengalami perubuhan personalnya yang terjadi pada dirinya serta substansinya, yang kemudian akan membentuk al-'aal al-af'al (akal aktif), setelah sebelumnya hanya merupakan al-'aql bi al-quwwah (akal potensial)396. Walaupun jiwa sebagai enteleki dari badan yang bersifat material, ia bekerja melalui fakultasfakultas, dan menegaskan bahwa "organ-organ fisik" seperti tangan, kaki, jantung dan sejenisnya, merupakan magam bekerjanya jiwa. 397 Juga fakultas-fakultas pada jiwa memiliki kemampuan melakukan interaksi dengan ruhani aktif seperti nur Muhammad SAW, yang mewujud menjadi sesuatu yang dapat bertemu dalam keadaan terjaga. Sebab kebersihan jiwa memiliki potensi untuk melakukan hal di atas. Meskipun masih ada yang menentang tentang pertemuan langsung antara manusia hidup dengan Nabi Muhammad SAW dalam keadaan terjaga. Karena merujuk hadits dari 'Aisyah R.A yang menyebutkan, bahwa orang yang menyatakan telah bertemu dengan Nabi Muhammad SAW adalah bohong. Beliau menisbatkan kejadiannya pada peristiwa pertemuan Nabi SAW dengan orang-orang yang mengaku sempat bertemu saat Isra, yakni al-Junaidi, al-Nury dan Sa'id al-Kharazy. Namun pernyataan tersebut ditentang oleh Ibnu 'Abbas, Abu Abdillah al-Quraisyi, al-Syibly dan sebahagian ulama mutaakhirun 398. Mereka yakin apabila jiwa telah menempuh jalan kesucian, maka pertemuan itu akan terjadi. Dengan demikian maka Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, lebih meyakini dan sependapat dengan Ibnu 'Abbas, Abu Adillah al-Quraisyi dan al-Sibly. Ahmad al-Tijani justru memandang jiwa sebagai aspek substantif yang dapat memberikan kesan, bahkan memiliki keunggulan tersendiri saat dalam keadaan suci. Oleh sebab itu, kesucian jiwa yang dipahami Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, adalah modal utama bagi seseorang dapat hidup berdampingan dalam keterbimbingan Rasulullah SAW selama di dunia. Sehingga keberadaan Rasul menjadi pengayom, pembimbing sekaligus syari' yang bersifat nafilah bagi segenap ikhwan thariqat Tijaniyah.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup>Shadra al-Mutaallihiin, al-Hikmah, hlm. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup>Fazlurrahman, The philosophy of Mulla Shadra, hlm. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup>Abu Bakar Muhammad bin Ishaq al-Kalabadzy, *Al-Ta'rifu li madzhabi ahli al-Tasawwufi*, al-Nasyiru Maktabah al-Tsaqafiyah al-Diniyah, Kairo, Mesir, tahun 2004, hlm. 43.

## 4. Fungsi Jiwa

Jiwa yang dipahami Ibnu Arabi dan Mulla Shadra sebagai *quwwah* al-kamal (kekuatan sempurna) ketimbang sekedar shurah (gambaran). Jika gambaran itu dianggap melekat pada materi, Jiwa juga dipandang sebagai sesuatu yang tidak melekat pada materi. Dengan demikian maka jiwa ditafsirkan Mulla Shadra sebagai wujud kesempurnaan, yang membuat meniadi paripurna. Kesempurnaan sendiri merupakan pengertian yang lebih dekat pada jins (genus) ketimbang pada nau' (diferentia). Sedangkan gambaran membutuhkan nisbah pada yang jauh dari hakekat substansi yang dihasilkannya. Keterkaitanya dengan fungsi quwwah sebagai quwwah al-idrak, yakni kekuatan jiwa itu sendiri yang memiliki daya kognitif yang bersifat pasif, daya penggerak yakni aktifitas. Ruh tidak hidup dengan jasad, akan tetapi sebaliknya. Ruh juga dinilai sebagai sesuatu yang bersih dari "file-file" yang masuk sebelumnya. Oleh sebab itu perlunya proses ta'alluq bagi ruh adalah dengan alam jasad. Ruh tersebut berkaitan dengan jasad dalam dua tempat, antara lain pada alajsam al-samawiyah (jasadsamawi), maka produknya adalah gerakan. Sedangkan yang kedua saat berada pada al-ajsam al-unshuriyah (jasad unsuri), maka produknya adalah malaikatal-asfal.<sup>399</sup> Ahmad al-Tijani memandang bahwa jiwa sebagai sesuatu yang memiliki kekuatan sesuai dengan proses pembinaan atas jiwa itu sendiri. Jika jiwa banyak dijauhkan dari syari'at, maka jiwa akan menjadi gersang dan kaku. Oleh sebab itu jiwa akan dididik untuk dapat menggapai magamat kesucian. Maka melalui berbagai cara al-Tijani. Capaian tertinggi adalah jiwa dapat berinteraksi dengan Nur Muhammad. Bila cara tersebut telah ditempuh, maka jiwa akan mengalami keterdampingan oleh Nur Muhammad (maqam bathini) dari Muhammad bin Abdullah. Berakhir dengan kemunculah perilaku mulai (akhlag al-Karimah). Dengan demikian, maka jiwa berfungsi sebagai stasiun yang mampu mengolah pesan batin dari Nabi SAW melalui pertemuan barzkhy. Pertemuan ini tidak akan terjadi apabila pandangan batin dikotori dengan paham rasionalistik, yang membelenggu pengetahuan menjadi hanya seseuatu yang dapat ditangkap oleh panca indra.

Merujuk surat al-Hajj ayat 46, tentang kemampuan qalb yang dapat melihat sesuatu dibalik hijab (penghalang ruhani). Kebutaan hati sebagai akibat kekotoran jiwa, menyebabkan munculnya kedzaliman yang berantai. Sehingga antar dirinya dengan Dzat Allah, tidak lagi dapat berkomunikasi secara benar. Oleh sebab itu tidak keliru jika ada pendapat yang menyebutkan bahwa jiwa berfungsi sebagai alat untuk membuka hijab yang menghalangi antara diri seseorang dengan nur

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup>Shadra al-Mutaallihiin, Mafatih, hlm. 341.

ilahiyah. Sebaliknya kesucian jiwa dapat mengangkat hijab kedaliman dan "tetapnya" nuraniyah. Melalui inilah pandangan ruh suci akan bekerja aktif. Dan pekerjaanya akan selalu disinari nur ilahiyah. 400 Jiwa (al-nafs) juga memiliki potensi untuk ditempati sifat-sifat syaithaniyah dan malakutiyah. Yang berdampak pada munculnya kekufuran dan keimanan. Dengan demikian, maka kesucian jiwa akan mempengaruhi kinerja ruhani guna mendapatkan pesan-pesan kebenaran melalui hidupnya akal aktif yang membuka masuknya jalan hidayah (shirat al-mustaqim). Hal ini terjadi pula pada para Nabi, Shalihin dan Auliya, sebagai akibat dari seringnya beristighatsah dengan Nabi SAW. Tetapi diantara mereka akan selalu diganggu oleh sikap negatif yang disebut dengan sifat syaithaniyah. Tidak keliru jika terdapat perkataan, bahwa setiap auliya akan dijadikan syaithan. 401 Memperhatikan paparan di atas, maka dapat dikemukakan bahwa fungsi jiwa, tidak sekedar tempat bercokolnya segala bentuk keburukan, seperti yang diungkap oleh al-Ghazali dan beberapa sufi lainnya. Yang lebih menitikberatkan keberadaannya sebagai wadah munculnya sifat-sifat syaithani (jiwa rendah). Akan tetapi lebih luas lagi. Jiwa dipahami sebagai pusat segala kekuatan yang mampu mendorong aktifitas, baik itu yang benar maupun yang salah. Jiwa juga dinilai sebagai wadah yang mampu mengolah dan mengelola seluruh anatomi jismani dan ruhani. Sehingga mampu memahami hakikat dengan perantaraan ilmu atau pengetahuan. Baik bersifat empirik maupun konseptual. Termasuk di dalamnya memiliki kemampuan memahami bagigat al-Muhammadiyah. Yang merupakanindikator kesucian jiwa dalam persepsi Ahmad al-Tijani. Jiwa yang dianggap mampu menerima rangsang dari nur untuk membuka *hijab al-ilahiyah*, adalah hanya *nafs al*muthmainnah.Nafs ini dibangun dalam tha'at dan perilaku yang mengamalkan syari'at. Nafs ini mampu mengalahkan nafs al-hayawaniyah dan menaklukannya menjadi nafs yang tunduk dalam kebajikan. 402 Hal ini menunjukkan keberadaan jiwa yang berfungsi aktif dalam tubuh seseorang. Sehingga keberadaannya tidak lagi hanya dinilai sebagai penggerak belaka, akan tetapi menjadi penentu gerakan yang akan dilakukan oleh manusia itu sendiri sebagai pemikil jiwa.

<sup>400</sup> Abi Muhammad Abdu al-Qadir bin Abi Shalih Abdullah al-Jailany, Sirru al-Asrar wa madzahiru al-anwar, Risalatu fii al-Tasanwuf, Maktabah al-Tsaqafah al-Diniyah, Kairo, mesir, tahun 2013, hlm. 129.

<sup>401</sup>Yusuf bin Ismail Syaikh al-Nabhany, Syawahidu al-Haqq fii al-Istighatsati sayyidi al-Khalqi, Darr al-Fikr, t.t, hlm. 195.

<sup>402</sup>Abdu al-Razaq bin Ahmad bin Muhammad Syaikh al-Qasyany, Lathaifu al-I'lam fii Isyarati ahli al-Ilham, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2004, hlm. 448.

Meskipun demikian, setiap kesalahan bertindak, tidak dapat semuanya dipersalahkan pada jiwa, akan tetapi perlu dipertimbangkan muatan-muatan luar yang masuk pada jiwa. Sehingga jiwa menjadi keruh dengan suasana yang tidak karuan, menghasilkan ketidakpastian dalam bertindak. Sebab pengetahuan yang didapat tidak seperti yang diharapkan ruh. Kebanyakan pemikir bidang tasawuf menilai ruh sebagai sesuatu yang suci. Pandangan lain yang cenderung menilai Nafs sebagai penolong syaithan sebagaimana pendapat yang dikemukakan oleh Al-Hakimal-Tirmidzi<sup>403</sup>. Berbeda dengan pandangan syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah, kegiatan syaithaniyah ini hanya diposisikan Ibnu Sina dan Mulla Shadra dalam salah satu dari bahasan tentang Nafs saja (tidak dinyatakan secara keseluruhan). Apalagi dalam pandangan Al-Bahjah yang cenderung berpikir materi, sehingga jiwa dinilai sebagai wujud materi sama dengan tubuh. Sama halnya dengan ide-ide tentang ilmu jiwa yang dikemukakan oleh psikolog barat, sehingga apa yang dikemukakannya hanya sampai pada wilayah mengkaji struktur materil diduga ada kaitannya dengan sesuatu yang imateril. Sejauh ini, psikolog barat hanya mengkaitkan dengan kinerja otak sebagai alat berpikir. Sedangkan kinerja ruh dan qalb sebagai organ ruhani tidak terlalu diperhatikan dengan sekasama. Ulama lainnya memandang jiwa sebagai sebuah keterkaitan dengan ruh dan badan, bahkan akal. Wujud pemikiran barat yang cenderung material tersebut diwakili oleh Alfred Adler, yang berbicara tentang Neurosa<sup>404</sup>. Kemudian Sigmund Freud dengan psikoanalisisnya. Dan masih banyak lagi psikolog barat yang memahami bahwa jiwa adalah wujud materil. Fungsi jiwa menurut mereka, tidak ubahnya seperti ruh. Sebab tampak pada mereka keyakinan tentang ruh disamakan dengan jiwa. Tentu saja pada pandangan Mulla Shadra tidak sedekat itu. Mulla Shadra ingin menjelaskan bahwa jiwa sebagai wujud yang menempati wadah kompleksitas. Keunikan yang ada di dalamnya menunjukkan bahwa Nafs memiliki peran besar dalam kehidupan manusia. Jiwa bukan sekedar sebagai pengatur perilaku, akan tetapi lebih jauhnya sebagai wadah jatuhnya hasrat, harapan, keinginan, ide-ide, pertimbangan 405, sebagaimana telah dikemukakan dalam pilar-pilarnya. Kekuatan yang disebut-sebut Mulla Shadra sebagai karakteristik jiwa, akan mengangkat derajat manusia menuju wujud kesempurnaan, ia menyebutnya dengan alkamal. Sedangkan Ahmad al-Tijani menawarkan konsep kekuatan yang sempurna terjadi setelah seseorang mengalami pertemuan dengan haqiqat

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup>Amir an-Najar, *Ilmu Jiwa dalam tasawuf*, hlm. 39

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> M. Hamdan Bakran Adz-Dzaky, Psikoterapi dan konseling Islam, hlm. 43-46.

<sup>405</sup> Shadra al-Mutaallihiin, al-Hikmah,, Juz V, hlm. 88.

al-Muhammadiyah. Dalam paparan ini sangat berkaitan dengan konsep al-*Iilli* tentang *Insan al-Kamil*. Ke-*kamil*-an yang disebutkan Mulla Shadra dan al-Jilli berkisar pada wujud kesempurnaan jiwa dalam posisi tasykik alwujud-nya (gradasi). Gradasi ini menuju kwiditas (kepadatan) ilahiyah. Dan kepadatan ini tidak akan tercapai jika jiwa dalam keadaan kotor tanpa upaya pembersihan serta penyucian melalui peningkatan kinerja akal dalam struktur oragan ruhani-nya. Iiwa dianggap berfungsi baik (dapat dinilai baik) selama terdapat sinkronisasi dengan harapan ilahiyah (ruh). Perjalanan inipulalah yang dimaksudkan oleh Ahmad al-Tijani sebagai perjalanan ma'rifat billah. Yang selalu diharapkan oleh setiap sufi, termasuk Ahmad *al-Tijani*. Sepanjang sejarah ia selalu mencari kenyaman ma'rifat billah. Hingga akhirnya ketersingkapan pada Nur Muhammad sebagai bentuk "apreseasi" dari Allah atas prestasinya dalam mengejar ma'rifat. Fungsi jiwa dalam jasad adalah memberikan aktualisasi atas dorongan ruh yang ada atau dorongan jiwa rendah sehingga jasad mampu mewujudkan dengan segala tindakannya. Adapula yang berpandangan, bahwa jiwa memiliki fungsi kognisi, fungsi perilaku, fungsi perasaan dan fungsi keinginan. Pada fungsi kognisi, jiwa melakukan aktifitasnya pada aspek pemikiran, interpretasi, kesadaran, hingga intelek yang sangat individual. Saat manusia memfungsikan jiwanya sebagai daya kognitif aqliyah, maka jiwa akan memotivasi akal melalui upaya tadabbur (melakukan upaya pendampingan konsep melalui pencarian makna di balik teks), *tafakkur* (mengolah serta menggali dengan penggunakan pemikiran, sampai membuahkan hasil konsep dasar) inilah yang diharapakn dari turunnya surat al-'Alag kepada Nabi Muhammad SAW, ta'ammul (mengaplikasikan dalam bentuk perbuatan, serta upaya perubahan menuju kesempurnaan perilaku, sampai menemukan keratifitas yang mulia (al-Akhlaq al-Karimah)inilah yang kemudian dalam pemahasan mengenai haqiqat al-Muhammadiyah, sehingga ruh dari pembahasan ini adalah membentuk akhlaq al-Karimah sebagai terjadi pada sayyidina Muhammad bin Abdullah. Dan pancarannya adalah Nur Muhammad yang selalu akan terpancar kepada setiap manusia yang melakukan penyucian jiwa, bukan sekedar bagi mereka yang melakukan pemeliharaan serta penyehatan jiwa, istibsar (perhatian secara cermat untuk mendapatkan manfaat dari sesuatu) pada kalangan perguruan tinggi dilakukan menggunakan Tri Dharma Perguruan Tinggi dan nadzar (ialah sejumlah kegiatan yang menunjang pada kerja istibsar). Selain kognisi 'aqliyah adapula fungsi jiwa sebagai kognisi naluriyah. Ialah menurukan dari hasil tangkapan panca indera. Seperti melihat sebagai hasil kerja mata. Dan berpengaruh besar pada perubahan sikap serta mental. Kognisi naluriyah ini sebagai pembahasan turunan dari al-Nafs alHayawaniyah yang dikemukana sebelumnya oleh Ibnu Sina. Insting adalah bentuk kerja jiwa hewani yang dapat dilakukan oleh siapapun, termasuk manusia. Karena manusia disebut-sebut sebagai hewan yang berkomunikasi secara sempurna. Yakni menggunakan pembicaraan yang unik dan beryariasi.

Jika manusia hanya memfungsikan jiwanya pada cakupan kognisi naluriyah, maka pemahaman mengenai hagigat al-Muhammadiyah yang akan dijangkau dengan menggunakan instrumen ruhani manusia, tidak akan dengan sempurna. Maka sebagai bandingannya, tercapai memasukkan pembahasan tentang fungsi afektif. Yakni sebagai penentu dalam mengambil sikap. Secara teologis, manusia bersikap diyakini memiliki tujuan yang bersifat normatif serta mempunyai hubungan dengan kehidupan masa yang akan datang 406 (akhirat) Hal di atas berkaitan dengan fungsi ruhaniyah, ialah saat jiwa memfungsikan dirinya sebagai penentu sikap dasar, dengan menggunakan pendekatan keyakinan. Baik keyakinan terhadap ajaran ataupun temuan spiritual. Sedangkan yang terjadi akibat temuan spiritual, inilah yang dianggap layak untuk membahas tentang haqiqiat al-Muhammadiyah, fungsi jismaniyah dan fungsi nafsaniyah. Semua hal di atas dalam pandangan Islam tidak dapat dipisahkan. Pandangan tersebut didukung pula oleh Karl Gustav Jung, yang cenderung memahami bahwa manusia sebagai makhlug Tuhan yang tingkah lakunya ditentukan oleh aspek teologi dan kausalitas. Jiwa sebagai organ manusia yang berfungsi sebagai penyesuai dengan keadaan di luar dirinya. Dalam ajaran Islam jiwa bukan hanya Psyche pada pembahasan ilmu jiwanya. Namun memasukan unsur soul, yang di dalamnya menjangkau lebih luas dan mendalam lagi. Jiwa dipandang juga sebagai salah satu anatomi manusia yang berguna untuk mengetahui, selain fungsi akal dan *qalb*. Jiwa akan selalu bermanfaat bagi seseorang apabila keadaannya tetap sehat dan suci. Kesehatannya akan dipengaruhi oleh faktor jismani. Dan kesuciannya menujukkan keadaan jiwa dalam pandangan bathini. Iiwa yang telah berfungsi dengan baik, meliki kemampuan untuk melakukan komunikasi transenden.

## 5. Mensucikan jiwa

Istilah "suci" kerap dijumpai pada pembelajaran ilmu fiqih. Pada disiplin ilmu ini, istilah suci tidak didefinisikan secara tuntas. Akhirnya orang cukup mengetahui cara melakukan penyucian. Dengan standar kesucian adalah hilangnya bukti dari dzat yang dikategorikan penyebab

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup>Matthew H. Olson dan B.R. Hergenhahn, *Pangantar Teori-teori Kepribadian*, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2013, hlm.149.

kondisi tidak suci. Salah satu contoh adalah saat seseorang mensucikan dirinya dari najis. Maka fugaha memberikan kriteria, harus hilang wujud benda yang bernilai najis, tidak berbau dan hilangnya rasa dari benda yang dipandang najis tersebut. Sedangkan perspektif ilmu tasawuf, istilah "suci" tidak sekecil itu. Suci sendiri adalah predikat yang disandang Tuhan.Untuk itulah manusia diharuskan bersuci sebelum melakukan komunikasi dengan Tuhan. Demikian pula, Tuhan hanya akan menerima pengabdian orang-orang yang suci. Oleh sebab itulah, maka para sufi menawarkan status diri ini kepada setiap salik yang berharap melakukan komunikasi transenden. Kesucian versi tasawuf merupakan kulminasi dari serangkaian magam manusia, yang satu sama lain saling berkaitan secara vertikal. Sehingga derajat kesucian bukan sekedar telah menunaikan ritual tertentu, kemudian seseorang dapat dikategorikan suci. Melainkan adanya serangkaian pekerjaan ruhani yang hanya melakukan interaksi bathiniyah antara makhluq dengan al-Khaliq. Al-Khaliq yang diyakini sebagai Dzat suci. Maksudnya bahwa setiap manusia yang berharap melakukan interaksi ruhani, harus memasuki pada derajat kesucian. Adapun pada pelaksaannya terjadi hubungannyang terintegrasi anatara jismani dengan ruhani dan nafsani.

Kegiatan mensucikan jiwa, merupakan salah satu upaya atau serangkaian kegiatan ruhani yang hingga saat ini belum dapat diukur secara pasti menggunakan pendekatan sain. Pengukurannya masih menggunakan standar keyakinan dan pengalaman spiritual para pelakunya, atau pelaku sebelumnya. Sehingga masing-masing pelaku akan memiliki standar berbeda dalam menentukan kesucian jiwa. Mulai dari penampakkan pada perilaku yang terpuji di tengah-tengah masyarakat, hingga pengakuan pertemuan dengan Allah dan ruh orang-orang suci, seperti para Nabi dan Rasul. Atau para wali sebelumnya yang sempat pula melakukan kegiatan di atas. Bahkan perilaku mensucikan diri telah menjadi tradisi bagi kenabian dan kerasulan. Demikian juga dengan manfaat pengukuran kesucian memiliki perbedaan kriteria. Para fugaha hanya menstandarkan dengan terlaksananya sebuah kegiatan ibadah. Oleh sebab itu suci menjadi syarat dari setiap orang untuk melakukan interaksi antara diri manusia dengan Tuhannya (ibadah Mahdhah). Dalam studi tasawuf, kriteria kesucian hanya ditandai dengan kemampuan seseorang untuk bertemu dengan Tuhannya. Itulah sebabnya dalam al-Qur'an kata "najis" hanya dinisbatkan untuk orang musyrik.

Sebahagian ahli bidang pembahasan tentang jiwa sekarang, baru melakukankegiatan penyembuhan atas gangguan jiwa yang gejalanya empirik bersifat *hissiyah*. Bukan melakukan tindakan penyucian jiwa. Sedangkan yang bersifat *ma'nawiyah*, masih belum terjamah oleh ilmuwan

sain. Bahkan sebahagian masih menganggap sebagai fenomena mistis yang hanya bersifat subjektif belaka. Apalagi saat beberapa perlakuan terhadap jiwa, banyak diungkap oleh sebahagian sufi. Seakan-akan sebuah lamunan belaka. Termasuk berbagai istilah yang dilontarkan para sufi tentang perlakuan terhadap jiwa. Meskipun Jung sempat memberikan haluan mengenai peranan manusia dan fungsi rasionalitas dalam kerangka mistisisme. Dalam hal ini individu akan diberikan pemahaman tentang peranan keyakinan secara rasional tidak dapat menjanjikan mengupas masalah dengan tuntas. Itulah sebabnya Jung menghubungkan dengan eksistensi Tuhan. Sebelum mengetahui tentang metode penyucian jiwa, harus terlebih dahulu memahami tentang konsekuensi yang akan didapatkan seseorang, apabila jiwa senantiasa dalam keadaan kotor (tidak suci). Jiwa yang tidak suci, diyakini tidak akan dapat memahami hal-hal yang bersifat imateril. Yang lebih dikenal dengan sebutan mistis. Hal mistis ini sebenarnya sudah dibahas dalam kajian filsafat Ilmu. Prof. Dr.H Ahmad Tafsir, M.A menjelaskan epistemologi, ontologi dan aksiologi mistik dalam karyanya. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan mistik adalah pendekatan yang diakui dalam term filsafat. Dan keberadaan jiwa, yang dalam pandangan sufi, mengarah pada pendekatan mistik. Maka untuk membedahnya diperlukan pemahaman tentang epistemologi mistik. Oleh sebab itu term ilmu tasawuf menjadi penting untuk membuka keberadaan mistik.Dan kajian mengenai mistik dan mistisme hanya ada dalam kerangka tasawuf. Pada pembelajarannya manusia akan diajak untuk memahami hubungan sifat maskulin dan feminin, yang dihubungkan dengan hasrat spiritualistik. Pandangan yang selama ini mistik adalah hanya sebuah pengetahuan, menurut Prof. Dr.H. Ahmad Tafsir, MA, justru dimasukkan sebagai ilmu. Sejalan dengan itu, maka proses penyucian jiwa dalam ilmu tasawuf tidak hanya dibahas sebatas mengukur dan menyelesaikan gangguan klinis yang berkaitan dengan jiwa. Melainkan lebih dalam lagi, yakni memasuki wilayah kajian tentang ke-Tuhan-an. Jika telah masuk pada bahasan teologi, maka penyucian jiwa bukan hanya berperan untuk memulihkan gangguan klinis. Akan tetapi dituntut untuk lebih mampu menjamah ma'rifat. Prof Dr H Ahmad Tafsir, M.A mengemukakan pendapatnya tentang pengetahuan mistis yang memiliki perbedaan dalam pengukuran, bila sains diukur dengan rasio dan bukti empiris, pengetahuan filsafat diukur dengan logis, maka kebenaran mistik diukur dengan beberapa cara, antara lain dengan teks suci yang dianggap

berasal dari Tuhan. Adapula yang diukur dengan kepercayaan, dan yang lainnya menggunakan ukuran empiris.<sup>407</sup>sebagai standar pijakan.

pengukuran kebenaran mistis yang menggunakan keyakinan adalah yang dianggap tepat untuk menyatakan sebuah kebenaran bagi mereka yang meyakini tentang kesucian jiwa, proses penyucian jiwa, pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah atau bahkan pengaruh membaca *shalawat* terhadap adanya pertemuan dengan *hagiqat* al-Muhammadiyah. Sebab pembahasan di atas juga dimasukkan pada bahasan tentang mukasyafah. Sedangkan mukasyafah dimasukkan pada pembahasan mistis. Maka dalam penelitian yang membahas aspek mistik seperti disebutkan di atas, lebih tepat menggunakan fenomenologi. Mengenal dan memahami metode penyucian jiwa dalam pembahasan ilmu tasawuf, dibutuhkan pemahaman holistik tentang konsep ilmu mistik. Konsep ini banyak dijalankan serta diajarkan pada kalangan ahlu al-thariqat. Istilah penyucian jiwa juga memiliki dasar hukum kuat, baik dalam al-Qur'an maupun dalam al-hadits. Bahkan secara langsung menggunakan istilah mensucikan atau membersihkan, bukan sekedar menyembuhkan. Hal ini berarti jiwa merupakan organ ruhani yang harus dijaga kesehatan, kebersihan serta kesuciannya. Kebanyakan sain moderen hanya mampu melakukan penyehatan saja, bahkan hampir mengabaikan tentang kesuciannya. Kegiatan mistik, seperti tentang Tuhan, penyucian jiwa atau sejenisnya, hanya banyak dilakukan oleh seorang mistik. Yakni mereka yang telah dikaruniai pengalaman spiritual secara langsung. Atau nyata akan yang Ilahi. Atau paling tidak, dia telah berusaha mencapai pengalaman tersebut. 408 Hingga akhirnya pesona mistik menjadi bagian dari kehidupannya. Dalam ajaran agama Islam, fenomena ini disebut fana', bahkan 'Isya.

Adapun mengenai standar kebersihan, kesehatan dan kesucian jiwa menurut pandangan psikolog, umumnya hanya diukur berdasar pada gejala atau hilangnya keluhan yang bersangkutan. Sedangkan dalam pandangan sufi, masih merupakan kegiatan ruhani yang belum dapat diukur secara jelas keberadaannya. Maksudnya masih memerlukan pengujian secara objektif. Sebab selama ini baru mengandalkan pandangan subjektif, sesuai dengan pandangan masing-masing sufi yang mengusung teorinya. Seperti pensucian pada *hadats* atau*najis*, yang dibahas dalam term ilmu fiqih. Bukan hanya sekedar bersih atau tidak ada

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> Prof.Dr. Ahmad Tafsir, Filsafat Ilmu, Remaja Rosdakarya, Bandung, tahun 2016, hlm.121.

<sup>408</sup>Ed. Prof.Dr.J. Sudarminta dan Dr.S.P. Lili Tjahjadi, Dunia Manusia dan Tuhan, Kanisus, Yogyakarta tahun 2008, hlm.246

'ain najisnya. Akan tetapi terdapat hukum yang memberikan haluan, bahwa najis itu tidak dianggap suci meskipun sudah bersih tampak dari padangan hissiyah. Proses penyucian jiwa yang sering tidak banyak dibahas dalam kajian psikologi. Namun pada disiplin ilmu tasawuf, lebih dikenalkan serta diajarkan secara simultan. Penyucian berbeda dengan penyehatan atau penyembuhan jiwa. Bahkan sebuah buku yang memabahas tentang proses penyembuhan jiwa melalui al-Qur'an, telah memebrikan kesan ambigu untuk ditafsirkan secara tuntas. Sebahagian menafsirkan bahwa al-Qur'an kandungannya dapat meeberikan dampak kesehatan. Sebahagian lainnya, justru menyataklan bahwa semua *lafadz* dan bacaan al-Qur'an. Bahkan beberapa lantunan shalawat, dzikir dan do'a juga diyakini dapat mengantar seseorang pada kesembuhan. Kalangan sufi yang tidak mengklaim sebagai ahlu al-thariqat dan mereka yang tergabung dalam thariqat, menawarkan berbagai metode mengenai teknis penyucian jiwa. Baik melalui pendekatan mistik murni, maupun perpaduan antara pendekatan mistik dengan rasional. Di antaranya seperti pemikiran Ibnu Arabi dalam karyanya yang berjudul Futuhat al-Makiyyah, beliau mencoba menggabungkan unsur term tasawuf dengan filasafat Aristotelian aliran Alexandria. Bahkan ditambahkan dengan ilmu kebatinan *madzhab Isyragy*. 409 Pemahaman mistik dikaitkan dengan proses penciptaan manusia, yang tidak satupun makhlug berperan, kecuali hanya dengan izin Allah. Keberadaan manusia yang sering disebutkan sebagai makhluq yang memiliki unsur jismani dan ruhani. Pada unsur ruhani inilah pembicaraan mengenai jiwa akan dibahas. Akan tetapi yang tidak boleh dilupakan adalah membahas tentang konsep ruh yang merupakan unsur ilahi. Unsur ini berfungsi sebagai pembentuk fungsi jasmani, seperti pendengaran, penglihatan dan perasaan. Inilah yang dikenal sebagai bahasan tentang manusia dalam kajian filsafat Islam. 410 Sebagai standar yang menjadi tanda seseorang telah dinyatakan dalam keadaan suci, maka para sufi hanya dapat memberikan standar dari pribadi masing-masing. Sebab kondisi suci bukan untuk menaikan popularitas. Melainkan kebutuhan pribadi antara dirinya dengan Tuhan. Jadi kemungkinan para sufi untuk menyatakan adanya ketersingkapan ruhani, akibat kesucian jiwanya, jika sekedar untuk disebut sebagai orang suci. Sebab manfaatnya bukan terletak pada sebutan orang bahwa "dia telah suci". Tetapi "kenyataan yang dirasakan sebagai orang suci".

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> DR. Ismail Asy-Syarafa, Ensiklopedi Filsafat, Khalifa, Jakarta, tahun 2002, hlm.13. terjemahan dari Al-Mausu'atu al-Falsafiyyah, oleh H. Shofiyullah Mukhlas. Tahun 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Prof.Dr. Musa Asy'arie, Filsafat Islam, Sunnah Nabi dalam berpikir, LESFI, Yogyakarta, tahun 2002, hlm. 222.

Syaikh Ahmad al-Tijani, memberikan haluan untuk mendapatkan kesucian jiwa seseorang dengan mengemukakan beberapa indikator yang erat kaitannya dengan kegiatan dan pandangan ruhani. Meskipun tidak menafikan kegiatan *jismani*. Sebab jasmani adalah salah satu gerakan yang dapat dijadikan standar. Sedangkan aspek ruhani merupakan inti dari segalanya. Berbagai fenomena yang terjadi saat seseorang melakukan penyucian dirinya, akan selalu berhubungan dengan pandangan subjektif. Meskipun Ahmad al-Tijani justru menjadi pandangan ini sebagai pandangan objektif di kalangan penganut thariqat al-Tijaniyah. Para muassis thariqat lainnya, yang menyarankan adanya penguasaan, pemahaman dan pengamalan fiqih secara baik dan benar, sebagai awal pencerahan ruhani menuju jiwa yang suci. Disarankan agar memahami syari'at yang sesuai dengan tuntunan Rasulullah SAW, melalui yang disebut al-Sunnah.Oleh sebab itulah maka sebelum memahami tentang teknis pensucian jiwa, syaikh Ahmad al-Tijani menyarankan ikhwan Tijani, agar senantiasa selalau menjaga syari'at dengan baik dan benar. Sebab orang yang menjaga syari'at berarti telah mengindahkan perintah Tuhannya. Kemudian, baru dilanjutkan dengan peningkatan pemahaman kesucian jiwa melalui berbagai tahapan. Dengan indikator kesuciannya adalah adanya pertemuan denganhagigat al-Muhammadiyah. Untuk mendapatkan hagigat al-muhammadiyah secara sempurna, Ahmad al-Tijani memberikan cara, ialah membaca shalawat dan studi tentang pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Dalam studi pemahaman, Ahmad al-Tijani memasukan unsur pengetahuan tentang kandungan shalawat dan "energi" yang muncul akibat seseorang sering membaca shalawat. Karena shalawat yang dilantunkan itu diyakini bersumber dari Nabi SAW secara barzakhy, maka tingkan kesucian bacaan itu mempengaruhi pada proses penyucian jiwa pada Tharigat al-Tijaniyah. Secara teknis, ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah akan dipandu untuk tidak meninggalkan bacaan shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-Kamal. Selain secara kontinu diberikan pelajaran atau tafsiran dari masing-masing kalimat dalam redaksi shalawat tersebut. Melalui cara ini para penganut thariqat al-Tijaniyah, tidak lagi meraih prestasi mendapatkan hagigiat al-Muhammadiyah secara mudah dan sembarangan. Melainkan benar-benar dalam pengawasan muqaddamnya. Bahkan para muqaddam secarang langsung diawasi Syaikh al-Tijani dan Rasulullah SAW dalam bentuk magam bathin beliau, yang disebut sebagai Nur Muhammad.

Kebanyakan kalangan ahli *thariqat*, penyucian jiwa dilakukan diawali dengan kegiatan *khalwat*, yakni meninggalkan kegiatan dengan mengekang hawa nafsu, pandangan dan pendengaran. *Al-Muqaddam Sayyid al-Hajj Thayyib al-Qababi*, menggunakan istilah *khalwat*, yang

diartikan sebagai upaya penyendirian agar dengan mudah tercapai pertemuan dengan haqiqat al-muhammadiyah. Meskipun pada dasarnya dalam thariqat al-Tijaniyah tidak mengenalkan istilah khalwat. beliau lakukan semata untuk mendapatkan ridha Allah keterdampingan oleh *hagigat al-Muhammadiyah*. 411 Seperti dikatakan *al-*Ghazali yang dikutip oleh Abdul Hamid al-Rifa'i. bahkan menegaskan bahwa khalwat dibutuhkan, dengan maksud untuk menyempurnakan dzikir dalam pengenalan diri dengan Allah. Upaya penyucian jiwa ini memiliki harapan, untuk memberikan ketajaman spiritual dalam menggapai ma'rifatullah. Ahmad al-Rifa'i, menyebutkan bentuk-betuk khlawat yang dilakukan para salik dalam thariqat-nya, antara lain shaum pada bulan Muharram, menjaga wudhu selamanya, tidak tidur bersama pasangan pada sepuluh akhir bulan Ramadhan, tidak memakan jenis hewan, melakukan penyendirian. 412 Sedangkan, tokoh-tokoh dalam thariqat al-Tijaniyah justru, melakukan khalwat itu sebagai tarbiyah<sup>413</sup>, dalam rangkan menemukan pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Bukan sekedar mengasingkan diri untuk "bertapa". Melainkan benarbenar dipakai untuk mempelajari secara teoretik tentang haqiqat al-Muhammadiyah, baik aspek ontologi, maupun epistemologinya. Dilanjutkan dengan pelaksanaan rituial sebagai perwujudan aspek aksiologisnya.

Penyucian jiwa dilakukan para sufi dengan berbagai cara. Mereka semuanya mentauladani para Nabi. Pada umumnya tidak hanya memusatkan perhatian pada Nabi Muhammad SAW. Akan tetapi juga Nabi-nabi sebelumnya, menjadi bagian terpenting dalam pembentukan insan yang suci. Hal ini dilakukan semata untuk mendapatkan maqam ma'rifatullah. Sebahagian sufi mentauladani Nabi Musa ASS yang khalwat di bukit Tursina. Hingga akhirnya mendapatkan pencerahan dengan wahyu Allah. Demikian juga ada yang melakukan khalwat di gua-gua seperti dilakukan Rasulullah SAW di gua Hira, sampai mendapatkan wahyu. Ini yang dikenal dengan istilah Tahannuts. Bahkan hingga hijrah Nabi Ibrahim-pun diikutinya, dengan harapan mendapat keberkahan dengan adanya pertemuan denga Allah 'Azza wa Jalla. Abu Thalib al-Makky, memandang pentingnya khalwat dalam rangkaian penyucian jiwa. Namun, al-Maky lebih menitikberatkan pada adanya riyadhah bagi qalb

<sup>411</sup>Ahmad bin al-Hajj IyasySayyid al-Hajj, Kasyfu al-Hijab 'amman talaqqa ma'a syaikh al-Tijani min al-Ashah, al-Maktabah al-Sya'biyah, Beirut, tahun 2002, hlm. 253.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup>DR. Abdu al-Hamid *al-Rifa'i*, Sayyid Ahmad al-Rifa'i bathlu al-'aqidah wa farisu al-Tauhid, Book Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2013, hlm.191.

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup>Ahmad bin al-Hajj IyasySayyid al-Hajj, Kasyfu al-Hijab 'amman talaqqa ma'a syaikh al-Tijani min al-Ashab, hlm. 269.

dan jawarih, ditambah dengan tilawat al-Ouran setiap pagi dan petang dengan kondisi penyedirian. 414 Meskipun pada prakteknya hampir sama, namun syaikh Ahmad al-Tijani, tidak menamakan itu semua dengan istilah khalwat. Akan tetapi hanya menyebut sebagai tarbiyah. Syaikh Abdul Oadir al-Iailany, memandang pentingnya khalwat dalam menaklukan nafs al-ammarah bi al-su-i. sebab diyakini bahwa nafs tersebut diperkuat oleh Iblis. Maka dalam khalwat tersebut syaikh Abdul Qadir al-Jailany, menekankan adanya muhasabah dan mujahadah. Muhasabah berfungsi untuk menanggalkan kesombongan di hadapan Tuhan. Dan mujahadah berfungsi untuk memaksimalkan jiwa agar selalu bersemangat dalam menggapai ma'rifatullah. Oleh sebab itu, dalam pandangan beliau, khalwat menjadi salah satu syarat dalam rangkaian mensucikan jiwa. 415 Khalwat sendiri merupakan perilaku atau tradisi kenabian. Beberapa Nabi melakukannya sebelum beraktifitas. Pada pelaksanaannya, kegiatan tersebut terdiri atas *tahannuts*<sup>416</sup>dan relaksasi. Jika relaksasi hanya butuh ketenangan semata. Sedangkan tahannuts selain iiwa memperoleh ketengan jiwa, juga beribadah dalam beberpa waktu tanpa gangguan apapun. Komunikasi dengan Tuhan dibangun dalam relung hatinya, guna pengabdian yang tulus. Bukan lagi sekedar pemenuhan kewajiban atau pemenuhan sarat dan rukun.

Adapula yang berpandangan, bahwa pemahaman tentang Nur, diutamakan untuk mendapatkan kesucian jiwa. Sebab seseorang tidak mungkin akan dapat mengetahui dengan sempurna, tanpa pemahaman universal mengenai gerakan Nur pada diri seseorang. Nur yang terdapat dalam diri manusia adalah bagian dari Nur Allah, yang terpancar kepada semua makhluq-Nya. Kemudian untuk manusia diberikan alat untuk menangkap pesan Nur tersebut ialah akal. Sebagai pengelolanya adalah nafs. Oleh sebab itu nur tidak akan mampu menyinari diri manusia, jika seseorang tidak mensucikan nafs-nya. Nur yang diyakini sebagai pusat kejadian makhluq, adalah nur Muhammad. Yang secara fisik memancar dari Muhammad bin Abdullah bin Abdul Muthallib. Oleh sebab itu, memahami keberadaan Nur dan mencari cara untuk menangkap pesan Nur tersebut adalah diharuskan, ketika seseorang berharap ma'rifatullah. Dan dalam thariqat al-Tijaniyah, Syaikh Ahmad al-Tijani memformulakan

-

<sup>414</sup>Abi Thalib Muhammad bin Abi al-Hasan 'Aly bin 'Abbas al-Maky, Quut al-Qulub fii mu'amalati al-mahbub wa washafa thariq li muridin ila maqami al-tauhid, Darr al-Fikr, Juz.1, t.t, hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> Abdul Qadir al-Jailany, Al-Ghunyah li Thalibi Thariqati al-Haqq fii al-Akhlaq wa al-Tasamnufi wa al-Adabi al-Islamiyyah, Darr al-Fikr, t.t, juz 2, hlm. 187.

<sup>416</sup>Muhammad bin Isma'il al-Bukhary, Shahih al-Bukhary, Toha Putra, Semarang Indonesia, t.t, hlm. 7

shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal. Pada ritual pembacaan dua shalawat ini, kalangan Ahlu al-Thariqat al-Tijaniyah, meyakini benar akan terjadinya pancaran Nur Allah untuk menangkap sinya Nur Muhammad. Inilah yang disebut sebagai haqiqat al-muhammadiyah.

Nur adalah entitas spiritual yang sulit dialihkan ke dalam bentuk fisik apapun. Namun merupakan jati diri dari semua yang ada. Nur akan memanifestasi dirinya, kemudian menampakkan hal-hal yang ada disekelilingnya. Itulah yang disebut dengan "Nur" dibuktikan melalui deduksi.<sup>417</sup>Demikian halnya dengan Nur Muhammad adalah Nur Allah yang memancar dari diri Muhammad SAW yang diteruskan secara memancar pada masing-masing yang menemukannya. Oleh sebab itu temuan tentang nur pada bahasan haqiqat al-Muhammadiyah akan disesuaikan dengan kemampuan seseorang dalam mendapatkannya. Pada dasarnya Nur yang memancar dalam diri Muhammad bin Abdullah, yang kemudian akan menjadi magam bathin-nya sebagai haqiqat al-Muhammadiyah adalah pancaran Nur Allah, dan posisi Allah sebagai Rabb dalam bentuk Nur. Nur Muhammadiyah, dipahami sebagai cara mengaktifkan *magamat al-khair* yang terdapat dalam tubuh manusia, akan menyebabkan pencerahan pada jiwa. Inilah yang dilakukan oleh syaikh Ahmad al-Tijani dalam Thariqat Tijaniyah, dalam melakukan penyucian jiwa sebagai puncak dari semua aktifitas amalan thariqat-nya. Para sufi lainnya lebih banyak menyarankan, agar dapat lebih lama melakukan penyendirian dalam suasana sepi, mengundurkan diri dari keramaian dan hiruk-pikuk dunyawi. Bahkan Hazrat Inayat Khan lebih menekankan sisi penyendirian seperti pada thariqat sebelumnya. Menurutnya cara demikian akan memudahkan *munculnya* ketenangan dan kenyamanan, untuk merasakan syukur. 418 Namun bagi Ahmad al-Tijani, justru menjadi kewajiban untuk selalu berbaur dengan umat. Akan tetapi kondisi hati selalu dijaga, agar tetap memiliki keterkaitan dengan Allah di bawah bimbingan Nur suci sayyidina Muhammad SAW.

Bila pada sebahagian sufi sebelumnya memiliki pandangan, agar lebih mementingkan unsur *ikhlash, niat, zuhud* dan *Shabar*, maka pada pandangan *syaikh* Ahmad *al-Tijani* cukup dengan keyakinan untuk menemukan pemahaman hakiki dari *haqiqat al-Muhammadiyah*, maka seseorang akan memasuki gerbang penyucian jiwa secara sempurna,

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup>Muhammad Iqbal, *The Achievement of love, the spiritual dimensions of Islam*, ditejemahkan menjadi *Metode sufi meraih cinta ilahi*, *Rahasia sukses membangun maqam-maqam kesadaran spiritual*, oleh Tim Inisiasi Press, Inisiasi Press, Depok, thun 2002, hlm. 92.

<sup>418</sup> Hazrat Inayat Khan, The Heart of Sufism, diterjemahkan oleh Andi Haryadi, Tim Muthaharri Press, PT. Remaja Rosdakarya, Bandung, Tahun 2002, hlm. 257.

tanpa mengesampingkan unsur-unsur di atas. Namun lebih banyak melakukan syukur atas nikmat Allah dan tidak meninggalkan wirid shalawat al-Fatih dan shalawat jauharatu al-kamal. Kebanyakan orang berpendapat bahwa mendapatkan hubungan yang erat dan komunikasi yang benar dengan Tuhan, serta adanya sikap akhlaq al-Karimah, dipengaruhi oleh aktifasi nafs insaniyah-nya. Oleh sebab itulah, maka sikap berlebihan yang mengatasnamakan penyucian diri yang tidak didampingi ruh Rasulullah SAW, diyakini dan dianggap sebagai penghalang hati manusia untuk mendapatkan pencerahan ilahiyah. 419 Bahkan terdapat pandangan yang menyatakan bahwa bilamana seseorang memaksimalkan hubungannya dengan sesama makhluq, diyakini akan berdampak pada jauhnya komunikasi dengan Tuhan. Itulah sebabnya, kebanyakan mereka melakukan pengasingan ndiri dari keramaian dan hiruk piku duniawi. Lain halnya dengan Ahmad al-Tijani dalam Thariqat Tijaniyah, hal tersebut bukan sebuah hambatan untuk menggapai pencerahan dan kesucian jiwa. Malahan memaksimalkan potensi diri dan berbaur dengan umat, akan lebih baik daripada meninggalkannya. Sebab memaksimalkan potensi diri adalah bagian dari aktifasi Nur Muhammadiyah yang mencerahkan diri manusia. sehingga dengan mendapatkannya, seseorang akan lebih arif serta memiliki kekuatan spiritual yang maksimal pula. Bila saja dibutuhkan untuk melakukan sedikit perenungan, guna mendapatkan relaksasi, bisa saja dilakukan, seperti yang dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW saat beliau di gua Hira. Tetapi tidak untuk waktu yang lama. Melainkan sebagai bentuk istirahat pikiran dari kerumitan saja. Yang setelah itu, akan mengawali kembali aktifitasnya bersama masyarakat. Jadi, sangatlah keliru bila terdapat pandangan bahwa setiap orang ber-thariqat, akan menjauh dari umat. Sa'id Hawa memandang bahwa memahami diri sendiri, setelah melakukan amar ma'ruf dan nahyi munkar, merupakan bagian dari upaya penyucian jiwa. 420 Meskipun sebahagian sufi lain menyebutkan bahwa amar ma'ruf nahyi munkar, hanyalah bentuk pengamalan syari'at. Belum masuk pada wilayah hakikat. Sedangkan serangkaian penyucian jiwa justru akan berdampak pada perubahan perilaku dari buruk menjadi baik. Itulah yang dinamakan akhlaq al-karimah. Perubahan dimaksud adalah adanya upaya pencapaian menuju ma'rifat. Yang demikian dalam pemikiran Mulla Shadra disebut sebagai 'irfani (Gnosis).

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup>Dr.Ahmad Faried, mensucikan Jiwa konsep ulama salaf, Risalah Gusti, tahun 1997, hlm.
69.

<sup>420</sup> Sa'id Hawa, Al-Mustahlish fii Tazkiyati al-Anfus, Darr al-Salam, Kairo, tahun 2014, hlm.225.

## B. Haqiqat al-Muhammadiyah

Kata "haqiqat", dipahami sebagai sesuatu yang tentram dalam hati. Dan dengan keberadaannya, akan mampu menyingkap segala sesuatu yang tersembunyi (ghaib). Pengetahuan ini didapatkan dari akibat perilakunya yang berusaha untuk berbuat kebaikan dan kebenaran. Hal di atas digolongkan oleh sebahagian ulama pada salah satu dari karamat (kemulyaan sebagai bentuk apreseasi) dari Allah 'Azza wa Jalla. 421 Sedangkan kata "Muhammadiyah" diambil dari nama seorang Nabi terakhir yang bernama Muhammad bin Abdullah. Kemudian, dinyatakan secara bahasa, bahwa Muhammadiyah dimaksud adalah jalan atau ide tentang sikap hidup Muhammad. Maka istilah Haqiqat al-Muhammadiyah diartikan sebagai esensi Nabi Muhammad SAW. Yang menunjukkan serangkaian sikap hidup nabi Muhammad SAW, yang dikenal dengan istilah syari'at.

Sebelum membahas tentang haqiqat al-Muhammadiyah, hendaknya memahami konsep haqiqat al-Insan, haqiqat al-'Abd, danhaqiqiat al-Nur. Masing-masing memiliki peranan penting saat disatukan dalam haqiqat al-Muhammadiyah. Pada haqiqat al-Insan, seseorang diajak memahami konsep manusia secara utuh. Bukan sekedar manusia sebagai bentuk jasadiyah atau hanya mempelajari anatomi jasad belaka. Anatomi ruhani yang berkaitan dengan ruh al-Muhammady, harus dapat dijelaskan secara lugas. Untuk itulah, maka sebahagian sufi memberikan gambaran dengan meminjam teori yang telah ada dan teruji saintifik. Dengan demikian penyempurnaannya tinggal memasukkan unsur mistismenya. Seperti melakukan perubahan perilaku melalui pengurangan segala hal yang menimbulkan perubahan pada status al-Insan (manusia). Syaikh al-Tijani menyaratkan adanya upaya yang menjauhi ghibah, namimah dan sejenisnya. 422 Sedangkan *haqiqat al-'Abdi*, individu harus memahami tentang konsep diri. Sebab pengetahuan tentang diri akan lebih banyak mengatitkan dengan asal kejadian diri. Berakhir dengan kebersamaan dengan Allah, yang disebut dengan tajalli. Konsep kehambaan menjadi luluh saat hamba sudah bersama dengan "Tuhan" (wahdat al-wujud). Sehingga setelah bersatu semua hamba. Itulah Tuhan sejati. Saat berpisah, maka itulah Tuhan bersifat Rububiyah. Hamba akn terpancar

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ibad al-Mahally al-Syafi'I, Al-Mafahir al-'Aliyah fii al-Matsuri al-Syadziliyyah, Al-Maktabah al-Azhar li al-Turats, Kairo, Mesir, tahun 2004, hlm.102.

<sup>422</sup>Muhammad Fathan Abdu al-Wahid al-Susy al-Nadzify, Al-Dzurratu al-Kharidah Syarah Yaqutatu al-Faridah, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 1983, juz.1. hlm. 94.

cahaya ilahi, bilamana membuka dirinya untuk membiarkan cahaya masuk dalam dirinya. Untuk membukanya, dibutuhkan pemahaman dan pengetahuan seseorang yang telah mengalami. Itulah para *muqaddam*. Inilah yang menyebabkan harus adanya *talain* dalam ilmu Tharigat. Termasuk di dalamnya saat menjalankan ritual untuk mendapatklan nur Muhammady, seorang muqaddam berperan penuh untuk membuka diri ikhwan al-Tijani. 423 Haqiqat al-Nur adalah pemahaman mengenai Nur. Untuk membedakan antara nur (cahaya) dalam ilmu fisika. Maka Nur hendaknya dikupas berdasarkan ilmu Tasawuf. Nur tidak lagi dipandang sebagai percikan api yang sangat halus, sehingga membuat alam menjadi terang. Nur yang dimaksud adalah "cahaya" Tuhan yang membentuk pola hidup dan alam semesta. Inilah yang kemudian dibahas sebagai Nur Muhammad. Nur tersebut merupakan kata ganti dari keagungan Tuhan yang tak terhingga. Sehingga kalangan bangsa 'Arab menyebutnya Nur. Jika secara fisika, cahaya dapat diukur dengan bilangan Avogadro. Maka Nur dalam haqiqat al-Muhammadiyah atau Nur Muhammad ini bukan padanannya. Setelah memahami tiga konsep hagigat di atas, maka dimasukanlah tiga konsep tersebut pada penjelasan tentang maqam bathin. Ialah suatu kondisi mengenai keberadaan manusia tersuci yang telah pantas menerima pancaran Nur Muhammad. Maka lahirlah seorang manusia termulya, ialah Muhammad bin Abdullah. Muhammad tidak terlahir dari para pecundang, melainkan dari garis keturunan para Nabi syari'at dan Nabi haqiqat. Kebersihan ruhani telah terpelihara sejak awal. Bukan sekedar hasil didikan manusia biasa. Melainkan bersamaan antara Tuhan dengan segenap makhluq-Nya.

Muhammad bin Abdullah, memiliki maqam bathin yang pada awalnya disebut Nur Muhammad. Istilah haqiqat al-Muhammadiyah sendiri, merupakan kelanjutan dari pembahasan tentang Nur Muhammad. Sebahagian menganggap bahwa haqiqat al-Muhammadiyah adalah Nur Muhammad. Ungkapan tersebut adalah sebuah reduksi istilah Arab al-Nur Muhammadiyah. Dari pemahaman di atas, munculah beberapa tanggapan mengenai teori pancarannya. Namun bukan pancaran Tuhan, melainkan pancaran nur Muhammad sebagai awal kejadian makhluq menurut pandangan sufi, merujuk beberapa hadits yang popular di kalangan ahli tasawuf. Selanjutnya, timbullah klaim dari berbagai madzhab teologi. Salah satunya adalah kalangan madzhab Syi'ah meyakini bahwa pancaran Nur Muhammad itu terdapat pada imam-imam Syi'ah, diawali dari 'Ali bin Abi Thalib KW. Beliau adalah shahabat, menantu dan saudara sepupu

<sup>&</sup>lt;sup>423</sup>Muhammad Fathan Abdu al-Wahid *al-Susy al-Nadzify*, *Al-Dzurratu al-Kharidah Syarah Yaqutatu al-Faridah*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 1983, juz.3. hlm. 59

Nabi SAW sendiri. Julukan beliau sebagai "bahu al-ilmi" menunjukkan bahwa 'Ali sebagai pancaran Nur Rasulullah SAW. Bahkan termasuk pada imam Syi'ah yang belum datang, yakni al-Mahdi al-Muntadhar. Maka tidak salah, jika meraka memandang sebagai sosok ma'shum (terpelihara dari dosa). Seiring dengan datangnya waktu, maka para tokoh madzhah Syi'ah, dalam penantian imam ke duabelasnya, juga meyakini bahwa terdapat para ulama yang diyakini memiliki pancaran nur Muhammad. Kedudukan mereka adalah sama dengan kedudukan Rasulullah, hanya tidak memiliki syari'at baru. Ulama mempertahankan syari'at Rasulullah SAW dengan keterdampingan ruh Rasulullah SAW. Itulah sebabnya mereka dinilai ma'shum juga.

Pada pemikiran Jemaat *Ahmadiyah*, manusia *ma'shum* yang disebut dengan Imam Mahdi adalah Mirza Ghulam Ahmad. Sehingga mereka yakin bahwa tidak ada lagi manusia sempurna yang ditunggu kecuali Mirza Ghulam Ahmad. Mereka memahmi bahwa Imam Mahdi 'Alaihissalam, bukan keturunan Ali bin Abi Thalib. Melainkan seseorang yang dipilih Tuhan atas dasar kesuciannya. *Imam* Mahdi ini mendirikan sebuah Jama'ah yang dinamakan Jama'ah Islam Ahmadiyah. Merujuk pada hadits Rasulullah SAW, bahwa akan ada sebuah Jama'ah yang selamat saat Islam terpecah menjadi tujuh puluh dua golongan. Klaim inilah yang kemudian menjadi bahasan mengenai teori pancaran haqiqat al-Muhammadiyah versi Ahmadiyah.424 Jemaat Ahmadiyah memandang Mirza Ghulam Ahmad sebagai dzillu al-Nabi (bayang-bayang kenabian). Hal tersebut bukan dimaknai sebagai nabi syari'at. Akan tetapi sebaba seseorang yang telah menempuh jalan suci dengan pertemuan barzakhy dengan Nur Muhammad. Itulah sebabanya, sebahagian menyebutkan bahwa jemaat *Ahamdiyah* bukan agama baru dan bukan ajaran penolakan anti nabi terakhir. Melainkan sebuah thariqat yang mengusung ide dzillu al-Nabi bagi Mirza Ghulam Ahmad. Penulis memandang bahwa Mirza Ghulam Ahmad lebih tepat disebut sebagai wali, bukan Nabi.

Adapun menurut Pemikiran Ibnu Arabi yang banyak dipengaruhi oleh pemikiran Manshuruddin *al-Hallaj*, memandang bahwa *Nur Muhammad* adalah prinsip aktif dalam semua perwahyuan dan inspirasi. Melaluinya-lah semua informasi dari Tuhan turun sebagai petunjuk kehidupan. Termasuk pengtetahuan *al-quds* yang turun pada Nabinabi. 425 Maka bagi mereka menganggap akan adanya wali *khatam*. Adapun salah satu kriterianya adalah, selama hidupnya terdapat keterdampingan *nur* Rasulullah SAW. Lebih tegas lagi bahwa *wali khatam* menurut

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup>Sektab PB-JAI, *Imam Mahdi AS Sudah Datang*, t.p, t.t, hlm. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup>Totok Jumantoro, Kamus Ilmu Tasawuf, AMZAH, Wonosobo, tahun 2005, hlm.170.

kalangan madzhab Syi'ah adalah al-Mahdi al-Muntadhar. Dan wali qutubnya adalah 'Ali AS bin Abi Thalib. Sedangkan dalam thariqat al-tijaniyah diyakini bahwa wali khatam-nya adalah syaikh Ahmad al-Tijani sekaligus wali qutub. Dalam hal ini peristiwa futuh 426 pada bulan Shafar, menunjukkan pengangkatan Ahmad al-Tijani sebagai khatmu al-Aulya, sekaligus sebagai wujud fisik dari pancaran Nur Muhammad yang tiada lain adalah haqiqiat al-Muhammdiyah.

Haqiqat al-Muhammadiyah sendiri disebut sebagai maqam bathin Nabi Muhammad SAW. Dan magam bathiniyah ini dapat diraih atau dimiliki oleh setiap manusia. namun hanya manusia tertentulah yang dianggap memasuki wilayah maqam bathin seperti yang terjadi pada Rasulullah SAW. Adapun mereka yang dapat memasuki wilayah magam bathiniyah, adalah setingkat Nabi dan Wali. Atau dikenal juga dengan maqam al-Fadhilah. Yakni maqamat yang merupakan hasil limpahan Rahmat Allah yang diberikan kepada setiap manusia yang melakukan pensucian diri. 427 Magam al-Fadilah dapat diraih oleh setiap orang, selama mereka melakukan penyician diri. Dalam thariqat al-Tijaniyah, diyakini bahwa magam al-Fadhilah akan diperoleh juga oleh ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah yang sering membacakan shalawat untuk Nabi Muhammad SAW dan senantiasa memujinya. Hal ini yang memperkuat keyakinan kalangan ikhwan al-Tahrigat al-Tijaniyah, untuk menyatakan bahwa bacaan shalawat akan mengantarkan pada seserang mencapai derajat al-Insan al-Kamil. Lebih jauhnya menemukan kesucian dirinya, yang berdampak pada pertemuan dengan hadhirat Rasulullah SAW dalam kondisi barzakhi. Adapun bacaan *shalawat* yang diyakini akan mengantarkan pada *magam* di atas adalah redaksi shalawat yang diperoleh syaikh Ahmad al-Tijani saat bertemu Rasulullah SAW secara barzakhi pula, yakni shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal. Kalangan thariqat al-Tijaniyah menyakini, apabila dilakukan dengan dasar wara', ikhlash dan yaqin, akan terbukalah hijab karamat, yang berupa pemahaman dan pertemuan dengan haqiqiat al-Muhammadiyah. Tampak dalam thariqat ini, wara, ikhlas dan yaqin, hanya berupa syarat tambahan saja. Intinya adalah melakukan dan membaca shalawat dengan sepenuh hati. Perilaku tersebutlah yang diyakini akan menjadi pembuka hati dan menyingkap *hijab* hingga ketersingkapan diri untuk bertatap muka langsung (muwajjahah) dengan

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Futuh diartikan sebagai bentuk kemenangan. Karena mendapatkan ketersingkapan dengan haqiqiat al-muhammadiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Syaikh al-Akhar Muhyiddin bin 'Aly bin Muhammad bin Ahmad Ibnun Araby, Mawaqi' al-Nujum wa Mathali'u Ahillati al-Asrari wa al-'Ulum, Darr al-Kutub al-'Ilmiyah, Beirut, hlm. 207.

Rasulullah SAW meskipun telah dinyatakan wafat ribuan tahun. Selain diyakini oleh kalangan *ikhwan thariqat al-tijaniyah*, juga disepakati oleh kalangan *ahli thariqat al-Syadziliyah*. Yang beranggapan bahwa *karamah* akan tampak apabila seseorang telah melakukan *huh* (cinta mendalam) secara maksimal kepada Allah, *zuhud* dengan memahami *haqiqat al-muhammadiyah*, serta *tawakkal* pada Allah saat ketersingkapan *haqiqat* itu terjadi pada dirinya. Bahkan bukan hanya ketersingkapan dengan Nabi Muhammad SAW, akan tetapi termasuk juga ketersingkapan dengan para malaikat yang senantiasa mendampingi dirinya. <sup>428</sup> Seperti terjadi pada para Nabi dan Rasul.

Pemahaman Haqiqat al-Muhammadiyah dalam pembahasan tasawuf, dimasukan ke dalam bahasan kajian filsafat agama. Sebab tasawuf bagian dari pembahasan filsafat etika dan ketuhanan (teologi). Yakni menjelaskan mengenai hal-hal yang berkaitan dengan kemantapan ketauhidan seseorang. Salah satunya adalah berbicara tentang fenomena ghaib, termasuk di dalamnya membicarakan tentang esensi sesuatu, diantaranya mengenai Nur Nabi Muhammad SAW. Jika dalam ilmu tauhid, sebagai wujud dari bahasan filsafat ketuhanan, tidak terlalu banyak membahas mengenai konsep haqiqat al-Muhammadiyah. Namun lebih banyak dibahas oleh kalangan sufi, yang pada intinya sama-sama menegakkan ketauhidan kepada Allah 'Azza wa Jalla dan menyelesaikan problematika keyakinan manusia. untuk itulah para sufi mengawalinya dari pembahasan kejadian makhluq dan keterkaitannya dengan syari'at yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Kemudian, pembicaraan haqiqat al-Muhammadiyah tersebut, akan diarahkan pada pembicaraan mengenai maujud (segala hal yang menjadi awal atau pokok eksistensi). Diantara sufi ada yang berpandangan, bahwa haqiqat merupakan"Dia"dengan pengertian, bahwa Dia itu adalah "Dia" bukan selain Dia". 429 Selanjutnya, itulah awal membahas tentang hagigat al-Muhammadiyah, berarti juga membahas tentang Tuhan dan makhluq-Nya. Kesadaran maskhluq akan keberadaan dirinya,berarti sudah mendekati pada maqam ma'rifatullah. Maka melalui pemahaman konsep diri yang dipaparkan melalui pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, menjadikan seseorang paham akan dirinya. Dengan demikian maka tidak heran, jika para pemahamnya lebih mengutamakan akhlaq al-karimah. Sebab melalui

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ibad *al-Mahally al-Syafi'i, Al-Mafakhir al-Aliyah fii al-Ma'tsuri al-Syadziliyyah*, al-Maktabah al-Azhar, Kairo, Mesir, tahun 2004, hlm. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup>Al-Habib Abdullah bin Alawy *al-Haddad al-Hadhramy al-Syafi'l*, *Sabilu al-adzkar wa al-l'tibar bima yamurru bi al-insan wa yanqadhiaya lahu min al-al.amar*, Maqam Imam al-Haddad, t.k. tahun 2011, hlm. 19.

pemahaman ini, juga terjadi ketersingkapan *hijab* ruhani yang menghalangi antara dirinya dengan *nur Muhammad*, yang selalu memberikan arahan hidup agar memasuki kawasan *akhlaq al-karimah*.

Haqiqat al-Muhammadiyah dijadikan indikator kesucia manusia, dalam konsep penyucian jiwa oleh syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Konsep haqiqat al-Muhammadiyah merupakan ide yang pernah ditawarkan banyak sufi. Namun dalam proses perolehannya dan pemahaman, bahkan teknisnya memiliki perbedaan dengan sebelumnya. Pandangan Ahmad al-Tijani dalam Thariqat al-Tijaniyah, konsep haqiqat al-Muhammadiyah sendiri sempat dikemukakan oleh Manshuruddin al-Hallaj, yang menyatakan bahwa Muhammadiyah adalah pancaran cahaya ghaib, yang menjadi awal dan diulang kembali pada masa menjelang akhir zaman. Dan telah oleh disempurnakan keberadaan Muhammad menyampaikan nilai-nilai kebenaran (al-haq). Al-haqq sendiri merupakan haqiqat Allah Ta'ala, yang kemudian mendiami 'Arsy. Kemudian, hanya mereka yang telah melakukan pandangan khusus (khowas), yang dapat mengenal semuanya dengan tepat. Dan pada kelanjutannya, seseorang yang telah memahami *haqiqat al-Muhammadiyah*, akan merasakan adanya penyatuan dengan nafs al-Rahmaniyah. Seperti yang digambarkan oleh Mulla Shadra. Karena nafs Rahmaniyah ini adalah pancaran Ilahiyah, maka, Ibnu Arabi menyebutnya dengan idhharu al-haq. Semua bermuara pada pemahaman haqiqat al-Muhammdiyah. Konsep ini juga dikemukakan oleh Muhyiddin Ibnu Arabi dalam kitab Fushus al-Hikam. 430 Konsep ini merupakan perpaduan antara teori dan menunjukkan cara-cara praktis dalam mengenal Tuhan, Rasul dan diri sendiri. Jika konseptor sebelumnya menanamkan cara memahami spiritual melalui cara penyendirian, maka Ahmad al-Tijani justru sebaliknya. mengajarkan keterbukaan, dengan tidak mengharuskan melakukan tindakan penyendirian. Demikian juga saat thariqat lainnya mengajarkan tentang lathifah. Maka syaikh Ahmad al-Tijani tidak menggunakan cara untuk menggapainya. Untuk lebih ielasnya mencantumkan beberapa hal yang dianggap penting dalam memahami hakikat al-Muhammadiyah, ialah:

## 1. Ta'rif dan Cakupan Haqiqat al-Muhammadiyah

Istilah Haqiqat al-Muhammadiyah, sampai saat ini masih belum ada yang secara jelas mendefinisikan. Namun dari banyak paparan mengenai

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup>Muhyiddin Ibnu Araby, *Fushush al-Hikam*, tahqiq DR Abu al-A'la 'Afify, al-Nashir Darr al-Kitab al-Araby, Beirut, Lebanon, tahun 1980, hlm. 110-112.

haqiqat al-muhammadiyah, maka didapatkan sebuah alur yang sama, yakni bermuara pada pembahasan keberadaan Nabi Muhammad SAW dan maqamat al-Muhammadiyah itu sendiri. Dan Nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah) itu sendiri terjelma dalam jasad Muhammad bin Abdullah. Cakupan haqiqat al-Muhammadiyah adalah meliputi seluruh aspek yang bersifat terpuji, yang dinisbatkan kepada Nabi Muhammad SAW, sebagai magamat terakhir sebagai penyempurna dari haqiqat al-Muhammadiyah. Bila saja terdapat pandangan kekeliruan pada tindakan Nabi Muhammad SAW, itu tidak berarti bahwa Nabi Muhammad menjalankan kekeliruan. Akan tetapi sebagai *l'tibar* bagi umat, mengenai sikap yang harus dilakukan, apabila terjadi kekeliruan serupa. Menurut tuturan Mugaddam tharekat Tijaniyah zawiyah Samarang, bahwa pemikiran Syaikh Ahmad al-Tijani sangat berbeda dengan pemikiran lain tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Jika sufi lainnya berpandangan bahwa haqiqat al-Muhammadiyah adalah bukan sosok "Muhammad bin Abdullah". Namun dalam pandangan syaikh Ahmad al-Tijani,haqiqat al-Muhammadiyah adalah diri pribadi Muhammad bin Abdullah dan eksistensi Nabi Muhammad sendiri sebagai bagian terakhir dari penyempurnaan syari'at dari Nabi Adam ASS hingga Nabi Muhammad SAW. 431 Dan Nabi Muhammad SAW sebagai magam al-Muhammadiyahatau magambatin Nur Muhammad. Yang pada dasarnya adalah pancaran Nur Allah yang terdapat dalam semua makhluq-Nya.

Abu Thalib al-Maky yang mengutip perkataan ahlu al-marifat, dengan memperhatikan ungkapan, bahwa Allah telah menciptakan al-Jannah dari nur al-Musthafa SAW. Bahkan Nur Muhammad SAW, menjadi awal kejadian dunia dan akhirat. Kemudian, pada pemikiran Muhammad bin Sulaiman al-Jazuly dituangkan dalam tulisan lafadzshalawat-nya, yang menunjukkan pujian pada Nabi MuhammadSAW dengan sebutan "Bahru al-Anwar, sabab li kulli maujud, qutbu al-Jalaliyat, nur al-dzat min jami'i al-asmai wa al-shifat'. 432 Mempunyai kemiripan dengan redaksi yang terdapat dalam shalawat jauharatu al-kamal, disebutkan sebagai "'ain Rahmati al-Rabbaniyat'' atau dalam shalawat al-fatih, sebagai "al-fatihi lima ughliqa''. Yang sangat dikenal bahwa shalawat al-fatih dan jauharatu al-Kamal, kandungannya adalah pujian pada Rasulullah SAW, bukan sekedar sebagai washilah dalam berdo'a. Syaikh Ahmad al-Tijani sangat yakin dengan banyaknya memuji kepada Nabi Muhammad SAW, akan menghasilkan vibrasi mistis yang mampu memanggil ruh Rasulullah SAW

<sup>431</sup> Wawancara dengan DR. Ikyan Sibawaih, MA di Zawiyah Thariqah al-Tijaniyah Samarang, tanggal 11 Juli 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup>Muhammad bin Sulaiman al-Jazuly, Dalailu al-Khairat, hlm. 100, 214 dan 233.

dalam bentuk magam bathin dari Nabi Muhammad SAW. Magam bathin inilah yang diyakini akan menjelma menjadi sosok Nur Muhammad dalam bentuk manusia yang berfungsi sebagai pembawa petunjuk kepada setiap umat yang penuh *mahabbah* kepadanya. Dan inilah salah satu perbedaan pandangan dengan para sufi lainnya yang memandang Nur Muhammad sebagai ide bukan sebagai person (pribadi). Memperhatikan pandanganpandangan ulama sufi tentang haqiqat al-Muhammadiyah, pada umumnya mereka sudah meyakini bahwa Nur Muhammad SAW adalah sesuatu yang diciptakan pertamakali, dan diyakini pula sebagai sabab dari terjadinya awal kehidupan. Sehingga Nur Muhammad menjadi pusat segalanya di alam ini. Jika ada pendapat yang menyebutkan bahwa Nur Muhammad itu bukan Muhammad bin Abdullah yang dimaksud. Melainkan cahaya keindahan yang menyebakan lahirnya keterpujan dan kemulyaan. Kebanyakan ulama mutaakhirin memandang nur Muhammad bukan sebagai sosok manusia. melainkan sebagai hal ghaib yang memiliki nilai mulia. Namun Abu al-'Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani, justru sejalan dengan ulama sebelumnya, yang berpendapat bahwa nur Muhammad dimaksud adalah nur Muhammad bin Abdullah. Hal tersebut merupakan konsep yang tersebar di kalangan ahlu al-Thariqat al-Mu'tabarah, termasuk syaikh Ahmad Kabir al-Rifa'i yang dibuktikan dengan shalawat karya beliau yang dikenal dengan shalawat jauharatu al-Asrar, yang dalam shalawat-nya tidak menyebutkan nama Muhammad SAW, namun menggunakan istilah "nur al-asbaq". Memiliki kesamaan dalam shalawat jauharatu al-Kamal pada thariqat al-Tijaniyah dengan menggunakan kalimat "aini rahmati al-rahbaniyati". Demikian juga pada shalawat yang ditulis al-Badawy dalam kitab Afdhalu al-Shalawat mencantumkan kata "Muhammad Syajaratu al-ashli al-Nuraniyah". 433

Nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah juga diyakini sebagai haqiqat al-kulliyah (hakikat universal) dari semua makhluq Tuhan. Allah sebagai Dzat Ahkam, selanjutnya memancarkan Nur-Nya kepada seluruh ciptaan yang diawali dengan kemunculan Nur Muhammad. Seperti digambarkan Sayyid Ahmad Badany dalam shalawat Syajaratu al- Ashli al-Nuraniyah dan shalawat Nur al-Anwar. Melalui shalawat di atas, seseorang akan menmjukan nur Muhammad SAW baik dalam keadaan tidur dan terjaga. Tetapi hal tersebut, tidak akan tercapai, selama manusia masih menghidupkan jiwa syaithani. Demikian pula, saat seseorang telah memasuki wilayah kesucian jiwa, akan dengan mudah menggapai

.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup>Yusuf bin Ismail *al-Nabhany*, *Afdhalu al-Shalawat*, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Kairo, tahun 2004, hlm. 85.

pertemuan dengan *nur al-anwar* (*nur* Muhammad SAW).<sup>434</sup> Masih merujuk pemahaman *al-Jily, Nur Muhammad* juga disebut juga *ruh* dan *al-malak*. Hal ini ditinjau dari aspek nilainya. Derajatnya lebih tinggi dari semua *makhluq*. Sebab menjadi pangkal kejadian *makhluq*. Oleh sebab itu juga dikenal dengan sebutan *quthubu al-aflak*. Ada juga yang menyebutnya dengan *al-haqq al-makhluq bih*.<sup>435</sup>

Konsep Nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah, sebenarnya diawali dari pembahasan proses kejadian makhluq. Beberapa hadits yang menggambarkan tentang awal kejadian alam dan segala isinya, dinisbatkan kepada kebaradaan Nabi Muhammad SAW. Meskipun banyak cerita *Israiliyat* yang memberikan penjelasan tentang awal kejadian makhluq. Namun tidak sedikit yang dalam rangkaiannya menyertakan nama Muhammad SAW sebagai Nabi terakhir. Hanya saja bagi kalangan Yahudi atau Nashrani tidak dikenal nama Muhammad SAW. Mereka umumnya merujuk pada perkataan yang terdapat dalam al-Kitab yang isinya adalah, bahwa semua awal penciptaan adalah berasal dari air. Kemudian terjadilah proses enam hari kejadian alam. Malahan awal dari alam kosong, yang ada hanyalah Allah. Dilajutkan dengan penciptaan terang dari gulita. 436 Dalam hadits-hadits yang berkembang di kalangan umat Islam, proses penciptaan alam semesta dan segala makhluq yang ada di dalamnya, Diawali oleh penciptaan Nur Muhammad (cahaya yang sangat terpuji). Istilah ini juga diasumsikan sebagai sebuah kebajikan yang pertama kali diciptakan Allah 'Azza wa Jalla. Akan tetapi sebahagian menyebutkan adanya sebuah proses kejadian alam semesta yang menyertakan nama Muhammad bin Abdullah SAW, yang kelak akan menjadi Nabi dan Rasul terakhir. Pada umumnya hadits-hadits tentang asal penciptaan *makhluq* yang menyertakan keberadaan Nabi SAW sangat sensistif untuk dibahas. Karena sumber utamanya adalah Nabi Muhammad SAW sendiri dan Allah. Jika dipandang dari aspek historis, konsep ini dapat dengan mudah dibatalkan. Karena tidak memiliki sandaran kuat yang dapat diterima dengan pemikiran manusia pada umumnya. Akan tetapi sebagai penguat kepercayaan tentang haqiqat al-Muhammadiyah, para sufi menyandarkan pada beberapa hadits yang menjelaskan tentang haqiqat al-Muhammadiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup>Abdu al-Karim Ibrahim *Syaikh al-Jily,Al-Insanu al-Kamilu fii ma'rifati al-awakhiri wa al-awaili*, Maktabah al-Taufiqiyah, Juz I, t.t, hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup>Dr. Ikyan Badruzzaman, M.A, *Kenabian, Kewalian, Tasawuf dan Tarekat*, Pustaka Rahmat, Bandung, tahun 2012, hlm. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup> Lembaga Al-Kitab Indonesia, *Al-Kitab*, Percetakan Lembaga Al-Kitab Indonesia, Jakarta tahun 1992, hlm.9.

Konsep ini berkembang atas nama ke-*Iman*-an, sehingga kejadiannya sama dengan keyakinan terhadap ke-Nabi-an Muhammad SAW itu sendiri. Misalnya cerita mengenai rencana Allah akan menciptakan wujud Muhammad SAW dengan mencipta Nur-nya terlebih dahulu, kemudian menjadikan Adam ASS sebagai manusia pertama yang diturunkan di Bumi. Sedangkan terwujudnya jasad Muhammad SAW adalah pada tanggal 12 Rabulawwal di Makkah al-Mukarramah, dari rahim (perut) Aminah binti Wahhab. Haqiqat al-Muhammadiyah masuk dalam jasad Muhammad bin Abdullah yang telah disiapkan sejak awal. Ruh al-Muhammady telah bersatu dengan aglu al-Muhammady pada jasad Muhammad bin Abdullah. Dalam rangkaian cerita di atas, ada keikutsertaan Jibril yang mangambil tanah liat dari bumi, tepatnya dari Madinah, yang kini menjadi tempat peristirahatan terakhir beliau. tentu saja seakan terdapat benturan antara keyakinan bahwa semua tata surya dan seisinya belum terjadi saat Nur Muhammad diciptakan. Namun dalam rangkaian ini hanya banyak diyakini oleh kalangan sufi. Maka tidaklah keliru bila terdapat orang yang tidak meyakini mengenai proses kejadian Nabi Muhammad SAW. Dan mereka lebih meyakini proses kejadian Adam ASS yang terbuat dari tembikar. Rangkaian cerita tentang Nur Muhammad lainnya datang dari cerita yang tidak jelas sandarannya. Antara lain saat terjadi dialog antara Adam ASS dengan Allah 'Azza wa Jalla. Adam ASS bertanya "apakah aku akan menjadi ayah dari Muhammad..?", maka Allah 'Azza wa Jalla menjawabnya dengan perintah untuk menengadahkan kepala Adam ASS ke 'Arsy. Di sana terdapat cahaya, yang Allah kenalkan kepada Adam ASS dengan sebutan "Inilah Ahmad (nama di al-Jannah) dan di bumi bernama Muhammad, sebagai keturunanmu, dan jika bukan karenanya, maka Aku tidak akan ciptakanmu dan jagat raya seisinya". Sepertinya dalam kisah ini ada pertentangan dengan firman Allah dalam surat al-Baqarah yang mengkisahkan kejadian Adam ASS sebagai khalifah, tanpa menyertakan sedikitpun tentang akibat adanya Nabi Muhammad SAW.

Meskipun demikian, semua *mufassir* tidak menyatakan sebagai bentuk *ta'arud* (bertolak belakang) antara al-Qur'an dan al-hadits. Sepintas, sepertinya terdapat keganjilan. Selanjutnya, untuk mengkompromikan dua nash tersebut, dinyatakanlah bahwa asal kejadian *makhluq* Allah adalah *Nur Muhammad*, sedangkan awal *khalifah* di muka bumi adalah Adam ASS. Kenabian Muhammad SAW, telah terjadi saat Adam ASS diutus menjadi *khalifah*. Akan tetapi penyempurna ajaran *Nur Muhammad* adalah masa kehidupan Nabi Muhammad SAW, hingga beliau wafat. Meskipun secara *jasad* telah wafat, namun atas kuasa Allah 'Azza wa Jalla, ruh nabi Muhammad SAW dalam bentuk *nur Muhammad* akan

hadir saat menjalankan ajaran thariqat al-Tijuaniyah, terutama pada riyadhah shalawat al-fatih dan Jauharatu al-Kamal. Pemikiran syaikh Ahmad al-Tijani, yang disebarkan dalam thariqat al-Tijaniyah, beliau justru memberikan argumentasi tentang haqiqat al-Muhammadiyah, dengan redaksi "ain al-Rahmati al-Rahbaniyyat". Dalam hal ini Nabi Muhammad SAW disebut sebagai "mata air" Rahmat Rahb. Nur Muhammad juga sebagai permata asma Allah dan sifat-Nya. Pada kalimat "shahibi al-haqq" sebagai pemilik hakikat kebenaran. Dan Ahmad al-Tijani, yakin bahwa nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah) sinarnya akan selalau terpancar pada setiap manusia yang telah memasuki predikan kesucian jiwa. Yakni para wali.

Syaikh Ahmad al-Tijani berpandangan bahwa sangat tidak mudah untuk menggapai pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah, kecuali mereka yang telah berusaha maksimal. Yakni mereka yang telah memahami kondisi jiwanya sendiri dan tingkatan hatinya. Dan penyadaran tersebut hanya akan didapat setelah memahami konsep haqiqat al-muhammadiyah yang dilanjutkan dengan serangkaian redaksi shalawat secara khusus. Meskipun kemungkinan melihat secara langsung itu sangat kecil. Akan tetapi para wali memberikan cara untuk mengetahui dan menerima rangsang kahadiran haqiqat al-Muhammadiyah. Sebab pandangan langsung antara haqiqat al-Muhammadiyah dengan seseorang adalah *tajalli*-nya. Namun beberapa sufi mengalami hal di atas. Sehingga menjadikan kedekatan dirinya dengan Tuhan, tidak lagi terdapat sekat. Cerita serupa juga datang dengan merujuk hadits yang diriwayatkan al-Husain bin 'Aly Karramallahu wajhah. Ia mengutip perkataan Rasullah SAW yang menjelaskan mengenai keberadaan Nur Nabi Muhammad SAW yang telah menjadi Nur pada empat belas ribu tahun sebelum Adam ASS diciptakan. Bahkan Nur Muhammad itu dibebankan dalam punggung Adam ASS. Dengan demikian, maka Adam ASS ber-tajalli dengan Tuhan dalam maqam haqiqat al-Muhammadiyah. Kemudian, yang perlu diketahui juga adalah bahwa Nabi Muhammad SAW memiliki berbagai sisi spiritual, selain beliau sebagai Nabi dan Rasul, juga sebagai wali. Maka saat melakukan interaksi dengan para wali, *magam bathin* Nabi Muhammad SAW sebagai wali. Sehingga dengan mudah dijamah oleh para wali, meskipun hanya dalam bentuk terhalang dengan *hijab* tertinggi Nabi SAW, mengakibatkan para wali hanya bertemu dalam bentuk dzillah (Bayangan).

Syaikh Ahmad al-Tijani juga memberikan dorongan semangat bagi para pemula dalam riyadhah shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal, bahwa kesucian jiwa tidak dilihat dari seseorang telah masuk thartiqat atau tidak masuk dalam organisasi thariqat. Akan tetapi sikap mujahadah yang terdapat dalam bathin seseorang akan menentukan keberhasilan riyadhah

shalawat al-fatih dan jauharau al-kamal hingga terjadi pertemuan dengan nur Muhammad SAW. Rangkaian hikayat yang lebih unik lagi saat dikaitkan dengan cerita mengenai kejadian Hawa (istri Adam ASS). Hawa yang diyakini dilahirkan pada hari Jum'at sore, saat Adam ASS tidur. Menurut cerita ini, Hawa diciptakan dari tulang rusuk Adam ASS. Selanjutnya, terjadi dialog antara Adam dan Hawa tentang kebolehan untuk mendekati. Tetapi Hawa melarangnya sebelum membayar mahar. Sedangkan mahar yang Hawa minta dari Adam ASS adalah membaca shalawat kepada Nabi Muhammad SAW. Padahal saat itu Nabi Muhammad SAW belum berjasad. Hikayat tersebut ingin menunjukkan bahwa *nur* Muhammad diciptakan lebih awal dari kelahiran Adam ASS. Hikayat ini hanya menunjukkan sisi kepentingan mengenal haqiqiat al-Muhammadiyah sebagai bentuk motivasi upaya penyucian diri seseorang. Sebab hingga kini tidak ada yang mampu membuktikan kebenaran hikayat di atas secara ilmiah. Namun telah popular dikalangan para sufi dan ahlu al-tharigat. Oleh sebab itu, maka pembahasan hagigat almuhammadiyah merupakan pembahasan mistis yang harus dibuka menggunakan paradigma mistik. Keyakinan lainnya, seperti yang sering diungkap oleh kalangan sufi tentang adanya sebuah tulisan di 'Arasy yang ILAAHA ILLALLAH MUHAMMADUN berlafad LAARASUULULLAH. Tentu saja tulisan dimaksud bukan seperti tulisan yang lazim dijumpai. Namun memberikan penguatan bahwa Nur Muhammad telah diciptakan lebih awal dari Adam ASS. Dan oleh sebab itu pula Nur Muhammad itu disebut sebagai al-Mushtafa. Karena, dikemudian hari akan lahir seorang Nabi yang telah ditentukan Allah 'Azza wa Jalla, baik Nur maupun jasad-nya, ialah Muhammad bin Abdullah bin Abdul Muthallib, dari keturunan Nabi Ibrahim ASS.

Al-Imam Nawawi ibnu 'Umar al-Jany al-Bantany mengatakan tentang nur Muhammad sebagai berikut :

ان الله خلق الاشياء نورنبيك فجعل ذلك النور يدر بالقدرة حيث شاء الله ولم يكن في ذلك الوقت لوح ولا قلم ولا جنة ولانار ولاملك ولاانس ولاجنّ ولا ارض ولاسماء ولاشمس ولا قمر 437

Artinya: "Sesungguhnya Allah telah menciptakan sebelum segala sesuatu (adalah) nur nabimu, maka dijadikan nur Nabimu itu beredar dengan kekuasaan qudrat-Nya, menurut yang kehendaki Allah. Dan belum

-

<sup>&</sup>lt;sup>437</sup>Nawawi Syaikhal-Bantany, Madarij al-Su'ud, Syirkah al-Ma'arif, t.t, Bandung, hlm. 4.

ada waktu itu lauh, qalam, al-jannah, al-nar, malaikat, manusia, jin, bumi, langit, matahari, dan bulan."

Berikutnya, Ibnu Hajar *al-Haitamy*, mengutip hadits yang diriwayatkan dari Abdu al-Razaq dari Jabir, yang menyatakan :

Artinya: "Yang pertama diciptakan Allah adalah ruh-Ku, dan alam berserta kelengkapannya dari nur-Ku, segala sesuatu akan kembali pada asalnya".

Hadits lainnya,

Artinya : "Sesungguhnya Allah telah menciptakan Nur Muhammad sebelum segala sesuatu dari nur-Nya."

Hadits lainnya yang tergolong *hadits masyhur* di kalangan sufi, isinya adalah ucapan Rasulullah kepada Jabir bin Abdillah, yang berbunyi:

Artinya: "Hai Jabir... sesungguhnya Allah telah menciptakan sebelum segala sesuatu (adalah) nur Nabi-mu, dari Nur-Nya (Allah)".

Ibnu Arabi menjelaskan tentang konsep haqiqiat al-Muhammadiyah, pada karyanya yang bernama Fushush al-Hikam, bahwa seseorang dinyatakan sempurna, apabila telah mendapatkan hidayah (petunjuk) yang terpancar dari Nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah). Dan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah hanya dapat diraih ketika seseorang telah memasuki maqam ke-Nabi-an, ke-wali-an dan ke-Rasul-an. <sup>440</sup> Dari pernyataan di atas, menunjukkan adanya kemungkinan atau celah untuk seseorang mendapatkan kesempatan melakukan pertemuan dengan haqiqiat al-Muhammadiyah, yang tiada lain adalah maqam al-bathin Nabi Muhammad SAW. Syaikh Ahmad al-Tijani yang diyakini sebagai sosok wali pada kalangan thariqat al-Tijaniyah, untuk mendapatkan kesempatan bertemu dengan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah, dalam keadaan sama-sama memiliki maqam bathin yang suci (kondisi jiwa yang suci). Demikian pula dengan para wali yang diangkat Allah 'Azza wa Jalla,

439 Ibnu Hajar al-Haitamy, Fatawa al-Haditsiyah, t.p, t.t, hlm 206. Dicantukan pula dalam kitab al-Ni'matu al-Kubra 'ala alami fii maulidi sayydidi Waladi Adnan dan kitab Asyarafu alwasaili ilaa Fahmi al-Syamaili karya Ibnu Hajar al-Haitamy.

198

<sup>&</sup>lt;sup>438</sup>Ibnu Hajar *al-Haitamy*, *Asyrafu al-Wasaili ila Fahmi al-Syamaili*, Darr al-Kotob al-Ilmiyah, Beirut, t.t, hlm 36.

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup>Muhyiddin Ibnu Arabi, *Fushush al-Hikam*, juz 2, Darr Kutub al-'Araby, tahun 1980, hal.

setelah atau sebelumnya. Berikutnya, mengutip yang diriwayatkan alhakim, al-Thabraany, al-Baihaqy dan Ibnu Asakir, al-Jauzy menegaskan dengan perkataan tentang proses kejadian Adam ASS, setelah Nur Muhammad SAW. Pernyataan "Aku telah jadi nabi ketika Adam ASS masih antara ruh dan jasad, bahkan masih berbentuk tanah". Bahkan dalam hadits yang bersumber dari "Umar bin al-Khattah, lebih menegaskan gambaran, bahwa saat Adam ASS berdosa, kemudian beliau menengadahkan kepalanya ke langit, tertulis dalam langit itu lafadz 'LAA ILAAHA ILLALLAAH MUHAMMADURRASUULULLAAH". Bahkan menyandarkan pada al-Qur'an surat al-Bagarah ayat 129 yang berbunyi:

Artinya: "Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka sesorang Rasul dari kalangan mereka, yang akan membacakan kepada mereka ayat-ayat Engkau, dan mengajarkan kepada mereka Al Kitah (Al Quran) dan Al-Hikmah (As-Sunnah) serta mensucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah yang Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana."

Yang dimaksud Rasul dari kalangan mereka, pada ayat di atas adalah Muhammad SAW.441 Menurut sebahagaian mufassir, di antaranya Muhammad Yusuf al-Andalusy, menyebutkan bahwa ayat di atas hanya menyatakan kedatangan Muhammad bin Abdullah yang menjadi Rasul sebagai bentuk ijabah du'a Ibrahim ASS, bahkan menegaskan bahwa semua nabi turun di Israel, hanya sepuluh nabi saja yang turun di 'Arab ialah Nuh, Hud Shalih, Syu'aib, Luth, Ibrahim, Isma'il, Ishaq dan Muhammad. Merteka memiliki sifat ke-Rasul-an yang menurun secara tidak terputus dengan perilaku kebajikan keturunanya. 442 Lainnya, menyatakan, karena kepentingan turunnya Nur Muhammad kepada seseorang yang siap untuk mengembannya, maka dari keturunan yang lebih jauh, Allah telah mempersiapkan kelahirannya, yang disertai gerakan spiritual Ibrahim ASS berupa do'a yang menyangkut permohonan hissiyah dan ma'nawiyah. 443 Bahkan saat Rasulullah SAW ditanya oleh tentang dirinya oleh kalangan shahabat, merujuk pada hadits yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad dalam musnadnya, bahwa "Aku

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup>Abi al-Faraj Abdu al-Rahman bin 'Aly bin Muhammad bin *al-Jauzy*, *Al-Wafa biahwali al-Mushthafa*, Darr al-Kitab al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, tahun 1971, hlm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup>Muhammad Yusuf al-Syuhairubabi Hayyan *al-Andalusy al-Gharnaty*, *Bahru al-Muhith fii Tafsir*, Darr al-Fikr, Beirut, Lebanon, tahun 1992, juz 1, hlm.625.

<sup>&</sup>lt;sup>443</sup>Sa'id Hawa, *Al-Asasu fii Tafsir*, Darr al-Salam, Kairo, Mesir, Juz.1, tahun 1991, hlm.273.

adalah yang menjadi kandungan do'a bapakku-Ibrahim, serta kabar yang disampaikan Isa". Menunjukkan bahwa kelahiran Muhammad bin Abdullah adalah benar-benar memiliki magam hagigat al-Muhammadiyah. 444 pandangan lainnya dikemukakan Imam Burhanuddin al-Bagai, menurutnya kelahiran Muhammad bin Abdullah adalah rencana Tuhan yang telah diberkahi dari sejak awal. Dan disebabkan oleh proses kejadiannya melalui darah-darah suci yang mengalir dalam tubuh para Nabi pula 445. Sayyidina Muhammad SAW terlahir dari tetesan darah Isma'il ASS (manusia penyabar), dan dari ruh Ibrahim ASS (ruh pembela kebenaran). Maka mengalirlah dalam kearifan Muhammad bin Abdullah, kekuatan sabar dan pencinta kebenaran. Sehingga kembali menjadi hakikat kemanusian pada awal diciptakan, ialah *khalifatullah* (wakil Allah). Bagi al-Maturidy, keberadaan Rasulullah SAW diutus adalah bukan mengangkat seorang pemandu ajaran. Namun lebih memperhatikan aspek kemampuan ma'rifat dan hidupnya selalu dalam kebenaran.Inilah yang kemudian disebut-sebut sebagai salah satu kriteria pengemban Nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah). 446 Al-Basrusawy menyatakan bahwa Muhammad bin Abdullah layak disebut Nur Muhammad karena berasal dari darah yang musliman (yakni sebutan untuk gelas ruhani nabi Ibrahim ASS).447

Kemudian, mengenai hadits tentang penulisan lafazd dzikir di langit, banyak dikomentari oleh kalangan muhadditsin, dan tidak sedikit yang mengklaim sebagai hadits yang tidak kuat sandarannya. Namun tidak demikian bagi Syaikh Ahmad bin Muhammad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah. Berpedoman kepada kebiasaan para sufi yang tidak pernah mempersoalkan keshaahihan atau derajat sebuah hadits, namun dilakukan dengan dan dibenarkan dengan pendekatan temuan sepiritual. Alasan lainnya bahwa bagi para pemegang hadits shahihpun masih terdapat pertentangan. Maksudnya sebuah hadits dikan oleh sebahagian dan dianggap shahih dan diklaimdha'if oleh yang lainnya. Beliau lebih yakin dengan temuan spiritualnya. Yakni haqiqat al-Muhammadiyah

<sup>444</sup>Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad al-Ashary al-Qurthuby, *Al-Jami'u Li Ahkami al-Qur'an*, Darr al-Hadits, Kairo, Mesir, tahun 1994, juz.1, hlm. 537.

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup>Burhanuddin Abi al-Hasan bin Ibrahim bin <sup>1</sup>Umar *al-Baqai*, *Nadzmu al-Dhurar fii Tanasubi al-Ayati wa al-Suwari*, Darr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, Beirut Lebanon, juz. 1, tahun 2006, hlm. 243.

<sup>446</sup> Abu Manshur Muhamad bin Muhammad bin Mahmud al-Maturidy, Tanilatu Ahli Sunnah (Tafsir al-Maturidy), Darr Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, juz.1, tahun 2005, hlm. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup>Syaih Isma'il Haqqy bin Musthafa al-Hanafy *al-Khlawaty al-Barusany*, *Ruhu al-Bayan fii Tafsiri al-Qur'an*, Darr Kutub al-Ilmiah, Beirut, Lebanon, juz.1, tahun 2002, hlm. 236.

merupakan sebuah *maqamat* tertinggi dalam menunjukkan kesucian jiwa. Sebab menggapainya, berarti memasuki "wilayah" tertinggi pula dalam bahasan tasawuf. *Ma'rifat al-rusul, Ma'rifatu nur Muhammad* dan *Ma'rifatullah* adalah puncak-puncak kearifan yang disyaratkan dalam keadaan jiwa yang suci.

Jiwa yang kotor, hanya akan terjebak pada kemusyrikan. Dan jiwa kotor itu adalah yang telah diklaim *najis* menurut al-Qur'an, yang artinya: "Sesungguhnya Musyrik itu Najis". Untuk itulah sikap kelurusan tauhid, menjadi sarat utama menggapai pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Dan keyakinan inilah yang sering disebut-sebut bahwa thariqat altijaniyahdianggap akrab dengan pemikiran madzhab Muhammad bin Abdul Wahhab (wahabiyah). Meskipun keadaan sesungguhnya tidak demikian. Yang menjadi perhatian dalam thariqat al-Tijaniyah adalah, pentingnya jiwa tauhid yang lurus, guna menggapai pertemuan haqiqat al-Muhammadiyah. Sedangkan membaca shalawat merupakan riyadhah (pelatihan ruhani) agar bathin selalu terkait dengan perhatian pada Nur Muhammad yang berwujud haqiqat al-muhammadyah. Saat seseorang mengucapkan shalawat, maka bathinnya akan terkait dengan Rabb dan Haqiqat al-Muhammadiyah. Berbeda persoalannya apabila ada yang mengatakan, tidak ada jaminan setiapm orang membaca shalawat itu mendapat kemulyaan. Tentu saja membaca persepektif sufi akan berbeda kriterianya dengan membaca shalawat dalam term fiqih. Dan pada kalangan *ahlu al-Tahriqat al-Tijaniyah* pertemuan ini menjadi harapan terbesar.

Setelah terjadinya pertemuan dengan hagigat al-Muhammadiyah, diharapkan lebih terjalinnya bimbingan ruhani secara langsung oleh ruh Rasulullah SAW. Keadaan tersebut disebut irsyadiyah (keterbimbingan). Maka mursyid tertinggi dari Thariqat al-Tijaniyah adalah Nur Muhammad SAW dan pada tingkat bawahnya adalah Syaikh Ahmad al-Tijani. Mentauladani beliau, para ikhwan al-Tijani, secara kontinu dan secara zuhud melakukan ritual pembacaan shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal secara serius dan tidak hanya mengucapkan dengan mulut. Melainkan menggunakan hati sebagai kontrol istiqamah dan pembuka jalan menuju mukasyafatu al-hijab. Beberapa kalangan justru meragukan hadits-hadits tentang Nur Muhammad, karena dianggap bertentangan dengan surat al-Anbiya ayat 30 dan surat Hud ayat 7, yang menjelaskan tentang asal kejadian adalah dari air. Termasuk proses kejadian alam dengan durasi enam hari, di bawah naungan 'Arasy yang tercipta dari air. Namun masih ada pemikiran yang menafsirkan beberapa ayat dengan anggapan adanya keterkaitan dengan Nur Muhammad. Pembahasan bermula dari paparan mengenai haqiqat mukasyafatu al-yaqin, yang diyakini muncul dari Allah

Ta'ala kepada qalb manusia. bahkan pendapat tersebut memberikan alur, bahwa semua kehidupan berawal dari masuknya Nur Allah yang dipancarkan Nur Muhammad kepada seluruh alam. Kemudian terjadi tajalli antara semuanya. Pendapat ini dikemukakan Muhammad bin Idris al-Syafi'i. 448 Oleh sebab itu pada salah satu karyanya berjudul Kaukab al-Azhar, al-Imam al-Syafi'i menyatakan larangan memahami tentang Tuhan dengan cara taqlid. Hal mini memberikan peluang untuk melakukan upaya mistis yang menggiring pertemuan dengan Tuhan. Maka awalnya harus dari keterdampingan oleh ruh Rasulullah SAW sebagai al-Mushtafa. Lalu mengantarkan dengan bimbingannya menuju ma'rifatullah.

Konsep haqiqat al-Muhammadiyah, merupakan konsep lama, yang tidak hanya dicetuskan hanya oleh syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah. Namun juga dibahas dalam thariqat atau sufi lainnya seperti thariqat al-Rifa'iyah. Dibuktikan dengan munculnya redaksi shalawat Jawahiru al-Asrar, yang lebih mengarah pada sanjungan atas Nabi Muhammad SAW sebagai sosok al-musthafa yang mengawali semua makhluq. Senada dengan shalawat Jauharatu al-Kamal dalam thariqat Tijaniyah. Di dalamnya terkandung substansi yang sama, yakni sanjungan atas seseorang yang Nur-nya menjadi awal kejadian makhluq. Jismani manusia hanya berupa madah dari ruh dan nafs. Inilah yang disebut dengan dengan kamalatu al-insan.Kamalatu al-Insan adalah shurah dari kamalu al-hayawanat 449 dan ruh al-qudsi. Ruh qudsi adalah ruh al-Muhammady. Ruh Muhammadi yang pancarannya diterima oleh jismani kamilah, itulah Nur Muhammad.Dan maqam dari penerima pancaran itu adalah haqiqat al-Muhammadiyah.Nur al-Qudsi bukan ruh idhafi atau lathifah.

Searah dengan pikiran sayyid Ahmad al-Tijani, kalangan sufi lainnya seperti Manshuruddin al-Hallaj, dan Dzu al-Nun al-Mishry, juga mengakui asal kejadian semua makhluq adalah dari Nur Muhammad SAW. Demikian juga dengan pemikiran seorang sufi abad ke 8, bernama Muhammad Sahl ibn Abdullah al-Tustary, yang mempercayai awal kejadian makhluq adalah Nur Muhammad SAW. Tentu saja, jika diurut berdasarkan waktu munculnya istilah "Nur Muhammad" sudah dibahas sejak masa hidup Rasulullah SAW sendiri. Berkembang kembali pada abad ke dua Hijriyah. Bahkan, beberapa sufi menyatakan, al-Hallaj-pun dikenalkan tentang suluk dan teori ini oleh al-Tustary. Teori suluk al-Tustary-pun mengenalkan

<sup>448</sup> Syaikh al-Nasik Dhiyau al-Din Ahmad Musthafa al-Kamsyakhanany al-Naqsyahandy, Jami'u al-Ushul fii al-Auliya, Al-Haramain, Jeddah, t.t, hlm. 303.

<sup>449</sup> Al-Aqa Husain al-Khanasary, Al-Hasiyah 'ala Suruhi al-Isayarati (alIsyaratu wa Syarhu al-Isayarati wa Syarhu al-Syarhi wa Hasyatu al-Baghnawy,) Musalsal Intisyarat, juz 1, t.t, hlm768.

haqiqat al-Muhammadiyah. Al-Hallai pada pemahaman Sehingga pertemuannya difahami sebagai bentuk penyatuian diri dengan Allah. Itulah sebabnya Manshuruddin al-Hallaj wa al-Syahid tidak menyebutkan bahwa" Ana Rabbukum al-a'la atau ana Allah" melainkan "ana al-Hagg". Hal tersebut menunjukkan adanya ma'rifat al-ilahiyah antara al-Hallaj dengan Haqiqat al-Muhammadiyah yang secara langsung mendapatkannya dari Tuhan melalui keshalehan beliau yang telah direstui oleh Rasulullah SAW sebagai spirit dari Nur Muhammad. Pernyataan Manshuruddin al-Hallaj telah mengalami perubahan makna dari pendengar atau pemerhati. Oleh sebab itu dinyatakan sebagai konsep yang keliru. Pernyataan ini juga sempat dilontarkan al-Ghazali kepada muridnya, saat beliau ditanya "apa kesalahan al-Hallaj?" jawabnya adalah karena al-Hallaj menyampaikan konsepnya ditengah-tengah orang yang tidak memiliki pengetahuan tentang kasyaf. Di antara pemikir bidang Ilmu Mantiq berpandangan bahwa kasyaf sendiri adalah suasana, kemudian ketika diungkapkan melalui bahasa, seringkali tidak terwakili oleh perbendaharaan kata. Sebab adanya proses penggantian pemandangan mentafisis ke dalam bentuk karya sastra. 450 Sedangkan pemahaman kalangan madzhab Ahlu al-Sunnah wa al-Jama'ah merujuk pada pemahaman surat al-Syura ayat 11, mengindikasikan adanya larangan terhadap pemahaman terhadap hagigat sifat Allah<sup>451</sup>, baik *mahiyah* maupun *haqiqat*nya. Sedangkan *Nur Muhammad* adalah bagian dari Dzat Allah, buklan lagi tentang sifat-Nya. Kontroversi ini sudah dipastikan terjadi akibat perbedaan pemahaman tentang konsep. Terdapat beberapa kalangan mempertanyakan tentang sandaran tentang konsep Nur Muhammad di dalam al-Qur'an. Tentunya, satu ayatpun yang dengan jelas menyatakan adanya konsep Nur Muhammad itu tidak ada. Tetapi para sufi mencoba menginterpretasi beberapa ayat yang dianggap multi tafsir. Hal tersebut tidak bertujuan untuk membuat tafsir yang menyesatkan. Namun berharap dengan menggunakan berbagai metode sufistik yang diyakini cukup memadai dalam menguak misteri konsep Nur *Muhammad*atau haqiqat al-muhammadiyah. menyempurnakan tafsiran berdasarkan hasil temuan spiritual. Akhirnya bermunculan-lah nama-nama yang serupa dengan tafsiran mengenai haqiqatu al-Muhammadiyah. Sebagai pelengkap akan di tambahkan beberpa tafsiran atas sejumlah ayat yang dianggap memiliki arah ke pembahasan tentang Nur. Diantaranya adalah pada surat al-Nur yang di dalamnya

-

<sup>450</sup>Abi Zakariya Yahya bin 'Ali al-Khatib al-Tabrizy, Tadzhibu Islahi al-Manthiqi, Lihyaatu al-Mishriyyah al-'Ammah al-Maktab, juz. 1 tahun 1987, hlm. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>451</sup>Ahmad bin Manshur al-Sabalik, *Tahrir al-l'tiqadi fii al-Asmai wa al-Shifati*, Al-Maktab al-Islami Li Ihyai al-Turats, Mesir, tahun 2002, hlm. 67.

tertulis kalimat "Nur dan Misykat". Bahkan istilah ini sempat digunakan oleh Abu al-Hamid al-Ghazali dalam karyanya. Adapula kalangan yang mengartikan nur yang memancarkan kepada langit dan bumi ini adalah nur Muhammad, yang diumpamakan seperti di atas. Inilah yang dilontarkan al-Tustury. 452 Pada penafsiran tersebut al-Tustury menyamakan istilah misykat dengan Nur Muhammad. Oleh sebab itu merujuk tafsiran tersebut, al-Ghazali menyimpulkan, bila berbicara misykat adalah membahas tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Maka saat Allah menjelaskan tentang eksistensi Nur pada Misykat, itu tiada lain adalah Nur Allah yang dipancarkan pada nabi Muhammad dengan sebutan Nur Muhammad.

Memperhatikan pendapat di atas, istilah "Nur Muhammad" dapat dipahami sebagai perwujudan dari Nur Allah yang dipancarkan kepada Nabi Muhammad SAW. Sependapat dengan pemahaman Suhrawardi dalam karyanya yang berjudul Hikmat al-Isyraq, tentang teori pancaran (isyraqiyah). Suhrawardi juga mengungkap tentang teori pancarannya dalam karya keduanya, yakni 'Awarifu al-Ma'arif, yang lebih mempertegas kedudukan teori pancaran secara teknis. Dan hal itu pulalah yang kemudian Nabi Muhammad SAW dijuluki sebagai insan al-kamil (manusia sempurna). Konsep ini ditawarkan al-Jilli sebagai bentuk kepedulian agar manusia mencapainya dengan demikian akan tercipta suasana manusia yang ber-akhlaq al-Karimah sesuai dengan harapan dan tujuan turunnya Nabi Muhammad SAW. Adapun kesempurnaannya adalah nilai untuk pribadi Nabi Muhammad sebagai pancaran Nur Ilahi. Pancara inilah yang dimiliki Nabi Muhammad dan para Nabi sebelumnya untuk menerima "signal *Ilahiyah*", yang akan diterjemahkan ke dalam bahasa manusia, agar menjadi petunjuk. Dan oleh sebab itu pulalah, maka kedudukan Muhammad SAW sebagai Nabi dan Rasul, menepati predikat khalifatullah fii al-ardh (wakil Allah di muka bumi). Hal tersebut karena pengemban Nur Muhammad pertama adalah Adam ASS, kemudian Nabi-nabi lainnya berakhir dengan Nabi Muhammad SAW.

Pendapat lain mendudukkan Nabi Muhammad SAW sebagai logos. Yakni sebagai perantara proses penciptaan makhluq. Kemampuan menghubungkan al-Khaliq dan Makhluq diwujudkan dengan aktifasi akal mustafadz. Bukti lain adalah bahwa Nabi Muhammad SAW memiliki kemampuan menerjemahkan bahasa Tuhan ke dalam bahasa 'Arab sebagai wahyu yang tidak dikurang sedikitpun. Meskipun hal ini telah dilakukan juga oleh para Nabi sebelumnya. Namun pada Muhammad SAW yang kedudukannya sebagai Nabi dan Rasul, mendapatkan penghargaan secara khusus dari para Nabi sebelumnya. Hal ini tampak

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Sahabudin, *Menyibak Tabir Nur Muhammad*, Renaisance, Jakarta, tahun 2004, hlm. 9.

saat beliau melakukan Mi'raj. Pertemuannya dengan sejumlah ruh para Nabi terdahulu, menjadikannya lebih menyempurna. Pembahasan tentang nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah dianggap juga sebagai awal dari berbagai haqiqat. Bahkan diyakini sebagai penyebab kehadiran segala yang ada. Berikut sebagai *haqiqat al-Asma* (nama-nama) yang berkedudukan sebagai identitas dari segala entitas. Itulah haqiqat al-Muhammadiyah. 453 Konsep tersebut menunjukkan adanya asma sebelum Adam ASS tercipta, seperti disebutkan dalam surat al-Bagarah yang menjelaskan ajaran pertama yang diberikan kepada Adam ASS, yakni tentang asma. Bagi Syaikh Ahmad al-Tijani, memahami haqiqat al-Muhammadiyah tidak sekedar cukup secara teori namun diharuskan para ikhwan Tijani melakaukannya agar terjadi ketersingkapan, hingga adanya pertemuan dengan hadirat haqiqat al-Muhammadiyah yang terdapat di dalam ruh dan nafs-nya Rasulullah SAW. Pada pandangan yang dikemukakan syaikh Yusuf al-Nabhani, seorang ulama terkemuka di Lebanon, beliau mengutip sebuah hadits yang tidak dijelaskan sanadnya. Isinya adalah bahwa Muhammad SAW adalah Nur dari Dzat Allah, atau sering disebut sebagai citra Tuhan. Adapun haditsnya adalah:

Artinya: "Rasulullah SAW telah bersabda, "Mu'min itu, cerminan (bagi) mu'min, (maksudnya) Dia SAW adalah cermin Tuhannya".

Dzat Allah hanya dapat tampak pada Nabi Muhammad SAW saja, tidak dapat tampak kepada yang selain beliau. Maka kemampuan tersebut merupakan kemampuan khususiyat yang hanya dimiliki oleh Nabi Muhammad SAW saja. 454 Atau kemampuan khusus bagi para Nabi sebelum Nabi Muhammad SAW. Sebab mereka terpilih karena kontruk jismani dan nafsani yag telah secara khusus dipersiapkan Tuhan. Dalam ruh Nabi Muhammad SAW, merupakan ruh yang telah diistimewakan oleh Allah sejak awal penciptaan. Julukan Al-Musthafa, merupakan wujud lafadz bagi keberadaan Muhammad SAW. Atas dasar keyakinan bahwa ruh itu tidak mati, maka komunikasi antara Ruh Nabi Muhammad SAW dengan umatnya dimasa kini masih bisa terjadi dalam kondisi barzakhy. Para salik Tijani meyakini benar akan terjadinya kunjungan ruh Nabi

454 Syaikh Yusuf al-Nabhani, Al-Anwaru al-Muhammadiyyah, Maktabah Darr Ihya al-kutub

205

<sup>453</sup> Syaikh al-Nasik Dhiyau al-Din Ahmad Musthafa al-Kamsyakhanawy al-Naqsyabandy, *Iami'u al-Ushul fii al-Auliya*, Al-Haramain, Jeddah, t.t, hlm. 302.

al-Arabiyyah, t.k, t.t, hlm. 13.

Muhammad SAW kepada setiap yang telah melakukan riyadhah secara benar. Selanjutnya akan mendapat bimbingan spiritual langsung dari beliau, selama tidak kembali pada posisi manusia yang melakukan kemaksiatan. Syaikh Ahmad al-Tijani lebih mengaskan dalam redaksi shalawat yang masih dianggap memiliki beragam tafsiran oleh beberapa kalangan. Namun bagi Ahmad al-Tijani, justru merupakan sebuah ungkapan keyakinan akan konsep Nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah yang telah ditawarkan sebelumnya oleh al-Turmudzi dan Ibnu Arabi. Meskipun pada dataran teori tidak banyak yang mengemukakan tafsiran tentang haqiqat al-Muhammadiyah dari kalangan thariqat al-Tijaniyah. Akan tetapi keyakinan Ahmad al-Tijani menjadi sebuah kenyataan bagi kalangan thariqat Tijaniyah, bahwa pemahaman konsep haqiqat al-Muhammadiyah dianggap sebagai upaya untuk melakukan pembinaan ikhwan Tijani. Shalawat tersebut adalah shalawat alfatih dan Jauharatu al-Kamal. Kalangan thariqat al-Tijaniyah yakin, bahwa shalawat tersebut adalah langsung pemberian Nabi SAW dalam bentuk nur Muhammad yang datang kepada syaikh Ahmad al-Tijani. Redaksi shalawat tersebut bukan karangan Ahmad al-Tijani, melainkan ijazah dari Rasulullah SAW dalam keaadaan yaqdzah (bukan mimpi, bukan hayalan, tetapi langsung bertemu muka). Proses yang dilakukan guna menggapai pertemuan dan keterdampingan Rasul saja, sudah bukan perjuangan kecil bagi kalangan ikhwan Tijani. Dengan demikian dipandang perlu adanya formula yang mengantarkan ikhwan tijani kepada futuh bersama Nabi SAW. Bilapun tidak sampai memasuki *futuh*, minimal telah menempuh jalan terbaik guna mengarungi kehidupan dengan bukti kemunculan sikap akhlaq al-karimah. demikian pula pada kalangan di luar thariqat al-Tijaniyah. Mereka diperkenankan dengan ijin para muqaddam, serta bimbingannya yang intesif, hingga mendapatkan predikan kesucian jiwa.

Syaikh Ahmad bin Muhammad al-Tijani, mengajarkan dua shalawat yakni shalawat jauharatu al-kamal dan shalawat al-fatih. Dua shalawat ini pemahaman merupakan rumusan sederhana dari haqiqat Muhammadiyah. Selanjutnya setelah dipahami secara detail tentang kandungan makna yang terdapat dalam lafadz-lafadz kedua shalawat di atas. Maka Syaikh Ahmad al-Tijani, menjadikan sebagai bacaan khusus yang selain dinilai sarat dengan kayakinan terhadap konsep nur Muhammad, juga diyakini memiliki aspek ibadah yang luhur. Sebab mendoakan Nabi itu adalah ibadah. Itulah sebabnya, ikhwan Tijani diharuskan untuk selalu memanjatkan do'a kepada Nabi Muhammad SAW melalui dua shalawat di Dengan harapan, pengenalan tentang konsep haqiqat al-Muhammadiyah dapat diperoleh, juga sebagai sarana mendoakan Nabi SAW melalui shalawat, yang dinilai ibadah. Hal tersebut tidak berkonotasi

bahwa Nabi Muhammad SAW masih memerlukan do'a umat. Yang demikian dibahas dalam *fadhailu al-a'mal* (keutaman amal). Dalam keyakinan sufi, bahwa limpahan Rahmat Tuhan akan datang melalui dua cara, yakni, melalui langsung dari Allah karena perbuatannya yang dinilai baik oleh Allah '*Azza wa Jalla*, dan didapat dari limpahan saat melakukan *shalawat* atas Nabi SAW. Limpahan "kelebihan" Rahmat itu akan menjadi milik pembaca *shalawat* untuk Nabi SAWtersebut.

Rumusan konsep haqiqat al-muhammadiyah dalam shalawat al-fatih, di antaranya adalah pada kalimat "al-Fatihi lima ughliqa", yang memiliki beberapa pemahaman, yakni, bahwa Nabi Muhammad SAW sebagai pembuka belenggu ketertutupan segala yang maujud. Juga Nabi Muhammad SAW sebagai pembuka hujbaniyatu al-buthun (ketertutupan batin)dan pembuka pembebas dari segala keterbelengguan sosial kaum tertindas, pembuka belenggu kemusyrikan, melalui pemahaman serta tauladan dalam mengamalkan al-Our'an. Selain itu juga sebagai penutup ke-Nabi-an, yang melakukan pertolongan atas segala kebenaran dengan cara yang dibenarkan oleh Allah, menunjukkan jalan kebenaran. Yakni jalan yang telah mendapatkan hidayah Allah 'Azza wa Jalla. Sehingga tertutup harapan orang-orang setelahnya yang menjadi Nabi<sup>455</sup>. Bukan hanya tindakan atau praktik-praktik ibadah *mahdhah*, namun termasuk memperhatikan aspek sosiologis, dalam wujud kreatifitas mulia (akhlaq alkarimah). Apabila seseorang telah mendapat pencerahan dengan keterdampingan oleh *nur Muhammad*, maka berdampak pada perilaku yang lebih arif dan menampilkan kreatifitas mulia. Seperti dicontohkan Rasulullah SAW, saat meningkatkan derajat perekonomian Madinah al-Munawwarah dan menstabilkan politik Makkah al-Mukarramah waktu itu.

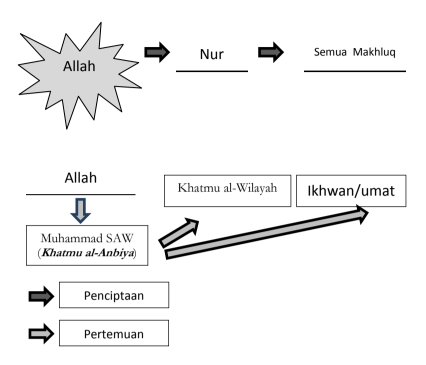
Pada awalnya pembahasan tentang *nur Muhammad* adalah pembahasan hal yang bersifat *al-ghaib*. Tetapi kemudian setelah dirumuskan menjadi sebuah konsep, serta diturunkan menjadi bentuk konkrit yang terwujud dalam *jasad* Muhammad bin Abdullah. Karena *jasad* Muhammad bin Abdullah telah dipilih dari bahan yang suci dan telah disucikan. Maka saat *nur Muhammad* memasuki jasad Muhammad bin Abdullah, sempunalah perjalan *haqiqat al-Muhammadiyah*. Dan perwujudan *Nur Muhammad* yang terpancar dari Muhammad bin Abdullah adalah sebuah pancaran *ilahi* dari *haqiqat al-khalqi* (hakikat ciptaan) yang sempurna itulah *insan al-kamil*. Ide yang tertuang dalam *shalawat jauharatu al-kamal, syaikh* Ahmad *al-Tijani* mengungkapkan keberadaan Nabi Muhammad SAW sebagai pusat segala *maujud*. Maka

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup>Muhammad Ibnu Abdillah, *Fathu al-Rabbany*, Maktabah Said al-Ibnu Nabhan, t.t, hlm. 45.

dalam redaksi awalnya al-Tijani mengungkap kalimat "'aini Rahmati al-Rahbaniyati'' yang dimaknai sebagai pusat segala Rahmat Tuhan. Berpangkal dari pembahasan inilah tersebarnya ruh pengetahuan. Nabi Muhammad SAW diyakni sebagai pemikik al-Haq, yang pancarannya dapat mempengaruhi haqiqat-haqiqat. Bahkan hingga kenabian yang diyakini lahir sebelum Muhammad SAW adalah berada pada pancarannya. Ungkapan yang artinya "Aku telah menjadi Nabi, ketika Adam masih antara air dan tanah''. Diyakini al-Tijani sebagai bukti kuat ataskeberadaan Muhammad SAW telah menjadi Nabi sebelum kenabian diciptakan. Maksudnya adalah, bahwa ke-Nabi-an Muhammad SAW telah mendahului sebelum jasadnya.

Sebagai pengimbang dan pendukung konsep Ahmad al-Tijani, Nur al-Din Abdu al-Rahman al-Jami' memandang bahwa haqiqat al-Muhammadiyah, yang pada awalnya dibahas dalam rangkaian pembahasan tentang Nur Muhammad yang menjadi awal segala makhluq. Diyakini sebagai pembuka jalan menuju ma'rifatullah. Karena kemampuannya menjadikan ketersingkapan akal dan *jinan*, bukan ketersingkapan *nadhar* dan *burhan*. 456 Melainkan lebih mengkontrasikan fenomena *Irfani*. Bahkan diumpamakan pula seperti seseorang menilai es dan air. Sebahagian menyebutnya es. Sebahagian lainnya menyebut air yang telah membeku. Pada dasarnya seseorang telah memandang bahwa hakikat es situ adalah air. Munculah sebuah anggapan bahwa syaikh Ahmad al-Tijani merupakan pemikir sufi yang lebih memperhatikan hadits-hadits tentang awal konsep nur Muhammad. Bahkan hingga memasukkan istilah-istilah yang menggunakan kalimat hagigat. Corak pemikiran tasawuf yang bernuasna filsafat alam dari sudut pandang Islam, yang disodorkan al-Tijani, dianggap memiliki validitas untuk diamati secara universal. Sebab beliau juga tidak meninggalkan para sufi sebelumnya seperti al-Turmudzy, yang konsepnya banyak tertuang dalam kitab Hikmatu al-Auliya, Ibnu Arabi yang menuangkan pikirannya dalam kitab Fushush al-Hikam dan Futuhat al-Makiyyah, juga pandangan al-Jily dalam karyanya yang berjudul Insan al-Kamil. Ahmad al-Tijani lebih banyak memberikan penjelasan dan turunan keilmuannya dalam bentuk aktualisasi konsep pemahaman dan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup>Nur al-Din Abdu al-Rahman *al-Jami'*, *Durrat al-Fakhirah*, Imdad al-Daulah, Teheran, tahun 1980, hlm. 3 dan 5.



Dari rumusan konsep pendahulunya itu, Ahmad al-Tijani merumuskan konsep baru dalam memahami haqiqat al-Muhammadiyah. Selain menjadikan sebagai bentuk pemahaman dan khazanah pengetahuan, juga dianggap memiliki kemampuan untuk melakukan tazkiyatu al-nafs. Maka kalangan ahlu thariqat Tijaniyah menggunakan shalawat sebagai riyadhah/tarbiyah (pemahaman) atas haqiqat al-Muhammadiyah, yang dilanjutkan dengan upaya melakukan tazkiyat al-Nafs melalui upaya pemahaman tersebut. Dengan cara membacakan shalawat-shalawat tersebut sebagai bentuk do'a untuk Nabi Muhammad SAW, dengan dampak yang diharapkan adalah menjadikan jiwa selalu sehat, karena paham akan proses awal kejadian seluruh alam. Serta ibadah karena mendapatkan limpahan Rahmat Allah yang diberikan kepada Nabi Muhammad SAW.

## 2. Fungsi Dan Tujuan memahami *Haqiqat Al-Muhammadiyah* bagi Manusia

Haqiqat al-Muhammadiyah merupakan konsep besar yang ditawarkan thariqat Tijaniyah, dalam rangka menjalankan kesucian jiwa. Dengan mengenal serta memahami haqiqat al-Muhammadiyah, akan

membawa seseorang menjadi lebih arif dan menumbuhkan akhlag al-Karimah. Sedangkan akhlag al-Karimah adalah sebuah misi dari kehadiran Sayyid Muhammad bin Abdullah sebagai Nabi dan Rasul. Hadits Nabi yang artinya "Sesunggunya aku diutus, hanya untuk menyempurnakan akhlaq" merupakan bukti otentik dari peninggalan misi Rasulullah SAW. Oleh sebab itulah, maka dalam thariqat Tijaniyah, awal proses pensucian jiwa memahami konseo hingga benar-benar haaiaat Muhammadiyah. Melalui pengenalan inilah, seseorang akan terlihat dari perangai, tingkah laku dan sejumlah aktifitas jismani serta ruhaninya, untuk selalu mengarah kepadaperbaikan akhlag, menuju akhlag al-Karimah. Yang sulit akan dicapai kecuali dengan pemahaman sempurna tentang haqiqat al-Muhammadiyah.

Sayyid Abu al-Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani, dalam Tharigat Tijaniyah-nya meyakini bahwa Nur Muhammad bukan sebagai perumpamaan dari derajat wahyu, atau merupakan bentuk sikap. Namun lebih meyaniki bahwa Nur Muhammad atau Haqiqat al-Muhammadiyah adalah ruh, jasad dan nur Muhammad SAW, atau Muhammad bin Abdullah bin Abdul Muthallib. Meskipun beberapa pemikir mutaakhhirin lebih menekankan bahwa Nur Muhammad adalah simbol dari sikap terpuji setiap manusia umat Muhammad SAW. Syaikh Ahmad al-Tijani meyakini bahwa Ruh Allah (dzat wujud) yang terpancar pada Nur Muhammad adalah awal dari dzat al-maujud (makhluq). Beliau juga mengenalkan istilah 'aqlu alawwal atau al-Haba. Dan nur Muhammadi ini memancar kepada setiap Nabi sebelumnya. Kemudian, memancar pula dalam pertemuannya dengan para wali. Adapun klaim yang sering disebar oleh beberapa kalangan, yang menyebutkan bahwa tidak akan ada yang memahami tentang Nur Muhammadiyah kecuali para wali. Ini juga diadopsi oleh al-Tijani dalam thariqat Tijaniyah. Maka, memahami dan terdapat kesempatan untuk bertemu dengan *haqiqat al-Muhammadiyah*, adalah indikator kesucian jiwa dalam perspektif pemikiran Syaikh Ahmad al-Tijani.

Dalam *thariqat al-Tijaniyah*, *Syaikh* Ahmad al-*Tijani*, juga mengarahkan para ikhwannya, agar dengan seksama mempelajari dan memahami konsep *haqiqat al-Muhammadiyah*. Maka sebagai indikator bahwa seseorang telah memahami *haqiqat al-Muhammadiyah* adalah, lunturnya sebuah keyakinan bahwa sesuai selain Allah memiliki kemampuan sempurna. Dengan demikian, maka mereka memasuki predikat *al-'Ulama* (yang berpengetahuan). Sebagaimana disebutkan dalam al-Qur'an surat *al-Fathir* ayat 28, berbunyi:

# وَمِنَ ٱلتَّاسِ وَٱلدَّوَآبِ وَٱلْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلُونُهُ و كَذَالِكٌ إِنَّمَا يَخُشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَّةُ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ

Artinya :"Dan demikian (pula) di antara manusia, binatang-binatang melata dan binatang-binatang ternak ada yang bermacam-macam warnanya (dan jenisnya). Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hambahamba-Nya, hanyalah <u>ulama</u>. Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Pengampun."

Dan surat al-Taubah ayat 18, berbunyi:

إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى الرَّكُوٰةَ وَلَهُ وَلَيْ وَالْمَوْمِ ٱلْمُهْتَدِينَ اللَّهُ فَعَسَى أُوْلَنِيكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ

Artinya:"Hanya yang memakmurkan masjid-masjid Allah ialah orang-orang yang beriman kepada Allah dan hari Kemudian, serta tetap mendirikan shalat, menunaikan zakat dan tidak takut (kepada siapapun) selain kepada Allah, Maka merekalah orang-orang yang diharapkan termasuk golongan orang-orang yang mendapat petunjuk."

Perasaan takut kepada Allah tidak akan muncul kecuali hanya pada orang-orang yang telah mengenal Allah lebih dekat. Dan kedekatan itulah yang diharapkan para penganut thariqat Tijaniyah. Maka melalui pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, pengenalan terhadap Allah dan segala yang berkaitan dengan-Nya akan dipahami. Kemudian akan tercipta suasana takut kepada Allah dan cinta kepada-Nya. Hal tersebut sejalan dengan pemikiran Fakhruddin al-Razi. Berawal dari paparannya mengenai tasawuf sebagai sebuah jalan yang menuju pada pengenalan Allah (Ma'rifatullah). Dan para sufi sendiri adalah meereka yang dengan sungguh-sungguh menjalankan pengabdian pada Allah. Maka sering juga disebut sebagai ahlu al-haqiqat. Yakni orang-orang yang setelah mereka melakukan ibadah fardhu, dilanjutkan dengan nawafil, dan melakukan penyendirian jiwa, dengan maksud terjadinya ta'alluq antara jiwa dan jasmani saat menemui *nur* Allah. Dan *Nur* Allah hanya dapat digapai menggunakan metode penyucian jiwa, yakni melalui upaya bersifat terpuji seperti, sifat mahmudah, tawakkal, syauq, taslim muraqabah, uns,

wahdah dan halah. 457 Itulah stasiun untuk menangkap Nur. Dan Nur Muhammad adalah pancaran Nur Allah. Oleh sebab itu, maka seseorang yang telah sanggup menangkap Nur Muhammad SAW, maka dengan mudah akan mampu menangkap Nur Allah. Sehingga tidak heran jika terjadi musyahadah dan perubahan pada kondisi jiwa semakin menuju muthmainnah. sedangkan nafs muthmainnah adalah telah diyakini sebagai jiwa yang dipanggil Allah dalam al-Qur'an untuk dapat memasuki al-Jannah.

Pemikiran lainnya dilontarkan oleh al-Thabarasy, menyebutkan bahwa dengan merujuk pada berbagai hadits yang berbicara mengenai haqiqat al-Muhammadiyah dan Nur Muhammad. Maka ia berasumsi, bahwa diciptakannya Nabi Muhammad SAW sebagai awal kejadian semua makhluq, melalui lima aspek, ialah: pertama, saat alam masih dalam keadaan tidak ada, terjadilah nur yang mengindikasikan akan terjadinya makhluq pelengkap. Diumpamakan seperti kemunculan bulan di kegelapan malam, mengindikasikan akan terjadinya penerangan yang universal. Kedua, dilanjutkan dengan terjadinya kehidupan, yang kemudian akan menjadi bumi, tata surya dan sesisinya. Bahkan dengan merujuk pada hadits yang diriwayatkan dari Anas bin Malik, Rasulullah SAW telah duduk di bumi saat itu. Ketiga, saat Rasulullah SAW menjadi awal penciptaan akhlaq al-mahmudah dan etika makan dan minum makhluq. Inilah yang kemudian membentuk tarbiyah bagi umat Muhammad SAW dalam menjaga etika makan dan minum. Keempat, menempatkan tasmiyah, dalam kecukupan kehidupan. Kelima adalah penempatan kesucian dan nurani. 458 Sehingga melalui stasiun inilah seseorang akan dapat menggapai pertemuan dengan Nur Muhammad SAW setelah beliau secara fisik dinyatakan wafat. Sebab Nur Muhammad SAW masih diyakini sebagai Nur yang tidak pernah padam meskipun jasadnya telah wafat, hingga waktu yang ditentukan Tuhan sendiri.

Menurut syaikh Abdu al-Qadir al-Jailani menyebutkan bahwa lima proses kejadian pada awal kejadian Muhammad SAW, dikaitkan dengan pemberian gelar al-Musthafa dari Allah, yakni dalam kemampuannya yang dilebihkan dari nabi lainnya. Yakni; pertama adalah terbelahnya bulan, sebagai mu'jizat besar bagi Nabi Muhammad SAW, lebih besar dari mu'jizat Musa ASS dalam membelah lautan. Hal ini diabadikan Allah

-

<sup>457</sup> Taha Abdu al-Rauf Said. Syaikh, I'tiqadat farqu al-musliminina wa al-musyrikin li al-Imam Fakhru al-Diin Muhammad bin 'Umar al-Khatibi bin al-Hasan bin al-Husain al-Taimy al-bakry al-Razy, al-Maktabah al-Azhariyah li al-Turats al-Jazirah li al-Nasri wa al-tauzi', Kairo, tahun 2008, hlm. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup>Radhiyu al-Din Abi Nashir ibnu al-Imam Amin al-Din Abi Aly Fadhlu Allah *al-Thabarasi Syaikh, Makarimu al-Akhlaq*, Darr al-Fikr, T.K, tahun 1978, hlm. 11-29.

dalam *al-Qur'an. Kedua*, tentang malam *ijabah* (*lailatu al-Qadr*) dan menyeru untuk dua *makhluq*, ialah jin dan manusia. *Ketiga*, menurunkan hukum yang bersifat *syara'*. *Keempat*, memberikan alur untuk melakukan pendekatan diri kepada Allah, melalui *tamsil mi'raj*. *Kelima*, menurunkan cahaya yang berbentuk malaikat hingga terbit fajar.<sup>459</sup>

#### 3. Pendekatan Dalam Memahami Haqiqat Al-Muhammadiyah

Memahami *haqiqat al-muhammadiyah* dapat dilakukan dengan berbagai cara, tergantung pelaku, penerima, serta pengetahuan masing, masing, antara lain:

- Kalangan pemula, cukup dengan melakukan pengenalan, dalam pembelajaran secara teoretik. Dinamakan pemula, karena keikutsertaan mereka dalam memasuki pembelajaran tentang konsep ini, dianggap pelajaran pertama. Kegiatan tersebut, dilakukan dengan didampingi muqaddam, untuk selalu terkonsentrasi pada pelafadzan dzikir dan shalawat. Langkah berikutnya, diberikan pemahaman singkat setiap ada kesempatan, untuk mendalami tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Melalui pengenalan pemahaman ini, masing-masing dari ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah mendapatkan pencerahan dari para muqaddam-nya tentang haqiqiat al-Muhammadiyah sesuai kapasitas pemikirannya. Para muqaddam tidak memaksakan salik untuk menyamakan pengetahuannya dengan mereka yang telah lebih banyak mempelajari konsep di atas. Namun lebih banyak merasakan serta mengikuti setiap ritual untuk menuju magamat yang dapat memfasilitasi adanya pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah.
- b. Kalangan menengah, mulai menambahkan dengan dzikir khusus yakni shalawat al-fatih, shalawat jauharatu al-Kamal. Pada kalangan ini Muqaddam membagi menjadi dua kelompok ikhwan Tijani. Pertama sebagai penganut Thariqat al-Tijaniyah. Dan keduanya sebagai murid khusus Thariqat al-Tijaniyah. Bagi mereka yang termasuk pada murid khusus salik Thariqat Tijaniyah, akan diberikan sejumlah penjelasan berdasarkan literatur pokok yang diajarkan pada thariqat Tijaniyah di bawah pengawasan para muqaddam. Selain mereka mendapatkan pengetahuan secara teoretik, juga mendapatkan perlakukan khusus sehingga, mereka bukan sekedar melantunkan bacaannya dengan tertib. Melainkan juga merasakan dampak yang ditimbulkan dari bacaan dan proses bimbingan muqaddam. Selain itu juga, setiap ikhwan al-tahriqat al-Tijaniyahakan dipandu untuk merasakan secara mendalam menggunakan perasaan dan

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup>Abdu al-Qadir al-Jailany al-Hasany, *Al-Ghunyah li al-Thalibi Thariqat al-Haq fii al-akhlaq wa al-tasannuf wa al-adab al-Islamiyyah*, Juz II, Darr Fikr, T.K, T.T, hlm. 13.

menghidupkan "jiwa aktiva" (menurut pandangan Ibnu Sina). Para muqaddam mengajak berdiskusi tentang konsep tersebut guna penajaman pemahaman serta menjelaskan segala hal yang telah menjadi temuan spiritual para saliknya. Dalam hal ini para muqaddam sudah seharusnya lebih banyak memahami dan mengalami, agar tidak terkecoh dengan pandangan syaithani yang hingga di benak atau pemikiran ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah. Dengan demikian peranan muqaddam bukan sekadar melakukan talain dan memberikan arahan etika. Tetapi lebih membimbing serta mengarahkan pemikiran, jiwa serta qalb para ikhwan al-Tarigat al-Tijaniyah menuju mahabbatullah, mahabbatu al-Nabi dan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah (Nur Muhammad). Bahkan para muqaddam mendamping hingga menjemput saat ajal para ikhwan al-Tijani menemui ajalnya. Oleh sebab itu pertemuan dengan hagigat al-Muhammadiyah dalam thariqat al-Tijaniyah, tergantung pada kemampuan para *muqaddam*nya.

c. Bagi kalangan khusus, memadukan dzikir khusus, ditambah teori, dan wirid ikhtiyari seperti shalawat ghaibiyah fii al-haqiqat al-ahmadiyyah dan yaqutatu al-Haqaiq, hingga mendapatkan temuan spiritual yakni adanya pertemuan dengan para masyaikh al-Tijani, bahkan dalam maqamat tertinggi dapat secara langsung bertemu dan mendapatkan bimbingan ruhani dari Nabi Muhammad SAW.Wirid ikhtiyari tersebut sebagai bagian dari pendidikan peyakinan terhadap segala ke-Murah-an Allah kepada makhluq-Nya, agar secepatnya dapat menimbulkan kebiasaan syukur pada Allah 'Azza wa Jalla. Adapun wirid-wirid ikhtiyari dimaksud di atas, telah banyak dtulis dan diijazahkan oleh para muqadam thariqat al-Tijaniyah. Kegiatan ini sebagai puncak mahabhah yang membuahkan hasil adanya pertremuan dengan Rasulullah SAW dalam keadaan terjaga, dan pada maqamat tertinggi dalam kepercayaan Ahlu al-Thariqat al-Tijaniyah.

Bahkan hingga memiliki keyakinan, setiap *ikhwan al-Thariqat al-tijaniyah* yang benar-benar memahami serta telah melakukan pertemuan dengan *haqiqat al-Muhammadiyah*, pada saat menjelang kematiannya akan disambut dan dijemput oleh *Ruh* Nabi Muhammad SAW dan *Syaikh* Ahmad *al-Tijani*. Keyakinan ini telah menunjukkan serta menempatkan *maqamat* tertinggi dalam spiritual *Thariqat al-Tijaniyah*. Sebab pertemuan ini bukan sekadar halusinasi atau hanya sebagai dorongan moril, namun lebih mengedepankan aspek teologis normatif. Yang perlu diperhatikan adalah, bahwa setiap *ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah*, senantiasa harus menjaga hati mereka dari ikatan ke-*Nabi-*an Muhammad SAW bin Abdullah, yang telah memiliki *maqam* tertinggi dalam spiritual sufistik. Pada umumnya mereka telah terdidik serta mendapatkan anugrah untuk

melalukan pendidikan berikut kepada para ikhwan ahlu al-Tharigat al-Tijaniyah. Karena itulah para mugaddam yang telah memasuki magamat ini dimasukan ke dalam kelompok waliyullah. Kegiatan mereka menetapkan keimanan dalam dirinya dengan meningkatkan sistem keyakinan. Inilah sering disebut sebagai proses menangkap sinar Ilahiyah. Pada ahkirnya, mereka (muqaddam dan ikhwan ahlu al-thariqat al-Tijaniyah) yang telah memasuki *magam* ini, selalu menjaga *muruah* dirinya di hadapan Allah dan manusia pada umumnya.Dengan menunjukkan sifat-sifat *kamaliyah*, yakni menghidupakn sifat Jamaliyah dan Jalaliyah Tuhan<sup>460</sup>. Pendekatan inilah yang dianggap sangat dianggap spektakuler dalam pemahaman thariqat al-Tijaniyah. Karena pertemuan tersebut selain dapat merubah akhlag seseorang menuju derajat akhlaq al-Karimah. Juga hingga peristiwa kematian yang dijemput oleh Ruh Suci. Hal ini karena dibentuk oleh pengajaran serta bimbingan langsung dari para sufi dan nabi Muhammad SAW menuju *akhlaq* terpuji. Hal ini bukan sebuah halusinasi, melainkan temuan spiritual yang telah menjadi ilmu bagi segenap ahlu al-Thariqat al-Tijaniyah. Manfaat besar akan diraih bagi mereka yang mendapatkannya. Lebih unik lagi ditemukan bahwa untuk mendapatkan magamat ini melalui mudawwamah461 membaca shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-Kamal, yang ditamabh dengan wirid ikhtiyary shalawat haqiqat al-Muhammadiyah.

Keberadaan seorang guru (syaikh) atau para muqaddam (sebutan untuk guru spiritual/mursyid pada thariqat al-Tijianiyah) menjadi penentu keberhasilan pensucian jiwa melalui pemahaman ini. Dalam thariqat al-Tijaniyah tidak dikenal istilah mursyid. Dan sedikit kemungkinan untuk kecenderungan mengangungkan para guru secara berlebihan. Tanpa sikap kultus berlebihan, thariqat al-Tijaniyah tetap melakukan tarbiyyah mengenai pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah dan proses bimbingan spiritual menuju ma'rifatullah, dalam cakupan pengawasan haqiqat al-Muhammadiyah. Dalam hal ini para muqaddam yang tiada lain adalah para guru yang secara kontinu memberikan bekal dan tuntunan menuju kesucian jiwa, merupakan pangkal keberhasilan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Dalam ajaran Thariqat al-Tijaniyah tidak memandang guru sebagai wakil Tuhan. Namun sebagai pengajar yang menyambungkan silsilah, ajaran dan spiritrual Nabi Muhammad SAW

\_

<sup>460</sup>Muhammad al-'Araby bin Muhammad al-Saih al-Sairqi al-'Amary al-Tijany, Bughiyatu al-Mustafidz li al-Syarhi Munyati al-Murid, Darr Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, tahun, 2007, hlm. 63.

<sup>461</sup> Rutinitas.

sebagai pemangku *Haqiqat al-Muhammadiyah*, *Syaikh* Abi al-'Abbas Ahmad *al-Tijany* dengan *ikhwan ahlu al-thariqat al-Tijaniyah*.

Para muqaddam didudukkan sebagai pemandu dalam upaya tazkiyat al-nafs melalui pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Oleh sebab itu, maka para muqaddam hanya memberikan tarbiyah (pendidikan) yang menggiring pada pemahaman sesuai dengan kapasitas berpikir masing-masing ikhwan Tijani (darwisi). Tentu saja memiliki hal unik yang sangat kental dengan mistis, saat memperhatikan para syaikh dan kehidupan darwisi. Semakin kental aspek mistisme dalam ajaran thartigat al-Tijaniyah, akan semakin kearifan serta kecerdasan spiritualnya, karena keterdampingan Ruh Muhammady. Ruh ini akan mengkinestetis nafs al-Muhammady dan galbu al-Muhammady. Dan konsep ini telah dijalankan oleh Syaikh Ahmad al-Tijany beserta para muqaddam (Waliyullah). Keterdampingan ruh, qalb dan nafs mereka menjadikan jasad mereka terdidik secara spiritual, berakhir dengan kesucian jiwa mereka, mengimbas pada segala langkah kehidupannya diwarnai oleh ruh al-Muhammady. Yakni ruh syari'at Nabi Muhammad SAW.

Para darwisi yang cenderung memposisikan dirinya di ambang pintu ilahiyah, yang melakukan sepenuhnya untuk Tuhan. 462 Serta menempuh jalan sufi secara total. Memang cara ini tidak akan setiap orang dapat mencapainya secara sempurna. Apalagi pada era moderen dewasa ini, yang sarat dengan kebutuan aktifitas sosial. Dengan demikian pula para syaikh (muqaddam) dalam thariqat al-tijaniyah hanya memberikan haluan, untuk sepenuhnya dirasakan serta diamalkan oleh masing-masing secara khusus. Hanya saja bimbingan secara tarbiyyah dari para muqaddam menuju pencerahan mengenai pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, secara kontinu dijelaskan dan diajarkan secara bertahap. Mulai dari hanya membaca shalawat, hingga perpaduan antara kebiasaan membaca shalawat dengan pemahaman secara teoretik. Seseorang yang telah dinyatakan suci jiwanya, akan diraih oleh mereka yang telah membiasakan membaca shalawat-nya, sekaligus memahami substansi shalawat itu sendiri. Pemahaman shalawat didapatkan dari tarbiyyah para muqaddam (Syaikh). Sedangkan pahala akibat banyaknya membaca *shalawat* didapatkan oleh masing-masing salik yang telah kontinu membacanya dengan penuh keikhlasan. Kelak akan terbukti dengan pertemuan antara ruh Nabi SAW sebagai sosok *haqiqat al-Muhammdiyah* yang menjadi *ruh* suci awal kejadian

<sup>462</sup>Robert Frager, Ph.D (syaikh Ragip al-Jerahi), Heart, Self & Soul: The sufi Psychology of Growth Balance and Harmony, diterjemahkan menjadi Psikologi Sufi untuk transformasi Jiwa dan Ruh, oleh Hasmiyah Rauf, Zaman, Jakarta, tahun 2014, hlm. 296.

makhluq. Tentu saja tidak mungkin dapat dicapai, kecuali oleh orangorang suci jiwanya.

Keberadaan guru dalam tasawuf akan menetukan langkah para muridnya dalam menggapai ma'rifatullah. Sehingga proses pencarian dan penemuan Tuhan tidak lagi sekedar lamunan. Namun menjadi kenyataan. Dengan mengutip perkataan George Gurdjieff, Robert Frager mengatakan bahwa seorang guru tasawuf harus bekerja keras dalam membimbing para murid hingga garis akhir (pertemuan). 463 Karena pengenalan tersebut adalah memasuki "kawasan" rahasia al-Haq. Yang di dalamnya membicarakan mengenai cara mengenal Tuhan melalui berbagai cara yang disebut-sebut sebagai thariqat<sup>464</sup>. Maka menjembatani pertemuan dengan Allah, terlebih dahulu para ikhwan thariqat al-Tijaniyah akan diberikan arahan serta pendidikan, hingga mendapatkan bimbingan Rasulullah SAW sebagaimana terjadi pada syaikh Abu al-Abbas Ahmad bin Muhammad *al-Tijani*. Para *muqaddam* juga dituntut untuk memberikan pilihan tentang al-Islam yang benar. Bukan menetukan madzhab dalam ajaran Islam. Pandangan mereka tertuju pada sebuah *hadits* yang kandungannya bermakna, bahwa; pertama, Bani Israil akan terpecah menjadi tujuhpuluh satu golongan, semua sesat kecuali satu, yakni yang Islam dan *jama'ah*-nya. Demikian pula umat Nabi Isa ASS akan terpecah menjadi tujuhpuluh dua golongan, semua sesat, kecuali satu golongan, yakni yang Islam dan *jama'ah*-nya, dan pada kalian juga akan terpecah menjadi tujuh puluh tiga golongan, semua sesat, kecuali satu golongan yakni yang Islam dan *Jama'ah*-nya. 465 Hadits ini tidak bercerita tentang madzhab pemikiran Islam atau madzhab kalam. Namun sedang membahas konsep al-Islam. Yakni kebenaran yang berserah diri kepada Allah dengan menggenapkan segala gerakan hati, jiwa dan jasad menuju konsep keselamatan. Ini adalah bagian dari tugas besar para pemandu mistisme dalam Islam, pada pemikiran thariqat Qadiryah disebut sebagai mursyid dan wakil talqin. Sedangkan dalam thariqat al-Tijaniyah sebagai tugas para muqaddam. Keberdaan orang-orang yang telah dianggap berjalan mensucikan dirinya, sangat layak mendapatkan perlakuan istimewa dari Tuhan. Dan perlakuan tersebut akan dibuktikan dengan terpancarnya nur ilahiyah, yang dipancarkan oleh magamat Nur Muhammadiyah, sebagai awal

\_

<sup>463</sup> Robert Frager, Ph.D, Sufi Talks, Teaching of an American sufi Sheikh, Quets Boston, Weathon, thun 2012, diterjemahkan menjadi Obrolan Sufi untuk transformasi hati, jiwa dan ruh, oleh Hilmi Akmal, Zaman, Jakarta, tahun 2013, hlm. 22.

<sup>464</sup>Nur al-Din Abdu al-Rahman al-Jami', Al-Durrat al-Fakhirah, 'Imad al-Daulah, Tehran, tahun 1980, hlm. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup>Abdu al-Qadir al-Jailany, *Al-Ghunyah li Thalibi Thariqi al-Haqqi fii al-Akhlaqi wa al-tashanwuf wa al-Adab al-Islamiyyah*, Juz 1, Darr al-Fikr, Beirut, t.t., hlm. 83.

mula kejadian *makhluq*. Dan pengawal ini (*al-Nur*) yang menjadi *haqiqat al-wujud* (*nur Ilahiyah*), akan tetap memancar menjadi kekuatan untuk menggerakkan menjadi *akhlaq al-Karimah*. Seterusnya diyakini sebagai sumber kekuatan alam (*al-Quwwah al-Thahi'iyah*). <sup>466</sup>

Dalam Thariqat al-Tijaniyah, Syaikh Ahmad al-Tijani memberikan kelengkapan untuk mempercepat terjadinya pemahaman serta pertemuan dengan nur Muhammad SAW adalah dengan mengajarkan shalawat yaqutatu al-haqaiq. Shalawat ini merupakan pelengkap dari dua shalawat yang sebelumnya telah disebutkan. Redaksinya merupakan sanjungan terhadap keberadaan Nabi SAW dalam bentuk *haqiqat*. Sehingga dipahami sebagai kesempurnaan makhluq yang diyakini dapat memberikan perubahan pada erilaku manusia yang mempelajarinya. Dan dianggap mampu mengubah kristal cairan tubuh manusia menjadi terarah dan menjadi tertata rapi, yang berdampak pada perbaikan tingkah laku. Seperti halnya pemikiran Masaru Emoto yang lebih mempertegas dengan uji coba laborartorium terhadap berbagai air yang diambil dari beberapa sumber, seperti bendungan, sumur dan sejenisnya. Kemudian dilakukan pengujian menggunakan do'a yang dipanjatkan. Ternyata, ditemukan terjadinya perubahan pada kristal air yang berbeda dengan sebelum berdoa didekatnya. Bahkan Masaru Emoto juga berpandangan, bahwa pesan vang baik akan mengubah menjadi baik pula pada kristal air. Demikian sebaliknya. Menurut beliau, bahwa pesan yang diberikan pada air akan mampu mengubah kristalnya menjadi sesuai dengan pesannya. Jika diberikan pesan kebajikan atau kasih sayang, maka kristal air akan berubah menjadi baik. Dan dampaknya akan dapat dirasakan pula oleh setiap orang yang mempergunakannya. Ataupun sebaliknya. 467 Setiap lantunan *shalawat* yang diucapkan secara ikhlas didasari dengan kayakinan penuh, akan berefek kepada kejernihan jiwa dan hati. Kemungkinan tersingkapnya hijab syaithani yang menghalangi fenomena ilahiyah, akan terlaksana dengan cepat dan efektif. Inilah yang sering disebut dengan mukasyafah. Ialah ketersingkapan ruhani untuk membuka mata batin manusia agar mampu menembus keadaan yang bersifat mughayyabat. Termasuk pertemuan barzakhy dengan Ruh Muhammady dan Nur Muhammady yang tersingkap melalu gerakan qalba Muhammady dan nafs al-Muhammady. Jiwa yang telah dipengaruhi oleh efek bacaan suci, akan berdampak pada kesucian pula. Dalam hal ini kesucian batin, yang

<sup>466</sup> Al-Sayyid Mahmud Abu al-Faidh al-Manufy, Kitab al-Wujud mabahits fii Allah wa al-Thabi'iyah wa al-Insan, T.P, T.K, T.T, hlm. 3 dan 21.

<sup>467</sup> Masari Emoto, The True Powe of Water, diterjemahkan oleh Azam Translator, MQ Publishing, Bandung, tahun 2007, hlm. 140.

indikatornya tidak tampak seperti indikator sain. Namun apabila memang hendak dibuka secara sain, tentu akan lebih banyak lagi manfaat yang didapatkan. Apabila seseorang melakukan tindakan kebajikan, berupa lantunan dzikir, do'a, shalawat atau hal lain yang bernuansa kebajikan, akan dengan sendirinya mengubah struktur cairan tubuh menjadi baik. Dampaknya akan dirasakan oleh orang tersebut dengan munculnya pikiran serta perilaku yang arif. Apabila *al-Oalb*, akal dan *nafs* telah banyak terpengaruhi oleh "energi" yang terpancar akibat pesan yang diberikan dari lantunan suara atau sejumlah gerakan yang mengarah pada pertumbuhan energi baik, maka akan baik pula hasil daya serap energi tersebut. Demikian sebaliknya. Apabila anatomi ruhani tidak menyerap sesuatu yang bernilai baik, maka akan buruk pulalah hasil yang didapatkan. Demikian juga, apabila anatomi ruhani menyerap sejumlah pesan ilahiyah, maka secara otomatis "suasana" ilahiyah akan dengan cepat tumbuh dalam jiwa seseorang dengan baik. Dikaitkan dengan bacaan shalawat yang diyakini akan menggiring ikhwan thariqat al-Tijaniyah pada pertemuan dengan hadhrat Nabi SAW dalam bentuk bimbingan ruhani. Maka hal tersebut tidak lagi bisa dinafikan. Sebab sangat tidak mungkin apabila seseorang bertemu dengan nabi SAW, tanpa melakukan penyucian diri terlebih dahulu. Dan dalam tahrigat al-Tijaniyah upaya penyucian diri dilakukan dengan memperbanyak membaca shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal. Sebab dua shalawat tersebut adalah didapat dari Rasulullah SAW saat mengajar kepada Syaikh Ahmad al-Tijani dalam keadaan terjaga, sekaligus saat beliau diangkat menjadi khatmu al-Wilayah. Kalangan ikhwan thariqat al-Tijaniyah meyakini benar, bahwa Syaikh Ahmad al-Tijani adalah waliyyu al-Khatmi. Hal diatas merujuk pada konsep kewalian pemikiran Syaikh Al-Turmudzy dalam kitab Hikmatu al-Auliya.

Meskipun derajat tertinggi sudah dicapai oleh syaikh Ahmad al-Tijani, namun ikhwan thariqat al-Tijaniyah, tetap berharap untuk mendapat kesempatan adanya pertemuan dengan Nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah). Tentunya bukan kapasitasnya sebagai khatmu al-wilayah, tetapi pada sebuah taharruk dan indikator kesucian jiwa dalam pandangan thariqat al-Tijaniyah. Para Ikhwan Thariqat al-Tijaniyah, bisa mendapatkan pertemuan tersebut dengan syarat istiqamah melakukan ritual pembacaan shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-Kamal, sesuai dengan waktu yang ditentukan oleh ajaran Thariqat al-Tijaniyah, baik pada dzikir lazimah, wadhifah maupun Hailalah. Untuk melengkapi dua shalawat yang diyakini meleliki keajaiban dalam hal pembahasan haqiqat al-Muhammadiyah. Syaikh Ahmad al-Tijani menambahkan do'a yaqutatu al-haqaiq. Dengan tujuan lebih mempercepat proses seseorang melakukan penyucian jiwa hingga hasilnya akan segera tampak, yakni pertemuan dengan hadrat Rasulullah

SAW dalam keadaan terjaga. Di bawah ini adalah redaksi yaqutatu alhaqaiq.

### بسم الله الرحمن الرحيم

الله الله الله اللهم انت الله الذي لااله الا انت العلى في عظمة انفراد أحديتك التي شئت فيها بوجود شؤونك وانشأت من نورك الكامل نشأة الحق وانطتها وجعلتها صورة كاملة تامة تجد منها بسبب وجودها من انفراد احديتك قبل نشر اشباحها وجعلت منهافيها بسسبها انبساط العلم وجعلت من اثر هذه العظمة ومن بركاتما شبحة الصور كلها جامدها ومتحركها وانطتها بإقبل التحريك والتسكين وجعلتها في احاطة العزّة من كونها قبلت منها وفيها ولها وتشعشعت الصور البارزة بإقبل الوجود وقدرت لها وفيها ومنها ما يماثلها مما يطابق ارقام صورها وحكمت عليها وجعلتها منقوشة في لوحهاالمحفوظ الذي خلقت منها ببركاة وحكمت عليها بما اردت لها وبما ترید بها وجعلت کل الکل فی کلك وجعلت هذاالكل من كلك وحعلت الكل قبضة من نورعظمتك روحا لما انت اهل له ولما هو اهل لك اسئلك اللهم بمرتبة هذه العظمة واطلاقها في وجد وعدم ان تصلى وتسلم على ترجمان لسان القدم اللوح المحفوظ والنور السارى الممدود الذي لايدركه دارك ولا يلحقه لاحق الصراط المستقيم ناصر الحقّ بالحقّ اللهم صلّ وسلم على اشرف الخلائق الانسانية والجانية صاحب الانوار الفاحرة اللهم

صل وسلم عليه وعلى اله واولاده وازواجه وذريته واهل بيته واخوانه من النبيين والصدقين وعلى من امن به واتبعه من الاولين والاخرين اللهم اجعل صلاتنا عليه مقبولة لا مردودة اللهم صل على سيدنا ومولنا محمد واله اللهم واجعله لنا روحا ولعبادتنا سرّا واجعل اللهم محبّته قوة استعين بها على تعظيمه اللهم واجعل تعظيمه في قلوبنا حياة اقوح بها واستعين بها على ذكره وذكر ربه اللهم اجعل صلاتنا عليه مفتاحا وافتح لنا بها يارب حجاب الاقبال وتقبّل منى ببركات عليه مفتاحا وافتح لنا بها يارب حجاب الاقبال وتقبّل منى ببركات حبيبي وحبيب عبادك المؤمنين ما انا اوديه من الاوراد والاذكار والمخبّة والتعظيم لذاتك لله لله المين هو هو هو امين وصلى الله على سيدنا محمد امين

Shalawat di atas dianggap menyempurnakan shalawat al-fatih dan jauharatul al-kamal. Tetapi, tidak berarti bahwa shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal dinilai tidak sempurna. Namun dijadikan sebagai penambah bacaan, bagi mereka yang hendak menambah keyakinannya menuju pertemuan puncak dengan hadhrat Rasulullah SAW. Jika dilihat dari redaksinya, sudah mengarah pada pujian pada Nabi Muhammad SAW dan menunjukkan keriduan untuk bertemu beliau. Karena dalam pembacaan shalawat itu terkandung makna keutamaan, sehingga walaupun hanya dibacakan, kalangan Thariqat al-Tijaniyah sangat yakin, akan menjadikan seseorang terlimpah anugrah kesucian hathin dari Rasulullah SAW. Dan karena pertemuannya diyakini akan mampu merubah segalanya menjadi hidup terpuji dihadapan Allah dan makhluq-Nya.

Dalam buku ini, penulis tidak secara khusus memusatkan perhatiannya pada kandungan redaksi *shalawat*. Namun lebih mengamati pada bacaan *shalawat* sebagai alat untuk menggapai kesucian jiwa. Juga memiliki dampak pada pertemuan dengan Rasulullah SAW secara langsung. Sebab kondisi jiwa telah tergolong suci. Meskipun demikian ulasan singkat tentang kandungan yang terdapat dalam *shalawat* tersebut,

diulas sebagai bahan pertimbangan saja. Pada dasarnya bacaan atau kalimat-kalimat suci dalam ajaran agama Islam, dianggap memiliki nilai magis, yang apabila dilakukan dengan baik dan benar, akan menghasilkan energi yang luar biasa pula. Seperti yang terjadi pada fenomena kekebalan pada thariqat al-Rifa'iyah, keyakinan tajalli dengan Allah pada thariqat Sathariyah, kehadiran syaikh pada thariqat Naqsabandiyah, pengaruh tampak akibat bacaan hizih-hizih dalam thariqat Syadziliyah serta fenomena lainnya yang terjadi pada kalangan ahlu al-Thariqat. Intinya adalah sebuah keyakinan yang dibangun dalam jiwa seseorang, sehingga mengakibatkan bangkitnya "energi" ilahiyah yang berdampak pada kekuatan jiwa dalam merasakan, melihat atau mendengar sesuatu yang dinilai tidak dapat dengan mudah ditangkap melalui panca indera biasa. Demikian pula kesucian jiwa sebagai hasil dari kegiatan Tazkiyatu al-Nafs, hasilnya tidak akan tampak oleh mata fisik.

Para muqaddam dari kalangan penganut thariqat al-Tijaniyah, dengan ajaran syaikh Ahmad al-Tijani-nya, dengan kerja keras membimbing ikhwan ahlu al-Thariqat al-Tijaniyah untuk mendapatkan kesucian jiwa di hadapan Allah 'Azza wa Jalla. Dan ajaran tersebut diwujudkan dalam bentuk pengajaran yang disebut dengan tarbiyyah. Adapun tarbiyah menuju pemahaman yang berakhir dengan pertemuan dengan Nur Muhammad SAW, dilakukan dengan bertahap. Disesuaikan dengan kemampuan ikhwan al-Tijani dalam menangkap teori yang disampaikan. Meskipun pada dasarnya membaca shalawat, dzikir dan istghfar itu adalah ibadah (pengabdian tulus), yang tidak perlu diiming-iming dengan pertemuan barzakhy bersama Nur Muhammad, namun para muqaddam berkewajiban memberikan penjelasan, manakala di antara ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah menemukan atau memasuki magam tersebut.

Ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah, akan diberikan serta dibimbing riyadhah-riyadhah (pelatihan ruhani) secara khusus, untuk mendapatkan pencerahan detail tentang pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, dengan bimbingan langsung dari para muqaddam al-tahriqat al-Tijaniyah. Selain diberikan penjelasan tentang makna haqiqat al-Muhammadiyah, ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah, akan dibimbing untuk melakukan ritual-ritual pembacaan shalawat, sesuai dengan tuntunan yang telah ditetapkan syaikh Ahmad al-Tijani. Inilah yang dikenal dengan wirid atau dzikir lazimah, wathifah dan hailalah. Wirid merupakan wirid pokok bagi kalangan ahlu al-thariqat al-Tijaniyah. Tiga bentuk dzikir pokok dalam thariqat al-Tijani, diberikan secara umum, bagi siapa saja yang masuk pada Thariqat al-Tijaniyah .Namun bagi mereka yang secara khusus berharap mendapatkan perlakuan khusus pula, diperlukan adanya pembimbingan dari muqaddam, hingga memasuki wilayah pengenalan haqiqat al-Muhammadiyah.

Berikutnya hingga pemahaman dan pertemuan dengan hadhrat Nur Muhammad SAW. Dengan demikian, pertemuan dengan Nur Muhammad dalam konsep haqiqiat al-Muhammadiyah menurut Thariqat al-Tijaniyah, tidak dapat terjadi kecuali mendapatkan talgin terlebih dahulu. Maksudnya tidak setiap orang mengamalkannya bias bertemu dengan hadhirat Rasulullah SAW. Tetapi harus memenuhi persyaratan khusus untuk menjalankannya. Meskipun pada awal ikhwan tharigat al-Tijaniyah hanya memahami redaksinya, namun tidak berarti hanya terfokus pada tafsiran dari redaksi shalawatnya. Akan tetapi juga lantunan shalawat ini yang diyakini memiliki energi magis, dan dapat mengantarkan ikhwan al-Tijani pada harapannya yang suci, ialah adanya pertemuan secara sempurna dengan Nabi Muhammad SAW. Melalui inilah tharigat Tijaniyah meyakini bahwa pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW, menjadi indikator sucinya jiwa. Maka upaya pensuciannya melalui pembacaan dan peyakinan serta pemahaman terhadap semua substansi yang terkandung dalam semua shalawat yang termasuk dalam tradisi thariqat Tijaniyah. Dengan tujuan untuk menghidupkan jiwa dalam menggapai ma'rifat alhaq. Sedangkan kematian jiwa akan terjadi, apabila seseorang sudah tidak lagi diakui secara spiritual oleh Nabi-nya. Bahkan kematian jiwa dinilai tidak akan mampu menggapai pertemuan dengan hadhrat Nabi SAW yang menjadi magam, bathin dari Nur Muhammad SAW. Senada dengan pandangan kalangan thariqat al-Nagsabandiyah, ialah akan dipicu oleh kekurangan pengetahuan, menurunnya kemampuan ma'rifat, serta menjauhinya dari al-Kitab dan al-Sunnah. 468 Maksudnya adalah, apabila seseorang terlalu banyak kekurangan dalam pengetahuannya tentang ma'rifat, biasanya akan dengan mudah untuk mengotori jiwanya. Demikian juga saat kurangnya pengetahuan mengenani hakekat kehidupan, termasuk di dalamnya pemahaman mengenai awal kehidupan yang dikaitkan dengan istilah Nur Muhammad atau haqiqat al-Muhammadiyah.

Dalam memadukan dua unsur pendidikan ma'rifat-nya, Syaikh Ahmad al-Tijani, melalui thariqat al-Tijaniyahnya mengajarkan haqiqat al-Muhammadiyah sebagai bentuk tahapan pendidikan. Disertai dengan pengamalan shalawat sebagai ibadah, yang diyakini kalangan tahriqat Tijaniyah, bahwa dua unsur tersebut akan memiliki pengaruh positif pada perubahan jiwa ikhwan al-Tijani. Adapun dua unsur yang dimaksud adalah, pertama, mengajarkan ikhwan al-Tijani, agar mengenal, mengerti hingga memahami tentant pandangan teoretik dari haqiqat al-

<sup>468</sup> Dhiyauddin Ahmad Musthafa al-Kamsyakhanuny al-Naqasabady al-Majdady al-KhalidySyaikh, Jami'u al-Ushul fii al-Auliya, Al-Haramain, Jeddah, hlm. 43.

Muhammadiyah. Kedua, adalah mengamalkan bacaan shalawat sebagai upaya membangkitkan "energi" ilahiyah, yang dapat membuka jalan, untuk melakukan pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Sebagai penyempurnaan atau penghalusan jiwa dalam menggapai tujuan awal, yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah, maka syaikh Ahmad al-Tijani mengajarkan shalawat ghaibiyah fii al-Haqiqat al-Ahmadiyah, sebagai amalan rutin bagi mereka yang mengehndaki wirid ikhtiyari melalui pembacaan shalawat. Adapun redaksi shalawatghaibiyah fii al-Haqiqat al-Ahmadiyah yang juga diyakini membantu proses pengenalan haqiqat al-Muhammadiyah dalam pemahaman thariqat al-Tijaniyah, sebagai berikut:

### بسم الله الرخمن الرحيم

# في محراب قدسك وهوية انسك وعلى اله وصحابة رسولك ونبيك وسلم عليهم تسليما عداد احاطة علمك

Pujian-pujian dalam shalawat di atas, menunjukkan sebuah upaya menguatkan keyakinan bahwa Muhammad SAW sebagai Dzat Awal yang diciptakan dari Nur Allah, sehingga pancarannya menyebabkan terjadinya alam semesta. Wujud kesempurnaan pada sosok Nabi Muhammad SAW, tergambar dalam redaksi shalawat ini. Hanya karena tinjauan penelitian ini bukan mengarah pada unsur heumenetika. Maka peneliti hanya mengangkat sebuah fenomena, bahwa kekuatan mengamalkan dianggap memiliki "energi" ruhani yang dahsyat, hingga mampu menggapai pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah, bukan dari sisi teori penelitian mengenai lafadz-nya. Akan tetapi lebih mengarah pada pengalaman spiritual. Oleh sebab itu pula, hasilnya hanya akan dirasakan oleh para ikhwan Tijani yang telah mengkonsentrasikan dirinya pada kegiatan membaca *shalawat*. Dan kulminasinya pada sebuah pertemuan ruhani antara pengamal dengan ruh Nur Muhammad. Pertemuan ini yang sering disebut dengan fenomena barzakhy. Shalawat ini lebih menekankan keyakinan, bahwa terdapat hubungan yang sangat erat antara pemahaman terhadap haqiqat al-Muhammadiyah dengan pertemuan dengan Nabi SAW, serta diyakini sebagai bentuk kerinduan pada haqiqat Rabb al-'Alamin. Oleh sebab itu, pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah diyakini akan menunjukkan jalan kepada haqiqat Rabb al-'Alamin. Sebab dengan memahami haqiqat al-Muhammadiyah, berarti telah memahami hakikat dirinya sendiri. Berbagai pendapat mengenai keutamaan ber-shalawat telah dikemukakan oleh ulama abad pertama Hijriyah. Bahkan sejak jaman nabi SAW masih hidup juga mereka membahasnya dengan berbagai fadhilah. Dalam pandangan Yusuf al-Nabhany, Shalawat adalah bentuk komunikasi antara umat dengan Allah dan Rasul-Nya. Hal ini dikaitkan dengan hadits yang berbunyi:

Artinya : "Barang siapa bershalawat kepadaku satu kali, (maka) Allah memberikan Rahmat kepadanya (atas dasar) shalawat itu sepuluh".

Maksud hadits di atas menunjukkan adanya manfaat dari membaca *shalawat* itu untuk menjadi *washilah mustajah*nya do'a.sebab dengan *shalawat* berarti seseorang telah mencintai Nabi Allah, beriman kepada Allah dan Rasul-Nya serta pada hakikatnya telah mencintai Rabbu al-'Alamin (Allah).

Kemudian, Al-Oashthalany memandang adanya shalawat sebagai bentuk keakraban derngan Tuhan, bahkan hingga penyatuan dengan-Nya (Tajalli). Hal ini dijelaskan sebagai bentuk jawaban dari pertanyaan "mengapa bershalawat pada Nabi Ibrahim ASS..?..), menurutnya Ibrahim ASS adalah orang yang sering melakukan Tajalli dengan Allah. Dan padanya bersemayam magam haqiqat al-Muhammadiyah sempat Muhammad). Tajalli itulah yang telah menjadikan Ibrahim ASS dijuluki Khalilullah 469. Rasulullah SAW mengajarkan untuk melakukan tabarruk dengan orang telah memasuki tingkat kesucian sempurna, yakni mereka yang telah lebih banyak melakukan Tajalli. Itulah sebabnya beliau mengajarkan shalawat kepada Ibrahim ASS. Maka dari itu segala harapannya menjadi terkabul. Termasuk permohonan untuk bertemu dengan Nur Muhammad dengan cara yaqdzah.

Dari fenomena di atas, munculah keyakinan bahwa Shalawat, dalam thariqat al-Tijaniyah dipandang memiliki kekuatan spiritual yang cukup besar. Pemahaman tersebut bersandar pada beberapa hadits marfu', menurut para sufi dan beberapa muhadditsin. Di antaranya adalah yang diriwayatkan Ibnu Hibban yang artinya "Barangsiapa membaca shalawat satu kali maka Allah akan memberi Rahmat sepuluh kali lipat. Dan Allah akan menuliskan sepuluh kebajikan". Hadits di atas juga diperkuat oleh hadits yang diriwayatkan oleh Ahmad, al-Nasai dan al-Thabrany. Selain itu juga, diyakini akan mendapatkan syafa'at dari Rasulullah SAW, mendapatkan kedudukan di sisi Nabi SAW, dengan tempat yang terdekat<sup>470</sup>. Dengan demikian, maka keberadaannya menjadi sebuah harapan ikhwan al-Tijani. Memperkuat istidlal di atas, para mugaddam thariqat al-Tijaniyah merasa yakin bahwa shalawat al-Fatih dan shalawat Jauharatu al-Kamal, merupakan shalawat yang terbimbing oleh Rasulullah SAW dalam pertemuannya yaqdzah. Dengan demikian, jika saja Nabi Muhammad mengajarkan agar ber-shalawat pada Ibrahim ASS, maka Ahmad al-Tijani mengajarkan dua shalawat tersebut untuk menggapai haqiqat al-Muhammadiyah, serta mendapatkan pancaran Nur Muhammad dalam bentuk pertemuan dengan Rasulullah secara yaqdzah pula. Walaupun hadits-hadits rujukan tentang motivasi membaca shalawat dan dampak postif dari pembacaan shalawat, masih menjadi perdebatan di kalangan muhadditsin dan fuqaha. Namun bagi pengamal thariqat, rujukan tersebut termasuk hal yang sangat luhur.

<sup>&</sup>lt;sup>469</sup>Yusuf bin Isma'il *al-Nabhany, Afdhalu al-Shalawat*, Darr al-Kutub al-Islamiyah, Kalibata Timur, Jakarta, tahun 2004, hlm. 8 dan 13.

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup>Sayyid Aly Harazim bin al-Arabi al-Fasi, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-Amany fii fiadh sayyid ibnu al-Abhas al-Tijany RA, Khadimu Thariqat Tijaniyah, T.K, tahun 1984, juz 2, hlm. 60.

Sebab diri mereka telah dipengaruhi oleh kebeningan jiwanya dalam mengharap adanya perjumpaan spiritual dengan nur "panutan alam". Fenomena ini yang digolongkan pada pembahasan mukasyafah, yang diawali dengan asumsi dan kesadaran mengenai kesatuan esensial secara mendasar antara subjek dan objeknya, yakni manusia.<sup>471</sup>kevakinan di atas mengenai perjumpaan dengan hal-hal yang dimasukan ke dalam pembahasan mistik, termasuk di dalamnya mengenai kesadaran mencapai pemandangan, pemahaman serta komunikasi yang bersifat mistik. Dan meyakini adanya pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW melalui cara membaca shalawat, pada kalangan ahlu al-Tharigat al-Tijaniyah adalah, bagian dari fenomena mukasyafah, yang hanya dirasakan oleh manusia yang telah melakukan penyucian diri. Ahmad al-Tijani dalam Tharigat al-Tijaniyah-nya memberikan ajaran agar menyucikan diri melalui seringnya membaca shalawat sesuai dengan petunjuk para muqaddam. Hal ini tidak dibuka melalui pendekatan empirisme, rasionalisme. Sebab dalam pembahasannya masuk pada ranah mistisisme.

Motivasi bershalawat (membaca Shalawat secara kontinu) dalam thariqat al-Tijaniyah didukung oleh perkataan Muhammad Fathan, yang mengatakan bahwa bila dengan danwam (kontinu) melakukannya, maka akan segera terbuka semua jalan kebaikan, berikut panambahannya, tertutup panasnya syahwat, keberkahan rizqi dalam agama dan dunyanya, dan munculnya nur bathin dengan nur sa'adah, mengurangi kefakiran, mendapatkan kemudahan, tersingkapnya dari segala kemadaratan, serta terjaga dari syaithan. Inilah yang kemudian membuka jalan untuk mendapatkan pertemuan dengan Nur Muhammad SAW. 472 Dan pertemuan dengan Nur Muhammad adalah sebuah pemahaman batin, sekedar memahami secara teori. Maka ialan kebaikan dimaksudkan, oleh kalangan Thariqat al-Tijaniyah terutama ajaran yang diimlakan oleh syaikh Ahmad al-Tijani, bahwa semua jalan kebaikan diartikan sebagai jalan haq menuju ma'rifat. Bukan sekedar jalan-jalan menuju kebaikan menurut pandangan umumnya mansusia. Hal ini juga tertuang dalam shalawat al-fatih yang berbunyi "al-Fatihi lima ughliqa", ditafsirkan sebagai hal yang menghalangi pertemuan antara ikhwan al-Tijani dengan ruh suci Nabi Muhammad SAW. Dorongan membaca shalawat dalam thariqat Tijaniyah itu, antara lain adalah berharap dengan banyaknya membaca shalawat akan memasuki magam (stasiun) musyahadah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup>Prof.Dr. Ahmad *Tafsir, Filsafat Ilmu*, Remaja Rosdakarya, Bandung, tahun 2016, hlm. 137. Mengutip *Ilmu Hudburi. Prinsip-prinsip Epistemologi dalam Islam* tahun 1984, hlm.20.

<sup>&</sup>lt;sup>472</sup>Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi al-Susy al-Nadzify, *al-Durratu al-Kharidah* Syarah al-Yaqutatu al-Faridah, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 1984, juz 1 hlm. 148.

dengan Rasulullah SAW. Pandangan ini juga dilakukan oleh *Syaikh* Nuruddin *al-Syuny*, *Syaikh* Ahmad *al-Zawany* dan *Syaikh* Muhmammad bin Dawud *al-Manzilany*, ditambah dengan sejumlah ulama sufi. Bila disertai dengan mensucikan dari dosa, maka akan terjadi pertemuan secara langsung (*yaqdzah*) pada waktu kapan saja. Karena setiap orang yang telah dianggap suci dari dosa adalah tradisi para wali. Dan bagi para wali, tidak sulit untuk bertemu Nabi Muhammad SAW secara langsung. Meskipun beliau telah wafat bertahun-tahun. Mereka bisa lakukan dimana saja dan kapan saja.<sup>473</sup>

Adapun redaksi Shalawat Jauharatu al-Kamal sebagai berikut,

اللهم صل وسلم على عين الرحمة الربّانية واليقوتة المتحقّقة الحائطة بمركز الفهوم والمعانى ونورالاكوان المتكوّنة الادمى صاحب الحقّ الربائي البرق الاسطع بمزون الارباح المالئة لكل متعرّض من البحور والاوان ونورك اللامع الذي ملأت به كونك الحائط بامكنة المكانى اللهم صل وسلم على عين الحقّ التي تتجلى منها عروش الحقائق عين المعارف الاقوام صراطك التام الاسقام اللهم صلّ وسلم على طلعة الحقّ بالحقّ الكنز الاعظم افاضتك منك اليك احاطة النور المطلسم صلى الله على الله صلاة تعرّفنا بها ايّاه

Redaksi Shalawat al-Fatih sebagai berikut,

اللهم صل على سيدنا محمد الفاتح لما أغلق والخاتم لما سبق ناصر الحق بالحق والهادى الى صراطك المستقيم وعلى اله حق قدره ومقداره العظيم

Shalawat al-fatih ini merupakan shalawat yang benar-benar harus diamalkan secara rutin atau berkesinambungan, sehingga bilamana

\_

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup>Sayyid Ali Harazim bin al-Arabi al-Fasi, *Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-Amany fii faidh sayyid ibnu al-Abbas al-Tijany*, Khadim al-Thariqat al-Tijaniyah,T.K, tahun 1984,

tertinggal, ikhwan al-Thariqat al-Tijanyah diharuskan untuk melakukan qadha (mengganti). Demikian pula mengenai waktu membaca pada fadhilah-nya, dibahas secara tersendiri dalam buku-buku sumber primer dalam thariagt al-Tijaniyah. Seperti adanya lipatan ganda pada pahala atau ma'unah yang diperoleh oleh setiap pembaca shalawat. Atau bahkan shalawat yang dibacakan memiliki fadhilah berbeda tergantung pada waktu membacanya. Misalnya dibaca pada tengah malam dan akhir malam memiliki fadhilah mberbeda dengan dibaca saat waktu jadwal wirid lazimah, wadhifah atau hailalah. Oleh sebab itulah, maka diyakini sebagai shalawat yang memiliki daya magis tinggi bagi kalangan Thariqat al-Tijaniyah. Sebab di dalamnya terkandung makna dalam mengenai beberapa kalimat, yang diyakini akan menggiring ikhwan Tijani untuk mendapatkan syafa'at Rasulullah SAW, sekaligus membuka kesempatan untuk membuka hijab yang menghalangi antara umat dengan Nabi Muhammad SAW. Bahkan syaikh Ali Harazim (murid Ahmad al-Tijani) menyatrakan bahwa syaikh Ahmad al-Tijani sempat mengatakan, bilamana seseorang membaca dengan penu hidmat dan diawali dengan bersuci, serta membiasa diri dengan mensucikan diri dari segala dosa, akan dipertemukan dengan Rasulullah SAW secara yaqdzah. Pada kontinuitas shalawat al-Fatih terdapat keutamaan besar, yakni memberikan konstribusi positif pada gerakan nafs al-muthmainnah, nafs mardhiyyah dan nafs radhiyah. Bahkan dalam shalawat jauharatu al-kamal, lebih menekankan aspek pertemuan dengan hagigat Dzat Nur Muhammad SAW. 474 Shalawat al-Fatih juga selain memiliki kandungan makna yang dalam, juga diyakini mampu menjembatani pertemuan magamat ruhani antara magam kesucian jiwa dengan magam bathin Nur Muhammad SAW, yakni haqiqat al-Muhammadiyah. Hal ini tercermin dalam redaksi (kalimat-kalimat) yang terdapat dalam shalawat al-Fatih. Meskipun jika ditafsirkan, shalawat ini memiliki sifat ambigu. Namun yang lebih peneliti perhatikan adalah bahwa shalawat ini diyakini benar oleh kalangan ahlu al-thariqat al-Tijaniyah, sebagai bacaan yang mengantarkan pertemuan dengan hadhrat Raulullah SAW dalam bentuk pertemuan ruhani, bukan hanya sebagai pendalaman kandungan makna. Penyebab keyakinan ini terbentuk adalah karena berdasarkan informasi dari berbagai sumber rujukan, bahwasanya bukan hanya syaikh Ahmad al-Tijani yang sempat bertemu dengan haqiqat al-Muhammadiyah, namun wali-wali sebelum dan setelahnya. Selama tetap menjaga kensucian jiwanya. Oleh sebab itu, apabila seseorang telah

<sup>474</sup>Ali Harazim bin al-'Araby al-Gharby al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa Bulugh al-Amany fii Faidhi Ibnu al-'Abhas al-Tijany, Khadimatu al-Thariqat al-Tijani, t.t, juz.1, hlm. 126, 127 dan 210

mengalami pengalaman spiritual di atas, tidak mungkin akan berani untuk mengotori kembali jiwanya dengan maksiat. Kondisi ini yang disebut dengan *ma'shum* (terpelihara dari dosa) bagi para wali. Sebaliknya kekotoran atau upaya mengotori kembali jiwanya dengan maksiat, berarti mereka telah menjauhkan kembali dari *hadhrat* Rasulullah SAW.

keyakinan bahwa kalimat "al-fatihi lima ughliqa" Adapun mengandung pemahaman kemampuan membuka segala yang terkunci, mulai dari hati yang kafir menjadi iman, pandangan kasar menjadi ma'rifat, pertemuan dengan dzat kasar menjadi memiliki kemampuan memandang dzat halus. Sehingga tanpa kesucian jiwa, seseorang tidak akan dapat menemukan "haqiqat al-Muhammadiyah". Jika seseorang telah memahami tentang *haqiqat al-Muhammadiyah*, maka segala konsep dirinya akan dipengaruhi kebaikan jiwa. Sehingga muncul sikap akhlaq al-Karimah. Sebenarnya bisa saja ditafsirkan, bahwa Rasulullah SAW sebagai pembuka hidayah (petunjuk), yang menurunkan bahasa wahyu ke dalam bahasa umat. Namun syaikh Ahmad al-Tijani justru lebih memahami makna harfiyah, yang ditafsirkan dengan pendekatan tasawuf. Sehingga maknanya meniadi berbarengan, antara memahami Memahami guna memperkuat kevakinan mengamalkan. sedang mengamalkan, diharapkan mampu membangkitkan "energi" ilahiyah.

Pada kalimat "ونورالاكوان المتكوّنة الادم" menunjukkan adanya pemahaman tentang eksistensi Nabi Muhammad SAW sebagai cahaya yang menyebabkan keberadaan Adam ASS. Melalui pemahaman di atas, maka setiap ikhwan Thariqat al-Tijaniyah akan diajak untuk mengerti serta memahami keberadaan Nabi Muhammad SAW. Sebuah keyakinan tentang asal kejadian alam dan segala bentuk tauladan dari nabi Muhammad SAW, dijelaskan secara terperinci melalui pendekatan tasawuf. Berikut tata cara para Nabi mendapatkan pencerahan jiwanya dengan cara melakukan penyucian jiwa. Dengan pemahaman ini pulalah kesucian jiwa akan terpelihara dengan baik. Karena beliau adalah diakui sebagai Nabi terakhir yang menyempurnakan semua syari'at dari Adam ASS hingga Isa ASS. Atau dalam kata lain, semua syari'at dari Adam ASS hingga Isa ASS adalah syari'at Nabi Muhammad SAW juga. Yang konsekuensinya tidak akan membedakan antara satu Rasul dengan Rasul lainnya. Pemahaman tersebut menunjukkan adanya kesepahaman dengan Mulla Shadra mengenai prinsip eskatologis. membicarakan mengenai teori pancarannya. Ia memahami bahwa pancaran kebenaran *Ilahi* menjadi tidak tampak pada alam semesta ini, karena alam ini dinilai sebagai sesuatu yang bukan tempat memadai bagi

terpancarnya kebenaran murni. 475 Pandangan ini oleh Ahmad *al-Tijani* dalam *Thariqat al-Tijaniyah* ditambahkan dengan kepentingan adanya penyucian diri, sehingga pancaran Tuhan bisa sampai pada jiwa seseorang. Maka mereka yang telah mendapatkan pancaran Tuhan itulah, yang dapat memasuki kondisi *barzakhy*. Pada *maqamat* inilah seseorang dapat mengetahui, merasakan serta melakukan interaksi dengan *haqiqat al-Muhammadiyah*.

Hubungan dengan ritual shalawat, menjadikan sebuah kevakinan bahwa kegiatan tersebut membawa dampak penyehatan pada jiwa seseorang terutama kalangan Thariqat al-Tijaniyah, yang dibawa oleh Syaikh Ahmad al-Tijani, meyakini penuh bahwa dua shalawat di atas memberikan pemahaman akan hagigat al-Muhammadiyah yang diakhiri dengan pertemuan secara langsung dengan Nabi SAW. Meskipun secara fisik diyakini telah wafat. Namun ruh beliau senantiasa dapat mendampingi para ikhwan Tijani yang telah menerima pencerahan melalui pemahaman terhadap haqiqat al-Muhammadiyah. Jadi shalawat Jauharatu al-Kamal dengan shalawatal-Fatih, bukan sekedar bacaan biasa, tetapi diyakini sebagai bacaan yang memiliki dampak setelah memahami secara teoretis tentang *haqiqat al-muhammadiyah* dan setelah melakukan pembacaan secara kontinu. Walaupun hingga saat ini belum ada yang melakukan penelitian secara seksama tentang jumlah energi yang didapat dari pembacaan shalawat, sehingga menyebabkan adanya pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Ini adalah bagian yang tidak dapat dibuktikan kepada masyarakat umum. Pembuktian hanya dapat dirasakan oleh orang-orang yang telah merasakan, bahwa hal di atas memang benar-benar terjadi.Bahkan syaikh Ali Harazim menyebutkan dalam kitabnya yang berjudul Jauharu al-Ma'any, sebagai buku sumber primer Tharigat al-Tijaniyah, bahwa pertemuan dengan haqiqatu al-Muhammadiyah adalah barzakhi yang sangat tinggi.476Shalawat di atas, juga dipandang memiliki muatan spiritual yang sangat tinggi dala proses pensucian jiwa seseorang. Apalagi di jaman perkembangan sain saat ini. Saat mereka mengagungkan aspek sain dan teknologi. Kebanyakan manusia masa kini menggunakan cara pandang Descartes, yang berdampak pada kemajuan teknologi dan sain. Akan tetapi tanpa disadari juga telah banyak berpengaruh pada kekeringan spiritual, akibat kehampaan jiwa. Pembahasan jiwa dan ruh menjadi tidak terlalu diperhatikan di antara perkembangan pemikiran era

-

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup>DR.Kholid Al-Walid, *Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat, Filsafat Eskatologi Mulla Shadra*, Shadra International Institut, Jakarta, Tahun 2012, hlm. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>476</sup>Ali Harazim bin al-'Araby al-Gharby al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa Bulugh al-Amany fii Faidhi Ibnu al-'Abbas al-Tijany, Khadimatu al-Thariqat al-Tijani, t.t, juz.1, hlm. 37.

sain dan teknologi. Kebanyakan hanya menganggap sebagai bentuk "isapan jempol" belaka. Padahal mereka sendiri tengah merasakan pentingnya kesehatan jiwa. Dan mereka banyaj yang tidak menyadari akan pentingnya penyucian jiwa dalam kehidupan sebagai manusia.

Saat ditawarkan tentang teori haqiqat al-Muhammadiyah. Yang diyakini kalangan thariqat al-Tijaniyah sebagai upaya penyucian jiwa. Bahkan ada yang memandang sebagai bentuk pelatihan yang mengarah pada munculnya gangguan jiwa yang disebut waham, halusinasi dan lainlain dengan sebutan yang senada dengan itu. Pada intinya pemikiran mereka umumnya tidak memasuki pada wilayah nilai batin, saat membahas tentang jiwa dan proses penyuciannya. Umumnya hanya membahas pada aspek yang berkaitan dengan unsur inderawi saja (aspek hissiyah), tidak ke aspek ma'nawiyah. Maka untuk menyikapi hal di atas, Ahmad al-Tijani dalam membahas tentang proses penyucian jiwa menurut pandangannya dalam thariqat al-Tijaniyah, memberikan tarbiyah agar terlebih dahulu setiap *muqaddam* menjelaskan menganai peranan jiwa dan jasad. Melalui cara ini diyakini akan menjembatani pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah sebagai kulminasi proses penyucian jiwa. Pada umumnya era perkembangan sain dan teknologi, akan mewarnai dan mempengaruhi sikap teologis. Kemunculan agnotisisme menjadi mudah berkembang. Akibatnya secara sadar orang akan banyak ber-Tuhan dengan produk sains, yang tiada lain adalah karyanya sendiri. Padahal yang terpenting adalah memuculkan karakter dari dari jiwa yang sucilah yang sebagai harapan. Sehingga berdampak pada perilaku yang tanpa dibebani produk sain, tetapi mampu menjadikan keteraturan dalam kehidupan menjadi penghuni bumi sekaligus pengabdi Tuhan. Dan pembahasan mengenai istilah hamba Tuhan, hanya dapat dicapai melalui teori dan pengalaman spiritual. Jika dibiarkan berlarut, maka pandangan di atas akan berakibat buruk bagi perkembangan spiritualisat umat, dalam kajian ilmu ke-Islam-an. Selanjutnya, pada dekade ini juga muncul disiplin ilmu baru yang disebut dengan psikoneuroimunologi, yang di dalamnya mengkaji hubungan otak, jiwa bahkan hingga persoalan kekebalan tubuh. Pada pembahasan ini maka diasumsikan adanya hubungan yang erat antara *mind* dan *body*. Riset ini juga dilakukan oleh Dr Taufiq Pasiak, yang menyebutkan bahwa dzikir dan bacaan-bacaan yang bermuatan sakral, akan meningkatkan kadar zat serotonin yang tinggi. Sehingga seseorang yang melakukannya akan mendapatkan ketenangan dan tidak mudah cemas. *Dzikir* atau bacaan-bacaan sakral sejenis shalawat, merupakan kegiatan sadar, yang tidak sekedar melibatkan kerja batang otak atau sistem saraf otonom. Dzikir dilakukan pada cortex cerebri (kulit otak). Oleh sebab itu maka dzikir dinilai mampu memadukan

sistem emosi, kognisi, asosiasi motorik dan sensorik. Bahkan Taufiq Pasiak memperhatikan gerak serta irama yang mampu memusatkan pada automatisasi perilaku. 477 Pandangan di atas memberikan kelengkapan bagi pemikiran Ahmad al-Tijani. Dengan demikian maka, ikhwan thariqat al-Tijaniyah terus dipacu untuk mendapatkan maqamat kesucian jiwa. Sebab dilakini akan dengan cepat menggapai nafs al-muthmainnah (jiwa yang tenang). Pada pemikir tasawuf sebelumnya, dzikir dan wirid diarahkan hingga terjadi fana'. Dan fana'sendiri merupakan keharusan untuk memasuki wilayah maqamat bathin, meskipun tetap kesadaran merupakan sebuah sarat mutlak. Sebab jika dilakukan tanpa kesadaran, tidak dapat dinyatakan sebagai seseorang yang sedang beribadah. Karena sarat ibadah adalah sadar. Dan sadar akan memperkuat memori yang masuk pada otak saat terjadi kondisi fana'. Termasuk saat seseorang mengalami pertemuan spiritual dengan ruh atau jiwa aktif.

Berbeda dengan yang terjadi pada syaikh Ahmad al-Tijani dan sejumlah muqaddam thariqat Tijaniyah yang mengalami pertemuan spiritual dengan ruh masyaikh, bahkan hingga pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam keadaan terjaga. Tidak dalam kondisi fana'. Melainkan kesadaran penuh dengan terkonsentrasikan pada limpahan anugerah Rahmat Allah yang diberikan sebagai pahala para pembaca shalawat. Thariqat ini tidak menyarakatkan penganutnya untuk melakukan fana' akan ketapi kontinuitas yang ikhlash sebagai wujud syukur pada Allah 'Azza wa Jalla. Dimaksudkan agar seseorang yang telah mengalami pertemuan tersebut, dapat mentransformasi sejumlah pengetahuan yang didapatkannya saat terjadi pertemuan spiritual dengan haqiqat al-muhammadiyah dan memasuki kondisi barzakhy.

## 4. Keterkaitan antara *Haqiqat Al-Muhammadiyah* dengan *Nur Muhammad*

Seringkali umat dibingungkan oleh dua istilah antara haqiqat al-Muhammadiyah dan Nur Muhammad. Untuk menjawab hal di atas, penulis akan merujuk pada perkataan Syaikh 'Ubaidillah menjelaskan persoalan nur Muhammad itu diawali dengan pembahasan tentang kebaradaan Nabi SAW yang memiliki dua maqamat, yakni maqam haqiqatu al-Ahmadiyyah dan haqiqat al-Muhammadiyah. Haqiqat al-Ahmadiyyah adalah maqamat tertinggi. Sedangkan di bawahnya adalah haqiqat al-Muhammadiyah. Pada haqiqat al-Muhammadiyah inilah, terpancarnya pengetahuan (ma'rifat), faidh, tajalliyat, tarqqiyat dan akhlaq. Sedangkan pada haqiqat al-Ahmadiyyah, sudah terjadi

<sup>&</sup>lt;sup>477</sup>Dr. Taufiq Pasiak, *Unlimited Potency of the Brain, Kenali dan manfaatkan sepenuhnya potensi otak anda yang tak terbatas*, Mizan, Bandung tahun 2008, hlm. 133-138.

khusus yang hanya dimiliki dan dirasakan oleh sayyidna Muhammad SAW saja. 478 Nur Muhammad adalah sebutan untuk cahaya yang pernah diciptakan Allah 'Azza wa Jalla, sebelum semua makhluq diciptakan. Sedangkan haqiqat al-Muhammadiyah adalah substansi yang terdapat dalam Nur Muhammad. Sehingga kesempurnaannya terwujud dalam sosok Muhammad SAW. Haqiqat al-Muhammadiyah merupakan sikap dan sifat terpuji yang terdapat dalam sosok nabi Muhammad SAW. Tidak keliru apabila ada yang menafsirkan bahwa haqiqat al-Muhammadiyah adalah segala upaya kebajikan yang merujuk pada wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. Mereka memandang syari'at Nabi Muhammad SAW merupakan penyempurna syari'at terdahulu. Oleh sebab itu perwujudannya adalah segala sikap yang tergolong akhlag alkarimah. Nur Muhammad adalah sebagai wujud Dzat pancaran Dzat Tuhan yang mewujud dalam bentuk Nabi Muhammad SAW (tajalli). Kemudian diyakini sebagai sosok paripurna yang mengemban sikap terpuji. Itulah sebabnya keberadaan Nabi Muhammad SAW dinilai sebagai uswah hasanah (tauladan yang baik). Jadi sebuah kemanunggalan antara haqiqat dan nur Muhammad pada sosok Muhammad SAW. Dengan kata lain, bahwa Nur Muhammad adalah magam batin dari Muhammad bin Abdullah bin Abdul Muthallib. Sosok Muhammad SAW adalah manusia suci dan disucikan Tuhan. Sedangkan mereka yang disucikan berdasar kepada firman Allah dalam al-Qur'an tidak akan mati. Atau dengan ungkapan bebasnya adalah, "jangan mengira mereka telah mati, tetapi mereka hidup dan diberi rizgi". Ungkapan terjemahan wahyu di atas, memberikan pemahaman bahwa Nabi Muhammad SAW hingga kini masih bisa melakukan pertemuan dengan umat. Bahkan mendampingi setiap mereka yang telah disucikan dan berusaha mensucikan diri. Kehadirannya dipastikan, saat seseorang telah memasuki magamat kesucian diri, hal ini sejalan dengan pemahaman syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah yang selalu diajarkan para muqaddam. Meskipun banyak upaya menuju pada pensucian diri ini telah banyak dikemas oleh para muassis thariqat. Berbagai cara menempuhnya dilakukan secara bervariasi, mulai dari khalwat pada kalangan thariqat mujahadah, hingga lantunan perwujudan pujian pada thariqat syukur. Dan dikarenakan Thariqat al-Tijaniyah termasuk pada golongan thariqat syukur. Maka lantunan shalawat menjadi bagian dari ibadah yang dilandasi rasa syukur dengan segala pemberian Tuhan. Termasuk bersyukur menjadi umat Nabi Muhammad SAW.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> Ubaidah bin Muhammad Syaikh, Mizahu al-Rahmah al-Rahbaniyati fii al-Tarbiyati bi al-Thariqati al-Tijaniyah, Musthafa al-Babi al-Halaby, Mesir, tahun 1961, hlm. 36.

Bila pada thariqat lainnya dikenal dengan istilah khalwat. Yakni kegiatan penyendirian, untuk mendapatkan pencerahan ruhani. Di antaranya mendapatkan pertemuan dengan ruh Nabi Muhammad SAW. Maka pada thariqat al-Tijaniyah tidak dikenal dengan istilah khalwat. Tetapi cukup dengan mengamalkan secara rutin, dengan niat ikhlas dan bersandar pada anjuran-anjuran syari'at. Sudah pasti terjadi pertemuan spiritual dengan ruh Nabi Muhammad SAW. Bahkan hingga adanya keterdampingan oleh beliau seperti yang terjadi pada syaikh Ahmad al-Tijani dan para wali sebelumnya. Peristiwa inilah yang hingga kini diperingati kalangan thariqat al-Tijaniyah sebagai 'Idu al-Khatmi. Ialah penobatan syaikh Ahmad al-Tijani sebagai Khatmu al-Wilayah. peristiwa tersebut, syaikh Ahmad al-Tijani mengalami keterdampingan oleh Rasulullah SAW. Sehingga semua kegiatan ruhaninya terbimbing secara langsung oleh ruh Nabi Muhammad SAW dalam bentuk nyata, bukan lagi dalam mimpi atau sekedar bayangan belaka. Hal ini telah menjadi keyakinan bagi kalangan ikhwan Thariqat al-Tijaniyah, karena memperhatikan perjuangan Ahmad al-Tijani sebelumnya yang gigih mengharapkan adanya pertemuan ruhani dengan nabi Muhammad SAW untuk dibimbing menuju ma'rifatullah. Dan perjuanganya "dijawab" Allah dengan mempertemukannya pada sosok Nabi Muhammad SAW, setelah berabad-abad dinyatakan wafat secara fisik. Saat pertemuan tersebut, syaikh Ahmad al-Tijani, mendapatkan sejumlah tuntunan yang merupakan aturan hidup menuju tangga akhlaq al-karimah.

Akan tetapi dengan penuh rasa yakinnya pada adanya pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW, akhirnya Ahmad al-Tijani, tetap mendapatkan fenomena yang mulia. Demikian juga dengan poara ikhwan thariqat al-Tijanyahi yang juga dengan gigih berharap pendampingan dan arahan langsung dari Rasulullah SAW. Mereka umumnya mengamalkan *shalawat* yang diyakini sebagai alat untuk mempercepat adanya pertemuan dengan Syaikh Ahmad al-Tijani dan Rasullullah SAW dalam keadaan terjaga. Untuk mempercepat terjadinya penyucian jiwa, maka Ahmad al-Tijani menjadikan shalawat sebagai alat untuk mencapai derajat tertinggi dalam proses penyucian jiwa. Oleh sebab itu, setiap penganut thariqat al-Tijaniyah, akan selalu dibekali metode ini. Dengan harapan mendapatkan syafa'at dan keberakahan dari Rasulullah SAW. Keberkahan dan syafa'at, dijadikan motivasi proses penyucian, hingga mendapatkan predikat suci. Predikat ini dijadikan orientasi kehidupan para ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah. Mereka berharap untuk selalu bertemu dengan Rasulullah SAW dengan cara yaqadzah. Dan mereka sangat yakin dengan hal itu, sebab yang mendapatkannya bukan hanya syaikh Ahmad al-Tijany, namun juga para pengikutnya. Shalawat alFatih, Jauharatu al-kamal, serta wirid Nur Muhammady dan wirid tentang al-Ahmady, merupakan syarat mutlak yang mesti ditempuh dalam mengawali pengetahuan tentang Nur Muhammadiyah dan Haqiqat al-Muhammadiyah dalam tarekat al-Tijaniyah. Dengan memahami dan kemampuan menggapai Nur Muhammady, maka dengan sendirinya akan mendapatkan haqiqat al-Muhammadyah.

Sebagai pintu pembuka jalan melalui thariqat dan pembuka alur perjalanan menuju pemahaman haqiqat al-Muhammdiyah, dikenal dengan adanya Talqin dan izin para muqaddam. Hal ini menjadi bagian dari keharusan, sebagai bentuk estapet pemelihara aspek ruhaniyah, yang secara terus menerus diturunkan kepada ikhwan thariqat al-Tijaniyah. Sebab para *muqaddam* telah terdahulu dalam mengalami kondisi pertemuan Nur Muhammady dan memahami Hakikat al-Muhammadiyah. Namun yang terpenting adalah, bahwa memahami konsep haqiqat al-Muhammadiyah bukan sekedar talgin biasa. Akan tetapi harus selamanya memelihara nilai-nilai ma'ruf. 479 Maksudnya, selama melakukan pencarian tentang haqiqat al-Muhammadiyah, ikhwan al-Thariqat al-Tijani harus selalu memelihara dirinya dari maksiat dan dosa. Bila melakukan dosapun, harus segera taubat. Melalui cara di atas, para ahli al-thariqat Tijaniyah dalam bimbingan *Syekh* Ahmad *al-Tijani* meyakini akan adanya perubahan sikap, karena jiwa telah dipengaruhi oleh Nur Muhammady. Setiap manusia yang telah disinari jiwanya dengan Nur Muhammady, maka sikap terpuji akan selalu terpancar dalam dirinya. Karena, saat mereka melakukan pelanggaran akhlaq, maka pertemuan nur muhammady akan terputus. Dengan demikian mereka akan mengalami keterputusan bimbingan ruhani oleh Rasulullah SAW. Hal ini yang sangat dikhawatirkan para ikhwan Tijani. Sebab mereka telah merasa nyaman dengan bimbingan Nur Muhammady.

Oleh sebab itu pula, maka mempertahankan kondisi spiritual, menjadi sangat penting, terutama melakukan secara terus menerus membina diri dalam pekerjaan atau amal-amal thariqat al-Tijani. Dan hal ini pulalah yang disarankan para muqaddam untuk melakukan qadha terhadap amalan yang tertinggal. Tentu saja bukan setingkat qadha dalam shalat bagi mereka yang berpendapat adanya qadha dalam shalat. Adapun pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah sendiri merupakan pemahaman terhadap konsep keberadaan makhluq Tuhan, yang dibuktikan dengan keyakinan akan awal kejadian makhluq Allah berasal dari cahayanya. Itulah yang disebut dengan Nur Muhammad. Dalam hal ini Nur

\_

<sup>&</sup>lt;sup>479</sup>Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi *al-Susy al-Nadzify, Al-Durrah al-Kharidah syarah al-Yaqutatu al-Faridah*, Juz.3, Darr al-Fikr, Beirut, t.t, hlm.59.

Muhammad merupakan asal dari segala kehidupan yang diciptakan Allah, dan haqiqat al-Muhammadiyah adalah maqam bathin dari Muhammad SAW bin Abdullah bin Abdul Muthallib. Dengan demikian, tidak akan turun dan mewujud haqiqat al-Muhammadiyah, tanpa Nur Muhammad dan jasad Muhammad bin Abdullah. Dan setiap langkah dan gerak Nabi Muhammad SAW berkonsekuensi hukum ke dua setelah al-Qur'an. Sebab di dalamnya terdapat wujud akhlaq al-karimah, yang bersumber dari Nur Allah. Inilah yang disebut wahyu syar'i.

Pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah berdampak pada perubahan perilaku (akhlaq), dari akhlaq al-sayyiah (perilaku buruk) menuju akhlaq al-mahmudah (perilaku terpuji) atau akhlaq al-karimah (perilaku mulia). Karena akan dibentuk oleh pemahaman harfiyah dari kandungan shalawat jauharatu al-kamal dan shalawat al-fatih. Kemudian melakukan atau mengamalkan bacaan shalawat itu atas dasar ibadah, sesuai dengan seruan Nabi SAW sendiri dan menyikapi firman Allah tentang seruan untuk ber-shalawat. Adapun pemahaman tersebut akan diajarkan oleh para *muqaddam thariqat Tijaniyah* sebagai pewaris *Syaikh* Abi al-'Abbas Ahmad bin Muhammad al-Tijani (muassis thariqat al-Tijaniyah), melalui berbagai cara, mulai dari menuntun dalam setiap dzikir lazimah, wadhifah dan hailalah, hingga bimbingan dalam wirid ikhtiyary480 mengenai shalawat di atas. Bahkan termasuk pada bimbingan secara teortis menjelaskan tentang tafsiran dua shalawat di atas, melalui pemahaman universal. Pada bimbingan secara khusus, para muqaddam Thariqat Tijaniyah secara kontinu memberikan arahan, hingga terjadi penyucian jiwa akibat pemahaman tentang konsep haqiqat al-Muhammadiyah yang terkandung dalam shalawat. Maka pada akhirnya pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah sendiri bukan sekedar uraian teoretis, melainkan sekaligus menggiring ikhwan tijani secara khusus untuk menemukan haqiqat al-Muhammadiyah sebagai bentuk upaya penyucian jiwa. Sebab selain dorongan untuk selalu bertemu dengan hadhirat Muhammad SAW, juga terdorong dengan berbagai cara untuk meningkatkan derajat jiwa menuju keparipurnaan jiwa, yakni ma'rifat. Meskipun pada kenyataannya tidak setiap muqaddam dapat dengan mudah untuk bertemu dengan Nabi Muhammad SAW. Namun upaya tersebut tetap dilakukan sebagai luapan syukur dan pengharapan.

Kalangan *thariqat al-Tijaniyah*, pertemuan dengan Rasul SAW, menjadi bagian dari *musabaqah* (berlomba) dengan rujukan firman Allah yang menyatakan "*berlomba-lombalah dalam berbuat kebajikan*". Oleh sebab

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup>Wirid ikhtiyary adalah do'a, *nirid* atau bacaan yang biasa dilantunkan saat *ikhman thariqat* al-Tijani membutuhkan sesuatu kepada Tuhan.

itu, pertemuan dengan Nabi Muhammad SAW, bukan hanya hak para muqaddam thariqat al-Tijaniyah saja. Namun menjadi hak semua ikhwan Tijani. Selama mereka berjuang untuk meraihnya, sudah pasti akan mendapatkannya. Dan inilah yang menjadi ruh dzikir para ikhwan thariqat Tijaniyah. Selain berharap mendapat syafa'at dari Nabi Muhammad SAW, juga berharap mendapatkan keterdampingan beliau semasa hidup. Dengan demikian, kearifan akan menjadi terpelihara dengan baik. Inilah akhlaq al-karimah. Kegiatan berlomba-lomba dalam kebaikan ini diwujudkan dalam kegiatan berlomba-lomba dalam menggapai kesucian jiwa. Maka kegiatan tazkiyat al-nafs menurut thariqat al-Tijaniyah adalah membangun jiwa yang suci menuju ketersingkapan hijab hingga terjadi pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam bentuk pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah, pada umumnya saat kondisi barzakhy.

#### 5. Konsep dan Manfaat Barzakhi, dalam Thariqat al-Tijaniyah

Sebelum memasuki konsep *barzakhy* dan memahami manfaatnya dalam thariqat al-Tijaniyah, maka hendaknya mengetahui beberapa tahapan yang menggiring pemahaman sesorang pada haqiqat al-Muhammadiyah. Diharapkan memahami dan ber-talgin barzakhy kepada para mugaddam yang telah diberikan mandat untuk memberikan izin melakukan wiridwirid barzakhy. Maka sebelumnya ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah, diharuskan memahami maratib al-Khamsi (lima tahapan). Antara lain, tahapan pertama berbicara mengenai Ilmu Nasut, ialah maratib al-Wujud (martabat wujud). Mulla Shadra mengkomentari martabat wujud dengan memberikan ulasan mengenai harakatu al-wujud, sebelum memahami harakatu al-jauhariyah. Menurut beliau *wujud* merupakan kesatuan utuh antara semua komponen kemanusiaan, yang terdiri dari jasad, ruh, nafs, agal, dan galb. Semua harus terdidik dengan cara yang baik, agar mampu menangkap "sinyal ilahiyah" yang berdampak pada kemampuan seseorang untuk melakukan tindakan barzakhy. Sebab barzakhy merupakan kesatuan utuh dari semua komponen. 481 Maka gerakannya disebut dengan gerakan partikular (harakatu al-jauhariyah). dan maratib al-Ajsam al-Kasyifah (martabat ketersingkapan jisim). Jisim yang mampu menyingkap (kasyaf) adalah jisim yang telah terintegrasi antara alam dhahir dan alam bathin yang terdapat dalam manusia itu sendiri. *Dhahir* terlatih dengan ucapan dan gerakan. Bathin terlatih dengan aspek rasa dan ta'aqquli.Disinilah fungs riyadhah (pelatihan ruhani). Dalam rangka mempertajam spiritual seseorang.

<sup>&</sup>lt;sup>481</sup>Shadru al-Din Muhammad *al-Syirazy*, *Al-Hikmah al-Muta'aliyah fii al-Asfar al-Arba'ah*, Darr Ihya Turats al-'Araby, Syirkah Darr al-Ma'arif, juz. 4, hlm. 205.

Tahapan *kedua* adalah memahami ilmu *malakut*, yakni membahas tentang mendapatkan maratib nur al-Oudsiyyah (tahapan mendapatkan cahaya kesucian). Pemahaman ini sangat menunjang pada kemampuan fisik untuk menerima gelombang atau vibrasi ilahiyah dan segala yang menyangkut keberadaannya. Nur Muhammad adalah Nur suci pancaran Allah. Tidak dapat ditangkap, jika hanya mengandalkan kekuatan inderawi. Untuk itulah maka setiap indera akan dilatih agar mampu juga menangkap vibrasi bathini. Termasuk di dalamnya tentang ilmu langit, dari langit pertama hingga langit ke tujuh, ilmu misal, ilmu ruhaniyah serta ilmu perbintangan (falak). Menurut Ibnu Sina manusia sebagai salah satu mikrokosmos. Bergerak berdasarkan orbital yang ditentukan Tuhan. Setiap putaran memiliki energi yang menggetarkan Arsy al-Rahman. Inilah yang dikenal dengan do'a, wirid, dzikir dan sejenisnya. Lalu keterkaitan dengan jiwa manusia adalah, setiap kali putaran itu berjalan, maka akan membangkitkan energi ruhani sesuai dengan cepat dan lambatnya putaran (orbital). Saat manusia melakukan thawaf dengan arah putaran yang berlawanan dengan arah jarum jam, menunjukkan adanya sikap anti grafitasi dan menyeimbangkan dengan keseimbangan makrokosmos. Atau juga manusia melakukan ritual setiap hari secara rutin, merupakan orbital jiwa, akal, ruh dan galb, yang secara kontinu mengintari Ruh Oudsi Tuhan.

Pada tahapan ketiga membahas ilmu Jabbarut, ialah memahami unsur langit hingga al-Kursy. Al-Kursy merupakan lambang singgasana keagungan Tuhan bersifat bathini. Dengan demikian maka akan bermuara pada pemahaman tentang rahasia ke-Tuhan-an (asrar al-ilahiyah). Tahan ke empat adalah mengerti tentang ilmu Lahut. Ialah memahami tentang asma Allah, sifat serta rahasiannya. Dan pada tahapan kelima, seseorang akan diajarkan tentang alam *hahut*. Yakni memahami kandungan *Dzat*. Inilah seharusnya didapatkan dalam keadaan (muthmainnah).482 Seseorang yang telah memahami dimensi ke-Tuhan-an secara benar, maka akan dengan cepat "mendapatkan" posisi dirinya. Mapping yang dibentuk oleh gerakan ruhani akan membawanya pada putara pusat kosmos yakni Allah yang dilambangkan dengan "Ana" dalam hadits qudtsi."Ana" sebagai wujud tunggal dari identitas Tuhan. Kemudian dikenalkan melalui sejumlah Asma al-Husna melambangkan kemampuan Tuhan untuk makhluq-Nya. Termasuk di dalamnya pemahaman mengenai kiedudukan Nur Muhammad di hadapan

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi *Syaikhal-Fasy*, *Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani*, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 34.

Tuhan dan Muhammad bin Abdullah. *Maratib* ke tiga merupakan *maratib* penting untuk membedakan antara *Nur Muhammad (haqiqat al-Muhammadiyah)*, Muhammad bin Abdullah dan Allah sebagai *Nur*.

Setelahnya memahami secara teoretik mengenani maratib alkhamsah, maka ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah akan mendapatkan bimbingan secara khusus dari *muqaddam* yang dijadikan sandaran bimbingannya menuju ma'rifatullah. Pada umumnya pembimbing akan melatih ikhwan Thariqat al-Tijaniyah dengan serangkaian riyadhah khusus, guna mempersiapkan dirinya dalam mengahadapi segala fenomena yang akan terjadi setelah mereka dinyatakan layak untuk mendapatkan anugrah kesucian. Meskipun tidak disaratkan untuk melakukan penyendirian, namun khalwat masih dianggap penting sebagai bentuk media relaksasi. Biasanya dilakukan ketika jiwa sudah terpapar gangguan syahwat syaithaniyah. Yang mengharuskan melakukan isolasi spiritual. Kebanyakan tidak dilakukan seperti kalangan thariqat lainnya. Kalangan ikhwan thariqat al-Tijaniyah melakukan penyediri banyak di rumah untuk selalu merenungi sikap masa depan. Hingga memasuki wilayah kesucian diri. Seseorang yang telah memasuki jiwa yang suci, maka akan dengan mudah melakukan pertemuan dengan Rasulullah SAW pada magam musyahadah. Dan dalam thariqat al-Tijaniyah meyakini penuh, bahwa pertemuan dengan Rasullah SAW secara langsung adalah bisa terjadi. Selama terpenuhi syarat-syaratnya. Di antaranya adalah dengan memperbanyak membaca shalawat. Hal ini dialami juga oleh Nuruddin al-Syuni dan beberapa kalangan ulama *thariqat*. 483 Pertemuan dalam bentuk *barzakhy* lebih memberikan sebuah keyakinan mendalam, dibandingkan dengan hanya mendapatkan pencerahan melkalui ceramah atau khutbah-khutbah.

Kondisi barzakhi ini juga sempat dilakukan syaikh Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani al-Maghribi, dalam tarbiyah-nya bersama Rasulullah SAW. Bahkan perolehan shalawat Jauharatu al-Kamal, bukan merupakan karangan dan hawa nafsu beliau. Melainkan adanya tuntunan dari Rasulullah SAW secara langsung. Dengan metode imla (dikte). Dan untuk sementara sebelum memasuki kondisi barzakhi langsung (bi al-yaqadzah), ikhwan al-Tijani diharapkan memelihara shalawat jauharatu al-kamal setiap hendak tidur, sebanyak tujuh kali. Hingga mendapatkan pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam keadaan mimpi. Mimpi ini, diyakini sebagai indikator dari munculnya mahabbah yang khusus kepada Nabi SAW, dan dengan demikian juga Rasulullah SAW, akan menerima dengan mahabbah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup>Aly Harazim bin al-Arabay. Syaikh, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-tijani, khadim al-Tijany, tahun 1984, hlm. 210.

khusus. 484 Adapun yang dianggap memiliki keunikan konsep ini adalah, adanya sebuah fenomena tentang pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam waktu yang tidak dapat ditentukan, akan tetapi dapat dipastikan. Selama banyak membaca shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal. Padahal jika ditinjau dari redaksinya, hanya berupa sanjungan atas Nabi Muhammad SAW dari proses penciptaan, hingga keagungan beliau. Kalangan ahlu al-Thariqat al-Tijaniyah sebagai jalan suci karya Syaikh Abi al-'Abbas Ahmad al-Tijani, memberikan pemahaman, bahwa terjadinya pertemuan dengan Rasulullah SAW, sudah dapat diasumsikan sebagai orang yang memiliki kesehatan jiwa. Lebih jauhnya disebut jiwa yang suci. Sebab, sangat tidak mungkin bagi seseorang yang memiliki jiwa yang kotor dapat menggapai ruh suci yang terbuat dari Nur Allah. Bahkan Nurnya memancar kepada semua makhluq. Dalam proses menggapai pertemuan tersebut, seorang penganut aliran thariqat al-Tijaniyah, diharuskan untuk mengamalkan shalawat berdasarkan waktu dan jumlah vang telah ditentukan. Yakni setiap usai shalat subuh dan shalat Ashar. Adapun komposisinya dirangkai dengan istighfar dan tahlil. Meskipun komposisi ini dianggap sebagai rangkaian muthlak bagi kalangan thariqat al-Tijaniyah. Namun, Syaikh Ahmad al-tijani dalam tharigat al-Tijaniyah meyakini penuh, bahwa pertemuan dengan Rasul hanya terjadi saat seseorang melantunkan shalawat al-fatih dan jauharatu al-kamal. Biasanya secara langsung "dikawal" secara spiritual oleh masing-masing muqaddam. Muqaddam mengarahkan, agar tidak masuk pada tipuan syaithan.

Prosesi ritual rutin yang dilakukan ikhwan thariqat al-Tijaniyah yang disebut dengan wirid wadhifah, mengharuskan penganut thariqat al-Tijaniyah membaca shalawat al-fatih sebanyak lima puluh kali. Dan shalawat jauharatu al-kamal sebanyak dua belas kali. 485 Proses ini diyakini sebagai bentuk teknis untuk mendapatkan kesucian jiwa. Yang kulminasinya pada pertemuan spiritual dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Rutinitas di atas, diyakini penuh akan membangkitkan vibrasi qudsiyyah yang menjadi wilayah kekuasaan Tuhan. Jika ruh qudsi telah terkoneksi dengan dengan ruh idhafi, maka terjadilah keselarasan gelombang. Pada saat itulah manusia dapat bertemu dengan hal yang ghaib. Bahkan sebahagian sufi menyatakan, bahwa tindakan tersebut dilakukan bukan hanya pertemuan dengan Nur Muhammad atau dengan jasad Rasulullah SAW, akan tetapi dapat pula dengan Allah 'Azza wa Jalla. Melalui metode kasyaf, makhluq

\_

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup>Yusuf bin Isma'il *al-Nabhany, Sa'adatu al-Darain fii al-Shalati 'ala sayyidi al-kaunain*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2012, hlm. 338.

<sup>485</sup>Aly Harazim bin al-Arabay Syaikh, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-tijani, khadim al-Tijany, tahun 1984, hlm.237

dapat menggapai semua itu dengan baik. Ini yang disebut dengan kasyfu al-Shuwary, yakni saat Allah menjasad menyesuaikan dengan antara masing-masing, antara jasad mahsusah dengan jasad ma'nawiyah. 486 Setelah prosesi dilalui, maka Allah akan membukakan tabir yang menghalangi antara seorang 'abd dengan Nur Muhammad yang terpancar dari Muhammad SAW bin Abdullah. Inilah yang disebut dengan mukasyafatu al-barzakh al-kubra. Dan melalui mukasyafatu al-barzakh al-Kubra, seseorang akan mampu membuka tabir antara dirinya dengan al-Khala. 487 Pada intinya adalah seorang al-'Abd akan dianggap unggul, apabila telah melampaui berbagai proses menuju pengenalan dengan al-Khala (ma'rifat). Jika seseorang dapat berinteraksi dengan Tuhan melalui metode mukasyafah al-Kubra, maka apalagi hanya dengan Nur Muhammad yang termasuk ciptaan-Nya. Dan Allah memiliki kemampuan untuk memutarbalikkan qalb seseorang. Itulah sebabnya, dalam shalat terdapat do'a yang meminta agar ditetapkan *qalb* dalam *sirrah* yang benar (*thariqatu* al-hagg).

Adapun rangkaian untuk menggapai *maqamat* tersebut adalah, berujung pada kenyamanan spiritual yang disebut dengan *muthmainnah*. Setiap tahapan akan memiliki *barzakh* (sekat-sekat). Maka untuk menyingkap masing-masing sekat memerlukan cara tersendiri. Sehingga, perjalan dari satu *maqamat* menuju *maqamat* lainnya, benar-benar dirasakan *ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah* dengan penuh kesadaran, tanpa kondisi *fana*'. Maka dari itu juga dalam *thariqat al-Tijaniyah* tidak menyarankan adanya *khlawat*. Namun lebih kepada *syukur*. Sebab syukur dianggap sebagai alat pembuka kunci-kunci *hijab*. Sedangkan mata kuncinya adalah *shalawat*, dan energinya adalah *nur muhammadiyah*.

Kondisi barzakhi sendiri dalam thariqat al-Tijaniyah, merupakan bagian dari tahap pencapaian pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Saat manusia membuka sekat tersebutlah, seseorang akan masuk pada wilayah ruhani aktif yang menghubungkan antara kondisi batin seseorang dengan maqam batin Rasulullah SAW. Demikian pula saat seseorang menerima pesan moral dari hadhrat Rasulullah SAW dalam keadaan barzakhy. Dalam thariqat al-Tijaniyah juga beberapa muqaddam melakukan ijazah atau talqin secara khusus barzakhy. Maksudnya bahwa muqaddam ini secara khusus melakukan kegiatan terkonsentrasi pada membimbing

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup>Abi Bakar bin Salim *al-Saqqaf, Syaikh, Mi'raju al-Arwah wa manhaju al-Wadhdhah*, Books Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2013, hlm. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup>Aly Harazim bin al-Arabay. *Syaikh, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-tijani*, khadim al-Tijany, tahun 1984, hlm. Juz II, hlm. 37.

*ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah* hingga bertemu dengan *Nur Muhammad* SAW dalam jasad Muhammad bin Abdullah

Penganut thariqat al-Tijaniyah, tidak bisa menganggap rendah pada pendidikan pemahaman maratib al-khamsah. Sebab melalui tahapan inilah seseorang akan diantarkan menuju tahap berikutnya, hingga mencapai puncak kearifannya, yakni memasuki kondisi barzakhi dan terjadi pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah. Adapun kegiatan selama melakukan pertemuan, adalah menyerap nasehat sebanyak-banyaknya dari baginda Rasululah SAW. Sebab kemungkinan untuk kembali pada kondisi ini, tidak dapat diprediksi dengan cepat. Ini adalah fenomena yang langka. Tetapi menjadi ilmu, karena banyak yang berhasil. Yang dapat melakukan bimbingan ini, hanya beberapa muqaddam"senior" saja. Tentu bukan senior usia, melainkan senioritas dalam melakukan kebersamaan dalam Thariqat al-Tijaniyah. Semakin tinggi pemahaman seorang muqaddam mengenai haqiqiat al-Muhammadiyah, maka otomatis semakin paham dia tentang eksistensi Tuhan. Sebab mereka yang telah memasuki kawasan *muwajjahah* dengan *haqiqat al-Muhammadiyah*, pada dasarnya ia telah pernah bertemu Tuhannya. Dan perubahan perilaku menjadi lebih baik sertra arif merupakan ciri khas dari kalangan mereka. Sebab pada tingkat tertentu kegiatan *kasyaf* hingga tersingkapnya suasana ghaib, bukan hanya milik para Nabi dan Rasul melainkan dapat dilakukan semua orang selama menghendaki. Bahkan syaikh Abdu al-Qadir al-*Jailany* mengangkan sebuah sub judul tentang Ru-yatullah dalam karyanya. Beliau menujukkan dasar pijakan yang mengakui bahwa Allah dapat dijamah dengan mata *nadhar*, bukan hanya dengan 'ain al-Bashirah. Bahkan mengutip perkataan shahabat-sahabat besar seperti 'Umar bin al-Khattab, ia mengatakan "Aku melihat dengan Rabbku" dan 'Aly bin Abi Thalib berkata "Aku tidak akan menyembah Tuhan yang aku tidak pernah lihat''488. Kedua pernyataan bukan menujukkan mujasimah.Namun lebih menekankan sisi mukasyafah. Thariqat al-Tijaniyah, dikenalkan lima maratib yang mengantarkan al-'abd menuju ma'rifat. Ialah pertama, hadhrat al-Nasut, yakni maratib wujud al-ajsam al-kasyifah. Kedua, maratib al-alam almalakut, yakni maratib al-anwar al-qudsiyyah. Itulah yang dikenal dengan tujuh lapis langit. Ketiga, alam *al-jabbarut*, ialah *maratib* antara langit ke tujuh hingga al-kursy. Disebut juga hadhrat al-faidh al-asrar al-ilahiyah, atau alam al-Arwah dan alam malaikat. Keempat, hadhrat alam al-Lahut, yakni tentang alam asma' dan shifat, melalui pengenalan rahasia, faidh, tajalli dan cahaya-Nya. Kelima, hadhrat alam al-hahut, ialah bathin dari Dzat-Nya.

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup>Abdul al-Qadir *al-Jailany, Sirru al-Asrar wa Mudzhiru al-Anwar*, Maktabah Al-Tsaqafah al-Diniyyah, Kairo, Mesir, tahun 2013, hlm.123.

Pada alam inilah manusia akan diterima oleh Allah dengan berbekal *nafs* al-Muthmainnah. Kelima maratib di atas didiktekan oleh sayyid Ahmad al-Tijani kepada syaikh Ali Harazim. 489 Pemahaman ini memberikan haluan berharga bagi segenap ikhwan thariqat al-Tijaniyah untuk lebih meningkatkan kualitas spiritual mereka. Karena kerinduan meraka terhadap baginda Rasulullah SAW yang terpancar dalam dirinya Nur Muhammad. Karena pemahaman terhadap hagigat al-Muhammadiyah diyakini sebagai pengantar pertemuan dengan Allah. Sebab dengan memahami haqiqat al-Muhammadiyah, berarti seseorang telah melewati proses panjang mengenai perjalan spiritual yang berujung dengan temuan-temuan spiritual yang sulit untuk dibahasakan, namun sangat banyak yang merasakan. Inilah yang dalam bahasan religius experience, sebagai bagian dari bahasan diskursif, yakni diakui keberadaannya namun sangat sulit untuk dibuktikan secara sain. Hanya dapat dirasakan secara pribadi. Apalagi saat Syaikh Ahmad al-Tijani mengemas metode tazkiyat al-Nafs-nya menggunakan pembacaan shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal disertai dengan pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Hingga para muqaddam mampu mengantarkan setiap ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah dalam pertemuan spiritual tersebut. Pemahaman tentang haqiqat al-Muhammadiyah yang dimaksud adalah bagian dari tahapan menengah antara pembacaan shalawat dengan ma'rifatullah. Pemahaman ini juga membawa ikhwanThariqat al-Tijaniyah yang melaksanakan sesuai dengan aturannya, akan mengalami tajalliyah, yang berujung pada akhlag al-Karimah. Inilah yang digolongkan pada jiwa yang suci, yang dipanggil oleh Allah dalam al-Qur'an.

## 6. Keberadaan Jiwa Dalam Memahami Hakikat Al-Muhammadiyah

Jiwa yang merupakan inti kehidupan seseorang selain *ruh* dan jasad, memiliki fungsi khusus, yakni mewadahi sikap *mahabhah*, baik *mahabbah* kepada *syaikh*, Rasul, bahkan kepada Allah. *Mahabbah* tertinggi adalah saat seseorang mencintai Allah, melebihi yang lainnya. Hal tersebut sangat mustahil, bilamana orang tersebut tidak mengenal Allah secara universal. Pengenalan Allah secara menyeluruh akan menemukan *haqiqat al-Muhammadiyah*. Di dalamnya akan terbuka *hijab al-ilahiyah* yang baiasnya menutup pancaran *Nur Muhammad*. Aspek *mahabhah*, hanya akan dapat dirasakan oleh jiwa yang tenang (*muthmainnah*). Oleh sebab itu cara apapun yang dapat menumbuhkan ketenangan pada jiwa adalah sebuah

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup>Aly Harazim bin al-Araby. Syaikh, Javahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidh sayyidibnu al-abbas al-tijani, Khadim al-Tijany, tahun 1984, juz 2, hlm. 34.

kewajiban. Karena *mahabbah* kepada Allah dan Rasul-Nya adalah sebuah kewajiban. kedudukan *mahabbah* kepada *syaikh* adalah sebuah kewajiban, karena pengenalan diri seseorang kepada Nabi SAW dan Allah, akan didapat dari pengetahuan *syaikh*-nya. Dan berkurangnya *mahabbah* kepada *syaikh* akan berdampak berkurangnya *mahabbah* kepada Rasulullah SAW. <sup>490</sup> *Syaikh* merupakan sosok manusia yang telah memiliki nilai tertinggi di kalangannya. *Syaikh* diterjemahkan sebagai guru atau *mursyid* adalah bagian dari orang yang melakukan segala *sunnah*<sup>491</sup>Rasul.

Al-Hakim al-Turmudzy memandang, bahwa al-Ruh dan al-Nafs adalah organ ruhani yang keadaannya harus *quddus*. Adapun perjalanannya melalui thaharah (bersuci). Kekekalan dalam keadaan suci akan berdampak pada terpeliharanya pemahaman atas hagigat al-Ilahiyyah. Dan diutamakan untuk mensucikan diri dari dosa. Baik dosa besar maupun kecil. Hal inilah yang disebut dengan akhlaq al-Karimah (perilaku mulia). 492 Akhlkaq al-Karimah juga merupakan misi Nabi Muhammad SAW dalam rangka mengemban tugas ke-hamba-an yang dilengkapi dengan magam bathinnya, yakni Hagigat al-Muhammadiyah. Akhlag al-Karimah, bukan sekedar konsep estetika kehidupan. Namun lebih memperhatikan aspek etika. Juga bukan sekedar membahas etis dan etiket. Melainkan etika manusia sekala besar. Al-Turmudzy berasumsi bahwa Nur Muhammad tidak akan tertangkap pancarannya oleh manusia yang secara terus menerus mengotori signalnya. Semakin banyak dosa vang tidak taubat, maka akan semakin tebal "karat" spiritual seseorang. Akhirnya orang tersebut tidak dapat menangkap sinyal serta sinar Muhammadiyah/Nur Muhammad. Kegiatan ini dinamakan tadassa, sebagai kebalikan tazakka.

Syaikh Ahmad al-Tijani juga menegaskan, bahwa perilaku yang tidak pantas sebagai hamba kepada Allah, akan menyebabkan ketetutupan Nur Ilahiyah yang memancar melalui nur muhammadiyah. Oleh sebab itu beliau menyaratkan agar selalu menjaga kehormatannya dengan ber-taubah. Yang pada hakekatnya adalah meninggalkan ucapan dan pekerjaan yang tidak bermanfaat. Sebagai bentuk penyempurnaannya,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi *al-Susy al-Nadzify, Al-Durrah al-Kharidah syarah al-Yaqutatu al-Faridah*, Juz.3, Darr al-Fikr, Beirut, t.t, hlm.63.

<sup>491</sup> Sunnah memiliki arti tradisi. Maka para syaikh adalah orang-orang yang selalu mengamalkan tradisi ke-Nabi-an. Karena haqiqat al-Muhammadiyah / Nur Muhammad itu pernah memancar pada semua Nabi. Dengan demikian sunnah para Nabi tidak ada yang mansukh (dihapus), karena datangnya syari'at Nabi Muhammad SAW. Bahkan menjadi penyempurna.

<sup>492</sup>Abi Abdillah Muhammad bin Aly al-Hasany al-Hakim *Syaikhal-Turmudzy*, *Kitahu Khatmu al-Auliya*, al-Mathba'ah al-Tsulikiyah, Beirut, t.t, hlm.27 dan 285.

maka disyaratkan pula selalu mensucikian dirinya dari hadats. Meskipun secara fisik yang dikenakan kewajiban. Namun pada hakekatnya adalah mengarah kepada kesucian bathin, yang didalamnya terdapat al-Nafs Adapun pendapat sayyid Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah juga memandang bahwa Nur Muhammad adalah bertepatan Muhammad SAW. 493 Keberadaan Nabi Muhammad sebagai pancaran Nur Muhammad atau haqiqiat al-Muhammadiyah, merupakan dzat suci. Yang tidak dapat dijumpai kecuali seseorang dalam keadaan suci. Maka upaya tazkiyatu al-Nafs dibutuhkan secara benar. Dengan indikator kesuciannya adalah hadirnya Nur Muhammad dalam keadaan yaqdzah. Kehadirannya tidak dirasakan oleh *qalb*.Namun oleh keseluruhan organ ruhani, yakni Ruh, Nafs, Agal dan Oalb. Hanya orang yang telah mensucikannya-lah, stasiun ruhaninya mampu menerima signal ilahiyah. Maka dalam thariqat al-Tijaniyah, eksistensi jiwa harus terpelihara terus. Itulah makna gadha dalam setiap wirid yang tidak sengaja atau sengaja ditinggalkan. Dan pada setiap wirid, seseorang berarti telah mengaktifasi stasiun-stasiun ruhani tanpa berhenti. Sehingga tidak terpotong oleh khawatir syaithani.

Memahami haqiqat al-Muhammadiyah adalah pemahaman tentang Dzat awal makhluq dan dzat yang ber-tajalli dengan Allah. Kemudian, syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah memandang bahwa dengan memahami haqiqat al-Muhammadiyah, seseorang telah memahami haqiqat al-adamiyyi. Yakni adanya penyatuan dzat al-Wahidy, sifat dan asma Allah. Saat terjadi tajalliyat dalam Dzat Allah, Nur Muhammad adalah Nur Allah. Sedangkan ketika telah menjadi *makhluq*, maka *nur Muhammad* akan memancar pada sosok Muhammad bin Abdullah. Inilah yang sering disebut sebagai awal maujud dari hadhrat al-Rabbany. Dalam hal ini peranan al-Nafs yang suci, sangatlah berpengaruh. Sebab terdapat sedikit kekotoran saja, berdampak pada kecilnya kemungkinan dapat menemukan Nur Muhammad pada sosok Nabi Muhammad SAW Dalam shalawat jauharatu al-Kamal diungkapkan dengan kalimat;

Kalimat tersebut dipahami sebagai sebuah "pemahaman besar" tentang haqiqat al-wujud bi nur al-Muhammadiyah. Yang memberikan awal pemahaman mengenai pemahaman nafs al-Rahmani atau nafs al-ilahiyah. Dengan demikian, tampak adanya hubungan yang sangat erat antara nafs al-Rahmaniyah yang menjadi ruh wujud Nabi SAW sebagai pemilik nafs al-

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abhas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 2.

Muthmainnah (jiwa yang tenang). Tentu saja, tidak mungkin seseorang mendapatkan kemampuan seperti ini, jika tidak disertai dengan keimanan yang sempurna. 494 Dan yang demikian itu adalah sesuatu yang akan dapat diperoleh juga oleh umat Nabi Muhammad SAW. Maka apabila terdapat persesuaian peringkat keimanan dan satu "frequensi" dalam magamat nafsaniyah-nya, seseorang akan mampu bertemu dengan hadhrat Rasulullah SAW. Ajaran Thariqat al-Tijaniyah, memberikan haluan agar dapat mengantarkan jiwa *muthmainnah* bertemu dengan pancaran *Nur* Allah, yakni Nur Muhammad. Jiwa dinilai berperan penting dalam pembentukan sikap mental seseorang, untuk tetap dalam posisi syukur kepada Allah, atas segala nikmat kehidupan. Dengan demikian maka wujud nafs al-Muthmainnahakan terdorong dengan sempurna menuju alam barzakh, dan melakukan tindakan barzakhy dengan Nabi Muhammad SAW, disaat orang telah menyebutkan bahwa beliau telah wafat. Hanya yang paham tentang wujud ahadiyatTuhan, yang mampu mempertahankan nafs-nya menjadi tetap dalam keadaan muthmainnah.

Syaikh Ahmad al-Tijani mengajarkan sebuah pemahaman tentang pengenalan Tuhan dan segala hal yang berkaitan dengan nilai-nilai Rabbaniyah-Nya melalui martabat keyakinan. Termasuk tentang haqiqat al-Muhammadiyah. Antara lain, pertama dengan ilmu al-yaqin. Ini akan terjadi pada akhir suluk seorang hamba. Ilmu adalah pengetahuan terstruktur akibat sebuah pemahaman yang dilakukan oleh fikir, agal, galb dan ruh. *lasad* merupakan unsur terpengharuh oleh semua itu. *Fikir* memberikan konstribusi, mengungkap fakta tentang yang diyakini. Agal, memberikan kesan, hingga semua terukur dengan kekuatan spiritual yang sangatr dalam. Oalb, memberikan cermin, agar keadaan jiwa terpelihara derngan baik untuk tetap menerima pancaranNur Muhammad. Dan ruh memberikan motivasi agar semuanya berjalan dengan sempurna. Kedua, 'ain al-yaqin, ialah saat hancurnya status hamba dengan segala yang ada, dan yang ada hanyalah al-haq, bi al-haq dan fii al-haq. Ketiga adalah maqam haq al-yaqin, ialah maqam musyahadah atau sering juga disebut sebagai maqam ma'rifat. 495 Pada maqamat ini Syaikh Ahmad al-Tijani meyakini adanya pertemuan dengan hadhrat Rasulullah SAW bahkan hingga pertemuan dengan Tuhan, bagi mereka yang telah mendapat restu dari Nabi SAW, saat pertemuan di dalam magamat tersebut. Kejadian tersebut

\_

<sup>&</sup>lt;sup>494</sup>Muhammad Hasan *al-'Ammary, Al-Qur'an wa Thabai'u al-Nafsiyyah*, al-Majlis A'la li al-Syuuni al-Islamiyah, T.P, tahun 1965, hlm. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abhas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.1, hlm. 236.

bukan sebuah hayalan, melainkan pernah dialami juga oleh ulama-ulama sebelum Ahmad al-Tijani. Seperti terjadi pada Syaikh Abi Ibrahim. Saat beliau melakukan istighatsah kepada Nabi Muhammad SAW dengan memperbanyak shalawat padanya. Maka Rasulullah SAW hadir dengan memberi petunjuk kepada beliau untuk segera mengunjungi sumur Zamzam. Setelah itu beliau mendapatkan ketenangan batin, karena keterdampingan Rasulullah SAW. Inilah yang dalam terminologi tasawuf dinyatakan sebagai nafs al-Muthmainnah (jiwa yang tenang), yang diperoleh akibat jiwa yang suci. Selain itu, ada pula yang mendapatkan pertemuan melalui Nabi SAW dalam mimpi. Hal tersebut terjadi pada al-Syarif al-Faqih al-Imam Taqiyuddin 'Abdu al-Ghanny bin Abi Bakar bin Abdillah al-Hasany. Beliau adalah ulama madzhab al-Syafi'i, yang melakukan istighatsah dengan shalawat di dekat kubur Rasulullah SAW. Kemudian saat tertidur, ia bermimpi diajarkan tentang makna surat al-Zumar<sup>496</sup>. Fenomena ini tentu bukan sebuah angan-angan seperti yang banyak dituduhkan psikolog barat. Namun lebih kepada temuan spiritual, sebagai kulminasi dari kesucian jiwa. Yang perlu diingat, membaca tulisan ini, harus mengubah cara berpikir pembaca, masuk pada ranah pembahasan tasawuf. Bukan pada psikologi dan selain filsafat Islam.

Ikhwan al-Tharigat al-Tijaniyah meyakini bahwa muassis tharigat ini perjalan spriritual, hingga pertemuan mengalami terjadi pengangkatan sebagai wali khatam oleh Rasulullah SAW dalam keadaan terjaga. Maka kemudian syaikh Ahmad al-Tijani mengajarkan agar semua ikhwan Tijani melakukan tindakan penyucian jiwa melalui shalawat al-fatih dan jauharatu al-Kamal sebagaimana diajarkan Rasulullah SAW kepada beliau dalam kondisi barzakhiy. Shalawat al-Fatih dan Jauharatu al-Kamal, merupakan dua jenis shalawat yang diunggulkan dalam thariqat ini, karena berdampak pada kemunculan Nur Muhammad. Hingga seseorang yang telkah memenuhi syarat, akan dapat langsung bertemu dengan Nabi Muhammad SAW melalui sosok jasad beliau yang asli atas kekuasaan dan ijin Allah. Di antara dalil yang memperkuat pemahaman bahwa pertemuan dengan Rasul SAW, juga akan berdampak positif pada musyahadah dengan Allah, adalah karena adanya konsep "istiwa" antara Allah dan *haqiqat al-Muhammadiyah* dalam *thariqat al-Tijaniyah*. Ali Harazim mencantumkan konsep ini sebagai konsep ma'rifatullah, melalui sebuah keyakinan bahwa Allah istiwa dengan haqiqat al-Muhammadiyah, melalui ismu al-a'dzam al-Kubra. Menurutnya tidak dapat dipertanyakan dengan

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup>Abi Abdillah, Muhammad bin Musa bin al-Nu'man al-Mazany, Misbahu al-Dzalama fii al-Muastaghitsinan bi khairi al-anam alaihi al-shalatu wa al-salam fii al-yaqdhati wa al-manam, Darral-kotob al-Ilmiyah, Beirut, T.T, hlm. 98.

kata "bagaimana"...? itu adalah pada Muhammad SAW.497 Makanya pada shalawat jauharatu al-Kamal, kalimat 'ain al-rabbaniyati dipahami sebagai wujud keterdampingan Nabi Muhammad SAW oleh Nur Allah selama hidupnya. Maka bilamana seseorang telah dianugerahi pemahaman mengenai haqiqat al-Muhammadiyah yang dilanjutkan dengan terjadinya Muhammad pertemuan dengan Nabi SAW secara Menunjukkan adanya kesucian diri yang tidak bisa dipungkiri lagi. Sebab Nur Allah tidak dapat digapai dengan jiwa yang kotor. Agar memudahkan untuk tercapainya pertemuan dengan nur Muhammad, diperlukan beberapa syarat, yang dianggap sebagai sebuah keharusan bagi para pelaku wirid. Sarat ini merupakan sekumpulan aturan yang menyatakan sah dan syarat yang menjelaskan mengenai kesempurnaan.<sup>498</sup> Melalui syarat ini, akan menjadi washilah terjadinya pertemuan dengan Nur Muhammad, yang pada dasarnya adalah Sayyiduna Muhammad SAW. Ialah, diawali dengan niat yang tulus untuk bertemu dan terbimbing oleh beliau secara spiritual. Sebab niat merupakan pangkal segalanya. Niat tidak sekedar mengucap, melainkan juga menghayati. Keadaan, suci dari hadats. Baik hadats besar maupun hadats kecil. Hal ini disebabkan keberadaan Nur Muhammad adalah Dzat suci. Dan tidalk dapat dijamah kecuali dalam keadaan suci. Sedangkan *hadats* sendiri adalah sebuah persyaratan dari semua jenis ibadah mahdhah dalam Islam. Hal ini dapat diasumsikan, bahwa setiap hendak melakukan pertemuan dengan Dzat suci, maka kesucian dari hadats menjadi syarat mutlak.

Berikutnya adalah, tertutup 'aurat. Meskipun pada hakekatnya aurat masih tampak dihadapan Allah, sekalipun telah ditutup dengan kain yang tebal. Namun sarat ini merupakan sarat formal dari sejumlah ibadah dalam Islam, seperti shalat, hajji, tilawah dan dzikir. Selain hal di atas, sesuai dengan kadar keharusan jumlah bacaannya, duduk dengan menghadap qiblat. Hal ini ditegaskan sebagai syarat sah. 499 Aurat yang lebih penting ditutup adalah dampak perilaku yang tidak sesuai dengan perintah Allah. Syaikh Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah juga memberikan waktu yang dianggap tepat dalam melantunkan wirid shalawat Jauharatu al-Kamal. Yakni pada pagi (subuh) atau sore hari. Bila dilakukan pada kedua waktu itu juga lebih baik. Pendapat ini juga dibenarkan oleh

<sup>&</sup>lt;sup>497</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>498</sup>Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi, al-Susy al-Nadzhify, *Al-Durratu al-Kharidah* syarah al-Yaqutatu al-Faridah, juz III, hlm. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup>Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi, al-Susy al-Nadzhify, *Al-Durratu al-Kharidah* syarah al-Yaqutatu al-Faridah, juz III, hlm. 216.

sayyid Muhammad al-Ghalla. Bahkan beliau menyaratkan untuk dilakukan secara ijtima'. Kecuali dalam keadaan safar<sup>500</sup>. Sejalan dengan pendapat di atas, Syaikh Ubaidah bin Muhammad menyebutkan bahwa wirid pada waktu sore dan subuh merupakan waktu yang sangat tepat. Dengan pertimbangan, bahwa pada saat itu, jiwa sedang dalam keadaan stabil. Maka memelihara bacaan shalawat saat itu, diyakini akan menyebabkan cepatnya keberhasilan dalam menggapai maqamat kesucian jiwa. Yang berdampak pada kehadiran Nur Muhammad SAW. Sekaligus pertemuan itu dapat membimbing ikhwan al-Tijani menuju ma'rifatullah, dengan syarat, diharuskan menghadap qiblat, suci dari hadats, dan dilakukan secara ijtima'. Akan tetapi apabila terjadi kesempitan waktu atau dalam keadaan darurat, maka diperbolehkan untuk di qadha pada waktu yang lapang.<sup>501</sup>

Shalawat al-fatih, selain dilakukan qadha juga bila memungkinkan seseorang melakukannya pada waktu sahur. Maka fadhilah-nya untuk satu kali membaca shalawat al-fatih, sama dengan membaca lima ratus kali pada waktu subuh. 502 Hal ini selain mempertimbangkan bahwa waktu sahur adalah akhir malam, sedangkan ibadah pada akhir malam, akan mendapatkan nilai tertinggi di sisi Allah 'Azza wa Jalla. Sebagaimana diketahui, bahwa akhir malam merupakan saatu al-ijabah min al-du'a (waktu yang mudah terkabulnya do'a). Pertengahan dan akhir malam juga banyak disebutkan dalam hadits dan al-Qur'an mengenai manfaatnya. Apalagi jika rangkaian kegiatannya ditambah dengan pembacaan shalawat atas Nabi Muhammad SAW, sebagai bentuk mahabbah yang kelak akan melimpahkan kelebihannya kepada pembacanya. Ini yang dinamakan fadhilah. Kaitannya dengan keberadaan jiwa seseorang, maka memahami tentang haqiqat al-muhammadiyah merupakan bagian terpenting dari serangkaian tazkiyat al-nafs. Sebab di dalamnya terkandung sejumlah pendidikan yang secara kontinu mengarah kepada pencapaian magamat tertinggi. Bukan lagi sekedar terhindar dari segala beban kehidupan, seperti yang dilakukan oleh pakar jiwa non muslim. Jiwa dalam ajaran Islam, diwajibkan tetap dalam keadaan suci, bukan sekedar sehat.Jika sehat itu hanya sekedar menentukan keadaan tanpa keluhan. Namun jika

<sup>500</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abhas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 237.

<sup>501</sup> Syaikh 'Ubaidah bin Muhammad, Mizabu al-Rahmah al-Rahhaniyati fii al-tarbiyahi bi al-Thariqati al-Tijaniyah, Musthafa al-Babi al-Halabi, Mesir, tahun 1961, hlm. 27.

<sup>502</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abhas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 238.

kondisi suci, merupakan keadaan *ruhaniyah*, yang dipelihara dari segala hal yang akan merusak atau merombak pola kesucian. Semua hasil dari pemahaman tentang *haqiqat al-muhammadiyah*, akan tergantung pada kondisi jiwanya. Oleh sebab itu *ikhwan thariqat al-Tijaniyah* dihimbau agar selalu meningkatkan nilai kehidupan dalam segala lini, dengan meningkatkan martabat jiwanya. Termasuk peningkatan dalam pemahaman martabat keyakinan. Yang lazim dilakukan para *ikhwan thariqat al-Tijaniyah* saat berharap mendapatkan pertemuan dengan Nabi SAW saja bukan sebuah gerakan asal-asalan. Melainkan menyertakan keberadaa jiwa yang suci. Terbukti dengan adanya syarat ber*-thaharah* sebelum melantunkan *dzikir* dan *wirid-wirid* dalam *thariqat al-Tijaniyah*, baik yang berupa *wirid lazimah*, *wadhifah* dan *hailalah*, atau *wirid ikhtiyary*.

Syarat lain yang dijanjikan *thariqat* ini juga semua berkaitan dengan kesucian jiwa, termasuk kontinuitas dalam melakukan *wirid*. Hingga bilamana ditinggalkan, harus segera diganti (*qadha*) layaknya ibadah wajib lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa terdapat pengaruh kontinuitas terhadap pergerakan jiwa. Juga dimaksudkan agar tidak ada kesempatan *syaithan* untuk merusak kondisi jiwa yang telah terhubung dengan baik antara diri seorang *ikhwan Tijani* dengan Tuhan. Itulah yang kemudian dikenal dengan istilah *taqwa*, yang dinisbatkan pada kondisi jiwa seorang *ikhwan al-Tijani*. Merujuk pada salah satu firman Allah dalam al-Qur'an yang menjelaskan mengenai kondisi jiwa yang taqwa adalah mereka yang memiliki keyakinan keterdampingan *syari'at* Rasulullah SAW. Bahkan dalam ayat lain terdapat kondisi jiwa yang penuh kearifan. Yakni dengan mema'afkan manusia.<sup>503</sup>

# 7. Penerapan Metode Penyucian Jiwa kepada berbagai kalangan

Adapun dalam hal penerapannya, metode penyucian jiwa melalui pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah ini, dapat dilakukan pada berbagai kalangan. Mulai dari kalangan muqaddamual-thariqat al-Tijaniyah, ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah hingga masyarakat umum. Sepanjang mereka berharap mendapatkan penyucian diri, maka semua metode dapat diterapkan secara maksimal. Karena untuk masing-masing kalangan Syaikh Ahmad al-Tijani beserta para muqaddam pertamanya, telah menyesuaikan dengan kemampuan serta kadar pemikiran umat. Umat tidak akan dipaksakan untuk mendapat perlakuan atau metode yang

<sup>503</sup>Aly Harazim bin al-Araby al-Gharibi al-Fasy, Jawahiru al-Ma'any wa bulugh al-amany fii faidhi Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah,t.k, tahun 1984, juz.2, hlm. 139.

sama. Inilah fungsi dari pemikiran 'arif para muqaddam. Sebab "ditangan" merekalah umat akan diayomi secara baik dan benar. Bagi kalangan muqaddam al-Thariqat al-Tijaniyah, pemahaman dilakukan dengan cara pendalaman teori dan tajribi (uji coba). Untuk membuktikan secara objektif pengalaman spiritual yang dihasilkan dari riyadhah Shalawat al-Fatih dan Shalawat Jauharatu al-Kamal. Dimaksudkan agar para muqaddam mendahului adanya pertemuan dengan hadhrat Rasulullah SAW, sebelum mengajarkan kepada ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah. Cara ini diyakini akan lebih menanamkan keyakinan para muqaddam mengenai konsep pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah sekaligus menguji kebersihan jiwa para muqaddam sendiri. Supaya tidak selalu menggerakkan hathin ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah, sambil melupakan dirinya sendiri.

Pada umumnya, para *muqaddam* melakukan diskusi tentang penjelasan menggunakan pendekatan pemahaman disiplin thariqat al-*Tijaniyah*. Kemudian secara bertahap, bertingkat dan berlanjut, melakukan penyempurnaan hingga akhirnya mendapatkan pendampingan secara spiritual langsung dari Rasulullah SAW. Hingga dampaknya dapat terlihat dari kearifan para muqaddam, serta perubahan pada sikap sesuai dengan arahan Rasulullah SAW dalam bentuk nasehat langsung. Dengan cara demikian, maka semua *muqaddam thariqat al-Tijaniyah*, tidak akan melakukan tindakan spiritual apapun selain yang diarahkan Rasulullah SAW dan tindak tanduk yang dinilai kurang bermanfaat, akan segera mendapatkan teguran langsung. Akibatnya perilaku akan selalu terjaga dari hal yang menggiring ke jalan maksiat. Jika terjadi seseorang yang atas kebersihan jiwanya mendapatkan keterdampingan oleh Nur Muhammad, dan dia bukan muqaddam atau mursyid, maka yang demikian termasuk pada kelompok wali Allah yang mendapat karamah ma'nawiyah dan hissiyah. Meskipun pada umumnya mereka dikucilkan, terutama bagi mereka yang syathahat.

Bagi kalangan *ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah* secara umum, akan diberikan pemahaman teori oleh para *muqaddam*. Hingga bimbingan secara langsung dari para *muqaddam*, yang berujung dengan keberhasilan dalam pencapaian pemahaman serta pertemuan dengan *haqiqat al-Muhammadiyah.Ikhwan al-Thariqat al-Tijaniyah* diberikan pemahaman dan pelatihan secara khusus dalam menggapai kondisi ruhani di atas.Jika memang tidak tercapai, bukan berarti gagal. Akan tetapi kemungkinan *ikhwanu al-Thariqat al-Tijaniyah* ini belum memaksimalkan syarat yang harus dipenuhi. Bahkan salah satu kunci kegagalanya adalah kekeliruan niat. Seharusnya niat yang tulus untuk mendapatkan pencerahan dari *hadhrat* Rasulullah SAW, malahan dijadikan ajang uji coba. Inilah yang sering terjadi. Akibatnya mereka tidak menemukan itu semua.

Para mugaddam memberikan arahan, agar ikhwan al-tharigat al-Tijaniyah selalu mempertahankan tradisi Thariqat, yang dinilai membantu percepatan untuk mendapatkan temuan spiritual yang diyakini sangat agung persepektif thariqat al-Tijaniyah. Sebab tindakan yang telah dilakukan dalam disiplin thariqat, telah membawa para pelakunya kepada liga-u al-Rasul fii magami barzakhy (pertemuan dengan Rasulullah SAW dalam media Barzakhy. Dan liga-u al-Rasul yaqdzatan (pertemuan dengan Rasulullah SAW secara langsung). Beberapa ikhwan mendapatkannya hanya dalam mimpi bertemu dengan Rasulullah SAW. Itupun sudah prestasi baik. Sebab tidak semua orang dapat memimpikan pertemuan dengan Rasulullah SAW. Mimpi bertemu dengan Rasul tidak akan tercipta tanpa adanya mahabbah dan niat yang ikhlash. Maka peranan muqaddam memberikan arahan yang tepat guna percepatan sampai tujuan. Bukan hanya bagi muqaddam dan kalangan ikhwan thariqat al-Tijaniyah secara khusus, metode tersebut juga harus dapat diterapkan pada masyarakat umum. Hal ini dibuktikan dengan pesantren atau majelis taklim yang didirikan oleh para muqaddam al-thariqat al-Tijaniyah, bukan merupakan pesantren atau majlis taklim thariqat. Namun bersifat lembaga pendidikan keagamaan secara umum. Yang peserta didiknya adalah campuran antara ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah dengan masyarakat yang tidak menganut thariqat. Atau bahkan ada pula yang menjadi penganut aliran thariqat selain thariqat al-Tijaniyah.Tentu fokus tujuannya pada perubahan sikap, agar tidak terjebak pada terputusnya pemahaman mengenai Nur Muhammad, walaupun tidak sempat untuk melakukan pertemuan dengan Nur Muhammad.

Beberapa pengalaman mereka yang bukan ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah, tidak sedikit yang merasakan temuan spiritual ini, selama mengikuti metode riyadhah shalawat al-fatih dan shalawat jauharatu al-kamal. Pada umumnya, setelah mendapat pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah, barulah mereka talqin untuk memasuki thariqat al-Tijaniyah. Hal tersebut sebagai bentuk anugrah Allah, untuk mendidik hamba-Nya agar melakukan perubahan sikap, menuju tindakan akhlaq al-Karimah. Kemudian melakukan *talgin* pada *Tharigat al-Tijaniyah* sebagai bentuk rasa syukur dari pendidikan yang telah didapatkannya. Juga sebagai bentuk disiplin ber-thariqat. Metode penyucian jiwa yang ditawarkan konsep Ahmad al-Tijani dalam thariqat al-Tijaniyah. Bukan diperuntukkan bagi para pengikut thariqat al-Tijaniyah saja. Namun mencakup mereka yang berharap melakukan metode penyucian jiwa melalui riyadhah shalawat alfatih dan jauharau al-kamal. Hanya saja, menjadi ikhwan al-tharigat al-Tijaniyah akan lebih baik. Sebab melakukan tindakan penyucian jiwa, berdasarkan kepercayaan, dan pengamalan yang dilakukan secara bertahap, sesuai dengan aturan *thariqat al-Tijaniyah*. Pada dasarnya semua berharap agar kehidupan di muka bumi ini sesuai dengan arahan serta bimbingan Rasulullah SAW. Sebagaimana Rasulullah SAW telah membimbing secara ruhani pada *syaikh* Abi al-'Abbas Ahmad bin Muhammad *al-Tijani* Rahimahullah.

## BAB V PENUTUP

Setelah mengamati dan mencermati pandangan Sayyid Syaikh Abi al-'Abbas Ahmad al-Tijani tentang konsep penyucian jiwa, ternyata jiwa merupakan suatu unsur ruhani yang cukup unik. Demikian pula dengan metode penyuciannya, yang tidak sederhana. Masih banyak yang perlu diketahui secara sempurna untuk mendapatkan hasil yang gemilang dalam proses penyucian jiwa secara universal. Agar tidak terjebak pada sebuah metode saja. Namun mampu memahami berbagai metode yang dikemukakan oleh para sufi kalangan thariqat. Salah satunya tariqat al-Tijaniyah. Sebagai kata terakhir dalam tulisan ini adalah mencoba menyimpulkan dari paparan analisa, sesuai dengan pertanyaan penelitian yang diajukan. Dan dicantumkan juga,saran penulis dalam mensikapi pemikiran Syaikh Ahmad al-Tijani. Adapun hasil tersebut adalah:

## A. Simpulan

Jiwa adalah organ *ruhani* yang terdapat dalam manusia. Bahkan bukan hanya manusia tetapi seluruh makhluk hidup, termasuk di antaranya *malaikat* dan jin. Jiwa tidak dipahami sebagaimana psikolog barat yang cenderung kepada wujud materi, sehingga seluruh kegiatannya selalu akan dipusatkan pada organ jasmani yang *hissi* (inderawi).otak bukan satu-satunya organi yang mampu menyimpan memori, demikian dengan menyimpan jiwa, seperti yang diprediksi Sigmund Freud dan Adler, tetapi merupakan salah satu organ yang turut membantu kinerja *Nafs, qalb* dan akal. Demikian dengan metode penyucian jiwa yang tidak dijumpai dalam pembahasan para psikolog non muslim. Mereka umumnya tidak menyertakan penyucian atas jiwa. Namun dalam ajaran Islam, penyucian jiwa merupakan pangkal dari kesehatan jiwa secara utuh.

SyaikhAhmad al-Tijani memberikan acuan mengenai proses dan metode penyucian jiwa menurut pandangan thariqat al-Tijaniyah, yang dipandang memiliki perbedaan dengan thariqat sebelumnya. Meskipun secara garis besarnya al-Tijani mengangkat ide al-Hakim al-Turmudzy dan beberapa pemikiran Ibnu Arabi. Namun proses pengamalan serta penyempurnaannya dibuktikan dengan pengalaman spiritual Ahmad al-Tijani dalam menemukan metode penyucian jiwa melalaui pemahaman haqiqat al-Muhammadiyah. Selanjutnya Ahmad al-Tijani memperhatikan proses penyucian jiwa dari beberapa posisi, antara lain; Ditinjau dari macamnya jiwa. Sesuai isyarat al-Qur'an ia membahas tentang proses

penyucian jiwa melalui pengamalan ajaran yang sesuai dengan sunnah Rasulullah SAW dan tidak meninggalkan sunnah para Nabi sebelumnya yang dinilai sebagai bentuk ajaran Nabi Muhammad SAW, yang dibawa oleh para Nabi sebelumnya. Karena haqiqat al-Muhammadiyah adalah ajaran yang dilakukan oleh para Nabi dari Adam ASS sampai Isa ASS, dan disempurnakan oleh kedatangan Nabi Muhammad SAW beserta ajaran terakhirnya. Ditinjau dari tahapan pemahamannnya, haqiqat al-Muhammadiyah harus melalui tahapan pengamalan, pemahaman dan penguasaan secara bathin, yakni adanya keyakinan penuh dan kesabaran dalam mendapatkan Nur Muhammad, melalui temuan spiritual, yang hanya dapat dirasakan secara pribadi.

Hubungan jiwa dengan akal dan *qalb* adalah sebagai berikut; akal diberikan dorongan oleh ruh. Ruh adalah wujud imateril yang suci yang berasal dari Tuhan. Saat akal bergerak, maka agar gerakannya mewujud pada jasad, perlu adanya proses. Kegiatan ini dilakukan dalam galb. Sedangkan keberadaan Nafs menjadi penting sebagai unsur pemberi wadah menuju aktualisasinya. Hanya saja pada *Nafs* ini seringkali dimasuki oleh gangguan syaithan,. Sehingga kinerjanya menjadi tidak sesuai harapan ruh lagi. Yang demikian akan muncul pada jasad tindakan madzmumah (tercela). Sebaliknya manakala jiwa senantiasa mengamali pembersihan secara rutin dari "virus-virus" ruhani, maka harapan ruh akan dengan baik dapat diwujudkan oleh *jasad* melalui Nafs. Keluarlah mahmudah (terpuji). Inilah haqiqat al-Muhammadiyah. Karena jiwa merupakan sosok organ ruhani yang abadi. Wujud keabadiannya dengan cara menyempurna secara spiritual, menuju kwiditas ilahiyah. Oleh sebab itu, maka keberadaan jiwa tidak dapat melepaskan diri dari hakikat wujudnya. Secara otomatis akan memperoleh pemahaman terhadap haqiqat al-Muhammadiyah. Sejalan dengan fungsinya, maka konsep penyucian jiwa menjadi sebuah pelajaran penting dalam meraih oprestasi sebagai hamba Tuhan. Karena Tuhan sebagai Dzat Suci yang tidak akan dijamah kecuali manusia dalam keadaan suci jiwanya.

### B. Saran

Pemikiran *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* merupakan pemikiran yang sangat penuh misteri. Semua ide-idenya masih dapat diibaratkan gunung batu. Terutama yang berkenaan dengan pemikirannya tentang manusia, yang di dalamnya terkandung bahasan mengenai, *ruh*, akal, hati, jiwa dan sejenisnya. Rumpun-rumpun idenya tidak dengan mudah dapat dicerna, tanpa ketelitian seksama. Dengan demikian penulis menyarakan agar dalam mempelajari pemikiran *Syaikh* Ahmad *al-Tijani* ini hendaklah mengikuti beberapa cara, yakni : Membaca dengan teliti naskah yang

diimlakan kepada murid-muridnya, terdampingi oleh ahlinya (para *Muqaddam*), menganalisa ulang, khawatir berbeda dengan maksud yang diharapkannya. Upaya ini mungkin akan dapat sedikitnya menolong untuk mempelajari naskah-naskah . Semoga Allah *Azza wa Jalla* menetapkan jiwa kita dalam kondisi harapan Allah.

#### Daftar Pustaka

- Abdu al-Wahhab al-Sya'rany, *Al-Anwar al-Qudsuyyah fii ma'rifati qawaidu al-shuffiyyah*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 1996.
- ----- Al-Fathu fii ta'wili ma shudira 'an al-Kamali min al-Syathhi, Darr al-Islam, Mesir, tahun 2016.
- Abdu al-Qadir al-Jailany al-Hasany, *Al-Ghunyah li al-Thalibi thariqi al-haqqi* fii al-akhlaq wa al-adab al-Islamiyah, Darr al-Fikr, Beirut, t.t.
- ----- Sirru al-Asrar wa Madzahiru al-Anwar, Risalatu fii al-tasawuf, Maktabah al-Tsaqafah al-Diniyah, Kairo, Mesir, tahun 2013.
- Abdu al-Lathif Muhammad al-'Id, *Sittu Rasail min al-Turats al-'Araby al-Islamy*, Maktubah al-Nahdhah al-Mishriyyah, Mesir, tahun 1981.
- Abdul Munir Mulkan, Revolusi kesadaran dalam serat-serat sufi, serambi Ilmu Semesta, Jakarta, trahun 2003.
- Abdullah bin Muhammad bin Aly bin al-Hasany *al-hakim al-Turmudzy,* Kitab Khatmu al-Auliya, al-Makatabah al-Katsulaikah, Beirut, t.t.
- Abdu al-Hamid al-Rifa'i, Dr. Sayyid Ahmad al-Rifa'i Bathlu al-'Aqidah wa Farisu al-Tauhidi, Book Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2013.
- Abdu al-Karim bin Khawazin, Abi al-Qasim al-Qusyairy, al-Risalah al-Qusyairiyah, Darr al-Khair, t.t.
- Abdu al-Karim, Ibrahim *al-Jily al-Syaikh*, *Al-Insanu al-Kamilu fii ma'rifai al-Awakhiri wa al-Awaili*, Maktabah al-aufiqiyah, tahun 805.H.
- Abdu al-Latif Muhammad, Dr *al-Idd, Sittu al-rasail min al-Turats al-'Araby al-Islamy*, Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyah, Mesir, tahun 1981.
- Abdu al-Rahman bin Aly bin Muhammad bin al-Jauzy, *Abi al-Faraj, Al-Wafa bi ahwali al-Musthafa*, Darr al-Kitab al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, tahun 1971.
- Abdu al-Rahman al-Jami, Nur al-Din, *Durrat al-Fakhirah*, Imdad al-Daulah, Teheran, tahun 1980.
- Abdu al-Rauf Said Thaha, Syaikh, I'tiqadat farqu al-Muslimina wa al musyrikina li al-Imam Fakhru al-Din Muhammad bin Umar al-Khatibi bin al-Hasan bin al-Husain al-Taimy al-Bakry al-Razy, Al-Maktabah al-Azhariyah li al-Turasal-Jazirah li al-Nasri wa al-Tauzi', Kairo, tahun 2008.
- Abdu al-Razaq bin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad al-Qusyairy al-Syaikh, Lathaifu al-I'lam fii Isyarati Ahli al-Ilham, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2004.
- Abdullah bin Husain bin Thahir, Sayyid al-'Alamah, Majmu' al-Rasail

- diterjemahkan oleh Afif Muhammad menjadi *Menyingkap Diri Manusia*, Risalah Ilmu dan Ahklaq, Pustaka Hidayah, Bandung tahun 1997.
- Abdullah bin Alawy al-Haddad al-Habib al-Hadramy al-Syafi'i, Sabilu alAdzkar wa al-I'tibar bi ma ya-muru bi al-Insan wa yanqadiaya lahu min al-Amar, Maqam Imam al-haddad, t.k, tahun 2011.
- Abi Ali al-Husain bin Abdillah bin Sina, Syaikh al-Rais, Rasail, Intisyarat, t.t.
- Abi al-Qasim Abdu al-Karim bin Khawazin al-Qusyairy, al-Risalah al-Qusyairiyah, Darr al-Khair, t.t.
- -----Lathaif al-Isyarat tafsir shufy fii kamili li al-Qur'an al-Karim, Markaz Tahqiq al-Turats, tahun 1983.
- Abi Abdillah al-Sayyid Fathan bin Abdi al-Wahidi al-Syusi al-Nadzify, *Yaqutatu al-Faridah fii hariqati al-Tijaniyah*, Darr al-Tsaqafah, t.k,t.t.
- Abi Abdillah Muhammad bin Musa bin al-Mu'man al-Mazany, Mishahu al-Dzalami fii al-Mustaghitsina bi khairi al-Anam 'alaihi al-Shalatu wa al-Salam fii al-Yaqdhati wa al-Manam, Darr al-Kotob al-Ilmiyah, Beirut, t.t.
- Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad al-Ashary al-Qurthuby, *Al-Jami'u Li Ahkami al-Qur'an*, Darr al-Hadits, Kairo, Mesir, Tahun 1991.
- Abi Bakar Salim, al-Syaikh al-Saqqaf, Mi'raju al-Arwah wa al-Mi'raju al-Wahdah, Books Publisher, Beeirut, Lebanon, ahun 2003.
- Abidin Ahmad, Zaenal, *Ibnu Sina (Avecenna) Sarjana dan Filosof Besar Dunia*, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1974.
- Abi Thalib Muhammad bin Abi al-Hasan 'Aly bin Abbas al-Maky, Quutu al-Qulubi fii Mu'amalati al-Mahbuhi wa washafa Thariqi li Muridin ila Maqami al-Tauhidi, Darr al-Fikr, t.t.
- Abu Bakar Muhammad bin Ishaq *al-Kalabadzy, Al-Ta'rifu li Madzhabi ahli al-Tasawufi*, Al-Nasyiru Maktabah al-Tsaqafiyah al-Diniyah, kairo, Mesir, tahun 2004.
- Abu al-Hamid al-Ghazaly, *Ihya 'ulum al-Din*, Darr al-Kitab al-Islamiyah, Beirut-Lebanon, t.t.
- -----Tangga menuju Tuhan, alih bahasa oleh Kamran As'ad Irsyady, Pustaka Sufi, Yogyakarta, tahun 2003.
- ----- Etika berakidah, alih bahasa oleh Kamran As'ad Isrsyady, Pustaka Sufi Yogyakarta, tahun 2002.
- ----- Risalah al-Ladunniyah, alih bahasa oleh M. Yaniyullah menjadi ilmu ladunni, Hikmah, Jakarta Selatan, tahun 2003
- -----Al-Munkidz min al-Dhalal, al-Maktabah al-Sya'biyah, Beirut,

- Lebanon, t.t.
- ----- al-Kasrusy Syahwatain, diterjemahkan menjadi Membendung gejolak hawa nafsu dari sumbernya, oleh Farqhi Mathari, Husaini, Bandung, tahun 1990
- ----- Makasyifatu al-Qulub, Dinamika Berkat Utama, Jakarta, t.t.
- Abu al-A'la Afifi, Fushush al-Hikam li Syaikh al-Akbar Ibnu 'Araby, Darr al-Kitab al-'Araby, Lebanon, t.t.
- Abu al-Fadhli bin al-Hasani, *al-Sa'id al-Thabarasyi al-Imam, Majma'u al-bayan li 'Ulum al-Qur'an*, Maktabah al-Syuruq al-Daulah, Kairo, tahun 1977
- Abu al-Faidh, Mahmud al-Manufy al-Sayyid, *Kitab al-Wujud Mabahits fii Allah wa al-Thabi'iyati wa al-Insani*, t.p, t.k, t.t.
- Abu Manmshur Muhammad bin Muhammad bin Mahmud *al-Maturidy, Ta'wilatru ahlu al-Sunnah (tafsir al-Maturidy),* Darr Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, tahun 2005.
- Agus Efendi, M.A, Kehidupan, Karya dan Filsafat Mulla Shadra, sebuah pengantar kuliah filsafat Islam, Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, tahun 2000.
- Ahmad Daudy, DR. Kuliah Filsafat Islam, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1986.
- Ahmad Faried, Dr, Mensucikan jiwa konsep ulama salaf, Risalah Gusti, tahun 1977.
- Ahmad Mubarok, DR, M.A, Jiwa dalam al-Qur'an, solusi krisis keruhanian manusia moderen, Paramadina, Jakarta, tahun 2000.
- -----Pendakian menuju Allah, bertasawuf dalam hidup sehari-hari, Khazanah Baru, Jakarta, tahun 2002.
- Ahmad Kharis Zubair, *Dimensi Etik dan asketik ilmu pengetahuan manusia, kajian filsafat ilmu*, LESPI, Yogyakarta, tahun 2002.
- Ahmad Tafsir, Prof.Dr, Filsafat Ilmu mengurai ontologi, epistemologi, aksiologi pengetahuan, Remaja Rosdakarya, Bandung, tahun 2016.
- Ahmad Musthafa *al-Maraghy*, *Tafsir al-Maraghy*, Mushafa al-Babi al-Halaby, Mesir, tahun 1974.
- Ahmad Musthafa *al-Kamsyakhanany al-Naqsabandy, al-Nasik al-Syaikh, Jami'u al-Ushul fii al-Auliya*, al-Haramain, Jeddah, t.t.
- Ahmad bin al-Hajj Iyasy, *al-Sayyid, Kasyfu al-Hijab 'Amman Talaqqa ma'a Syaikhi al-Tijany min al-Ashab*, al-Maktabah al-Sya'biyah, Beirut, tahun 2002.
- Alawy bin Ahmad al-Hasan bin Abdullah bin Alwy al-Haddad al-Ba'lany, al-Habib al-'Alamah, Syarah Ratibu al-Haddad, Maqam al-Imam al-Haddad, tahun 2005.
- Al-Fairuzzabadi, Kamus al-Munjid, t.p, t.t.

- Al-Aqa Husain al-Khanasary, Al-Hasiyah 'ala Suruhi al-Isayarati (alIsyaratu wa Syarhu al-Isayarati wa Syarhu al-Syarhi wa Hasyatu al-Baghnawy,) Musalsal Intisyarat, t.t,
- Ali Harazim bin al-Arabi al-Gharibi al-Fasy, Al-Isryadatu al-Rahbaniyatu bi al-Futuhat al-Ilahiyah min Faidh al-Hadhrati al-Ahmadiyyah al-Tijaniyah, Book Publisher, Beiru, Lebanon, ahun 2015.
- ----- Jawahiru al-Ma'any wa Bulughu al-Amany fii Faidhi Abi al-Abbas Ahmad al-Tijani, Khadimu Thariqah al-Tijaniyah, t.k, tahun 1984.
- ----- Sayyidi Syaikh Ahmad al-Tijani RA, Jawahiru al-Haqaiqi fii Syarhi Yaqutatu al-Haqaiqi fii Ta'rifi bi Haqiqati sayyidi al-Khalaiqi, Darr al-Islam Publisher, Mesir tahun 2014.
- Ali Muhammad Hasan *al-Ammary, Al-Qur'an wa al-Thabai'u al-Nafsiyah*, Al-Majlisi al-A'la li al-Syu'un al-Islamiyah, tahun 1966.
- Ali al-Husain bin Abdillah bin Sina, Rasail, Intisyarat, Qum, t.t.
- Al-Walid, Kholid, Dr, Perjalanan Jiwa menuju Akhirat, Filsafa Eskaologi Mulla Shadra, Shadra International Institut, Jakarta, tahun 2012.
- Amatullah Amstrong, Sufi terminology (al-Qaus al-Sufi), the mystical languaage of Islam, AS Noordeen, Malaysia, tahun 1995, terj. Kunci memasuki dunia tasawuf, oleh MS. Nashrullah dan Ahmad Baiquni, Mizan, Bandung, tahun 1998.
- Amir an-Najar, *Ilmu Jiwa dalam tasawuf*, Pustaka Azzam, Jakarta tahun 2001.
- Amin Syukur, H.M. Prof . DR. M.A, *Zuhud di Abad Moderen*, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2000.
- Amin Hoesin, Oemar, Kultur Islam, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1964
- Annemarie Schimmel, Meine seele ist eine frau das eihiliche im Islam, Kosel tahun 1995, terj. Jiwaku adalah wanita, aspek feminim dalam Islam, oleh Rahmani Astuti, Mizan, Bandung, tahun 1999.
- Anton Bakker, Antropologi metafisik, kanisus, Yogyakarta, tahun 2000.
- ----- dan Achmad Charis Zubair, *Metodologi Penelitian Filsafat*, Pustaka Filsafat, Penerbit Kanisius, Jakarta t.p.t.t.
- Atabik Ali dan Ahmad Zuhdi Mudhar, *Kamus al-Ashri*, Yayasan Ali Maksum, Ponpes Krapyak, Yogyakarta, tahun 1996.
- 'Ashim Ibrahim al-Kayaly, DR, *Al-Irsyadatu al-Rabbaniyatu bi Futuhati al-Ilahiyati*, Book Publisher, Beirut, Lebanon, tahun 2015.
- Burns, R.B, The self concept theory, measurement development and behavior, Longman Group UK Ltd, London, tahun 1979, terj. Konsep Diri oleh Eddy, Arcan tahun 1993.
- Burahnuddin Abi al-Hasan bin Ibrahim bin 'Umar al-Bagai, Nadzmu al-

- Dhurar fii Tanashubi al-Ayati wa al-Shuwari, Darr Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, tahun 2006.
- Carl W. Ernst, *Words of acstasy in sufism*, State University of New York Press, ALBANY, terj. *Ekspresi ekstase dalam sufisme*, oleh Heppi Sih Rudatin dan Rini Kusumawati, tahun 2003.
- Darmanto Jatman, *Psikologi Jawa*, Bentang Budaya, Yogyakarta, tahun 2000.
- David Melling, *Undertsanding Plato*, Oxford University Press, tahun 1987, terj. Jejak langkah Plato, oleh Arif Andriawan, Yayasan Bentang Budaya, Yogyakarta, tahun 2002.
- Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka, Jakarta tahun 1994.
- Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, PT. Ikhtiyar Baru Van Hoeve, Jakarta, tahun 2002.
- Dedi Susanto, Pemulihan Jiwa, Transmedia, Jakarta, tahun 2012.
- Dimitri Mahayana, *Jiwa dalam tubuh*, makalah pengantar mutiara hikmah, t.t.
- Dhiyau al-Din Ahmad Musthafa al-Nasik al-Khamsakhanany al-Naqsahandy al-Nasik, al-Syaikh, Jami'u al-Ushul fii al-Auliya, Al-Haramain, Jeddah, t.t.
- Elizabeth Sirryeh, *Sufi and antisufi*, England Curzon Press, tahun 1999, terj. Sufi dan antisufi, oleh Ade Halimah, Pustaka Sufi Yogyakarta, tahun 2003.
- Erich From, Marxs Concept of man, terj. Konsep manusia menurut Marxs, oleh Agung Prihantoro, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2000.
- Fauzan, A Fathullah, Sayyidu al-Auliya Biografi Syaikh Ahmad al-Tijani dan thariqat al-Tijaniyah, Pasuruan, T.P, tahun 1985.
- Fadhlullah Haeri, Sykeh, *Belajar mudah tasawuf*, Lentera, Jakarta, tahun 2000.
- Fakhruddin al-Razi, Al-Nafs wa al- ruh wa syarh quwwahuma, terj. Ruh dan Jiwa tinjauan filosof dalam perspektif Islam, oleh HM Zoerni dan Joko S.Kahar, Risalah Gusti, Surabaya, tahun 2000.
- Fazlurrahman, *The philosophy of Mulla Shadra*, terj. Filsafat Shadra, Munir Mu'in dan Amar Haryono, Pustaka, Bandung, tahun 2000.
- Frithjof Schuon, *The Transfiguration of man*, tahun 1995, terj. Transfigurasi manusia oleh Fakhruddin Faiz, Qalam, tahun 2002.
- Geroge N. Atiyeh, *Al-Kindi the filosopher of 'Arab*, Rajawalpindi Islamic Research Institut, tahun 1996, terj. Al-Kindi tokoh filosof muslim, oleh Kasijo Djojosuwarno, Pustaka, Bandung,

- tahun 1983.
- Hafstatter, R.Prof.Dr, *Psycologie*, Frankfurt am Main, Fisher Bucherel KG, tahun 1957.
- Hajar, Ibnu al-Haitamy, *Asyrafu al-Wasail ila Fahmi al-Syamaili*, Darr al-Kottob al-Ilmiyah, Beirut, t.t.
- -----Fatawa al-Haditsiyah, t.p, t.t.
- Hajar, Ibnu al-Asqlany, *Tahdzibu al-tahdzib*, Heiderabad: Dairat al-Ma'arif al-Nizamiyah, 1325.H.
- Hans Kung, Freud and the problem of god, Yale University Press, London, tahun 1979, terj. Sigmund Freud vis-à-vis Tuhan, oleh Edi Mulyono, Ircisod, tahun 2003.
- Hardono Hadi, DR.P, Jati diri manusia berdasarkan filsafat organisme white head, Kanisius, Jakarta, tahun 1996.
- Hasan Langgulung, Teori-teori kesehatan mental perbandingan psikologi moderen dan pendekatan pakar-pakar pendidikan Islam, Pustaka Huda, Kuala Lumpur, tahun 1983.
- Hasyimsyah Nasution, DR. M.A, Filsafat Islam, Gaya Media Pratama, Jakarta, tahun 1999.
- Hawa, Said, Al-Asas fii al-Tafsir, Darr al-Salam, Mesir, tahun 1985.
- ----- Al-Mustakhlish fii Tazkiyati al-Anfus, Darr al-Salam, Kairo, Mesir, tahun 2014.
- Hazrat Inayat Khan, *The Heart of Sufism*, diterjemahkan oleh Andi Haryadi, Tim Muthaharri Press, PT Remaja Rosdakarya, Bandung, tahun 2002.
- Heuken, A, Sg, Spiritualitas Kristiani, CLC, Jakarta, tahun 2002.
- Henry Corbin, L'Imagination creatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi, terj. Imajinasi kreatif sufismne Ibnu Arabi, oleh Moh. Khozim dan Suhadi, LkiS Yogyakarta, tahun 2002.
- Henryk Misiak, Ph.D dan Virginia Staudi Seexton, Ph.D, *Psikologi Fenomenologi Eksistensial dan Humanistik suatu survey historis*, Refika Adiama, Bandung, tahun 2009.
- Ibrahim Madzkour, DR, Filsafat Islam, metode dan penerapan, Rajawali Press, Jakarta tahun 1996.
- ------Fii Falsafah al-Islamiyyah wa manhaju wa tathbiqahu, Darr al-Ma'arif, Kairo, tahun 1968.
- Ibrahim al-Bayuny, Lathaif al-Isyarat tafsir sufy al-Kamili al-Qur'ani al-Karimi li al-Imam al-Qusyairy, al-Haiah al-Mishriyyah al-Ammah al-Makkah, Mesir, tahun 1983.
- Ibrahim Aniyas, *al-Hajj*, *al-Dawawaini al-Sitti*, Darr al-Islam Publisher, Mesir, tahun 2010.
- ----- Jawahiru wa yuwaqitu wa duraru wa hukmu fii 'ulumi Syatta, Darr

- al-Islam Publisher, Mesir, tahun 2014.
- Ibrahim Abdu al-Naby, *Al-Syaikh al-Murabby wa dauruhu fii suluki al-Shufy*, Darr al-Hisam, Mesir, tahun 2015.
- Ikyan Badruzzaman, Dr.M.A, *Kenabian, Kewalian, tasawuf dan Tarekat*, Pustaka Rahmat, Cipadung, Bandung tahun 2012.
- -----Syekh Ahmad al-Tijani dan Perkembangan Thariqat Tijaniyah di Indonesia, Zawiyah Thariqat Tijaniyah, Garut, tahun 2007.
- Iqbal, Muhammad, The Achievement of love, the spiritual dimension of Islam, diterjemahkan menjadi Metode Sufi meraih cinta Ilahi, rahasia sukses membangun maqam-maqam kesadaran spiritual, oleh Tim Inisiasi Press, Depok, tahun 2002.
- Ismail Haqqy bin Musthafa*al-Hanafy al-Khalwaty al-Barussamy, al-Syaikh*, R*uhu al-Bayan fii Tafsiri al-Qur'an*, Darr Kutub al-Ilmiyyah, Berirut, Lebanon, tahun 2005.
- Iyadh, al-Qadhi, *Tartibu al-Madariq wa Taqribu al-Mamalik*, Wuzarat al-Auqaf, Rabat, t.t.
- Iyus Yosep, S.Kp. M.Si, *Keperawatan Jiwa*, Aditama, Bandung, tahun 2013. Jalaluddin, DR, *Psikologi Agama*, PT Raja Grafindo Persada, Jakarta, tahun 1998.
- Jamaluddin bin Muhammad al-Qasimy al-Damsyiqy al-syaikh, Jawami'u al-Adabi fii Akhlaqi al-Anjabi, Darr al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, tahun 2004.
- Jamil Shaliba, DR, *Al-Mu'jam al-Falsafy*, Darr al-Kottob al-Lubnany, Beirut, tahun 1973.
- Jam'iyatu al-Masyari' al-Khairiyah al-Islamiyah, *Al-Tasyarrufi bi dzikri ahli al-Tasanwufi*, Darr al-Masyari', Multazam, tahun 2002.
- Jakob Sumardjo, Menjadi manusia, mencari esensi kemanusiaan persepektif budayawan, Rosdakarya, Bandung, tahun 2001.
- Javad Nurbakhsy, DR, *Psychology of sufism (del wa nafs*), Publication (KNP) Tehran tahun 1992, terj. Psikologi sufi oleh Arif Rahmat, Fajar Pustaka Baru, Yogyakarta, tahun 1998.
- John Walbigdge, *The science of mystic light*, diterjemahkan oleh Widodo, S.Si menjadi *Mistisisme Filasafat Islam, Sains dan kearifan Ilmuminatif, Quthbu al-Din al-Sirazi*, Kreasi Wacana, tahun 2008.
- Julia Cameroj dan Mark Bryan, 12 Tahap melejitkan krestifitas melalui jalan spiritual meniru kreatifitas Tuhan, kaifa, Bandung, tahun 2004.
- Kamil Muhammad Mahmud 'Uwaidah, Rihlah fii ulum al-Nafs, Darr al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, Lebanon, t.t.
- Karel A. Steenbrink, Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia abad-19,

- Bulan Bintang, Jakarta, t.t.
- Khairudin al-Zirakly, Al-'Alam, Darr al-Fikr, Beirut, t.t.
- Kharisudin Aqib, al-Hikmah, memahami teosofi tarekat qadiriyah wa naqsabandiyah, Dunia Ilmu, Surabaya, tahun 1998.
- Khazanah (Jurnal Ilmu Agama Islam) diterbitkan oleh Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, tahun 2003, merujuk Metode yang dikenalkan oleh Jujun Suria Sumantri.
- Kohnstamm, Prof, DR.Ph dan DR. G.Palland, Sejarah Ilmu Jiwa, Jemmars, tahun 1984.
- Leonard Lewisohn, *The herritage of sufism clasical Persian sufism from its origin* to Rumi, England, tahun 1999, terj. 'Ayn al-Qudhat dan Diktrin fana, Pustaka Sufi, tahun 2003.
- Lorens Bagus, Kamus Filsafat, GM Press, Jakarta, tahun 2000.
- Louis O. Kattsoff, *Elemnts of philosiphy*, terj. Pegantar Filsafat, oleh Soeyono Soemargono, Tiara Wacana, Yogyakarta, tahun 1986.
- Madjid Fakhri, A short introduction to Islamic philosophy, teologi and misticisme, one world publication, Oxford England tehun 1997, terj, Sejarah Filsafat Islam, peta kronologis, Mizan tahun 2001.
- Mahmud Subhi, DR, al-Falsafah al-Akhlaqiyah fii fikri al-Islamiy al-'aqliyyun wa al-dzanqiyyun an al-nadzr wa al-amal, Darr al-Nahdhah al-'Arabiyyah, Beirut,tahun 1992, terj. Filsafat etika oleh Yunan Askaruzzaman Ahmad, LC, PT Serambi Ilmu Semesta, Jakarta, tahun 2001.
- Mary Bassano, *Healing with an colour*, Samuel Weiser, Inc, York Beach, Maine tahun 1992, terj. Penyembuhan melelui musik dan warna, oleh Dinamika Interlingua, Putera Langit, Yogyakarta, tahun 2001.
- Maramis, W.F, *Catatan Ilmu Kedokteran Jiwa*, Airlangga University Press, Surabaya, tahun 1998.
- Martin Van Bruinessen, *Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia*, Mizan, Bandung tahun 1992.
- Mehdi Hairi Yazdi, *The principles of epistimology in Islamic philosophy, Knowledge by pressensce*, State University of New York Press, tahun 1992, terj. *Ilmu Hudhuri*, oleh Ahsin Mohamad, Mizan bandung, tahun 1994.
- Michael Foucault, *Madnes and civilation a history of insanity in age of reason*, terj. Kegilaan dan peradaban, oleh Yudi Santoso, Icon Teralitera, Yogyakarta, tahun 2002.
- Misbahul Anam dan Miftahudin, Mutiara Terpendam, Darr Ulum Press, tahun 2003.

- Miska Muhammad Amin, Epietomilogi Islam, Pengantar filsafat pengetahuan Islam, UI Press, Yogyakarta, tahun 1983.
- M.M Syarif, M.A, Para filosof muslim, Mizan, Bandung, tahun 1998.
- Martin van Bruinessen, *Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia*, Mizan, Bandung, tahun 1992.
- Masharu Emoto, Dr, *The True Power of Water*, diterjemahkan oleh Azam Translator, MQ Publishing, Bandung, tahun 2007.
- Matthew H. Olson dan B.R Hergenhahn, *Pengantar Teori-teori Kepribadian*, edisi delapan, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2013.
- Muh. Said, Prof. DR.H, *Psikologi dari zaman ke zaman*, Jemmars, Bandung, tahun 1990.
- Muhammad 'Alwy al-Makky, *Muhammad SAW al-Insan al-Kamil*, Ash-Shofwah al-Malikiyah, Makkah al-Mukarramah, t.t.
- Muhammad bin Muhammad al-Ghazaly, *Makasyifat al-Qulub*, Dinamika Berkat Utama, Jakarta.
- Muhammad bin Ahmad *al-Anshary al-Qurthuby*, Abi Abdillah, *Al-Jami' li Ahkami al-Our'an*, Darr al-Hadits, Kairo, tahun 2002.
- Muhammad al-Arabi bin Muhammad al-Saih al-Tijani, Bughiyatu al-Mustafidz li Syarhi Munyatu al-Murid, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, 1971.
- Muhammad Aly Baidhawy, al-Safinatu al-Qadiriyyatuli al-Syaikh Abdu al-Qadir al-Jailany al-Hasany, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon tahun 2002.
- Muhammad al-Razy Fakhru al-Din bin Dhiyau al-Din Umar, al-Imam, *Tafsir al-Fakhrurrazy*, Darr al- Fikr, Beirut, tahun 2005.
- Muhammad bin Idris al-Syafi'i, Kaukab al-Azhar Syarhu Fiqhu al-Akbar, Darr al-Fikr, t.t.
- Muhammad Fathan bin Abdu al-Wahidi al-Susy al-Nadhify, Al-Durrah al-Kharidah syarah al-yagutatu al-Faridah, Darr al-Fikr, Beirut, t.t.
- Muhammad Hamdani Bakran al-Dzaky, *Psikoterapi dan Konseling Islam*, penerapan metode sufistik, Fajar Pustaka, Yogyakarta, tahun 2001.
- Muhammad Hisyam Kabbani, Syaikh, Anggeles Univeild: A Sufi perspective, Kazi Publication, Inc, Chicago, tahun 1995, terj. Dialog dengan para Malaikat oleh Nur Zain Hae, hikmah, Jakarta, tahun 2003.
- Muhammad Husein al-Thabahabai, *Al-Mizan fii Tafsiri al-Qur'an*, Muassasa al-A'lamy li al-Mathbu'ati, Lebvanon, Beiru, tahun 1991
- Muhammad Ibnu Abdillah, Fathu al-Rabbany, Maktabah Said al-Ibnu Nabhan, t.t.

- Muhammad Idris Abdu al-Rauf al-Marbawy, Kamus Idris Marbawy, Darr al-Fikr, Beiut, t.t
- Muhammad Kamil al-Hurr, *Ibnu Sina Hayatuhu wa falsafatuhu*, Darr al-Kutub al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, tahun 1991.
- Muhammad Hisyam Kabbani, Anggeles Univeild: A Sufi perspective, Kazi Pulication, Inc, Chicago, tahun 1995, terj. Dialog dengan para Malaikat oleh Nur Zain Hae, Hikmah, Jakarta Selatan, tahun 2003.
- Muhammad Husain al-Thabathabai, *al-Mizan fii Tafsir al-Qur'an*, Muassasat al-'Alami li al-Mathbu'l Beirut, t.t.
- Muhammad Hasan al-'Ammary, Al-Qur'an wa Thabai'u al-Nafsiyah, Al-Majlis A'la li al Syuuni al-Islamiyah, t.p., tahun 1965.
- Muhammad bin Muhammad al-Ghazaly, *Makasifatu al-Qulub*, Dinamika Berkat Utama, Jakarta, t.t.
- Muhammad bin Abdu al-Qadir, *Manaqib al-Imam al-Syafi'i*, Usmaniyah, Kediri, tahun 1411.H.
- Muhammad bin Sulaiman al-Jazuly, Dalailu al-Khairat, t.p, t.t.
- Muhammad Yusuf al-Syuhairubabi hayyan al-Andalusy al-Gharmaty, Bahru al-Muhith fii al-Tafsiri, darr al-Fikr, Beirut, Lebanon, tahun 1992
- Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Tafsir al-Qur'an al-Karim*, Intisyarat Nashir Khasiru-Qum, t.t.
- ----- Fushush al-Hikam, tahqiq Dr. Abu al-A'la 'Afify, Al-Nashir Darr al-Kiab al-Araby, Beirut, Lebanon, tahun 1980.
- Murtadha Muthaharri, *Pengantar Pemikiran Shadra, Filsafat Hikmah*, Mizan, Bandung, tahun 2002.
- ------ Ashma'i ba 'ulum-e Islami (an Introduction to the Islam Sience) diterjemahkan menjadi Mengenal Irfan meniti maqam-maqam kearifan oleh C. Ramli Bihar Anwar, IMAN dan HIKMAH, Jakarta, tahun 2002.
- Nawawi Ibnu Umar *al-Jany al-Bantany, Syaikh, madarij al-Su'ud*, Syirkah al-Ma'arif, Bandung, t.t.
- Oemar Amin Hoesin, Kultur Islam, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1964.
- P.A Van Der Weij, DR, *Grote filosofen over de mens*, Erven J. Bijleveld Utrecht, tahun 1972, terj. Filsuf-filsuf besar, tentang manusia, oleh K. Bertens, Kanisius, tahun 2000.
- Radhiyu al-Din Abi Nashir bin al-Imam Amin al-Din Abi Aly Fadhlullah al-Thabarasi al-syaikh, Makarimu al-Akhlaq, Darr al-Fikr, t.k, tahun 1978.
- Rivai Siregar, Prof. H.A, *Tasawuf dari sufisme klasik ke neo-sufisme*, Rajawali Press, Jakarta tahun 2000.

- Robert Frager, Ph.D, Sufi Talks Teaching of an American sufi Sheikh, Quets Boston, Weathon tahun 2012 diterjemahkan menjadi Obrolan Sifi untuk transformasi hati, jiwa dan ruh oleh Hilmi Akmal, Zaman, Jakarta, tahun 2013.
- ----- Syaikh Ragif al-Jerahi, Heart, Self and soul: The sufi Psycology og growth balance and harmony, diterjemahkan menjadi Psikologi Sufi untuk transformasi jiwa dan ruh oleh Hasyimsyah Rauf, Zaman, Jakara, ahun 2014.
- Said, Muh. Prof.Dr.H, *Psikologi dari zaman ke zaman*, Jemmars, Bandung tahun 1990.
- Sa'id Hawa, Al-Asasu fii Tafsiri, darr al-Salam, Kairo Mesir tahun 1991.
- Sektab PB-JAI, Imam Mahdi AS Sudah Datang, t.p, t.t.
- Shadra al-Mutaallihiin, *Al-Hikmah al-Arsyiyyah*, terj. Kearifan Puncak, oleh DR. Dimitri Mahayana, M.Eng dan Ir . Dedi Djunardi. Pengantar DR. Jalaluddi Rakhmat, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, tahun 2001.
- ----- Tafsir al-Qur'an al-Karim, Intisyarat, Qum, tahun 1344.H.
- ----- Mafatih al-Ghaib, Muassasat al-Muthalla'at, t.t.
- ----- Al-Hikmah al-Muta'aliyah fii asfar al-arba'ah, Darr al-Ihya, Beirut, tahun 1981.
- Sahabudin, *Menyibak Tabir Nur Muhammad*, Renaisance, Jakarta, tahun 2004.
- Setiadi, Imam, M.Si Psi, *Dinamika Kepribadian gangguan dan terapinya*, Refiko Aditama, Bandung tahun 2006.
- Sigmund Freud, *The interpretation of dream*, terj. Tafsir mimpi oleh Apri Danarto, Emandari Sulistyaningsih dan Ervita, S.Psi, Jendela, Yogyakarta, tahun 2000.
- Sukanto, M.M, Nafsiologi suatu pendekatan alternatif atas psikologi, Integrita Press, tahun 1985, Jakarta.
- Solihin, Muchtar, Konsep Ilmu Ladunni menurut al-Ghazali, Desertasi Program Doktor Institut Agama Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jalarta, tahun 2001.
- Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Rajawali Press, Jakarta, tahun 1996.
- Syamsuddin Abi Abdillah bin Qayyim *al-Zaujiyah*, *Al-Jawabu al-Kafi li man saala 'an al-Daa-i wa al-Dawa-i*, Darr al-Fikr, Beirut, tahun 2003.
- ----- *Al-Fawaidh*, diterjemahkan menjadi *Terapi mensucikan jiwa* oleh Abdul Jawad Khairi, QISTI Press, tahun 2012.
- Syamsudin Muhammad bin Abdu al-Malik al-Dailamy, Syarah al-Anfasu al-Riuhaniyatu li al-Junaidi wa Ibnu 'Atha, Darr al-Kottob al-Ilmiyah, Beirut, Lebanon, tahun 2011.

- Taufiq Pasiak, Dr, Unlimited Potency of the brain, Kenali dan Manfaatkan sepenuhnya potensi otak anda yang tak terbatas, Mizan, Bandung, tahun 2008.
- ----- Tuhan dalam otak manusia, Mizan, Bandung, tahun 2012.
- 'Ubadah bin Muhammad, *Mizabu al-Rahmati al-Rabbaniyati fii al-Tarbiyati bi al-Thariqat al-Tijaniyah*, Musthafa al-Babi al-Halabi, Mesir tahun 1961.
- W.F. Maramis, *Catatan ilmu kedikteran jiwa*, Air Langga University Press, Surabaya, tahun 1998.
- William C. Chittick, *The sufi path of love : the spiritual teaching of Rumi*, State University of new York, tahun 1983, terj. Jalan cinta sang sufi, ajaran-ajaran spiritual Jalaluddin Rumi, oleh M. sadat Islamil dan Achmad Nidjam, Qalam, Yogyakarta, tahun 2000.
- -----The sufi path knowledge, Ibn 'Arabi's metaphysics of imagination, State University of New York, tahun 1989, terj. Tuhantuhan sejati dan tuhan palsu, oleh Achmad Nidjam, Qalam, Yogyakarta, tahun 2001.
- Yunasril Ali, Dr. MA, *Jalan Kearifan Sufi tasawuf sebagai terapi deria manusia*, Serambi, Jakara, tahun 2002.
- Yusuf bin Isma'il *al-Nabhany al-Syaikh*, *Afdhalu al-Shalawat*, Darr al-Kottob al-Ilmiyah, Kairo, tahun 2004.
- ----- *Al-Anwaru al-Muhammadiyah*, Maktabah Darr Ihya al-Kutub al-Arabiyah, t.k, t.t.
- ----- Syawahidu al-Haqq fii al-istighfar sayyidi al-Khalqi, Darr al-Fikr, t.t. Zainal Abidin Ahmad, Ibnu Sina (Avecenna) sarjana dan filosof besar dunia, Bulan Bintang, Jakarta, tahun 1974

### Daftar Kata-kata Sukar

1 'Abid : Orang yang menyediakan

jiwa dan raganya untuk

Tuhan (Allah 'Azza wa

Jalla)

2 'Aib : Perasaan malu, atau

merasakan sebuah kehinaan

bila melakukan yang

tergolong perbuatan keliru

4 Ahadiyat : Sebuah derajat yang

menunjukkan serangkaian

peristiwa yang tidak akan

berkesudahan. Atau sebagai

Dzat Abadi, inilah yang

dikenal sebagai Dzat Ilahi,

yang tidak dapat dipishkan

dari segala yang ada.

5 Ahlu al-Thariqat : Para penganut ajaran

Thariqat

6 Ahwal : Tingkah laku atau gerakan

jiwa yang berkaitan dengan

gerakan jasad.

7 Akhlaq : Serangkaian kreatifitas,

|    |                     |   | yang menjadi bagian dari     |
|----|---------------------|---|------------------------------|
|    |                     |   | perilaku                     |
| 8  | Akhlaq al-Karimah   | : | Serangkaian kreatifitas      |
|    |                     |   | terpuji                      |
| 9  | Al-'Aql             | : | Organ ruhani yang            |
|    |                     |   | berfungsi sebagai aloat      |
|    |                     |   | untuk memilih antara benar   |
|    |                     |   | dan salah                    |
| 11 | Al-Hikmah al-       | : | Sebuah karya besar Mulla     |
|    | 'Arsyiyah           |   | Shadra yang menjelaskan      |
|    |                     |   | tentang adanya konsep        |
|    |                     |   | tasyqiq al-wujud.            |
| 12 | Al-Jannah           | : | Tempat kembali manusia       |
|    |                     |   | yang berbuat kebajikan       |
| 13 | Al-Jauhar al-basith | : | Esensi                       |
| 14 | Al-Kamal            | : | Kesempurnaan Tuhan           |
| 15 | Al-Niqmah           | : | Kesengsaraan atau Tidak      |
|    |                     |   | nyaman                       |
| 16 | Aql al-fa'al        | : | Akal aktif                   |
| 17 | Aql al-hayulani     | : | Derajat akal tertinggi dalam |
|    |                     |   | kehidupan manusia            |
| 18 | Ba'ats              | : | Hari kebangkitan             |
| 19 | Barzakh             | : | Suatu alam termat            |
|    |                     |   | bersemayam para ruh yang     |
|    |                     |   |                              |

|    |                   |   | telah dinyatakan mati oleh   |
|----|-------------------|---|------------------------------|
|    |                   |   | pandangan indrawi            |
| 20 | Barzakhy          | : | Sebuah proses pertemuan      |
|    |                   |   | antara orang yang masih      |
|    |                   |   | hidup dengan orang yang      |
|    |                   |   | telah dinyatakan wafat       |
| 21 | Bathiniyah        | : | Alam bathin, ialah alam      |
|    |                   |   | terdalam yang tersembunyi    |
| 22 | Bayani            | : | Argumentasi dalil-dalil      |
|    |                   |   | naqli                        |
| 23 | Burhani           | : | Argumentasi dalil-dalil aqli |
| 24 | Dzan              | : | Sangkaan                     |
| 25 | Dzauq             | : | Kondisi seseorang saat       |
|    |                   |   | terkonsentrasi jiwa dengan   |
|    |                   |   | harapannya                   |
| 26 | Dzikir            | : | Serangkaian ibadah yang      |
|    |                   |   | didalamnya mengandung        |
|    |                   |   | situasi ingat, cinta dan     |
|    |                   |   | ungkapan                     |
| 27 | Dzikr al-hailalah | : | Serangkaian dzikir yang      |
|    |                   |   | dilakukan para pengikut      |
|    |                   |   | thariqat al-Tijaniyah setiap |
|    |                   |   | pecan                        |
| 28 | Dzikr al-lazimah  | : | Serangkaian dzikir yang      |

|    |                   |   | dilakukan para pengikut      |
|----|-------------------|---|------------------------------|
|    |                   |   | Thariqat al-Tijaniyah setiap |
|    |                   |   | usai subuh dan asar          |
| 29 | Dzikr al-wadhifah | : | Serangkaian dzikir yang      |
|    |                   |   | dilakukan para pengikut      |
|    |                   |   | Thariqat al-Tijaniyah setiap |
|    |                   |   | hari                         |
| 30 | Fadhailu al-A'mal | : | Keutamaan beramal            |
| 31 | Fakhsya           | : | Maksiat yang dilakukan       |
|    |                   |   | oleh jiwa                    |
| 32 | Fana'             | : | Kondisi kebersamaan antara   |
|    |                   |   | manusia dengan Tuhan         |
|    |                   |   | (manunggal atau Tajalli)     |
| 33 | Fithrah           | : | Kemurnian jiwa               |
| 34 | Fujur             | : | Potensi berbuat keburukan    |
| 35 | Futuh             | : | Anugrah terbesar. Dalam      |
|    |                   |   | thariqat al-Tijaniyah        |
|    |                   |   | termasuk peristiwa           |
|    |                   |   | diangkatnya Syaikh Ahmad     |
|    |                   |   | al-Tijani menjadi wali       |
|    |                   |   | khatam                       |
| 36 | Hakikat           | : | Kata hakikat                 |
|    |                   |   | (Haqiqat) merupakan kata     |
|    |                   |   | benda yang berasal dari      |

bahasa Arab yaitu dari kata "Al-Haqq", dalam bahasa indonesia menjadi kata pokok yaitu kata "hak" yang berarti milik (ke¬punyaan), kebenaran, atau yang benar-¬benar ada, sedangkan secara etimologi Hakikat berarti inti sesuatu, puncak atau sumber dari segala sesuatu.

| 37 | Haqiqat al-         | : | Maqam bathin Nabi        |
|----|---------------------|---|--------------------------|
|    | muhammadiyyah       |   | Muhammad SAW             |
| 38 | Haqiqat al-rasul    | : | Esensi kenabian          |
| 39 | Haqiqat kulliyah    | : | Awal dari semua kejadian |
|    |                     |   | makhluq                  |
| 40 | Harakah             | : | Pergerakan               |
| 41 | Hasrat syahwatiyyah | : | Emosi yang mendorong     |
|    |                     |   | kemunculan pikiran serta |
|    |                     |   | perasaan negatif         |

42

43

44

Hijab

Hissy

Himmah

Penghalang

Inderawi

Kemauan yang kuat

45 Hubb Cinta 46 Hudhur Kehadhiran Kehadiran Rasul secara 47 Hudhur al-rasul fisik dihadapan penganut thariqat Perbuatan baik yang 48 Ihsan mengatasnamakan Tuhan, karena merasa disaksikan Tuhan 49 Ikhwan Panggilan atau sebutan untuk jamaah thariqat al-Tijaniyah 50 Ilham Wahyu yang turun dari Allah 'Azza wa Jalla kepada makhluqnya baik sebagai syara' maupun hanya sekedar petunjuk biasa saja Ilmu al-isyraq Pengtahuan tentang konsep 51 Isyraqiyah yang dikemukakan oleh Suhrawardi, disebut juga teori pancaran. 52 Ilmu dharury Ilmu yang merupakan pokok atau sebuah

|    |                |   | keharusan dipahami           |
|----|----------------|---|------------------------------|
| 53 | Imla           | : | Dikte, ialah seorang         |
|    |                |   | mengucapkan dan yang         |
|    |                |   | mendengarkan menulisnya      |
|    |                |   | dengan teliti                |
| 54 | Insan al-Kamil | : | Manusia sempurna, atau       |
|    |                |   | bagian dari konsep al-Jilly. |
| 55 | Iqab           | : | Istilah untuk pahala akibat  |
|    |                |   | perbuatan baik kepada        |
|    |                |   | Tuhan                        |
| 56 | Irfani         | : | Pengetahuan tentang Tuhan,   |
|    |                |   | konsep dari Shadra al-       |
|    |                |   | Mutallihin yang tertuang     |
|    |                |   | dalam kitab al-Hikmah al-    |
|    |                |   | Aliyah fii al-Asfar al-      |
|    |                |   | Arba'ah                      |
| 57 | Ismu al-dhamir | : | Kata ganti                   |
| 58 | Istighfar      | : | Permohonan ampun kepada      |
|    |                |   | Tuhan, lafadz yang           |
|    |                |   | dilantunkan saat mengawali   |
|    |                |   | dzikir                       |
| 59 | Isyq           | : | Kenyamaan dan                |
|    |                |   | keterhanyutan dengan penuh   |
|    |                |   | keasyikan                    |

Ittihad Penyatuan 60 61 Raga atau badan manusia Jasad yang tampak Partikular, esensi, intisari 62 Jauhar 63 Jinis Genus 64 Jisim Raga yang dinisbatkan pada bentuk badan Kamilah 65 Kesempurnaan Kasyaf 66 Ketersingkapan Wakil Tuhan, orang kedua Khalifah 67 68 Khalwat Pengasingan diri Pergerakan hati, jamaknya 69 Khatir khawatir 70 Khatmu al-wilayah Penutup kewalian Perbendaharaan 71 Khazanah 72 Ladunny Pengetahuan yang langsung dari Tuhan tanpa adanya pembelajaran 73 Lazimah Nama salah satu bentuk dzikir dalam thariqat al-Tijaniyah Ma'nawiyah 74 Non inderawi 75 Ma'rifat Memahami keberadaan Tuhan

76 Madzmumah Perilaku buruk 77 Perilaku terpuji Mahmudah 78 Metodologi Manhai Magamat Magam atau status spiritual 79 80 Maratib Urutan khusus 81 Mujahadah Sebutan untuk upaya sungguh-sungguh dalam menggapai cinta ilahi 82 Muqaddam Seseorang yang telah diangkat sebagai penerus syaikh Ahmad al-Tijani, yang bertugas memebrikan bimbingan serta melaksanakan talqin pada ikhwan al-thariqat al-Tijaniyah. 83 Mursyid Sebutan untuk seseorang yang melakukan pembinaan dalam tharigat. Musyahadah Penyaksian 84 85 Neurosis Gangguan pada perjalan syaraf seseorang 86 Nur Cahaya 87 Nur al-kamil Cahaya sempurna

| 88  | Nur Ilahiyah    | : | Cahaya ke-Tuhan-an          |
|-----|-----------------|---|-----------------------------|
| 89  | Nur Muhammad    | : | Cahaya Muhammad,            |
|     |                 |   | sebagai makhluq awal        |
| 90  | Nur tajalli     | : | Cahaya saat mencapai        |
|     |                 |   | kondisi penyatuan           |
| 91  | Psikosomatik    | : | Gangguan fisik yang         |
|     |                 |   | diawali dari adanya         |
|     |                 |   | perubahan kondisi jiwa      |
| 92  | Qutb            | : | Tingkatan tertinggi dari    |
|     |                 |   | pemuka thariqat. Atau pusat |
| 93  | Quwwah al-      | : | Kekuatan jiwa hewani        |
|     | hayawaniyyah    |   |                             |
| 94  | Quwwah al-idrak | : | Kekuatan pengetahuan        |
| 95  | Quwwah al-      | : | Kekuatan pemikiran          |
|     | nathiqiyyah     |   |                             |
| 96  | Rabb            | : | Dzat yang mengurus alam     |
| 97  | Ruh muhammady   | : | Spirit yang dimunculkan     |
|     |                 |   | akibat pertemuan dengan     |
|     |                 |   | Nur Muhammad                |
| 98  | Sakinah         | : | Kenyamanan                  |
| 99  | Salik           | : | Sebutan untuk orang yang    |
|     |                 |   | mencari hakikat Tuhan       |
| 100 | Shadr           | : | Jiwa luar atau dada         |
| 101 | Shalawat        | : | Serangkaian ungkapan doa    |

| diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu : Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                          |     |                    |   | dan pujian untuk Rasulullah  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------|---|------------------------------|
| Shalawat al-fatih : Salah satu nama shalawat yang didalamnya terkandung pujian kepada Nabi Muhammad SAW dar diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Shalih : Kebajikan  Shalihun : Orang-rang yang shalih  Shurah : Gambaran  Kehendak diri  Salah satu nama shalawat diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Kebajikan  Ta'aquli : Gambaran  Kehendak diri  Guru atau pembimbing  Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                |     |                    |   | SAW, yang diyakini           |
| yang didalamnya terkandung pujian kepada Nabi Muhammad SAW dar diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu al-kamal  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih 105 Shalihun 106 Shurah 107 Syahawat 108 Syaikh 108 Syaikh 109 Ta'aquli  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Kebajikan 105 Shalihun 106 Shurah 107 Gambaran 108 Syaikh 108 Syaikh 109 Ta'aquli 109 Proses mengakalkan segala |     |                    |   | memiliki kekuatan magis      |
| terkandung pujian kepada Nabi Muhammad SAW dar diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu al-kamal  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih 105 Shalihun 106 Shurah 107 Syahawat 108 Syaikh 108 Syaikh 109 Ta'aquli 109 Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                  | 102 | Shalawat al-fatih  | : | Salah satu nama shalawat     |
| Nabi Muhammad SAW dara diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Shalih : Kebajikan  Shalihun : Orang-rang yang shalih  Shurah : Gambaran  Syahawat : Kehendak diri  Syaikh : Guru atau pembimbing  Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |                    |   | yang didalamnya              |
| diyakini akan mempercepat adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu : Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                          |     |                    |   | terkandung pujian kepada     |
| adanya pertemuan dengan Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu al-kamal  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih 105 Shalihun 106 Shurah 107 Syahawat 107 Syahawat 108 Syaikh 109 Ta'aquli  Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Kebajikan 105 Shalihun 106 Shurah 107 Gambaran 107 Syahawat 108 Syaikh 109 Ta'aquli 109 Proses mengakalkan segala                                                                                      |     |                    |   | Nabi Muhammad SAW dan        |
| Nur Muhammad SAW  103 Shalawat jauharatu al-kamal Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |                    |   | diyakini akan mempercepat    |
| Salah satu nama shalawat al-kamal : Salah satu nama shalawat yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  Shalih : Kebajikan  Shalihun : Orang-rang yang shalih  Shurah : Gambaran  Syahawat : Kehendak diri  Syaikh : Guru atau pembimbing  Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |                    |   | adanya pertemuan dengan      |
| al-kamal yang diunggulkan oleh ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |                    |   | Nur Muhammad SAW             |
| ikhwan tharqat al-Tijaniyah diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 103 | Shalawat jauharatu | : | Salah satu nama shalawat     |
| diyakini akan memperoleh kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | al-kamal           |   | yang diunggulkan oleh        |
| kemulyaan yakni pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih 106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri 108 Syaikh : Guru atau pembimbing 109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |                    |   | ikhwan tharqat al-Tijaniyah, |
| pertemuan dengan haqiqat al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |                    |   | diyakini akan memperoleh     |
| al-Muhammadiyah  104 Shalih : Kebajikan  105 Shalihun : Orang-rang yang shalih  106 Shurah : Gambaran  107 Syahawat : Kehendak diri  108 Syaikh : Guru atau pembimbing  109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |                    |   | kemulyaan yakni              |
| 104Shalih: Kebajikan105Shalihun: Orang-rang yang shalih106Shurah: Gambaran107Syahawat: Kehendak diri108Syaikh: Guru atau pembimbing109Ta'aquli: Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |                    |   | pertemuan dengan haqiqat     |
| 105 Shalihun : Orang-rang yang shalih 106 Shurah : Gambaran 107 Syahawat : Kehendak diri 108 Syaikh : Guru atau pembimbing 109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                    |   | al-Muhammadiyah              |
| <ul> <li>Shurah</li> <li>Gambaran</li> <li>Syahawat</li> <li>Kehendak diri</li> <li>Syaikh</li> <li>Guru atau pembimbing</li> <li>Ta'aquli</li> <li>Proses mengakalkan segala</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 104 | Shalih             | : | Kebajikan                    |
| 107 Syahawat : Kehendak diri 108 Syaikh : Guru atau pembimbing 109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 105 | Shalihun           | : | Orang-rang yang shalih       |
| 108 Syaikh : Guru atau pembimbing 109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 106 | Shurah             | : | Gambaran                     |
| 109 Ta'aquli : Proses mengakalkan segala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 107 | Syahawat           | : | Kehendak diri                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 108 | Syaikh             | : | Guru atau pembimbing         |
| vang terjadi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 109 | Ta'aquli           | : | Proses mengakalkan segala    |
| jung terjuar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |                    |   | yang terjadi                 |

| 110 | Tadassa   | : | Pengotoran jiwa              |
|-----|-----------|---|------------------------------|
| 111 | Tahannuts | : | Pengasingan diri pada        |
|     |           |   | tempat sepi seperti gua atau |
|     |           |   | sejenisnya. Ini sempat       |
|     |           |   | dilakukan Rasulullah SAW     |
|     |           |   | sebelum diturunkan wahyu     |
| 112 | Tajalli   | : | Penyatuan antara seseorang   |
|     |           |   | dengan hadhrat Tuhan         |
| 113 | Taqarrub  | : | Pendekatan diri kepada       |
|     |           |   | Allah SWT                    |
| 114 | Taqlid    | : | Mengikuti sebuah pendapat    |
|     |           |   | tanpa memahami               |
|     |           |   | metodologinya                |
| 115 | Tawazun   | : | Keseimbangan                 |
| 116 | Tazakka   | : | Penyucian jiwa, disebut juga |
|     |           |   | tazkiyah                     |
| 117 | Thalih    | : | Kebalikan dari shalih        |
| 118 | Thariqat  | : | Jalan kehidupan untuk        |
|     |           |   | mendekatkan diri serta       |
|     |           |   | mengenal Tuhan               |
| 119 | Tsawab    | : | Pahala atas kebajikan        |
|     |           |   | seseorang                    |
| 120 | Uns       | : | Kerinduan setelah terjadi    |
|     |           |   | tajalli                      |

121 Uzlah : Mengasingkan diri untuk

beberapa saat dengan

kegiatan beribadah secara

fardhiyah

122 Wadhifah : Salah satu bentuk dzikir

dalam thariqat al-Tijaniyah

123 Wara' : Kehatihatian dalam

melakukan tindakan atau

berperilaku agar tidak

terjebak kepada kekeliruan

dan dosa

124 washilah : Perantara

125 Wilayah : Maqam kewalian dalam

thariqat